Genos — Gattung, Geschlecht, ,Rasse®”.
Antike Vorlaufer und moderne Auswirkungen

Aristotelischer Zeugungslehre'

Das folgende Kapitel befasst sich mit dem antiken griechischen Genos-Begriff,
angesiedelt zwischen Geschlecht, Gattung und ,,Rasse. Der erste Teil wird sich
den antiken griechischen ,,Theorien” zu Geschlecht, Gattung und ,,Rasse* im
Vorfeld der Entstechung der Philosophie und der Aristotelischen Biologie bzw.
Zeugungslehre zuwenden. Es handelt sich dabei nicht um Theorien im wissen-
schaftlichen Sinn, sondern um mythische ,,Theorien* etwa in der Bedeutung der
infantilen Sexualtheorien, die Freud beschreibt.” Ich werde dann zur Philosophie
Platons tibergehen, der aus dem griechischen Drama (insbesondere der Komddie)
und aus dem Mythos bestimmte Topoi hinsichtlich der Fortpflanzung und der
Entstehung des Menschengeschlechts aufgreift und teils selbst wieder komisch-
ironisch aufbereitet, teils zu Philosophemen erhoht, deren systematische Weiter-
fithrungen durch seinen Schiiler Aristoteles ich ebenfalls skizzieren werde.

Der zweite und ldngste Teil widmet sich dann dem eigentlichen Thema, also
der Aristotelischen Zeugungslehre (als Teil der biologischen Schriften) im Kon-
text der Aristotelischen Philosophie. Aristoteles ist eine zentrale Figur nicht nur
der Philosophie-, sondern der gesamten Wissenschaftsgeschichte. Als logisch-
empirisch arbeitender Philosoph tritt er nicht zuféllig auch als erster systematisch
vorgehender Philosophiehistoriker auf, weshalb wir ihm eine nicht unbetréchtli-
che Anzahl von Fragmenten verdanken, die ansonsten mit all den anderen ver-
schwundenen Biichern verloren wiren. Fiir die christliche Rezeption, die Aristo-
teles wie keinen anderen Philosophen vereinnahmte und zum Teil vollig verzerr-
te, war die Zeugungslehre besonders willkommen, weil sie aus einer biologi-
schen und zugleich ontologischen Perspektive heraus geschrieben war. Ich werde

1 Dieses Kapitel entstand aus einem Vortrag gehalten im Rahmen der Ringvorlesung
des Gender curriculums der Universitit Wien, Sommersemester 2004. Eine erste
Version des Manuskripts ist erschienen, in: Marlen Bidwell-Steiner und Karin Wo-
zonig (Hg.), Gender & Generation, Innsbruck und Wien: Studienverlag 2005, S. 13-
32.

2 Sigmund Freud: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, GW V.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

116 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

am Schluss dieses Abschnitts kurz auf diese durch die christliche Assimilation
aufbereitete Verkniipfung eingehen, die ja auch fatale Folgen hatte fiir die Positi-
onierung des Frauenleibes und der Frauen in den biologischen Wissenschaften
sowie ganz allgemein in der Gesellschaft.

Der dritte Teil schlieBlich ist eine kritische Reflexion einer zum Teil feminis-
tischen Rezeption. Konkret soll der Weiterfithrung dieser Verkniipfung und dann
sogar Verwechslung zwischen Biologie und Ontologie sowie Anthropologie und
Philosophie der Politik nachgegangen werden, die in mancher Hinsicht selbst als
Mythenbildung erscheint: Mythen beziiglich der Aristotelischen Zeugungslehre,
aber vor allem beziiglich der anderen Schriften des Philosophen.

Genos bei den voraristotelischen Mythologen
und Naturphilosophen

Als frither Vorldufer von Aristoteles in der Erérterung von Genos ist vor allem
Hesiod zu nennen, der in der Theogonie (Genealogie, also Entstehung und Her-
kunft, der Goétter, bzw. des Kosmos) von einem ,,Menschengeschlecht™ ausgeht,
das urspriinglich nicht von der Differenz zwischen méannlich und weiblich durch-
zogen ist. Sein ,,Menschengeschlecht* besteht zunichst ausschlieBlich aus Mén-
nern. Diesem Genos der Ménner/Menschen (andrés/anthrépoi) sei dann das Ge-
schlecht (Genos) der Frauen hinzugesellt worden. Wichtig im gegenstdandlichen
Zusammenhang ist die in diesem Mythem® enthaltene Phantasie, dass die Minner
sich vor dem In-die-Welt-Treten der Frauen alleine fortpflanzten. Es ist also hier
tatséchlich von einem Genos im biologischen Sinn die Rede, wie Aristoteles ihn
spéter definieren wird: der Genos als Gattung oder auch Geschlecht wie in
»Menschengeschlecht, das heifit eine Gruppe von Lebewesen, die sich als
Gruppe alleine fortpflanzt, das heilt ohne den Beitrag von Wesen anderer Grup-
pen.

Allerdings, und das ist das Interessante an diesem Vergleich im Zeichen der
Nachtriglichkeit. Dieses Genos ist wie eine Gattung ,,hdherer Lebewesen — und
ist es zugleich nicht, denn das Hauptmerkmal ,,h6herer, das heif3t hier komple-
xerer, Lebewesen ist die Zweigeschlechtlichkeit. Hesiod schreibt jedoch nicht als
Biologe, sondern als Mythograph und Dichter. So lésst er sich zu diesem Thema
Fabelhaftes einfallen, um zu erértern, was keine wissenschaftlich-logische Ant-
wort finden kann oder soll: die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen. Das wire
zumindest eine methodologische Deutung im Sinne Platons, der den Mythos
dann einsetzt, wenn das Problem so schwierig und dunkel ist, dass es sich einer

3, Mythem* ist, wie ,,Philosophem*, ein Neologismus, der sich an die neutralen — auf
das Suffix -(e)ma, plur. -(e)mata endenden — altgriechischen Worte Schema, mi-
méma (Platon: Imitat, Nachahmung), enthyméma (Aristoteles: durch Induktion und
Intuition erlangter Gedanke), oder, eingedeutscht z.B. Theorem, anlehnt.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 117

logisch-begrifflichen Anndherung bzw. Erhellung entzieht. Doch Hesiod ist es
(noch?) nicht um Wissenschaftlichkeit, und nur am Rande um Plausibilitit zu tun
(er spricht im Namen der Musen), weshalb dieser Frage etwas Widersinniges an-
haftet. Nicht widersinnig im zeitlichen Sinn, sondern vielmehr im bio-logischen
Sinn erscheint Hesiods Antwort: Die hohere Komplexitit, die mit der Zweige-
schlechtlichkeit einhergeht, ist bei ihm ein Charakteristikum der Erniedrigung
und nicht der Erhéhung des gesamten Menschengeschlechts, das nunmehr in
zwei kaum zu vereinbarende Untergeschlechter eingeteilt ist.

In seinem Buch Werke und Tage beschreibt er das Auftauchen der ersten
Frau als Strafe bzw. als Biirde, die dem ménnlichen Menschengeschlecht von den
Gottern auferlegt worden sei. Er nimmt damit auch auf den Dichter Semonides
Bezug, der dieses Frauengeschlecht wiederum in Unterarten einteilte, die alle-
samt flir die Manner Verderb bringend seien. Nur eine positive Form hat in die-
sem fabelhaften Tier- und Frauenartenkatalog Platz, und zwar die Bienenfrau, ein
wahres Ideal an Beflissenheit und Sauberkeit. Es ist hier nicht der Raum fiir eine
detaillierte Darstellung dieses Komplexes, der zentrale Topoi des Geschlechter-
imagindren der alten Griechen in Szene setzt und reflektierbar macht. Ich méchte
aber auf die ausgezeichnete Arbeit von Nicole Loraux verweisen.* Vorausge-
schickt sei aber, dass Platon als erster Autor ,,Genos“ und ,,Eidos“ als Begriffe,
als Ordnungs- sowie als Wesensbegriffe, zu verstehen und zu erhellen beginnt,
womit er den Weg fiir Aristoteles’ Systematik und wissenschaftliche Analytik
eroffnet.

Eidos und Genos

Genos steht in Verbindung mit genesis (Entstehung, Er/zeugung, Geburt) und mit
dem Verb ginesthai (werden, entstehen). Es ist ein Substantiv und heif3t zuerst re-
lativ undifferenziert sowohl Geschlecht, Familie, Stamm als auch Gattung, Art,
Klasse und Zahl, sowie schlieBlich Menschenalter, Generation und Abstammung.
Bei Platon erhélt der Begriff Genos aber auch die abstraktere Bedeutung von Art
und Begriff im logischen Sinn. Er wird als solcher oft synonym mit Eidos ver-
wendet. Eidos kommt von dem Verb eidé bzw. horan, sehen, wahrnehmen, ein-
sehen, erkennen. /dein heiflt zuerst Gesehenes, Antlitz, Aspekt, dann Form oder
Gestalt. Bei Platon wird Eidos zum philosophischen Begriff schlechthin, viel-
leicht ist dieser Begriff sogar eine seiner wichtigsten Erfindungen. Dieser philo-
sophische Begriff bedeutet ein Ideal, auch ein Vorbild, wenn wir ihn vom Ge-
sichtspunkt der Ontologie her betrachten. Dann namlich wird die Gestalt bzw. die
ideelle Form zur Essenz eines Dings in seiner sinnlichen Mannigfaltigkeit. Die

4 Es handelt sich um das Kapitel ,,Sur la race des femmes et quelques-unes de ses tri-
bus®, das in dem leider noch immer nicht ins Deutsche iibersetzten Buch Les en-
fants d’Athéna, Paris: Seuil 1990 erschienen ist.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

118 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Gestalt des Dreiecks ist das beste Beispiel, denn sie lédsst sich unabhingig von
der sinnlich konkreten Existenz dieses oder jenes Dreiecks, aus Papier oder aus
Stoff, beschreiben, herstellen, nachzeichnen, ja zu einer Formel verdichten, die
sich nur der oder dem erschlief3t, die/der nicht sehen, aber rechnen kénnen muss.
Doch die Geometrie ist nur eine der vielen Darstellungsmoglichkeiten der Welt,
und so wird Platon den Eidos-Begriff selbst immer wieder ent- und begrenzen
miissen, nicht zuletzt durch den angrenzenden, aber abstrakter gefassten Begriff
des Genos. Aristoteles kniipft hier an, und es wird zu sehen sein, dass er dies in
logisch durchaus konsequenter Weise tut. Doch bleiben wir noch eine Weile bei
Platon und dem, was die Philosophiegeschichtsschreibung lange Zeit vollig zu
Unrecht als bloss regressives Moment innerhalb seiner Philosophie abkanzelte:
den Mythos. Wie erwéhnt, werden der Mythos, die Geschichte, das Gleichnis
oder die Metapher dann bemiiht, wenn wir mit klaren Begriffen und Schliissen in
unseren Erhellungs- und Erklarungsversuchen nicht weiter kommen, weil das
Gebiet zu komplex, dunkel und aporetisch, also ausweglos erscheint. Platon
selbst hat dieses methodologische Vademecum im Timaios angegeben.

An der Rezeptionsgeschichte von sehr einflussreichen, ,,groen” Autorlnnen
ist immer auch abzulesen, wie sich das Gesellschaftlich-Geschichtliche iiber eine
Texttradition auswihlend, weglassend, zensurierend, ja blind machend auch als
»epochale® Gestalt, Eidos konstituiert, ohne dass hier ein Wer oder eine konkrete
AutorInnenschaft ausmachbar wire, sondern bestenfalls Dominanzen, Interessen,
Strukturen, ete.’

So hat es bis ins 20. Jahrhundert gedauert, als der platonische Vorschlag,
Frauen an der Regierung des Gemeinwesens zu beteiligen, aufgegriffen wurde,
insbesondere aufgrund des Drucks der Frauenbewegungen. Und fast ebenso lan-
ge hat es gedauert, bis der Aristophanes-Mythos vom Kugelmenschen vollstin-
dig rezipiert und nicht nur als auf ein Drittel zurechtgestutzt kolportiert wurde.

Der Aristophanes-Mythos in Platons Symposion soll nun eine Beantwortung
der Frage ,,Was ist Eros®, oder genauer: ,,Warum gibt es drei Formen erotischen
Begehrens, das zwischen Miannern, das zwischen Frauen und das zwischen Mann
und Frau?“ ermdglichen. Nun ist dieser Mythos ein Versuch, den Eros von der
fortpflanzungsaktiven Sexualitdt zu l6sen, weshalb er die Entstehung der Ge-
schlechter und die der Sexualitit als nachtragliche zu beschreiben versucht. Die-
ses Unterfangen misslingt zwar wie erwdhnt, doch nur vom rein logischen Stand-

5 Ich denke dabei etwa an die derzeit alles, auch Foucault selbst, iiberrollende Dog-
matisierung in der und durch die ,,Diskursanalyse® vor allem im deutschsprachigen
Raum, hinter der die urspringlich kritische Intention zur Pseudosubversion und
dann gar zur akademischen Disziplinierung herabsinkt. Es ist in diesem Zusam-
menhang interessant zu bemerken, dass es in Frankreich, wo Foucaults Werk difte-
renzierter rezipiert und nicht so sehr als sozialwissenschaftliche ,,Methode* ange-
wandt bzw. nachgeahmt wird, {iberhaupt seltener zu derartigen ,,postmodernen‘
Dogmatisierungstendenzen kommt wie in Deutschland und im Anschluss daran
meist auch in Osterreich.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 119

punkt her, ein Standpunkt, der in diesem Kontext ohnehin nicht Ziel fiihrend ist.
Wir haben es in diesem Mythos mit einer Verbindung zwischen Phylogenese und
Ontogenese zu tun, also zwischen erosbezogener Gattungsgeschichte und Ge-
schichte der einzelnen Lebewesen nach dem ,,Trauma® der gebiirtlichen Tren-
nung und dem damit verbundenen Empfinden von Mangel, ohne den es fiir Pla-
ton keinen Eros gibt. Die Nachhaltigkeit dieser Erostheorie kann kaum iiber-
schitzt werden.

Die Aristotelische Zeugungslehre

Vergleichbar nachhaltig ist der Einfluss des Aristoteles, insbesodnere auf die bio-
logischen Wissenschaften und die darin impiilizierte Biopolitik. Diese beziehen
sich — zum Teil wider besseres Detailwissen — bis heute auf dessen Klassifikatio-
nen und die damit verbundene Begriffslogik, aber auch auf die diesen Theorien
inhdrenten sozialen Vorurteile beziiglich der Geschlechterverhiltnisse, die sie
gleichsam in der ,,biologischen Differenz* naturalisieren.

Wenn Aristoteles sich weder in seinen biologischen noch in seinen psycholo-
gischen Schriften mit der Platonischen Eros-Theorie auseinandersetzt, so greift er
zumindest einen Gedanken daraus in der Politik auf: die Verbindung von Niitzli-
chem und Angenehmen, die der Heterosexualitit — so Aristoteles — den Vorzug
vor der Homosexualitdt gebe. Kein weiterer moralisierender Kommentar, auch
kein staatstragend-verurteilender.

Hinsichtlich der Aristotelischen Zeugungslehre sind nun zwei zentrale As-
pekte hervorzuheben: Einmal die aristotelische Ontologie (insbesondere die Me-
taphysik) und ihr Beitrag zur Formulierung seiner Zeugungslehre, ein anderes
Mal die ontologische Differenzierung zwischen den Bereichen Bios (Lebendiges,
betrifft vor allem das Leibliche), Psyche und Polis; sowie zwischen Materialitit
und Idealitét insbesondere in der Seelenlehre

Aristoteles hat nun mit seinem Werk De generatione animalium (peri zé6n
geneseds, Von der Zeugung der Geschdpfe) die Biologie als katalogisierende und
klassifizierende Wissenschaft nachhaltig, zum Teil bis heute geprégt, indem er
die bereits von Platon angedeutete Differenzierung zwischen Genos als Gattung
und Eidos als Art systematisierte und zur Grundlage fiir seine Einteilung der Ge-
schopfe (oder Lebewesen: zoa) machte. Das Wesentliche der Lebewesen ist es,
dem bios anzugehoren, also geboren, lebendig und vergédnglich zu sein — und:
sich fortzupflanzen, wodurch das Lebewesen als Gattung (Genos) Anteil an der
,.Unsterblichkeit habe.® Fortpflanzung wird also hier keineswegs mit Vermeh-

6 Bereits bei Platon findet sich der Gedanke, allerdings in Bezug auf den sublimierten
Eros, den Sokrates im Symposion unter Berufung auf Diotima vorstellt: Die Liebe
gelte nur der Zeugung und dem Gebéren im Schonen. ,,Warum denn nur der Zeu-
gung?* fragt Sokrates die mythische Lehrerin. ,,Weil das Ewige und Unsterbliche

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

rung gleichgesetzt (nach dem biblischen und dann evolutionistischen Motto ,,ge-
het hin und vermehret Euch®), sondern mit dem zeitlichen Bestehen eines ,,all-
gemein® gefassten Lebewesens iiber die Vergédnglichkeit seiner Einzelexemplare
hinaus. Es ist also die Perspektive der Zeitlichkeit, die hier den Gesamtzusam-
menhang bestimmt und auf die lateinische Ubersetzung hin 6ffnet: Zeugung als
generatio, als Hervorbringung in einem transgenerationellen Sinn (zeugen, geba-
ren und hervorbringen alleine heiflt im Griechischen tiktein, das Kind wird auch
teknon, Gezeugtes genannt, analog zur géngigen Zustandsbezeichnung des Men-
schen als ,,Sterblicher). Genos ist bei Aristoteles erstmals ein biologischer Beg-
riff im wissenschaftlichen Sinn, also ein das Lebendige betreffender. Zugleich ist
er auch ein abstrakt ontologischer Begriff, der Sein, Werden und Vergehen bzw.
Bestehen umfasst, iiber den somit Geschlechtlichkeit und Generationalitit lo-
gisch-systematisch miteinander verkniipft werden. Hétte Aristoteles nicht zuvor
bios und chronos, also die beiden Bereiche des Lebendigen und der Zeitlichkeit,
voneinander begrifflich unterschieden, hitte er die beiden entsprechenden Per-
spektiven nicht wieder logisch miteinander zu einer Synthese verkniipfen kon-
nen. So hat er die Biologie begriindet, was immer seine konkreten Irrtiimer bzw.
falschen Beobachtungen und Schliisse sowie seine gesellschaftlichen Vorurteile
gewesen sein mochten.

Was heute als ,,Gene* die Biologie bestimmt und zunehmend auf die Genetik
reduziert, hat nichts mit den gené des Aristoteles, also den verschiedenen Gat-
tungen oder dem abstrakter gefassten ,,Uberbegriff* zu tun; und doch wurde der
Begrift des Gens, der auf ein steuerndes biologisches Elementarteilchen verweist,
mit der Erfindung der Biologie ermdglicht. Ontologisch gesehen, also auf der
reinen Begriffsebene, ist ,,der Gattung nach alles Eines, was es der Art nach ist,
was aber der Gattung nach, das ist nicht alles auch der Art nach, sondern der

im Sterblichen die Zeugung ist*. Platon: Symposion, 206¢. Aristoteles holt den von
Platon zum idealischen ,,Zeugen erhobenen Gedanken also gleichsam zuriick auf
den Boden der bloBen Leiblichkeit diesseits des Eros, das ist der Boden der ,,Zeu-
gung im Leib* und somit der biologischen Fortpflanzung der Gattung. Die ironische
Spitze gegen seinen Lehrer und dessen Homoerotik ist darin nicht zu verkennen.
Wie muss Aristoteles, heterosexueller Vater und Ehemann, es wohl erlebt haben,
dass der, dessen Schiiler er zwanzig Jahre lang war, die philosophische Zeugung im
Schonen jenen vorbehielt, die als Ménner einander liebten? In manchem vielleicht
dhnlich wie Frauen mit dem groBen Unterschied, dass Aristoteles die Sitte auf sei-
ner Seite hatte, was weder bei Platon noch — bis vor kurzem — fiir philosophierende
Frauen, geschweige denn fiir homosexuelle Menschen mit herkémmlich eingestell-
ten heterosexuellen Lehrern der Fall war. Jedenfalls ist der folgende Satz aus dem
Phaidros wohl nicht spurlos an Aristoteles voriiber gegangen, auch wenn er vor
dessen Zeit bei Platon verfasst worden sein mag: ,,Wer nun nicht noch frisches An-
denkens ist, oder schon verderbt, [...] so dal er es auch nicht anschauend verehrt,
sondern der Lust ergeben gedenkt er sich auf tierische Art mit korperlichem Umfas-
sen Kinder zu zeugen, und, der Ausgelassenheit vertraut, fiirchtet und schamt er
sich nicht, wider die Natur der Lust nachzugehen.* Phaidros 250 e (von mir abge-
anderte Ubers. von Schleiermacher).

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 121

Analogie nach Eines, und was der Analogie nach Eines ist, das ist es nicht alles
auch der Gattung nach.*’

Ein Genos im biologischen Sinn unterscheidet sich also zuerst dahingehend vom
Eidos als seiner Unterart, dass es auflerhalb eines Genos keine Fortpflanzung
gibt. Fiir zweigeschlechtliche Lebewesen bedeutet das, dass zwei Exemplare ver-
schiedener gené (plur. von Genos) keinen Sprossling zu zeugen vermogen, wih-
rend Exemplare verschiedener Arten (eidé) dies sehr wohl tun, zum Beispiel Esel
und Pferd, die miteinander ein Maultier zu zeugen vermdgen. Der unterschiedli-
che ,,Aspekt®, die unterschiedliche Gestalt also von Esel und Pferd verhindert
noch nicht die grobe reproduktionsfunktionale Einheit. Irgendwie leuchtet dieses
Einteilungskriterium ein und verweist bereits auf die beschriankte Giiltigkeit
morphologischer (also formspezifischer) Gesichtspunkte fiir die Bestimmung von
Klassen in der Systematik der Lebewesen. Diese Gesichtspunkte haben sich hin-
sichtlich der genetischen Zuordnungen und Klassifizierungen als zunehmend un-
brauchbar erwiesen, je mehr in der Pflanzenwelt ,,mikro“genetisch geforscht
wird. (Aus der Sicht des hier behandelten Genos-Begriffs sind die heute gesuch-
ten Gene auf der Mikro- ja Nanoebene angesiedelt; kein Stein bleibt dabei auf
dem anderen.)

Nun ist die Theorie von Aristoteles beziiglich der Menschen folgende:
»Mensch ist ein Genos, ein Gattungsbegriff; kein einzelnes Wesen dieses Genos
vermischt sich mit einem Exemplar eines anderen Genos (es sei denn im Mythos
der Satyre oder dhnlicher Mischwesen). Doch das Genos versammelt vom Ge-
sichtspunkt der Fortpflanzung her zwei Eiden (eidé) unter sich, also zwei Ge-
schlechter: Weibchen (thély) und Miannchen (arrén), die ,,Prinzipien der Entste-
hung/Fortpflanzung (archai geneseés)“® Weiters gibt es vom morphologischen
Gesichtspunkt her unendlich viele Eiden, doch stehen diese hier nicht im Vor-
dergrund. Uber dieses Prinzip des Gesichtspunkts, des ,hinsichtlich®, das die Er-
hellung des Aristotelischen Textcorpus so schwierig und zugleich interessant
macht, konnen auch die schematisierenden und dadurch ungenauen Philosophie-
geschichten wie etwa jene von Thomas Laqueur nicht hinwegtiuschen.” Diese
Theorie der zwei ,,Geschlechter (eidé) als Unterarten eines Menschenge-
schlechts (Genos, also im biologischen Jargon: einer Gattung) impliziert zweier-
lei: Erstens gibt es keine Theorie der ,,Rassen®, weder auf die beiden Geschlech-
ter noch auf irgendwelche unterschiedlichen Ethnien tibertragen (die ,,Rasse* ist
ja auch gegen andere abgeschlossen, allerdings mehr bio-normativ als aufgrund
von biologischer, d.h. fortpflanzungstechnischer Unmdéglichkeit); zweitens gibt

7 ,, Genei panta hén hosaper kai eidei, hosa de genei ou panta eidei all’analogia. Ho-
sa dé hén analogia, ou panta genei. “ Metaphysik, 1017 a 1-2.

8 Aursitoteles: Generation of animals (DGA), Cambridge, Mass. u. a.: Harvard Univ.
Press 2000.

9 Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrieben: die Inszenierung der Geschlechter von
der Antike bis Freud, Frankfurt am Main u. a.: Campus 1992.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

es bei Aristoteles fiir die Definition des Menschen wesentlichere Gesichtspunkte
als jenen der Fortpflanzung: die Sprache und die Soziabilitit bzw. das Politisch-
sein des Menschen; und diese Aspekte teilen potentiell (dynamei) alle, wenn-
gleich sie sie in unterschiedlichen Rollen und gesellschaftlichen Funktionen, also
in unterschiedlichen Graden verwirklichen. Ein weiterer Aspekt ist jener der ge-
schlechtsspezifischen Funktionsaufteilung in der Fortpflanzung und ihren Etap-
pen, also Empfingnis, Zeugung, Erihrung und Geburt. Fiir diese Uberginge ist
nun ein minimales Verstdndnis der Ontologie des Philosophen erforderlich, wenn
es nicht zu den tiblichen Vermischungen oder reduktionistischen Verallgemeine-
rungen kommen soll.

In Buch II der Metaphysik legt Aristoteles eine Vier-Ursachen-Logik vor, de-
ren Systematizitit im Kontext seines Gesamtwerks einem begrifflichen Perspek-
tivenmobile gleicht: Je nach Seinsbereich oder Seins- und damit auch Betrach-
tungsweise (Physik, Biologie, Psychologie, Technik, Ethik, Poetik, Politik etc.)
stehen die Ursachen in einem unterschiedlichen Verhiltnis zueinander. Die vier
Ursachen sind der Stoff (Aylé), die Form (Eidos), die Wirk- oder Bewegungsur-
sache (Energeia) und der Zweck (Telos); dazu kommt immer noch die Frage
nach dem Wesen bzw. dem Wesensbegriff (ho logos tés ousias), der als Gesamt-
zusammenhang die Entelechie, also die Vollendung des Zusammenspiels der vier
Prinzipien darstellt. Das Modell fiir diese Ontologie ist wohl die Hervorbringung
im Bereich der Herstellung (fechné): Der Werkmeister (démiourgos) oder spe-
zieller der Tischler (Aylourgos) hat eine Idee oder einen Plan von einem herzu-
stellenden Tisch, das ist das Eidos, die Form des Tisches auf dem Reif3brett; die
hylé, also der Stoff als Ursache ist z.B. das Holz (ebenfalls hylé), ein Stoff, der
zwar in sich schon irgendwie bestimmt, also formiert ist, aber nicht hinsichtlich
der Form, die der Tisch erhalten soll; es handelt sich also um eine bedingt be-
stimmte Materie (im Gegensatz zur ersten Materie, die alle Bestimmungen und
Eiden nur erst an sich, also rein potentiell enthilt). Die Arbeitskraft des Tischlers
ist die Energeia, also die Wirk- oder Bewegungsursache, die eben der dynamis,
der Potentialitit, logisch entgegengesetzt wird (ohne die Arbeit bleibt der Tisch
»im Kopf™ oder bloBe Skizze, also unverwirklicht). Schlielich ist die Zweckur-
sache der fertige Tisch oder zum Beispiel der Schreibtisch in seiner effektiven
Funktion (und nicht nur in seiner geplanten Funktion, von der niemand etwas hat,
denn erst wenn all diese Verursachungen bzw. Faktoren versammelt und mitein-
ander verbunden werden, kann es zur Vollendung des Tisches kommen, also zu
seiner Nutzung als Schreibtisch).

Die Technik, also die geplante Herstellung ist, wie wir angesichts zeitgends-
sischer Wertungen zu vergessen drohen, fiir das menschliche Verstdndnis ein re-
lativ einfaches Gebiet. Es gilt jedenfalls als ungleich einfacher als die Bereiche
des nicht von Menschen Hergestellten, wozu ja schon das von Menschen Phanta-
sierte gehort, die Bedeutungen und Symbole, die Sprache, tiber die wir die physi-
kalische Welt ja tiberhaupt erst zu erschlieen beginnen konnen. Das fiir Aristo-
teles schwierigste und zugleich hichste Gebiet ist die Psychologie, die zwischen

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 123

Naturwissenschaft (Physik), Biologie und philosophischer Geisteswissenschaft
bzw. Kognitionswissenschaft angesiedelt ist. Hier gibt es keinen Plan, der vorla-
ge und die Frage nach der Form, dem Eidos, ist daher schwer zu erhellen. Fiir
Aristoteles geht es immer um die Verbindung zwischen Leib und Seele. Er greift
also nicht auf die noch recht naiven Seelenwanderungsmythen seines Lehrers
Platon zuriick, der im Timaios einen kosmischen Werkmeister erfindet, welcher
nach einem vorgezeichneten Plan die Seelenteile der Weltseele in die ihnen zu-
kommenden Korper/teile einsetzt. Weniger schwierig erscheint bei Aristoteles
der Bereich der Biologie und der sie bestimmenden Kategorie der Fortpflanzung.
Doch der Schein triigt und es ist gewiss kein Zufall, dass diese Schriften heute zu
den widerspriichlichsten und im Detail am héufigsten widerlegten zihlen.

Seine Biologie widmet sich nicht den fundamentalontologischen Phantasma-
gorien des nackten Lebens, sondern der Frage des Beitrags der beiden Ge-
schlechter, die als Eiden, also als Unterarten des Genos Mensch fungieren. Und
hier geht Aristoteles streng logisch und zugleich von seinen sozialen Vorurteilen
geleitet vor: Der Beitrag des weiblichen Korpers (thély) ist auf eine rein stoffli-
che Funktion reduziert, wobei diese Funktion hier eine ndhrende ist. Die Form-
und die Wirkursache kommen iiber den ménnlichen Leib, genauer gesagt iiber
das Sperma, wobei auch die Zweckursache im Eidos enthalten ist. Die Art des
Menschen als Lebewesen enthilt ihren eigenen ,,Zweck®, der Mensch ist eideti-
scher Weise, also idealiter, sich selbst gemil, Selbstzweck. Ich werde hier nicht
im Detail auf die spekulativen Ausfithrungen in der Aristotelischen ,,Samen-*
und ,,Séftelehre” eingehen, doch so viel ist festzuhalten: Die weiblichen Sifte
sind unreif, nicht hinreichend gekocht, weshalb das Menstruationsblut nicht zu
den sublim-schaumigen Héhen gelangt, die laut Aristoteles das ménnliche Sper-
ma auszeichnen, das eben aufgrund seiner quasi immateriellen Luftigkeit das e-
benso immaterielle Eidos zu bergen und zu transportieren vermag (in dieser Dis-
kussion um das erste Prinzip im Lebendigen, das seinen Zweck immer schon —
begrifflich — enthilt, bahnt sich die Suche nach den Chromosomen, den Hormo-
nen und den Genen bereits an).'’

Nichts, weder die argumentative Logik noch die der Beobachtung, gibt An-
lass zu einer Theorie, in der die weiblichen Sifte nur einen stofflichen, keinen
Form gebenden Beitrag in der Fortpflanzung leisten. Aristoteles hitte auch — wie
manche seiner biologisch forschenden Vorginger, etwa Demokrit — im weibli-
chen Korper bzw. in den weiblichen Séften einen solchen Beitrag ansiedeln kon-
nen, und es wird zu sehen sein, dass ihm dies ein Dilemma innerhalb seiner Bio-
logik erspart hitte.

Wir haben es bei der Aufteilung der Ursachen auf die Geschlechtskorper also
mit einer eindeutig vorurteilsgeleiteten Hierarchisierung zu tun, die durchaus mit
dem erwidhnten Topos des Frauenleibs als Acker im Feld der Fortpflanzung ver-

10 DGA, 167 abis 177 a.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

124 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

bunden ist.'' Das Eidos, das allein im ménnlichen Sperma angesiedelt wird, soll
also das wesentliche Moment in der Zeugung sein, wihrend die Nahrung eine un-
tergeordnete Rolle spielt, die dem unvollkommeneren Frauenleib als alleiniger
Beitrag zukommt. Allein die Dinge liegen nicht so einfach: Im Register der Fort-
pflanzung ist die Nahrung das Ausschlaggebende, so wie die Pflanzen fiir ihre
Zwecke Uber eine ,,Nahrungsseele® verfiigen miissen, eventuell iiber primitive
sinnliche Wahrnehmung, nicht aber iiber Seelentitigkeiten, die den denkenden
und selbstbewussten Geist ausmachen, also die Vernunftseele (nous).'? Insofern
birgt das stoffliche Prinzip im Register der Biologie das Wesentliche, aber eben
nicht in letzter Konsequenz, haben wir es doch beim Menschen mit komplexen
denkenden Lebewesen zu tun.

Aristoteles macht in der Zeugung der Geschdpfe kein Hehl daraus, dass in
seinen Augen der ménnliche Korper der vollkommenere ist. Er beschreibt den
weiblichen Kérper in seiner Fortpflanzungsfunktion als eine Art verstiimmelten,
unvollstindig ausgereiften Leib: ,,als wenn die weibliche Natur eine Deformati-
on, Verstimmelung wire® (hdsper anapérian einai tén thélytétata physikén).”
Allerdings, und darin bleibt das Dilemma einer solchen Sicht zumindest offen-
kundig, es handelt sich um eine naturnotwendige Unvollkommenheit oder Ab-
weichung.'

Das Dilemma, auf das Aristoteles nun kohdrenterweise stof3t, ergibt sich aus
der nicht zu leugnenden Beobachtung, dass manche Kinder, auch minnliche, ih-
ren Miittern dhneln. Wird aber die Form gebende Kraft ausschlieSlich im méann-
lichen Korper angesiedelt, so kann eine solche Ahnlichkeit nicht erklirt werden.
Aristoteles versucht nun den Umweg iiber das Extrem des Verstiimmelten, des
Monstrosen: Manche Kinder dhneln keinem ihrer Elternteile, ja sie entbehren
uiberhaupt der Ziige der Gattung (Mensch) (parekbebéke gar he physin en toutois
ek tou genos tropon tina)." Sie dhneln vielmehr einem wilden Tier, einer Bestie.

11 Topos heiBit Ort, im tbertragenen Sinn Allgemeinplatz. In der griechischen Antike
bezeichnet dieses Wort jedoch auch die weibliche Scham. Auch gibt es eine Aristo-
telische Schrift iiber die fopoi im argumentativ-logischen Sinn (7opik), der die be-
kanntere Schrift tiber die Kategorien vorangestellt ist, und zwar als Abhandlung
,»vor den topoi®. Die fopoi wiren als begriffsanalytische Auseinandersetzung insbe-
sondere mit sophistischen Trugschliissen auch fiir den Kontext der vorliegenden
Thematik von Interesse.

12 Uber die Seele, 435 a ff.

13 DGA, 775 a ff.

14 Nach den vernichtenden Umsetzungen der NS-Ideologie, in der das biologisch Ab-
weichende als umfassend Auszumerzendes gilt, mag ein solcher Gedanke schwerer
denkbar geworden sein, entzieht er sich doch der mit der totalen Vernichtung ver-
bundenen Spaltung in Ausmerzen oder Leugnen von Verstimmelung bzw. Abwei-
chung vom Normbild, indem er sie als die Physis durchdringend, ja ihren Normbeg-
riff bedingend begreift. Wir finden diese Spaltung heute am deutlichsten im gesell-
schaftlich instituierten Umgang mit Behinderung und Krankheit bzw. Leiden, ins-
besondere mit psychischen Leiden oder Konflikten.

15 DGA 767b.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 125

Der Beginn der Abweichung sei, wenn ein Weibchen statt einem Mannchen
entsteht. Dies sei notwendigerweise so, wobei aus unterschiedlich verursachter
Schwiche des Ménnlichen (Alter oder anderes) weiblicher Nachwuchs entsteht.
Wenn das Sperma jedoch in gut gekochter Substanz des perittésis (Residuum,
Nahrungsabsonderung) aufgehoben sei, mache das Minnliche die Bewegung
gemil seiner eigenen Form (kath’ auten poiései tén morphén he tou arrenos ki-
nésis). Dies legt den Schluss nahe, dass auch das ,,Weibchen (#hély) {iber soma-
tische Formierungskraft verfiigt (Eidos/Form- und Energeia/Wirkursache), und
dass diese iiber die mannliche Formierungskraft tiberwiegt, wenn ein Knabe Zii-
ge bzw. Potentiale (Fahigkeiten, Fakultiten) seiner Mutter trigt. Aristoteles l4sst
den Widerspruch allerdings offen, das heif3t, dass er ihn zwar nicht fiir eine Revi-
dierung seiner falschen These beziiglich der Zuordnung der Ursachen zum viter-
lichen und miitterlichen Korper fruchtbar macht, dass er ihn aber auch nicht spe-
kulativ zu verwischen sucht.

Vielmehr stellt er den Widerspruch in einen rationalisierenden Begriindungs-
zusammenhang, in dem die Schwichen des weiblichen Korpers mit physikali-
schen Spekulationen verbunden werden. Zu viele Absonderungen (perissémata)
sammeln sich im weiblichen Koérper an, weil er zu kalt sei und deshalb die Resi-
duen unzureichend verkoche. Der weibliche Leib sei auch zu feucht und auch zu
schwer im Gegensatz zum leichten Sperma, das luftiger sei und auf eine voll-
stindigere Verarbeitung hinweise. Aristoteles rekurriert hier auch auf die Passivi-
tdt im Weiblichen, aber diese ist nicht absolut, insofern beide tétige Prinzipien,
Krifte sind.

Wie Eingangs erwéhnt, bezeichnen thély und arrén nicht Mann und Frau
sondern weibliche und ménnliche Krifte, Prinzipien in der Biologie, in deren
Zentrum die Fortpflanzung steht. Wir finden hierin eine strukturelle Analogie zur
proté hylé, der ersten Materie der Physik. Sie enthélt — ganz Materie — zugleich
die anderen Ursachen (ist gleichsam ihr Raum), womit sie auch das Prinzip der
differenzierteren Hervorbringung von Seienden aus sich heraus ist. Die erste Ma-
terie verweist auf Platons chdra im Timaios und ist gleichsam Vorldufer der Au-
topoiesis oder auch schon der natura naturans des 19. Jahrhunderts, insbesonde-
re Schellings.

Die Geschlechterdifferenz im bios, also im fortpflanzungsfunktionalen Leib,
betrifft nicht den ganzen Menschen, und es bleibt offen, was in welcher Hinsicht
als determinierend, also bestimmend erachtet wird. Zwar ist die Geschlechterdif-
ferenz aus einer umfassender anthropologischen Perspektive fiir Aristoteles nicht
beliebig, sie wird nicht als vollig zufillig erachtet, aber auch nicht als essentiell
fur den Menschen als Menschen (sondern eben hinsichtlich der Fortpflanzung,
der Fortpflanzungsorgane und des an die anatomisch-biologische Geschlecht-
lichkeit Gebundenen im Menschen; nur dort, also in der Biologik, ist ,,Ge-
schlecht® als Eidos ein notwendiger Begriff.)

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Methodologisch-ontologische Schlussbetrachtungen

Nun sind in Aristoteles’ Werk Biologie und Seelenlehre eng miteinander verbun-
den, und die Seele des Menschen ist fiir ihn die Schnittstelle zwischen blofSem
Lebewesen- und sozialem Menschsein. Das ldsst viele vorschnell darauf schlie-
Ben, dass Aristoteles den Frauen nur eine Pflanzenseele zugesprochen habe. Die-
ser Fehlschluss griindet in einer unzuldssigen Gleichsetzung der Seinsbereiche.
Zwar hat Aristoteles tatsichlich in Uber die Seele die Seeleneinteilung nach
funktionalen Gesichtspunkten vorgenommen und die ,,Pflanzenseele” dadurch
gekennzeichnet, dass sie das Nahrungsprinzip beinhalte, nicht jedoch das Fort-
bewegungsprinzip (kinésis, wie die Tierseele) oder gar das Denkprinzip (dianoia,
wie die Menschenseele). Doch hitte er niemals behauptet, dass die Zuordnung
der Stoffursache zum Beitrag des weiblichen Korpers im Register der Biologie,
also der Fortpflanzung (in der ja das Nahrungsprinzip gerade ausschlaggebend
ist), auf eine Verallgemeinerung schlieBen lieBe, die da lautet: Die Seele der
Frauen ist auf die Nahrungsfunktion beschrinkt. Vielmehr entdecken wir, wie ich
bereits zeigte und noch ausfiihrlicher zeigen werde, bei der Lektiire der dafiir re-
levanten Schriften geradezu das Gegenteil. Die Argumentationen und rhetori-
schen Wendungen, mit denen Aristoteles die ethische Minderwertigkeit und den
politischen Ausschluss der Frauen stiitzt, sind weit listiger als ein derart rudimen-
tirer Fehlschluss.

Ich mo6chte mit einigen Bemerkungen tiber die Verkennung dieser Differen-
zierungen innerhalb einer pauschalisierenden, die Quellenkritik vernachlédssigen-
den und vornehmlich miindlichen Rezeptionstradierung schlieen. Es geht dabei
vor allem um unzuldssige Schliisse: Von Korperattribuierungen wird ohne
Kenntnis jener Schriften, welche die geistigen Fahigkeiten von Ménnern und
Frauen betreffen, auf den ,,geistigen Schwachsinn des Weibes™ bei Aristoteles
geschlossen. Zuletzt vernahm ich in einem Seminar sogar die Behauptung, dass
Aristoteles ein Fiirsprecher der genitalen Verstimmelung von Frauen gewesen
sei. Auf Nachfrage konnte die Quelle nicht préizisiert werden.

Es handelt sich dabei um Verallgemeinerungen, die gerade auch fiir die Re-
zeption des Aristotelischen Werks charakteristisch sind, und die Pierre Aubenque
bereits hinreichend kritisiert hat.'® Diese scholastische Tradition hat eine so ge-
nannte Analogie des Seins postuliert, der gemil die letzten Prinzipien (der Onto-
logie) auf alle Gebiete in analoger Weise anzuwenden seien. Kurz gesagt ging es
darum, diese letzten Prinzipien, von denen alles per Analogieschluss abzuleiten
sei, als einheitlichen Vernunftgott zu setzen (rationale Theologie), fiir den es in
der aristotelischen Ontologie selbst keinen Platz gibt. Dort geht es vielmehr um
die logischen Prinzipien, nach denen Sein, Werden und Vergehen, die physischen
wie auch die gesellschaftlichen Dinge und Begriffe organisiert und als solche
denkbar seien. Dagegen ist bei Aristoteles gerade die Heterogenitét der Seinswei-

16 Pierre Aubenque: Le probléeme de 1’étre chez Aristote, Paris : PUF 1994.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

GENOS — GATTUNG, GESCHLECHT, ,RASSE" | 127

sen nicht nur methodologisch zentral, sondern bis heute von wirklich wissen-
schaftlichem Wert. Diese Heterogenitit, also Andersartigkeit der Seinsweisen, ob
nun im Bereich des Bios, der Techne, der Psyche, des Ethos, der Poiesis als
schopferischer Kunst oder der Politik: In jedem sind die das Sein in seinen Wir-
kungs- und Verdnderungsweisen erhellenden Begriffe und Kategorien nach ande-
ren Kriterien am Werk. Und so erfordert jeder Seinsbereich eine ihm angemesse-
ne Zugangsweise, jeder neu entdeckte Aspekt eine neue Anordnung der Betrach-
tungsweisen sowie der Ordnungs- und Reflexionsbegriffe. Auch wenn die Onto-
logie in jedem dieser Bereiche eine methodologisch unverzichtbare Rolle spielt,
so ldsst sich nichts in unserer mannigfaltigen Erfahrungswelt in dogmatischer
Weise {iber einen theoretisch-homologischen Kamm scheren. Und deshalb sind
reine Analogieschliisse zwischen den Bereichen nur unter genauer Riicksicht-
nahme auf die sinnlich wahrnehmende, systematisch beobachtende und begriff-
lich reflektierende Erfahrung (empeiria) und gleichsam nur provisorisch zuléssig,
nicht aber wenn sie den Beobachtungen zuwiderlaufen. Dass Aristoteles hier
selbst zuweilen nicht ganz astrein verfuhr, und die Reflexion der Empirie gerade
in den biologischen Schriften durch seine gesellschaftlichen Vorurteile verzerrt
wurde, macht diese Bedachtnahme nicht weniger relevant.

Die feministische Kritik an den modernen Naturwissenschaften betrifft vor
allem die szientistische Objektivierung als Verdinglichung und Beherrschung der
Natur bzw. des Forschungsgegenstandes, insbesondere seit Bacon. Wir konnen
diese Kritik an der mit der biirgerlichen Moderne einsetzenden Naturwissen-
schaft auf die griechisch antiken Wissenschaften nur beschrinkt tibertragen.
Denn wenngleich die Medizin, von der Aristoteles als Sohn eines Arztes viele
Anstofe erhielt, durchaus schon anatomisch, also zerschneidend angelegt war
und die Klassifikationen das ihre zur verdinglichenden Ausrichtung der Wissen-
schaften beitrugen, so schotteten sich diese insgesamt erst in der Moderne zu-
nehmend von der integrierend-verkniipfenden Philosphie als ,,Liebe zur Weis-
heit (und nicht zur Wissensvermehrung) ab. Nun hat diese — vor allem ange-
sichts der aktuellen Entwicklungen einer technologisch entfesselten Wissen-
schaftsglaubigkeit — dringend nétige Kritik zuweilen zu einer zynischen Art der
Wissenschaftsfeindlichkeit und des willkiirlichen Relativismus gefiihrt, der uns
heute die theoretischen wie praktischen Vorziige empirisch fundierten,'” logisch-
bzw. begrifflich-analytischen Arbeitens nicht hoch genug einschdtzen ldsst. Die-
seVorgehensweise wurde von Aristoteles mafigeblich geprigt, wenn auch in ei-
nem widerspriichlichen und in seiner Anwendung nachhaltig frauenfeindlichen
Sinn.

17 Ich fasse Empirie hier auch im altgriechischen Sinn von Erfahrung (empeiria) und
nicht nur im Sinne einer doch tendenziell reflexionsarmen immer mehr technokrati-
schen Erhebungs- und Beobachtungpraxis.

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2028, 09:54:08.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

