
 

 

Genos – Gattung, Geschlecht,  „Rasse“.  

Antike Vorläufer und moderne Auswirkungen  

Aristotelischer Zeugungslehre 1 

Das folgende Kapitel befasst sich mit dem antiken griechischen Genos-Begriff, 
angesiedelt zwischen Geschlecht, Gattung und „Rasse“. Der erste Teil wird sich 

den antiken griechischen „Theorien“ zu Geschlecht, Gattung und „Rasse“ im 

Vorfeld der Entstehung der Philosophie und der Aristotelischen Biologie bzw. 
Zeugungslehre zuwenden. Es handelt sich dabei nicht um Theorien im wissen-

schaftlichen Sinn, sondern um mythische „Theorien“ etwa in der Bedeutung der 

infantilen Sexualtheorien, die Freud beschreibt.2 Ich werde dann zur Philosophie 
Platons übergehen, der aus dem griechischen Drama (insbesondere der Komödie) 

und aus dem Mythos bestimmte Topoi hinsichtlich der Fortpflanzung und der 

Entstehung des Menschengeschlechts aufgreift und teils selbst wieder komisch-
ironisch aufbereitet, teils zu Philosophemen erhöht, deren systematische Weiter-

führungen durch seinen Schüler Aristoteles ich ebenfalls skizzieren werde. 

Der zweite und längste Teil widmet sich dann dem eigentlichen Thema, also 
der Aristotelischen Zeugungslehre (als Teil der biologischen Schriften) im Kon-

text der Aristotelischen Philosophie. Aristoteles ist eine zentrale Figur nicht nur 

der Philosophie-, sondern der gesamten Wissenschaftsgeschichte. Als logisch-
empirisch arbeitender Philosoph tritt er nicht zufällig auch als erster systematisch 

vorgehender Philosophiehistoriker auf, weshalb wir ihm eine nicht unbeträchtli-

che Anzahl von Fragmenten verdanken, die ansonsten mit all den anderen ver-
schwundenen Büchern verloren wären. Für die christliche Rezeption, die Aristo-

teles wie keinen anderen Philosophen vereinnahmte und zum Teil völlig verzerr-

te, war die Zeugungslehre besonders willkommen, weil sie aus einer biologi-
schen und zugleich ontologischen Perspektive heraus geschrieben war. Ich werde 

                                              
�  Dieses Kapitel entstand aus einem Vortrag gehalten im Rahmen der Ringvorlesung 

des Gender curriculums der Universität Wien, Sommersemester 2004. Eine erste 
Version des Manuskripts ist erschienen, in: Marlen Bidwell-Steiner und Karin Wo-
zonig (Hg.), Gender & Generation, Innsbruck und Wien: Studienverlag 2005, S. �3-
32. 

2  Sigmund Freud: Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, GW V. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


116 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

am Schluss dieses Abschnitts kurz auf diese durch die christliche Assimilation 

aufbereitete Verknüpfung eingehen, die ja auch fatale Folgen hatte für die Positi-

onierung des Frauenleibes und der Frauen in den biologischen Wissenschaften 
sowie ganz allgemein in der Gesellschaft. 

Der dritte Teil schließlich ist eine kritische Reflexion einer zum Teil feminis-

tischen Rezeption. Konkret soll der Weiterführung dieser Verknüpfung und dann 
sogar Verwechslung zwischen Biologie und Ontologie sowie Anthropologie und 

Philosophie der Politik nachgegangen werden, die in mancher Hinsicht selbst als 

Mythenbildung erscheint: Mythen bezüglich der Aristotelischen Zeugungslehre, 
aber vor allem bezüglich der anderen Schriften des Philosophen.  
 
 
Genos bei  den vorar istotel ischen Mythologen  
und Naturphi losophen 
 
Als früher Vorläufer von Aristoteles in der Erörterung von Genos ist vor allem 

Hesiod zu nennen, der in der Theogonie (Genealogie, also Entstehung und Her-

kunft, der Götter, bzw. des Kosmos) von einem „Menschengeschlecht“ ausgeht, 
das ursprünglich nicht von der Differenz zwischen männlich und weiblich durch-

zogen ist. Sein „Menschengeschlecht“ besteht zunächst ausschließlich aus Män-

nern. Diesem Genos der Männer/Menschen (andrês/anthrôpoi) sei dann das Ge-
schlecht (Genos) der Frauen hinzugesellt worden. Wichtig im gegenständlichen 

Zusammenhang ist die in diesem Mythem3 enthaltene Phantasie, dass die Männer 

sich vor dem In-die-Welt-Treten der Frauen alleine fortpflanzten. Es ist also hier 
tatsächlich von einem Genos im biologischen Sinn die Rede, wie Aristoteles ihn 

später definieren wird: der Genos als Gattung oder auch Geschlecht wie in 

„Menschengeschlecht“, das heißt eine Gruppe von Lebewesen, die sich als 
Gruppe alleine fortpflanzt, das heißt ohne den Beitrag von Wesen anderer Grup-

pen.  

Allerdings, und das ist das Interessante an diesem Vergleich im Zeichen der 
Nachträglichkeit. Dieses Genos ist wie eine Gattung „höherer“ Lebewesen – und 

ist es zugleich nicht, denn das Hauptmerkmal „höherer“, das heißt hier komple-

xerer, Lebewesen ist die Zweigeschlechtlichkeit. Hesiod schreibt jedoch nicht als 
Biologe, sondern als Mythograph und Dichter. So lässt er sich zu diesem Thema 

Fabelhaftes einfallen, um zu erörtern, was keine wissenschaftlich-logische Ant-

wort finden kann oder soll: die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen. Das wäre 
zumindest eine methodologische Deutung im Sinne Platons, der den Mythos 

dann einsetzt, wenn das Problem so schwierig und dunkel ist, dass es sich einer 

                                              
3  „Mythem“ ist, wie „Philosophem“, ein Neologismus, der sich an die neutralen – auf 

das Suffix -(e)ma, plur. -(e)mata endenden – altgriechischen Worte Schema, mi-
mêma (Platon: Imitat, Nachahmung), enthymêma (Aristoteles: durch Induktion und 
Intuition erlangter Gedanke), oder, eingedeutscht z.B. Theorem, anlehnt.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 117 

 

logisch-begrifflichen Annäherung bzw. Erhellung entzieht. Doch Hesiod ist es 

(noch?) nicht um Wissenschaftlichkeit, und nur am Rande um Plausibilität zu tun 

(er spricht im Namen der Musen), weshalb dieser Frage etwas Widersinniges an-
haftet. Nicht widersinnig im zeitlichen Sinn, sondern vielmehr im bio-logischen 

Sinn erscheint Hesiods Antwort: Die höhere Komplexität, die mit der Zweige-

schlechtlichkeit einhergeht, ist bei ihm ein Charakteristikum der Erniedrigung 
und nicht der Erhöhung des gesamten Menschengeschlechts, das nunmehr in 

zwei kaum zu vereinbarende Untergeschlechter eingeteilt ist.  

In seinem Buch Werke und Tage beschreibt er das Auftauchen der ersten 
Frau als Strafe bzw. als Bürde, die dem männlichen Menschengeschlecht von den 

Göttern auferlegt worden sei. Er nimmt damit auch auf den Dichter Semonides 

Bezug, der dieses Frauengeschlecht wiederum in Unterarten einteilte, die alle-
samt für die Männer Verderb bringend seien. Nur eine positive Form hat in die-

sem fabelhaften Tier- und Frauenartenkatalog Platz, und zwar die Bienenfrau, ein 

wahres Ideal an Beflissenheit und Sauberkeit. Es ist hier nicht der Raum für eine 
detaillierte Darstellung dieses Komplexes, der zentrale Topoi des Geschlechter-

imaginären der alten Griechen in Szene setzt und reflektierbar macht. Ich möchte 

aber auf die ausgezeichnete Arbeit von Nicole Loraux verweisen.4  Vorausge-
schickt sei aber, dass Platon als erster Autor „Genos“ und „Eidos“ als Begriffe, 

als Ordnungs- sowie als Wesensbegriffe, zu verstehen und zu erhellen beginnt, 

womit er den Weg für Aristoteles’ Systematik und wissenschaftliche Analytik 
eröffnet.  

 
 
E idos und Genos 
 
Genos steht in Verbindung mit genesis (Entstehung, Er/zeugung, Geburt) und mit 
dem Verb ginesthai (werden, entstehen). Es ist ein Substantiv und heißt zuerst re-

lativ undifferenziert sowohl Geschlecht, Familie, Stamm als auch Gattung, Art, 

Klasse und Zahl, sowie schließlich Menschenalter, Generation und Abstammung. 
Bei Platon erhält der Begriff Genos aber auch die abstraktere Bedeutung von Art 

und Begriff im logischen Sinn. Er wird als solcher oft synonym mit Eidos ver-

wendet. Eidos kommt von dem Verb eidô bzw. horan, sehen, wahrnehmen, ein-
sehen, erkennen. Idein heißt zuerst Gesehenes, Antlitz, Aspekt, dann Form oder 

Gestalt. Bei Platon wird Eidos zum philosophischen Begriff schlechthin, viel-

leicht ist dieser Begriff sogar eine seiner wichtigsten Erfindungen. Dieser philo-
sophische Begriff bedeutet ein Ideal, auch ein Vorbild, wenn wir ihn vom Ge-

sichtspunkt der Ontologie her betrachten. Dann nämlich wird die Gestalt bzw. die 

ideelle Form zur Essenz eines Dings in seiner sinnlichen Mannigfaltigkeit. Die 

                                              
4  Es handelt sich um das Kapitel „Sur la race des femmes et quelques-unes de ses tri-

bus“, das in dem leider noch immer nicht ins Deutsche übersetzten Buch Les en-
fants d’Athéna, Paris: Seuil �990 erschienen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


118 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Gestalt des Dreiecks ist das beste Beispiel, denn sie lässt sich unabhängig von 

der sinnlich konkreten Existenz dieses oder jenes Dreiecks, aus Papier oder aus 

Stoff, beschreiben, herstellen, nachzeichnen, ja zu einer Formel verdichten, die 
sich nur der oder dem erschließt, die/der nicht sehen, aber rechnen können muss. 

Doch die Geometrie ist nur eine der vielen Darstellungsmöglichkeiten der Welt, 

und so wird Platon den Eidos-Begriff selbst immer wieder ent- und begrenzen 
müssen, nicht zuletzt durch den angrenzenden, aber abstrakter gefassten Begriff 

des Genos. Aristoteles knüpft hier an, und es wird zu sehen sein, dass er dies in 

logisch durchaus konsequenter Weise tut. Doch bleiben wir noch eine Weile bei 
Platon und dem, was die Philosophiegeschichtsschreibung lange Zeit völlig zu 

Unrecht als bloss regressives Moment innerhalb seiner Philosophie abkanzelte: 

den Mythos. Wie erwähnt, werden der Mythos, die Geschichte, das Gleichnis  
oder die Metapher dann bemüht, wenn wir mit klaren Begriffen und Schlüssen in 

unseren Erhellungs- und Erklärungsversuchen nicht weiter kommen, weil das 

Gebiet zu komplex, dunkel und aporetisch, also ausweglos erscheint. Platon 
selbst hat dieses methodologische Vademecum im Timaios angegeben. 

An der Rezeptionsgeschichte von sehr einflussreichen, „großen“ AutorInnen 

ist immer auch abzulesen, wie sich das Gesellschaftlich-Geschichtliche über eine 
Texttradition auswählend, weglassend, zensurierend, ja blind machend auch als 

„epochale“ Gestalt, Eidos konstituiert, ohne dass hier ein Wer oder eine konkrete 

AutorInnenschaft ausmachbar wäre, sondern bestenfalls Dominanzen, Interessen, 
Strukturen, etc.5  

So hat es bis ins 20. Jahrhundert gedauert, als der platonische Vorschlag, 

Frauen an der Regierung des Gemeinwesens zu beteiligen, aufgegriffen wurde, 
insbesondere aufgrund des Drucks der Frauenbewegungen. Und fast ebenso lan-

ge hat es gedauert, bis der Aristophanes-Mythos vom Kugelmenschen vollstän-

dig rezipiert und nicht nur als auf ein Drittel zurechtgestutzt kolportiert wurde.  
Der Aristophanes-Mythos in Platons Symposion soll nun eine Beantwortung 

der Frage „Was ist Eros“, oder genauer: „Warum gibt es drei Formen erotischen 

Begehrens, das zwischen Männern, das zwischen Frauen und das zwischen Mann 
und Frau?“ ermöglichen. Nun ist dieser Mythos ein Versuch, den Eros von der 

fortpflanzungsaktiven Sexualität zu lösen, weshalb er die Entstehung der Ge-

schlechter und die der Sexualität als nachträgliche zu beschreiben versucht. Die-
ses Unterfangen misslingt zwar wie erwähnt, doch nur vom rein logischen Stand-

                                              
5  Ich denke dabei etwa an die derzeit alles, auch Foucault selbst, überrollende Dog-

matisierung in der und durch die „Diskursanalyse“ vor allem im deutschsprachigen 
Raum, hinter der die ursprünglich kritische Intention zur Pseudosubversion und 
dann gar zur akademischen Disziplinierung herabsinkt. Es ist in diesem Zusam-
menhang interessant zu bemerken, dass es in Frankreich, wo Foucaults Werk diffe-
renzierter rezipiert und nicht so sehr als sozialwissenschaftliche „Methode“ ange-
wandt bzw. nachgeahmt wird, überhaupt seltener zu derartigen „postmodernen“ 
Dogmatisierungstendenzen kommt wie in Deutschland und im Anschluss daran 
meist auch in Österreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 119 

 

punkt her, ein Standpunkt, der in diesem Kontext ohnehin nicht Ziel führend ist. 

Wir haben es in diesem Mythos mit einer Verbindung zwischen Phylogenese und 

Ontogenese zu tun, also zwischen erosbezogener Gattungsgeschichte und Ge-
schichte der einzelnen Lebewesen nach dem „Trauma“ der gebürtlichen Tren-

nung und dem damit verbundenen Empfinden von Mangel, ohne den es für Pla-

ton keinen Eros gibt. Die Nachhaltigkeit dieser Erostheorie kann kaum über-
schätzt werden.  

 
 
Die  Ar istote l ische Zeugungslehre 
 
Vergleichbar nachhaltig ist der Einfluss des Aristoteles, insbesodnere auf die bio-
logischen Wissenschaften und die darin impülizierte Biopolitik. Diese beziehen 

sich – zum Teil wider besseres Detailwissen – bis heute auf dessen Klassifikatio-

nen und die damit verbundene Begriffslogik, aber auch auf die diesen Theorien 
inhärenten sozialen Vorurteile bezüglich der Geschlechterverhältnisse, die sie 

gleichsam in der „biologischen Differenz“ naturalisieren. 

Wenn Aristoteles sich weder in seinen biologischen noch in seinen psycholo-
gischen Schriften mit der Platonischen Eros-Theorie auseinandersetzt, so greift er 

zumindest einen Gedanken daraus in der Politik auf: die Verbindung von Nützli-

chem und Angenehmen, die der Heterosexualität – so Aristoteles – den Vorzug 
vor der Homosexualität gebe. Kein weiterer moralisierender Kommentar, auch 

kein staatstragend-verurteilender.  

Hinsichtlich der Aristotelischen Zeugungslehre sind nun zwei zentrale As-
pekte hervorzuheben: Einmal die aristotelische Ontologie (insbesondere die Me-

taphysik) und ihr Beitrag zur Formulierung seiner Zeugungslehre, ein anderes 

Mal die ontologische Differenzierung zwischen den Bereichen Bios (Lebendiges, 
betrifft vor allem das Leibliche), Psyche und Polis; sowie zwischen Materialität 

und Idealität insbesondere in der Seelenlehre 

Aristoteles hat nun mit seinem Werk De generatione animalium (peri zôôn 
geneseôs, Von der Zeugung der Geschöpfe) die Biologie als katalogisierende und 

klassifizierende Wissenschaft nachhaltig, zum Teil bis heute geprägt, indem er 

die bereits von Platon angedeutete Differenzierung zwischen Genos als Gattung 
und Eidos als Art systematisierte und zur Grundlage für seine Einteilung der Ge-

schöpfe (oder Lebewesen: zôa) machte. Das Wesentliche der Lebewesen ist es, 

dem bios anzugehören, also geboren, lebendig und vergänglich zu sein – und: 
sich fortzupflanzen, wodurch das Lebewesen als Gattung (Genos) Anteil an der 

„Unsterblichkeit“ habe.6 Fortpflanzung wird also hier keineswegs mit Vermeh-

                                              
6  Bereits bei Platon findet sich der Gedanke, allerdings in Bezug auf den sublimierten 

Eros, den Sokrates im Symposion unter Berufung auf Diotima vorstellt: Die Liebe 
gelte nur der Zeugung und dem Gebären im Schönen. „Warum denn nur der Zeu-
gung?“ fragt Sokrates die mythische Lehrerin. „Weil das Ewige und Unsterbliche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


120 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

rung gleichgesetzt (nach dem biblischen und dann evolutionistischen Motto „ge-

het hin und vermehret Euch“), sondern mit dem zeitlichen Bestehen eines „all-

gemein“ gefassten Lebewesens über die Vergänglichkeit seiner Einzelexemplare 
hinaus. Es ist also die Perspektive der Zeitlichkeit, die hier den Gesamtzusam-

menhang bestimmt und auf die lateinische Übersetzung hin öffnet: Zeugung als 

generatio, als Hervorbringung in einem transgenerationellen Sinn (zeugen, gebä-
ren und hervorbringen alleine heißt im Griechischen tiktein, das Kind wird auch 

teknon, Gezeugtes genannt, analog zur gängigen Zustandsbezeichnung des Men-

schen als „Sterblicher“). Genos ist bei Aristoteles erstmals ein biologischer Beg-
riff im wissenschaftlichen Sinn, also ein das Lebendige betreffender. Zugleich ist 

er auch ein abstrakt ontologischer Begriff, der Sein, Werden und Vergehen bzw. 

Bestehen umfasst, über den somit Geschlechtlichkeit und Generationalität lo-
gisch-systematisch miteinander verknüpft werden. Hätte Aristoteles nicht zuvor 

bios und chronos, also die beiden Bereiche des Lebendigen und der Zeitlichkeit, 

voneinander begrifflich unterschieden, hätte er die beiden entsprechenden Per-
spektiven nicht wieder logisch miteinander zu einer Synthese verknüpfen kön-

nen. So hat er die Biologie begründet, was immer seine konkreten Irrtümer bzw. 

falschen Beobachtungen und Schlüsse sowie seine gesellschaftlichen Vorurteile 
gewesen sein mochten.  

Was heute als „Gene“ die Biologie bestimmt und zunehmend auf die Genetik 

reduziert, hat nichts mit den genê des Aristoteles, also den verschiedenen Gat-
tungen oder dem abstrakter gefassten „Überbegriff“ zu tun; und doch wurde der 

Begriff des Gens, der auf ein steuerndes biologisches Elementarteilchen verweist, 

mit der Erfindung der Biologie ermöglicht. Ontologisch gesehen, also auf der 
reinen Begriffsebene, ist „der Gattung nach alles Eines, was es der Art nach ist, 

was aber der Gattung nach, das ist nicht alles auch der Art nach, sondern der  

                                                                                                                                     
im Sterblichen die Zeugung ist“. Platon: Symposion, 206c. Aristoteles holt den von 
Platon zum idealischen „Zeugen“ erhobenen Gedanken also gleichsam zurück auf 
den Boden der bloßen Leiblichkeit diesseits des Eros, das ist der Boden der „Zeu-
gung im Leib“ und somit der biologischen Fortpflanzung der Gattung. Die ironische 
Spitze gegen seinen Lehrer und dessen Homoerotik ist darin nicht zu verkennen. 
Wie muss Aristoteles, heterosexueller Vater und Ehemann, es wohl erlebt haben, 
dass der, dessen Schüler er zwanzig Jahre lang war, die philosophische Zeugung im 
Schönen jenen vorbehielt, die als Männer einander liebten? In manchem vielleicht 
ähnlich wie Frauen mit dem großen Unterschied, dass Aristoteles die Sitte auf sei-
ner Seite hatte, was weder bei Platon noch – bis vor kurzem – für philosophierende 
Frauen, geschweige denn für homosexuelle Menschen mit herkömmlich eingestell-
ten heterosexuellen Lehrern der Fall war. Jedenfalls ist der folgende Satz aus dem 
Phaidros wohl nicht spurlos an Aristoteles vorüber gegangen, auch wenn er vor 
dessen Zeit bei Platon verfasst worden sein mag: „Wer nun nicht noch frisches An-
denkens ist, oder schon verderbt, […] so daß er es auch nicht anschauend verehrt, 
sondern der Lust ergeben gedenkt er sich auf tierische Art mit körperlichem Umfas-
sen Kinder zu zeugen, und, der Ausgelassenheit vertraut, fürchtet und schämt er 
sich nicht, wider die Natur der Lust nachzugehen.“ Phaidros 250 e (von mir abge-
änderte Übers. von Schleiermacher). 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 121 

 

Analogie nach Eines, und was der Analogie nach Eines ist, das ist es nicht alles 

auch der Gattung nach.“7 

 
Ein Genos im biologischen Sinn unterscheidet sich also zuerst dahingehend vom 

Eidos als seiner Unterart, dass es außerhalb eines Genos keine Fortpflanzung 

gibt. Für zweigeschlechtliche Lebewesen bedeutet das, dass zwei Exemplare ver-
schiedener genê (plur. von Genos) keinen Sprössling zu zeugen vermögen, wäh-

rend Exemplare verschiedener Arten (eidê) dies sehr wohl tun, zum Beispiel Esel 

und Pferd, die miteinander ein Maultier zu zeugen vermögen. Der unterschiedli-
che „Aspekt“, die unterschiedliche Gestalt also von Esel und Pferd verhindert 

noch nicht die grobe reproduktionsfunktionale Einheit. Irgendwie leuchtet dieses 

Einteilungskriterium ein und verweist bereits auf die beschränkte Gültigkeit 
morphologischer (also formspezifischer) Gesichtspunkte für die Bestimmung von 

Klassen in der Systematik der Lebewesen. Diese Gesichtspunkte haben sich hin-

sichtlich der genetischen Zuordnungen und Klassifizierungen als zunehmend un-
brauchbar erwiesen, je mehr in der Pflanzenwelt „mikro“genetisch geforscht 

wird. (Aus der Sicht des hier behandelten Genos-Begriffs sind die heute gesuch-

ten Gene auf der Mikro- ja Nanoebene angesiedelt; kein Stein bleibt dabei auf 
dem anderen.)  

Nun ist die Theorie von Aristoteles bezüglich der Menschen folgende: 

„Mensch“ ist ein Genos, ein Gattungsbegriff; kein einzelnes Wesen dieses Genos 
vermischt sich mit einem Exemplar eines anderen Genos (es sei denn im Mythos 

der Satyre oder ähnlicher Mischwesen). Doch das Genos versammelt vom Ge-

sichtspunkt der Fortpflanzung her zwei Eiden (eidê) unter sich, also zwei Ge-
schlechter: Weibchen (thêly) und Männchen (arrên), die „Prinzipien der Entste-

hung/Fortpflanzung (archai geneseôs)“.8 Weiters gibt es vom morphologischen 

Gesichtspunkt her unendlich viele Eiden, doch stehen diese hier nicht im Vor-
dergrund. Über dieses Prinzip des Gesichtspunkts, des „hinsichtlich“, das die Er-

hellung des Aristotelischen Textcorpus so schwierig und zugleich interessant 

macht, können auch die schematisierenden und dadurch ungenauen Philosophie-
geschichten wie etwa jene von Thomas Laqueur nicht hinwegtäuschen.9 Diese 

Theorie der zwei „Geschlechter“ (eidê) als Unterarten eines Menschenge-

schlechts (Genos, also im biologischen Jargon: einer Gattung) impliziert zweier-
lei: Erstens gibt es keine Theorie der „Rassen“, weder auf die beiden Geschlech-

ter noch auf irgendwelche unterschiedlichen Ethnien übertragen (die „Rasse“ ist 

ja auch gegen andere abgeschlossen, allerdings mehr bio-normativ als aufgrund 
von biologischer, d.h. fortpflanzungstechnischer Unmöglichkeit); zweitens gibt 

                                              
7  „Genei panta hên hosaper kai eidei, hosa de genei ou panta eidei all’analogia. Ho-

sa dê hên analogia, ou panta genei.“ Metaphysik, 1017 a 1-2. 
8  Arsitoteles: Generation of animals (DGA), Cambridge, Mass. u. a.: Harvard Univ. 

Press 2000. 
9  Thomas Laqueur: Auf den Leib geschrieben: die Inszenierung der Geschlechter von 

der Antike bis Freud, Frankfurt am Main u. a.: Campus 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


122 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

es bei Aristoteles für die Definition des Menschen wesentlichere Gesichtspunkte 

als jenen der Fortpflanzung: die Sprache und die Soziabilität bzw. das Politisch-

sein des Menschen; und diese Aspekte teilen potentiell (dynamei) alle, wenn-
gleich sie sie in unterschiedlichen Rollen und gesellschaftlichen Funktionen, also 

in unterschiedlichen Graden verwirklichen. Ein weiterer Aspekt ist jener der ge-

schlechtsspezifischen Funktionsaufteilung in der Fortpflanzung und ihren Etap-
pen, also Empfängnis, Zeugung, Ernährung und Geburt.  Für diese Übergänge ist 

nun ein minimales Verständnis der Ontologie des Philosophen erforderlich, wenn 

es nicht zu den üblichen Vermischungen oder reduktionistischen Verallgemeine-
rungen kommen soll.  

In Buch II der Metaphysik legt Aristoteles eine Vier-Ursachen-Logik vor, de-

ren Systematizität im Kontext seines Gesamtwerks einem begrifflichen Perspek-
tivenmobile gleicht: Je nach Seinsbereich oder Seins- und damit auch Betrach-

tungsweise (Physik, Biologie, Psychologie, Technik, Ethik, Poetik, Politik etc.) 

stehen die Ursachen in einem unterschiedlichen Verhältnis zueinander. Die vier 
Ursachen sind der Stoff (hylê), die Form (Eidos), die Wirk- oder Bewegungsur-

sache (Energeia) und der Zweck (Telos); dazu kommt immer noch die Frage 

nach dem Wesen bzw. dem Wesensbegriff (ho logos tês ousias), der als Gesamt-
zusammenhang die Entelechie, also die Vollendung des Zusammenspiels der vier 

Prinzipien darstellt. Das Modell für diese Ontologie ist wohl die Hervorbringung 

im Bereich der Herstellung (technê): Der Werkmeister (dêmiourgos) oder spe-
zieller der Tischler (hylourgos) hat eine Idee oder einen Plan von einem herzu-

stellenden Tisch, das ist das Eidos, die Form des Tisches auf dem Reißbrett; die 

hylê, also der Stoff als Ursache ist z.B. das Holz (ebenfalls hylê), ein Stoff, der 
zwar in sich schon irgendwie bestimmt, also formiert ist, aber nicht hinsichtlich 

der Form, die der Tisch erhalten soll; es handelt sich also um eine bedingt be-

stimmte Materie (im Gegensatz zur ersten Materie, die alle Bestimmungen und 
Eiden nur erst an sich, also rein potentiell enthält). Die Arbeitskraft des Tischlers 

ist die Energeia, also die Wirk- oder Bewegungsursache, die eben der dynamis, 

der Potentialität, logisch entgegengesetzt wird (ohne die Arbeit bleibt der Tisch 
„im Kopf“ oder bloße Skizze, also unverwirklicht). Schließlich ist die Zweckur-

sache der fertige Tisch oder zum Beispiel der Schreibtisch in seiner effektiven 

Funktion (und nicht nur in seiner geplanten Funktion, von der niemand etwas hat, 
denn erst wenn all diese Verursachungen bzw. Faktoren versammelt und mitein-

ander verbunden werden, kann es zur Vollendung des Tisches kommen, also zu 

seiner Nutzung als Schreibtisch).  
Die Technik, also die geplante Herstellung ist, wie wir angesichts zeitgenös-

sischer Wertungen zu vergessen drohen, für das menschliche Verständnis ein re-

lativ einfaches Gebiet. Es gilt jedenfalls als ungleich einfacher als die Bereiche 
des nicht von Menschen Hergestellten, wozu ja schon das von Menschen Phanta-

sierte gehört, die Bedeutungen und Symbole, die Sprache, über die wir die physi-

kalische Welt ja überhaupt erst zu erschließen beginnen können. Das für Aristo-
teles schwierigste und zugleich höchste Gebiet ist die Psychologie, die zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 123 

 

Naturwissenschaft (Physik), Biologie und philosophischer Geisteswissenschaft 

bzw. Kognitionswissenschaft angesiedelt ist. Hier gibt es keinen Plan, der vorlä-

ge und die Frage nach der Form, dem Eidos, ist daher schwer zu erhellen. Für  
Aristoteles geht es immer um die Verbindung zwischen Leib und Seele. Er greift 

also nicht auf die noch recht naiven Seelenwanderungsmythen seines Lehrers 

Platon zurück, der im Timaios einen kosmischen Werkmeister erfindet, welcher 
nach einem vorgezeichneten Plan die Seelenteile der Weltseele in die ihnen zu-

kommenden Körper/teile einsetzt. Weniger schwierig erscheint bei Aristoteles 

der Bereich der Biologie und der sie bestimmenden Kategorie der Fortpflanzung. 
Doch der Schein trügt und es ist gewiss kein Zufall, dass diese Schriften heute zu 

den widersprüchlichsten und im Detail am häufigsten widerlegten zählen.  

Seine Biologie widmet sich nicht den fundamentalontologischen Phantasma-
gorien des nackten Lebens, sondern der Frage des Beitrags der beiden Ge-

schlechter, die als Eiden, also als Unterarten des Genos Mensch fungieren. Und 

hier geht Aristoteles streng logisch und zugleich von seinen sozialen Vorurteilen 
geleitet vor: Der Beitrag des weiblichen Körpers (thêly) ist auf eine rein stoffli-

che Funktion reduziert, wobei diese Funktion hier eine nährende ist. Die Form- 

und die Wirkursache kommen über den männlichen Leib, genauer gesagt über 
das Sperma, wobei auch die Zweckursache im Eidos enthalten ist. Die Art des 

Menschen als Lebewesen enthält ihren eigenen „Zweck“, der Mensch ist eideti-

scher Weise, also idealiter, sich selbst gemäß, Selbstzweck. Ich werde hier nicht 
im Detail auf die spekulativen Ausführungen in der Aristotelischen „Samen-“ 

und „Säftelehre“ eingehen, doch so viel ist festzuhalten: Die weiblichen Säfte 

sind unreif, nicht hinreichend gekocht, weshalb das Menstruationsblut nicht zu 
den sublim-schaumigen Höhen gelangt, die laut Aristoteles das männliche Sper-

ma auszeichnen, das eben aufgrund seiner quasi immateriellen Luftigkeit das e-

benso immaterielle Eidos zu bergen und zu transportieren vermag (in dieser Dis-
kussion um das erste Prinzip im Lebendigen, das seinen Zweck immer schon – 

begrifflich – enthält, bahnt sich die Suche nach den Chromosomen, den Hormo-

nen und den Genen bereits an).10  
Nichts, weder die argumentative Logik noch die der Beobachtung, gibt An-

lass zu einer Theorie, in der die weiblichen Säfte nur einen stofflichen, keinen 

Form gebenden Beitrag in der Fortpflanzung leisten. Aristoteles hätte auch – wie 
manche seiner biologisch forschenden Vorgänger, etwa Demokrit – im weibli-

chen Körper bzw. in den weiblichen Säften einen solchen Beitrag ansiedeln kön-

nen, und es wird zu sehen sein, dass ihm dies ein Dilemma innerhalb seiner Bio-
logik erspart hätte. 

Wir haben es bei der Aufteilung der Ursachen auf die Geschlechtskörper also 

mit einer eindeutig vorurteilsgeleiteten Hierarchisierung zu tun, die durchaus mit 
dem erwähnten Topos des Frauenleibs als Acker im Feld der Fortpflanzung ver-

                                              
10  DGA, 167 a bis 177 a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


124 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

bunden ist.�� Das Eidos, das allein im männlichen Sperma angesiedelt wird, soll 

also das wesentliche Moment in der Zeugung sein, während die Nahrung eine un-

tergeordnete Rolle spielt, die dem unvollkommeneren Frauenleib als alleiniger 
Beitrag zukommt. Allein die Dinge liegen nicht so einfach: Im Register der Fort-

pflanzung ist die Nahrung das Ausschlaggebende, so wie die Pflanzen für ihre 

Zwecke über eine „Nahrungsseele“ verfügen müssen, eventuell über primitive 
sinnliche Wahrnehmung, nicht aber über Seelentätigkeiten, die den denkenden 

und selbstbewussten Geist ausmachen, also die Vernunftseele (nous).�2 Insofern 

birgt das stoffliche Prinzip im Register der Biologie das Wesentliche, aber eben 
nicht in letzter Konsequenz, haben wir es doch beim Menschen mit komplexen 

denkenden Lebewesen zu tun.  

Aristoteles macht in der Zeugung der Geschöpfe kein Hehl daraus, dass in 
seinen Augen der männliche Körper der vollkommenere ist. Er beschreibt den 

weiblichen Körper in seiner Fortpflanzungsfunktion als eine Art verstümmelten, 

unvollständig ausgereiften Leib: „als wenn die weibliche Natur eine Deformati-
on, Verstümmelung wäre“ (hôsper anapêrian einai tên thêlytêtata physikên).�3 

Allerdings, und darin bleibt das Dilemma einer solchen Sicht zumindest offen-

kundig, es handelt sich um eine naturnotwendige Unvollkommenheit oder Ab-
weichung.�4 

Das Dilemma, auf das Aristoteles nun kohärenterweise stößt, ergibt sich aus 

der nicht zu leugnenden Beobachtung, dass manche Kinder, auch männliche, ih-
ren Müttern ähneln. Wird aber die Form gebende Kraft ausschließlich im männ-

lichen Körper angesiedelt, so kann eine solche �hnlichkeit nicht erklärt werden. 

Aristoteles versucht nun den Umweg über das Extrem des Verstümmelten, des 
Monströsen: Manche Kinder ähneln keinem ihrer Elternteile, ja sie entbehren  

überhaupt der Züge der Gattung (Mensch) (parekbebêke gar he physin en toutois 

ek tou genos tropon tina).�5
 Sie ähneln vielmehr einem wilden Tier, einer Bestie. 

                                              
��  Topos heißt Ort, im übertragenen Sinn Allgemeinplatz. In der griechischen Antike 

bezeichnet dieses Wort jedoch auch die weibliche Scham. Auch gibt es eine Aristo-
telische Schrift über die topoi im argumentativ-logischen Sinn (Topik), der die be-
kanntere Schrift über die Kategorien vorangestellt ist, und zwar als Abhandlung 
„vor den topoi“. Die topoi wären als begriffsanalytische Auseinandersetzung insbe-
sondere mit sophistischen Trugschlüssen auch für den Kontext der vorliegenden 
Thematik von Interesse.  

�2  Über die Seele, 435 a ff. 
�3  DGA, 775 a ff. 
�4  Nach den vernichtenden Umsetzungen der NS-Ideologie, in der das biologisch Ab-

weichende als umfassend Auszumerzendes gilt, mag ein solcher Gedanke schwerer 
denkbar geworden sein, entzieht er sich doch der mit der totalen Vernichtung ver-
bundenen Spaltung in Ausmerzen oder Leugnen von Verstümmelung bzw. Abwei-
chung vom Normbild, indem er sie als die Physis durchdringend, ja ihren Normbeg-
riff bedingend begreift. Wir finden diese Spaltung heute am deutlichsten im gesell-
schaftlich instituierten Umgang mit Behinderung und Krankheit bzw. Leiden, ins-
besondere mit psychischen Leiden oder Konflikten. 

�5  DGA 767b. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 125 

 

Der Beginn der Abweichung sei, wenn ein Weibchen statt einem Männchen 

entsteht. Dies sei notwendigerweise so, wobei aus unterschiedlich verursachter 

Schwäche des Männlichen (Alter oder anderes) weiblicher Nachwuchs entsteht. 
Wenn das Sperma jedoch in gut gekochter Substanz des perittôsis (Residuum, 

Nahrungsabsonderung) aufgehoben sei, mache das Männliche die Bewegung 

gemäß seiner eigenen Form (kath’ auten poiêsei tên morphên he tou arrenos ki-
nêsis). Dies legt den Schluss nahe, dass auch das „Weibchen“ (thêly) über soma-

tische Formierungskraft verfügt (Eidos/Form- und Energeia/Wirkursache), und 

dass diese über die männliche Formierungskraft überwiegt, wenn ein Knabe Zü-
ge bzw. Potentiale (Fähigkeiten, Fakultäten) seiner Mutter trägt. Aristoteles lässt 

den Widerspruch allerdings offen, das heißt, dass er ihn zwar nicht für eine Revi-

dierung seiner falschen These bezüglich der Zuordnung der Ursachen zum väter-
lichen und mütterlichen Körper fruchtbar macht, dass er ihn aber auch nicht spe-

kulativ zu verwischen sucht.  

Vielmehr stellt er den Widerspruch in einen rationalisierenden Begründungs-
zusammenhang, in dem die Schwächen des weiblichen Körpers mit physikali-

schen Spekulationen verbunden werden. Zu viele Absonderungen (perissômata) 

sammeln sich im weiblichen Körper an, weil er zu kalt sei und deshalb die Resi-
duen unzureichend verkoche. Der weibliche Leib sei auch zu feucht und auch zu 

schwer im Gegensatz zum leichten Sperma, das luftiger sei und auf eine voll-

ständigere Verarbeitung hinweise. Aristoteles rekurriert hier auch auf die Passivi-
tät im Weiblichen, aber diese ist nicht absolut, insofern beide tätige Prinzipien, 

Kräfte sind. 

Wie Eingangs erwähnt, bezeichnen thêly und arrên nicht Mann und Frau 
sondern weibliche und männliche Kräfte, Prinzipien in der Biologie, in deren 

Zentrum die Fortpflanzung steht. Wir finden hierin eine strukturelle Analogie zur 

protê hylê, der ersten Materie der Physik. Sie enthält – ganz Materie – zugleich 
die anderen Ursachen (ist gleichsam ihr Raum), womit sie auch das Prinzip der 

differenzierteren Hervorbringung von Seienden aus sich heraus ist. Die erste Ma-

terie verweist auf Platons chôra im Timaios  und ist gleichsam Vorläufer der Au-
topoiesis oder auch schon der natura naturans des �9. Jahrhunderts, insbesonde-

re Schellings.  

Die Geschlechterdifferenz im bios, also im fortpflanzungsfunktionalen Leib, 
betrifft nicht den ganzen Menschen, und es bleibt offen, was in welcher Hinsicht 

als determinierend, also bestimmend erachtet wird. Zwar ist die Geschlechterdif-

ferenz aus einer umfassender anthropologischen Perspektive für Aristoteles nicht 
beliebig, sie wird nicht als völlig zufällig erachtet, aber auch nicht als essentiell 

für den Menschen als Menschen (sondern eben hinsichtlich der Fortpflanzung, 

der Fortpflanzungsorgane und des an die anatomisch-biologische Geschlecht-
lichkeit Gebundenen im Menschen; nur dort, also in der Biologik, ist „Ge-

schlecht“ als Eidos ein notwendiger Begriff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


126 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Methodologisch-ontologische Schlussbetrachtungen 
 
Nun sind in Aristoteles’ Werk Biologie und Seelenlehre eng miteinander verbun-
den, und die Seele des Menschen ist für ihn die Schnittstelle zwischen bloßem 

Lebewesen- und sozialem Menschsein. Das lässt viele vorschnell darauf schlie-

ßen, dass Aristoteles den Frauen nur eine Pflanzenseele zugesprochen habe. Die-
ser Fehlschluss gründet in einer unzulässigen Gleichsetzung der Seinsbereiche. 

Zwar hat Aristoteles tatsächlich in Über die Seele die Seeleneinteilung nach 

funktionalen Gesichtspunkten vorgenommen und die „Pflanzenseele“ dadurch 
gekennzeichnet, dass sie das Nahrungsprinzip beinhalte, nicht jedoch das Fort-

bewegungsprinzip (kinêsis, wie die Tierseele) oder gar das Denkprinzip (dianoia, 

wie die Menschenseele). Doch hätte er niemals behauptet, dass die Zuordnung 
der Stoffursache zum Beitrag des weiblichen Körpers im Register der Biologie, 

also der Fortpflanzung (in der ja das Nahrungsprinzip gerade ausschlaggebend 

ist), auf eine Verallgemeinerung schließen ließe, die da lautet: Die Seele der 
Frauen ist auf die Nahrungsfunktion beschränkt. Vielmehr entdecken wir, wie ich 

bereits zeigte und noch ausführlicher zeigen werde, bei der Lektüre der dafür re-

levanten Schriften geradezu das Gegenteil. Die Argumentationen und rhetori-
schen Wendungen, mit denen Aristoteles die ethische Minderwertigkeit und den 

politischen Ausschluss der Frauen stützt, sind weit listiger als ein derart rudimen-

tärer Fehlschluss. 
Ich möchte mit einigen Bemerkungen über die Verkennung dieser Differen-

zierungen innerhalb einer pauschalisierenden, die Quellenkritik vernachlässigen-

den und vornehmlich mündlichen Rezeptionstradierung schließen. Es geht dabei 
vor allem um unzulässige Schlüsse: Von Körperattribuierungen wird ohne 

Kenntnis jener Schriften, welche die geistigen Fähigkeiten von Männern und 

Frauen betreffen, auf den „geistigen Schwachsinn des Weibes“ bei Aristoteles 
geschlossen. Zuletzt vernahm ich in einem Seminar sogar die Behauptung, dass 

Aristoteles ein Fürsprecher der genitalen Verstümmelung von Frauen gewesen 

sei. Auf Nachfrage konnte die Quelle nicht präzisiert werden. 
Es handelt sich dabei um Verallgemeinerungen, die gerade auch für die Re-

zeption des Aristotelischen Werks charakteristisch sind, und die Pierre Aubenque 

bereits hinreichend kritisiert hat.�6 Diese scholastische Tradition hat eine so ge-
nannte Analogie des Seins postuliert, der gemäß die letzten Prinzipien (der Onto-

logie) auf alle Gebiete in analoger Weise anzuwenden seien. Kurz gesagt ging es 

darum, diese letzten Prinzipien, von denen alles per Analogieschluss abzuleiten 
sei, als einheitlichen Vernunftgott zu setzen (rationale Theologie), für den es in 

der aristotelischen Ontologie selbst keinen Platz gibt. Dort geht es vielmehr um 

die logischen Prinzipien, nach denen Sein, Werden und Vergehen, die physischen 
wie auch die gesellschaftlichen Dinge und Begriffe organisiert und als solche 

denkbar seien. Dagegen ist bei Aristoteles gerade die Heterogenität der Seinswei-

                                              
�6  Pierre Aubenque: Le problème de l’être chez Aristote, Paris : PUF �994. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


GENOS – GATTUNG, GESCHLECHT, „RASSE“ | 127 

 

sen nicht nur methodologisch zentral, sondern bis heute von wirklich wissen-

schaftlichem Wert. Diese Heterogenität, also Andersartigkeit der Seinsweisen, ob 

nun im Bereich des Bios, der Techne, der Psyche, des Ethos, der Poiesis als 
schöpferischer Kunst oder der Politik: In jedem sind die das Sein in seinen Wir-

kungs- und Veränderungsweisen erhellenden Begriffe und Kategorien nach ande-

ren Kriterien am Werk. Und so erfordert jeder Seinsbereich eine ihm angemesse-
ne Zugangsweise, jeder neu entdeckte Aspekt eine neue Anordnung der Betrach-

tungsweisen sowie der Ordnungs- und Reflexionsbegriffe. Auch wenn die Onto-

logie in jedem dieser Bereiche eine methodologisch unverzichtbare Rolle spielt, 
so lässt sich nichts in unserer mannigfaltigen Erfahrungswelt in dogmatischer 

Weise über einen theoretisch-homologischen Kamm scheren. Und deshalb sind 

reine Analogieschlüsse zwischen den Bereichen nur unter genauer Rücksicht-
nahme auf die sinnlich wahrnehmende, systematisch beobachtende und begriff-

lich reflektierende Erfahrung (empeiria) und gleichsam nur provisorisch zulässig, 

nicht aber wenn sie den Beobachtungen zuwiderlaufen. Dass Aristoteles hier 
selbst zuweilen nicht ganz astrein verfuhr, und die Reflexion der Empirie gerade 

in den biologischen Schriften durch seine gesellschaftlichen Vorurteile verzerrt 

wurde, macht diese Bedachtnahme nicht weniger relevant.  
Die feministische Kritik an den modernen Naturwissenschaften betrifft vor 

allem die szientistische Objektivierung als Verdinglichung und Beherrschung der 

Natur bzw. des Forschungsgegenstandes, insbesondere seit Bacon. Wir können 
diese Kritik an der mit der bürgerlichen Moderne einsetzenden Naturwissen-

schaft auf die griechisch antiken Wissenschaften nur beschränkt übertragen. 

Denn wenngleich die Medizin, von der Aristoteles als Sohn eines Arztes viele 
Anstöße erhielt, durchaus schon anatomisch, also zerschneidend angelegt war 

und die Klassifikationen das ihre zur verdinglichenden Ausrichtung der Wissen-

schaften beitrugen, so schotteten sich diese insgesamt erst in der Moderne zu-
nehmend von der integrierend-verknüpfenden Philosphie als „Liebe zur Weis-

heit“ (und nicht zur Wissensvermehrung) ab. Nun hat diese – vor allem ange-

sichts der aktuellen Entwicklungen einer technologisch entfesselten Wissen-
schaftsgläubigkeit – dringend nötige Kritik zuweilen zu einer zynischen Art der 

Wissenschaftsfeindlichkeit und des willkürlichen Relativismus geführt, der uns 

heute die theoretischen wie praktischen Vorzüge empirisch fundierten,�7 logisch- 
bzw. begrifflich-analytischen Arbeitens nicht hoch genug einschätzen lässt. Die-

seVorgehensweise wurde von Aristoteles maßgeblich geprägt, wenn auch in ei-

nem widersprüchlichen und in seiner Anwendung nachhaltig frauenfeindlichen 
Sinn. 

 

                                              
�7  Ich fasse Empirie hier auch im altgriechischen Sinn von Erfahrung (empeiria) und 

nicht nur im Sinne einer doch tendenziell reflexionsarmen immer mehr technokrati-
schen Erhebungs- und Beobachtungpraxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006 - am 14.02.2026, 09:54:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

