Astronom, Martyrer und Esel

Zeugen des Unsichtbaren um 1600

JASMIN MERSMANN

»wPure al fine la verita ara il suo luogho«: Am Ende wird die Wahrheit sie-
gen.' Dies versichert der Florentiner Maler Ludovico Cardi, gen. Cigoli
(1559-1613) seinem Freund Galileo Galilei (1564-1642) in einem Brief
vom 13. November 1610, in dem er von den Unterstiitzern, aber auch von
den Skeptikern berichtet, die sich in Rom {tiber die Existenz der Jupiter-
monde streiten. Der Geistliche Giovanni Battista Ciampoli, so Cigoli, habe
offentlich erklart, die Sterne gesehen zu haben (disse che aveva veduto le
stelle) und auch Michelangelos Neffe, Michelangelo Buonarroti der Jin-
gere, lasst Galilei mitteilen, dass er »Augenzeuge der Planeten« (testimonio
oculato sopra i pianeti) geworden sei.” Er »sagt, dass er sie gesehen habe
und sagt es wieder, so oft dass jeder, der es nicht glaubte, es glauben wird«
(... e dice che gli ha veduti e lo ridice, tanto che qualcun, che non lo cre-
deva lo va credendo).’

1 Ludovico Cigoli an Galileo Galilei am 13.11.1610, in: Il carteggio Cigoli—Gali-
leo 1609-1613, hg. von Federico Tognoni, Pisa: Edizioni ETS 2009, S. 58. Zur
Freundschaft zwischen Maler und Astronom vgl. Bredekamp, Horst: »Galilei
und Cigoli: Elemente einer Freundschaft«, in: Grenzen tiberwindend. Festschrift
fir Adam S. Labuda zum 60. Geburtstag, Berlin 2006, S. 98-112 und ders.: Ga-
lilei der Kiinstler. Der Mond. Die Sonne. Die Hand, Berlin: Akademie Verlag
2007.

2 S. oben zitierten Brief, in: Il carteggio, S. 57 und 58.

3 Ebd, S. 58.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | JASMIN MERSMANN

Die Schwierigkeiten bei der Einflihrung des Teleskops sind oft schon
beschrieben worden.* Im Folgenden geht es weniger um die Details dieser
Debatte als um das Muster von »Sehen — Sagen — Wieder Sagen — Glau-
ben« im Zusammenhang mit dem Problem der Zeugenschaft von Dingen,
die nicht ohne weiteres sichtbar sind. Dazu gehoren neben den astronomi-
schen (und den hier nicht weiter behandelten mikroskopischen) auch die
metaphysischen.’ Die subjektive Wahrnehmung eines Teleskopbeobachters
oder eines Visiondrs ldsst sich durch Worte nur unvollkommen vermitteln.
Indem Bilder den Phédnomenen eine konkrete Gestalt auf der Leinwand ge-
ben, versetzen sie den Betrachter scheinbar in die Lage eines Augenzeugen,
der — anders als die Zeugen vor Ort — mit den Augen des Visiondrs oder
durch das Fernrohr sehen kann. Cigolis astronomische wie sakrale Bilder
zeigen den Himmel offen: Sie kollektivieren die Augenzeugenschaft, die
sonst der individuellen Erfahrung vorbehalten ist.

I. ASTRONOMEN UND ZWEIFLER

Das Frontispiz zu Emanuele Tesauros Cannocchiale Aristotelico zeigt, fast
unbemerkt, Unmdogliches.® Der Betrachter erkennt mit bloBem Auge, was
die Allegorie der Poesie nur durch das Fernrohr sieht: die von Galilei 1611
entdeckten Sonnenflecken (Abb. 1). Damit wird nicht nur eine individuelle
Wahrnehmung 6ffentlich; das visuelle Phdnomen erhilt durch die Drucker-

4 Vgl v.a. Helden, Albert van: »Telescopes and Authority from Galileo to Cas-
sini, in: Osiris 9 (1994), S. 9-29.

5 Zum Problem der Zeugenschaft mikroskopischer Phinomene vgl. Wilson, Ca-
therine: The invisible World. Early Modern Philosophy and the Invention of the
Microscope, Princeton: Princeton University Press 1995, S. 89-92 und Bohme,
Hartmut: »Das reflexive Bild: Licht, Evidenz und Reflexion in der Bildkunst«,
in: Evidentia. Reichweiten visueller Wahrnehmung in der Frithen Neuzeit, Ber-
lin und Miinster: Lit-Verlag 2007, S. 345-346.

6 Vgl Tesauro, Emanuele: Il cannocchiale aristotelico, o sia idea dell'arguta et
ingeniosa elocutione che serve a tutta l'arte oratoria, lapidaria, et simbolica
esaminata co' principij del divino Aristotele [1670], Savigliano (Cuneo): Ed.

Artistica Piemontese 2000.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 185

schwirze auf dem Papier auch eine (scheinbare) Objektivitit, die der tele-
skopischen Vision fehlt.”

Buonarrotis Versprechen zu »Sagen, bis alle Glauben«, zeugt von sei-
nem Vertrauen in die Macht der Worte und die Enthiillung der Wahrheit
durch die Zeit. Doch die Uberzeugungskraft, das muss Cigoli bald einse-
hen, verdankt sich nicht allein der visuellen Evidenz oder dem besseren
Argument, sondern maflgeblich auch der Autoritdt und dem sozialen Anse-
hen der Zeugen.® Der Kiinstler jedenfalls vermag die Zweifler nicht zu
iiberzeugen: Als »Mann geringer Autoritéit«, so Cigoli, »schenken sie mir
keinen Glauben«.” Ein besonders hartnéickiger Ungliubiger ist ein nament-
lich nicht genannter Anhénger des Bologneser Astronomen Giovanni An-
tonio Magini, der Cigoli wie ein moderner Pilatus (un satrapo, che somigli-
ava Pilato) erscheint.'” Bei einem abendlichen Wortgefecht sieht der Maler
sich mit dessen Behauptung konfrontiert, im Hause des Kardinal Farnese
habe ein Fernrohr »genau das Gegenteil« von dem gezeigt, was Galilei be-
haupte (mostrava tutto il contrario)."" Ganz offensichtlich handelt es sich
um ein Zeugnis vom Horensagen, ein »romisches Mérchen« (una fiaba e

7  Ahnlich — wenn freilich auch ohne die Reprisentation eines Fernrohrs — verfihrt
Cigoli in dem Kuppelfresko der Cappella Paolina in S. Maria Maggiore in Rom,
wo er den Mond unter den Fiilen der Immaculata mit eben jenen macchie be-
fleckt, die Galilei 1610 entdeckt und als Schatten der bergigen Mondoberfldche
identifiziert hatte.

8 Stephen Shapin erkennt das (mafigeblich vom standing des Sprechers abhén-
gige) Vertrauen als zentrale Bedingung dafiir, dass eine Behauptung als wahr
akzeptiert wurde. Seine fiir das England des 17. Jahrhunderts gemachten Beob-
achtungen lassen sich — moglicherweise mit Verschiebungen fiir die veneziani-
schen Libertins — auch auf Italien iibertragen. Vgl. ders: A Social History of
Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England, Chicago und Lon-
don: The University of Chicago Press 1994. S. 3-41 und zu Venedig: Mulsow,
Martin: »Fiir eine Kulturgeschichte der Wahrheit: Pietro della Vecchia und die
Accademia degli Incogniti, in: Mitteilungen des SFB 573 1 (2006), S. 9-20.

9 Cigoli an Galilei am 23.8.1611: »come homo di poca autorita, non mi danno
fede«; in: Il carteggio, S. 67.

10 Cigoli an Galilei am 1.7.1611; ebd., S. 61.

11 Ebd.: »a presso al Cardinale Farnese era uno altro che li aveva presentato uno

ochiale che mostrava tutto il contrario«.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | JASMIN MERSMANN

spantacata romanescha), denn der Kardinal gehorte in dieser Zeit zu den
Unterstiitzern Galileis in Rom."

Abbildung 1: Emanuele Tesauro, Il Cannocchiale Aristotelico, 1670

Quelle: Frontispiz zu Emanuele Tesauro: 11 Cannocchiale Aristotelico, hg. von Ma-
ria Luisa Doglio, Nachdruck Savigliano: Ed. Artistica Piemontese 2000.

Doch auch eigene Beobachtungen vermdégen Skeptiker nicht unbedingt zu
uiberzeugen. Abgesehen von denjenigen, die — wie die Philosophen Cesare
Cremonini und Giulio Libri — den Blick durch das Fernrohr ganz verwei-
gerten, gab es viele, die damit keineswegs sahen, was Galilei zu sehen vor-
gab.” All diese Menschen mit »verquollenen Augen« (ochi gonfiati), em-
port sich Cigoli, »wollen Neues weder Sehen noch Glauben«.' Doch ein

12 Ebd.

13 Vgl. Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit, in:
Sidereus Nuncius, Frankfurt’: Suhrkamp 2002, S. 10-11.

14 Cigoli an Galilei am 11.8.1611: »questi sono principii un poco duri a chi ¢ incal-
lito a credere solo quello che passa per la comune in giu[di]cat[o], et se ne ri-
dono, né vogliono le cose nuove né vederle né credere...«; in: Il carteggio, S.
65.

14.02.20286, 12:22:45. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 187

gewisser Zweifel war, darauf hat Paul Feyerabend aufmerksam gemacht,
vor dem Hintergrund des damaligen Wissensstandes, der schlechten Quali-
tat der Teleskope und der vielfdltigen Moglichkeiten der Tauschung durch-
aus berechtigt.”” Sogar der Neuem durchaus aufgeschlossene Astronom
Christoph Scheiner zweifelt angesichts der »Unglaubwiirdigkeit« der Son-
nenflecken zunéchst an seinen eigenen Beobachtungen. In einem Brief an
den Augsburger Gelehrten Markus Welser schreibt er am 12. November
1611: »Weil aber diese Dinge allen Glauben iiberstiegen, trugen wir an-
fangs Bedenken, ob sich dies nicht zufillig durch einen verborgenen Fehler
des Auges, des Fernrohrs oder der Luft ereignete«.'® Seine Losung besteht
in der Berufung weiterer Zeugen: »Deshalb zogen wir die Augen verschie-
denster Leute hinzu, die alle ohne Zweifel dasselbe in derselben Lage, An-
ordnung und Zahl sahen. Wir zogen deshalb daraus den Schluss, dass in
den Augen kein Fehler sei; wie namlich sollte es sonst geschehen, dass die
Augen Verschiedener an einem Zustand derselben Art leiden und diesen an
gewissen Tagen in einen anderen verindern?«'’

Was genau diese Augen jedoch sahen, war damit noch nicht geklirt.'®
Die lange Debatte um die Interpretation der Flecken — waren sie Sterne,
Eigenschaften der Sonnenoberflidche oder Triibungen im Medium davor —
zeigt die begrenzte Reichweite visueller Beobachtungen, die Hans Blumen-
berg in seiner Einleitung zum Sidereus Nuncius als die grundlegende Para-
doxie der neuen Astronomie beschrieben hat. Das Fernrohr sprengt alte
Grenzen und doch ist seine epistemologische Reichweite beschrinkt: Mit

15 Vgl. Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang, Frankfurt: Suhrkamp 1986,
Kap. 10.

16 Christoph Scheiner an Markus Welser am 12.11.1611, veréffentlicht 1612 in
Augsburg als Tres Epistolac de Maculis Solaribus, S. 1r-v: »Quia vero res haec
omni fide prope maior erat, dubitavimus initio, ne forte id latente quodam vel
oculorum, vel tubi, vel aeris vitio accideret.«

17 Ebd.: »[...] Itaque adhibuimus diversissimorum oculos, qui omnes nullo dempto,
eadem, eodemq; situ & ordine & numero viderunt: conclusimus ergo vitium in
oculis non esse, alias enim qui fieri posset ut tam diversorum oculi uniusmodi
affectione laborarent, eandemq; certis diebus mutarent in aliam?«

18 Vgl. Shea, William: »Galileo, Scheiner, and the Interpretation of Sunspots«, in:
Isis 61 (1970), S. 498-519.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | JASMIN MERSMANN

ihm tritt »die Wahrheitsrelevanz der Zeit« in Erscheinung.' Immer neue
Entdeckungen verlangen Erkldrungen, die mit bloBen Beobachtungen nicht
zu geben sind. Das Buch der Natur steht zwar vor aller Augen, lesbar ist es
aber, wie Galilei 1623 schreiben wird, nur fiir diejenigen, die die »Sprache
der Mathematik« verstehen.” Ebenso wie die teleskopisch verstirkten Au-
gen den Himmel, miissen die »occhi della mente«, so der Linceer Angelo
de Filiis, die Wissenschaft durchdringen.”' In diesem Sinne mahnt Cigoli
Galilei immer wieder zur schnellen Veroffentlichung nicht nur seiner Be-
obachtungen, sondern auch seiner Theorien.”” Galilei reagiert prompt:
Schon kurze Zeit nach seinen ersten Mond- und Jupiterbeobachtungen lau-
fen in Venedig die Druckerpressen an.”> Die Veroffentlichung und die
Versendung von Fernrohren an die Fiirsten und Astronomen Europas ist
nicht nur eine Karrierestrategie des »Ho6flings« Galilei, sondern auch eine
MaBnahme zur Erweiterung des Zeugenkreises.* Am 19.3.1610 schreibt
Galilei an den Staatssekretdr Belisario Vinta: »Ich halte es aulerdem fiir

19 Blumenberg: Sidereus Nuncius, S. 18.

20 Galilei im Saggiatore von 1623: »[...] questo grandissimo libro [...] ¢ scritto in
lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi, ed altre figure geometri-
che«; in: Le opere di Galileo Galilei, Bd. 6, hg. von Antonio Favaro, Florenz:
Barbéra 1896, S. 232.

21 Galilei, Galileo: Istoria e dimostrazioni intorno alle macchie solari e loro acci-
denti comprese in tre lettere [...], Rom: Mascardi 1613, Nachdruck: Briissel:
Culture et civilisation 1967, S. 2: »Non solamente li Celesti scoprimenti insieme
col mezo del conseguirgli: ma di piu il penetrar’ con gli’occhi della mente tutta
quello scienza, che d’essi haver si puote«.

22 Vgl. Cigolis Brief vom 23.8.1611: »fatela publicha, et non solo colle semplice
pratiche, ma principalmente con le buone teorice«; in: Il carteggio, S. 67. Am
28.7.1612 mahnt er: »scriva, e non perda tempo«, ebd., S. 101. Am 19.10.1612:
»Et risolvetevi da qui inanzi a stampare e vulgare et latino le stesse cose, et in
copia grande, e non, come avete fatto, con tanta scarsita...«, ebd., S. 112. Er-
neute Aufrufe finden sich in den Briefen vom 24.2. und 3.5.1613, S. 126 und
129.

23 Vgl. Bredekamp: Galilei der Kiinstler, S. 177-186.

24 Vgl. Biagioli, Mario: Galileo Courtier. The Practice of Science in the Culture of
Absolutism, Chicago und London: University of Chicago Press 1993.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 189

notwendig, vielen Firsten nicht nur das Buch, sondern auch das Instrument
zu schicken, damit sie die Wahrheit der Sache sehen konnen.«*

Seinen Texten gibt Galilei von Anfang an Zeichnungen und Stiche bei,
die in der Entwicklung seiner Theorien eine epistemologische und in den
Biichern eine argumentative Funktion erfiillen.”® Gegeniiber den auf seinen
eigenen Zeichnungen beruhenden Mondstichen im Sidereus Nuncius jedoch
bedeutet die Dokumentation der Sonnenflecken einen objektivierenden
Sprung. In seinem zweiten Brief an Welser preist Galilei eine von seinem
ehemaligen Schiiler Benedetto Castelli entwickelte Vorrichtung, mit wel-
cher sich Zeichnungen »von unbedingter Richtigkeit« (d’assoluta gius-
tezza), »ohne den haarkleinsten Fehler« (senza error d’un minimo capello)
anfertigen lassen.”” Das auch von Cigoli angewendete helioskopische Ver-
fahren beruht auf der Projektion durch das Fernrohr; die Sonne selbst malt
ihr Bild. Sie tut dies, wie Galilei betont, sogar unaufgefordert, auf den FuB3-
boden von Kirchen, wo Sonnenflecken seit langem zur Bestimmung des
Osterdatums genutzt wurden.”® Castellis Trick ist es, das Lichtbild auf Pa-
pier zu bannen, um mittels dieser »stills« die Bewegung der Flecken fest-
zuhalten. Der Vorteil des Verfahrens besteht darin, dass es an verschie-

25 Galilei an Belisario Vinta am 19.3.1610, in: Opere X, Florenz: Barbéra 1900, S.
297ff.: »Stimo in oltre necessario il mandare a molti principi non solamente il
libro, ma lo strumento ancora, accio possino incontrare la verita della cosa.«

26 Vgl. Bredekamp: Galilei der Kiinstler; Winkler, Mary G./Helden, Albert van:
»Representing the Heavens. Galileo and Visual Astronomy«, in: Isis 83-2
(1992), S. 194-217.

27 Galilei in seinem ersten Brief an Markus Welser am 4.5.1612; Galilei: Istoria e
dimostrazioni, S. 28: »[...] disegni delle macchie solari d’assoluta giustezza, si
nelle figure d’esse macchie, come ne’ siti di giorno in giorno variati, senza error
d’un minimo capello, fatte con un modo esquisitissimo ritrovato da un mio
discepolo, le quali potranno essergli per avventura di giovamento nel filosofare
circa la loro essenza.« Eine ausfiihrliche Beschreibung des Projektionsver-
fahrens gibt er in seinem zweiten Brief vom 14.7.1612, S. 52-53. Vgl. dazu
Bredekamp: Galilei der Kiinstler, S. 217-282 und Mann, Heinz Herbert:
Augenglas und Perspektiv. Studien zur Ikonographie zweier Bildmotive, Diss.,
Aachen: Gebr. Mann Verlag 1986, S. 131.

28 Vgl. Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 53-54.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | JASMIN MERSMANN

denen Orten zur gleichen Zeit durchgefiihrt, von mehreren gleichzeitig be-
obachtet und mit anderen Inskriptionen verglichen werden kann.

Il. MARTYRER-VISIONARE

Bei seinem Entwurf von Tesauros Frontispiz konnte der Inventor trotz des
neuen Sujets auf eine lange Tradition der Objektivierung subjektiver Schau
zuriickgreifen, die Darstellung von Visionen. Die Briicke schlégt schon der
Tortoneser Bischof Paolo Aresi, der in der Erlduterung seiner Imprese
»Oculorum Uno« den Blick des »Evangelisten Galileo« durch das Fernrohr
mit der Offenbarung des Johannes auf Patmos vergleicht: Beide riicken das
Entfernteste in die Nahe (Et remotissima propre).” Dass sich dem Visionar
ghnliche Probleme stellen wie dem Astronomen, der stets priifen muss, ob
er nicht einer Tauschung des Auges, des Fernrohrs oder des Mediums auf-
sitzt, zeigt das Beispiel der Florentiner Mystikerin Maria Maddalena dei
Pazzi (1566-1607), die 1586 Erscheinungen erlebt, von denen sie in zahl-
reichen Briefen berichtet.”” Auch wenn sie darin immer wieder betont, nicht
zu liigen, wiinscht sie sich doch eine Bestétigung ihrer Erscheinungen von
offizieller Seite, um auszuschlieen, einem inganno durch ihre Imagination
oder gar den Teufel zu erliegen.’ Thre Wahrhaftigkeit sucht sie dadurch zu
betonen, dass sie sich als ein bloBes »Instrument« beschreibt, das — wie das

29 Aresi, Paolo: Delle Sacre Imprese. Libro Quarto, Tortona: Calenzano 1630, S.
458: »[...] che a noi di contemplare piu giova cio, che ci ha scoperto il nostro
Evangelista Galileo, cio¢ I’ Apostolo Giovanni, il quale di lume divino illustrato
col Canocchiale della Fede, e della contemplatione, che possono dirsi i due vetri
di questo instromento, altissimi misteri, e nel suo Vangelo, e nella sua Apoca-
lisse ci ha scoperti«.

30 Vgl. de’ Pazzi, Maria Maddalena: L’Epistolario completo, hg. von Chiara Va-
sciaveo, Florenz: Nerbini 2009.

31 Vgl. z.B. ihren Brief vom 27.7.1586 an Papst Sixtus V., ebd., S. 65: »E la stessa
Verita sa che io non mentisco«. Drei Tage spiter schreibt sie an Alessandro de’
Medici: »Ma tutto procedente Ma tutto procedente Ma tutto procedente da Dio
stessa Verita, la cui Verita sa che io non mentisco. E che dico la Verita, e essa
Verita scrutator de cuori chieggo in testimonio di tutti e Pensieri, Parle, e attione
che ho fatto, e faro in tal opera.« (ebd., S. 78).

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 191

Helioskop — ohne eigene Intention, »gezwungenermalien« (sforzata) die
offenbarte Wahrheit kundtut.”* Die ersten Zeugen sind ihre Mitschwestern
im Karmel, die Maria Maddalenas seelische Zustdnde jedoch nur von auflen
registrieren und ihre ekstatischen AuBerungen notieren konnen.

Anders als diese Protokolle aktualisieren barocke Visionsgeméilde lange
zuriickliegende Erscheinungen und machen den Betrachter so zum Augen-
zeugen eines nicht nur unsichtbaren, sondern auch vergangenen Gesche-
hens. »Auch wenn weder der Visiondr selber noch ein Beobachter seiner
Ekstasen die >Wirklichkeit« der Vision mit Gewissheit bestitigen oder
leugnen kann«, so Stoichita in seinem seminalen Werk iiber die spanische
Visionsmalerei, »spielt der Betrachter eines Visionsgemaildes die Rolle ei-
nes Beobachters des Visionsakts, der die >sichtbare Wirklichkeit< der Er-
scheinung bezeugen kann.«”® Denn er hat, wie der Betrachter von Tesauros
Frontispiz, den bildinternen Beobachtern gegeniiber den Vorteil, mit dem
Visiondr zugleich dessen Vision — oder zumindest das, was sich davon bild-
lich darstellen lasst — zu sehen.

Gerade die Frage nach der »sichtbaren Wirklichkeit« wurde in der ge-
genreformatorischen Malerei zum Problem. Beriithmt ist der Fall eines Auf-
traggebers, der sich 1583 an den Bologneser Reformbischof Gabriele Pale-
otti wandte, um von diesem Hinweise zur richtigen Darstellung der Him-
melfahrt Marias zu erbitten.”* Mangels sicherer Quellen war nicht nur um-
stritten, ob die Apostel bei dem Ereignis zugegen waren, sondern vor allem
ob Maria leiblich oder nur geistig auferstanden war. Die Frage war also:
Gab es Zeugen und wenn ja, was konnten sie sehen? Paleotti empfiehlt ei-
nen Kompromiss: Die Apostel sollten teils ins offene Grab, teils wie ge-
wohnt gen Himmel schauen. Gerechtfertigt schien diese Losung nicht nur,
weil ein Bruch mit der Tradition die Haretiker gestarkt hétte, sondern auch,
weil Paleotti es fiir durchaus moglich hielt, dass die Apostel als Ausnahme-

32 Als »istrumento« bezeichnet sie sich in ihrem Brief vom 25.7.1586 (ebd., S. 58),
als »sforzata« am 30.7. (S. 78) und erneut am 3.8. (S. 89), am 5.8. (S. 100) und
am 24.8. (S. 107).

33 Stoichita, Victor 1.: Das Mystische Auge. Vision und Malerei im Spanien des
Goldenen Zeitalters, tibersetzt von Andreas Knop, Miinchen: Fink 1997, S. 200.

34 Vgl. Steinemann, Holger: Eine Bildtheorie zwischen Reprisentation und Wir-
kung. Kardinal Gabriele Paleottis »Discorso intorno alle imagini sacre e profane«
(1582), Diss., Hildesheim, Ziirich und New York: Olms 2006, S. 159-170.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | JASMIN MERSMANN

individuen mehr und anderes sehen konnten als andere. Die grundsétzliche
Darstellbarkeit der Himmelfahrt Marias allerdings wurde nicht in Frage ge-
stellt. Der Betrachter kann — notfalls im Modus des Symbolischen — sehen,
was moglicherweise nur fiir das geistige Auge sichtbar war.

Ein Sonderfall von Visionsbildern ist die Darstellung von Martyrien,
die auf das Problem antworten, dass »Blutzeugen« durch ihren Tod zwar
ihren Glauben, nicht aber dessen Wahrheit zu belegen vermdgen. Indem
Cigoli die Mirtyrer in seinen Gemélden zugleich zu Visiondren macht, lie-
fert er einen bildlichen »Beweis« fiir die Giiltigkeit ihres Bekenntnisses.
Wieder soll die Externalisierung des Geschauten auf der Leinwand die
Wahrheit bzw. die Existenz des Bezeugten belegen.

In seinem Laurentiusmartyrium fiir eine Bruderschaft des Hospitals von
Figline Valdarno bei Florenz aus dem Jahr 1590 zeigt Cigoli den Mértyrer
auf einem Rost vor dem erhohten Thron des rémischen Herrschers just in
jenem Moment, in dem die Flammen auf den jugendlich schonen, noch un-
versehrten Korper tibergreifen und zwei Schergen ansetzen, ihn mit Zangen
auf dem Rost zu wenden (Abb. 2).35 Korper und Gesicht des Heiligen driik-
ken keinerlei Schmerzempfindung aus; vielmehr exteriorisieren sie seine
mystische Erfahrung, die einen zweiten Ausdruck in einem Lichtkegel fin-
det.® Oberhalb der Augen des Sterbenden reiBt im Dunkel der Nacht ein
goldleuchtender Himmel auf, in dem zwei Putti Laurentius eine Krone und
ein Mirtyrerpalme reichen. Der Griff nach der Palme suggeriert, dass diese
nicht nur virtuell, sondern materiell vorhanden ist — oder dem Visionér zu-
mindest greifbar scheint. Die Tatsache, dass der Fluchtpunkt der sorgfiltig
konstruierten Zentralperspektive genau auf der Handfldche des Heiligen
liegt, unterstreicht diese Verbindung von Auge und Hand, Sehen und Tas-
ten.

35 Das Bild befindet sich heute im Museo della Collegiata di Santa Maria in Figli-
ne Valdarno; vgl. Contini, Roberto: Il Cigoli, Sonciono: Ed. dei Soncino 1991,
S. 36.

36 Vgl. Stoichita: Das Mystische Auge, S. 201.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 193

Abbildung 2: Ludovico Cigoli, Martyrium des Laurentius, 1590

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 37.

Zugleich bindet sie den Raum zuriick in die Bildfldche: Das Transzendente
liegt nicht in der Tiefe, sondern in der vertikalen Begegnung von Himmel
und Erde. Diese Begegnung aber wird nicht fiir die vor Ort anwesenden
Zeugen, sondern nur fiir den Betrachter sichtbar. Er sicht mehr als der
Herrscher, fiir dessen erhohtes Auge das Spektakel inszeniert wird. Sein
komplizenhafter Blick aus dem Bild und das extreme Heranriicken des
Rostes an die Bildebene machen den Betrachter zum privilegierten Zeugen,
der Laurentius’ imitatio Christi selbst imitieren soll. Die bildinternen Zu-
schauer haben die »ochi gonfiati« der Ungléubigen, der externe Betrachter
aber zeugt fiir den Zeugen. Voraussetzung ist, dass der mediale Status des
Bildes vergessen wird und die Wahrheit sich scheinbar selbst zeigt, denn
sonst wiirde nach dem Evangelium und dem Mirtyrer schlieBlich das Bild
als dritte Instanz der Liige verdédchtigt.

14.02.2028, 12:22:4! - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | JASMIN MERSMANN

Ill. BILDER ALS ZEUGNIS

Paradigma wahrer Himmelsbilder sind die helioskopischen Projektionen,
die von der Sonne selbst gemalt werden und deshalb, wie das Schwei3tuch
der Veronika, den Rang eines autopoietischen Bildes beanspruchen konnen.
Doch wie steht es um die Wahrheit von Cigolis sakralen Gemilden? Die
Frage ist keineswegs anachronistisch, sondern steht im Zentrum der gegen-
reformatorischen Bildtheorie, die sich die Rechtfertigung und Uberwa-
chung der Wahrheit von Bildern auf ihre Fahnen geschrieben hat.”” Der Mi-
chelangelo-Kritiker Andrea Gilio macht es sich 1564 zum Ziel, die Maler
durch den Aufweis ihrer »errori« und »abusi« zu »treuen und reinen Auf-
zeigern der Wahrheit des Gegenstandes« zu machen.*® Mit besonderem Ta-
del straft Paleotti deshalb Maler, »die versprechen, die Wahrheit zu malen,
aber statt dessen grofie Liigen anhiufen und die Menschen tiuschen«.”

Die Frage, ob Bilder liigen konnen, ist eine Frage nach dem propositio-
nalen Gehalt von Bildern.* Die Antwort héingt mithin davon ab, ob Bilder

37 Vgl. Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie im Zeitalter von Gegenrefor-
mation und Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Pale-
otti und anderen Autoren, Diss., Berlin: Gebr. Mann Verlag 1997.

38 Gilio, Andrea: Dialogo nel quale si ragiona degli errori e degli abusi de’ pittori
circa I’istorie, Camerino 1563, in: Paola Barocchi (Hg.), Trattati d'arte del cin-
quecento, Bd. 2, Bari: Laterza 1961, S. 25: »fedeli e puri demostratori de la ve-
rita del soggetto« und S. 68: »E per questo ’artefice si deve sempre sforzare in
ogni miglior modo che possibil sia mostrare il vero, accio sia scusato aver la-
sciato quello che mostrare non ha possuto, piu tosto che non I’aver voluto i non
I’avere inteso.«

39 Vgl. Paleotti, Gabriele: Discorso intorno alle imagini sacre e profane, Bologna
1582, in: Barocchi: Trattati d'arte, 11.42, S. 449: »molti che, promettendo di nar-
rare o di pingere la verita, accumulano gran bugie et ingannano le persone.«

40 Umberto Eco bezeichnet die Semiotik bekanntlich als »Theorie der Liuge«, da
nur die Wahrheit sagen kann, was sich auch zum Liigen nutzen ldsst. Vgl. ders.:
Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen, iibersetzt von Giinter Memmert,
Miinchen: Fink 1987 S. 26. Vgl. auch Liithe, Rudolf: »Die Wirklichkeiten der
Bilder. Philosophische Uberlegungen zur Wahrheit bildlicher Darstellungenc,
in: Wolf-Andreas Liebert/Thomas Metten (Hg.), Mit Bildern ligen, K6ln: Ha-
lem-Verlag 2007, S. 50-63.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 195

Behauptungen aufstellen, denn nicht einzelne Worter, sondern nur Sétze
konnen wahr oder falsch sein. In seinem Aufsatz »Can pictures lie?« kriti-
siert Winfried Noth die logozentrischen Ansitze der dlteren Semiotik, nach
der Bilder erst durch die Hinzufligung von Text zu Aussagen werden, weil
sie kontextuell unvollstdndig, nicht segmentierbar und dizentisch vage
seien. Dagegen geht er davon aus, dass Bilder nicht unbedingt vieldeutiger
sind als Sétze und sich sehr wohl fiir Behauptungen oder Tdauschungen nut-
zen lassen.”' Semantisch betrachtet ist ein Bild Noth zufolge wahr, wenn es
den dargestellten Tatsachen entspricht; syntaktisch, wenn es eine richtige
Aussage tiber das dargestellte Objekt macht, und pragmatisch, wenn der
Maler von der Intention geleitet ist, eine wahre Aussage zu machen.* Der
entscheidende Unterschied von Text und Bild ist die piktoriale Simultanei-
tat: Bilder figurieren eine Aussage wie »John (is green)« eben nicht durch
die Hinzufiigung eines griinen Flecks zu der Figur, sondern durch einen
griinhéutigen John.* Auf Visionsbilder lisst sich dieses plausible Argument
jedoch nicht bruchlos tibertragen. Die Aussage »Laurentius (sieht Licht)«
wird durch die Zusammenstellung zweier Bildelemente, eines schauenden
Korpers und eines Lichtkegels figuriert, die erst durch den mit der Darstel-
lungskonvention vertrauten Betrachter zu einer Aussage verbunden werden.
Auf semantischer Ebene wire das Laurentiusbild wahr, wenn es den histo-
rischen Tatsachen entspricht, doch fiir die Vision auf dem Rost gibt es
keine Quellen. Und auch wenn es sie gébe, wire die Beschreibung drmer
als das Bild, das notwendig mehr Festlegungen treffen, also beispielsweise
den Engeln eine bestimmte Gestalt verleihen muss. Hier nun lauern poten-
tielle Fehler, zumal Bilder nicht eindeutig zwischen verschiedenen Moda-
lititen zu unterscheiden vermdgen. (Scheint die Palme Laurentius nur

41 Vgl. Noth, Winfried: »Can pictures lie?«, in: Ders. (Hg.), Semiotics of the Me-
dia, Berlin und New York: de Gruyter 1997, S. 133-146. Die These, dass Bilder
erst durch Text zu wahren oder falschen Aussagen werden, vertritt z.B. Ernst
Gombrich in Art and Illusion, London: Pantheon Books 1960, S. 58-59.

42 Vgl. ebd., S. 134.

43 Vgl. ebd., S. 138-139. Eine dhnliche Position vertritt Umberto Eco, der am Bei-
spiel der Umrisszeichnung eines Pferdes dafiir argumentiert, dass Bilder immer
eine propositionale Struktur besitzen und Aussagen von der Art »das ist ein
Pferd« oder »das Pferd hat vier Beine« machen. Vgl. ders.: Einfithrung in die
Semiotik, Miinchen’: Fink 2002, S. 236.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | JASMIN MERSMANN

greifbar oder ist sie es wirklich, ist das Licht ein bildliches Zeichen, real
oder im Auge des Mirtyrers?)

Maler, die etwas zwar Mogliches, aber Ungewisses als sichere Wahr-
heit présentieren, begehen fiir Paleotti deshalb die Siinde der »Anma-
Bung«.** Denn auch wenn Bilder grundsitzlich keine Aussagen iiber den
Wahrheitsgehalt des Gezeigten machen, legt ihre Evidenz eine indikativi-
sche Auslegung nahe und soll auch gar nicht in Frage gestellt werden, weil
ein unmittelbares Fiir-Wahr-Nehmen von den gegenreformatorischen Theo-
logen gerade erwiinscht ist. SchlieBlich steht fiir sie das erste Ziel der Male-
rei, die Herstellung von Ahnlichkeit, im Dienste eines noch héheren Ziels,
namlich die Menschen zur Tugend und »zum wahren Gottesdienst« zu fiih-
ren.”” Dies aber geschieht am effektivsten durch ein vorbehaltloses Fiir-
wahrhalten des Bildes, der auf pragmatischer Ebene durch den Kontext
Vorschub geleistet wird. Denn auch wenn Bilder keine illokutiondren Aus-
sagen wie »ich behaupte, dass x« machen, geniigt doch die Anbringung ei-
nes Gemildes iiber dem Altar, um seine Wahrheit zu postulieren — zumal
nach dem Bilderdekret von Trient aus dem Jahr 1563 jedes von der Tradi-
tion abweichende Gemilde von einem Bischof approbiert werden musste.*’

Insofern Bilder 6ffentlich, »vor den Augen aller« ausgestellt sind, sind
Festlegungen bei theologisch uneindeutigen Sachverhalten wesentlich ver-
werflicher als in Texten. Paleotti verurteilt deshalb alle Maler, die »nicht
mit fliichtigen Worten, sondern mit einem dauerhaften Werk« gegen die
Tradition verstoflen, weil sie sich anmalBlen, »ein sicheres und unzweifel-
haftes Zeugnis (certo et indubitato testimonio) von dem zu geben, was fiir

44 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, 11.3, S. 270: »Chiamano proposizione
temeraria quando una cosa che ¢ possibile, man non ha ragione certa piu per una
che per altra parte, alcuno si muove ad affirmarla sicuramente in favore di una
parte«.

45 Ebd., 1.19, S. 211: »Si che, quanto al proposito nostro, la pittura, che prima ave-
va per fine solo di assomigliare, ora, come atto di virtu, piglia nuova sopraceste,
et oltre I’assomigliare si inalza ad un fine maggiore, mirando la eterna gloria e
procurando di richiamare gli uomini dal vizio et indurli al vero culto di Dio.«

46 Vgl. N6th, »Can pictures lie?«, S. 144. Zu der umfangreichen Literatur zum Bil-
derdekret vgl. den noch immer grundlegenden Aufsatz von Jedin, Hubert: »Das
Tridentinum und die Bildenden Kiinste«, in: Zeitschrift fur Kirchengeschichte
74 (1963), S. 321-339.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 197

alle unsicher ist«.*” In diesem Zeugnischarakter liegt die Macht wie auch
die Gefahr der Bilder. Entsprechend der Forderung nach einer klaren Bild-
sprache, welche die heilsgeschichtliche oder historische Wahrheit einfach
und fir alle versténdlich prisentiert — »eine Sache«, so Gilio, »ist umso
schoner, je klarer und offener sie ist«®® — erzeugen die Reformmaler eine
Evidenz, die die Zeugenkette mit dem Bild bzw. seinem Betrachter an ei-
nen Endpunkt fiihrt; es sagt: So ist es gewesen.

IV. ESEL

Die Glaubwiirdigkeit eines Zeugen ist umso gréfler, je weniger Interesse er
an dem Gegenstand hat bzw. je weniger Vernunft er besitzt, mit der er die
Konsequenzen seiner Aussagen abwigen konnte.* Desinteressiert scheint
der gentiluomo aufgrund seines Standes, noch desinteressierter ein Auto-
mat. Zwischen Autoritéitsperson und Selbstzeichner steht eine dritte Figur
des Zeugen, namlich das Tier, das — zumindest solange man ihm keine In-

47 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 271: »[...] le cose che non ha volu-
to la santa chiesa per degni rispetti determinare, se alcuno volesse col suo sapere
diffinirle e con parole ad altri persuadere, si come non ¢ dubbio che di temerita
seria notato; cosi chi cercasse cio con pittura esprimere, tanto maggiormente pa-
re che seria riprensibile, quanto che, essendo la pittura agli occhi di ciascuno e-
sposta, viene a manifestare publicamente lo stolto ardire suo, non con parole fu-
gaci, ma con 1’opera permanente, quasi volendo rendere certo et indubitato te-
stimonio di quello che presso a tutti ¢ incerto e cosi farsi autore di nuove opi-
nioni, levando le passate.«

48 Gilio 1564, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 99: »La cosa tanto ¢ bella, quanto ¢
chiara et aperta.«

49 Vgl. die Einleitung von Angelo di Fillis fiir Galileis Briefe tiber die Sonnenfle-
cken: »[...] ma la sodisfattione di questi (se alcuno ve n’¢) non deve talme[n]te
esser’ riguardata, ne meno da essi, che per loro particolar’ interesse, si devano
occultare quegli effetti veri, e sensati, che per aggrandimento delle scienze vere,

e reali I’istessa Natura va palesando«, Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 3.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | JASMIN MERSMANN

tentionalitiit zutraut — nicht liigen kann.® Auch wenn Thomas von Aquin
ihnen die Vernunft abspricht, galten Tiere bis ins 17. Jahrhundert mitunter
als rechtsfihige Personen, die in eigenen Prozessen verurteilt werden konn-
ten, aber auch als Richter, Ankldger, Verteidiger und, wenn auch seltener,
als Zeugen auftraten.”’ Hunde, die Zeugen des Mordes an ihren Herrn wur-
den, stellten die Téter mit Gebell; im Kanton Basel konnte man sich noch
1654 auf die »Aussage« eines Hundes oder notfalls einer Katze oder eines
Hahnes berufen, um einen néchtlichen Uberfall anzuzeigen.*

Ein solches Zeugnis eines qua Natur wahrsprechenden Tieres inszeniert
Cigoli in seinem Altarbild fiir die Kirche San Francesco in Cortona aus
dem Jahr 1597 (Abb. 3).”* Es zeigt den Heiligen Antonius von Padua mit
einer Monstranz, vor der ein Maulesel mit seinen Vorderbeinen niederkniet.
Wie die alttestamentarische Eselin Belaams, die den Engel Gottes eher als
ihr Herr erkannte (Nm 22,23-24), erkennt auch er offenbar etwas, was die
anderen nicht sehen und was prinzipiell nicht sichtbar ist — die sakramen-
telle Priasenz Christi in der Hostie. Seinen tierischen Geliisten abhold, 14sst
der Esel die im Vordergrund verstreuten Haferkorner »links liegen«, um
sich stattdessen vor seinem eigentlichen Herrn zu verneigen, und liefert
damit den von seinem weltlichen Besitzer geforderten Beweis fiir die
Transsubstantiation: Christus ist nach der Wandlung real in der Hostie an-
wesend, und das auch auBlerhalb der Abendmabhlsfeier. Dem prunkvoll ge-
kleideten Ungléubigen ist im Moment des Ereignisses die Leine aus den
Héinden geglitten, die er nun zum Zeichen seiner Bekehrung still zusam-
menfaltet.

50 Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Thomas A. Sebeok: »Can animals
Lie?«, in: Ders: I think I am a verb. More contributions to the doctrine of signs,
New York: Plenum Press 1986, S. 126-130.

51 Vgl. Dinzelbacher, Peter: Das Fremde Mittelalter. Gottesurteil und Tierprozess,
Essen: Magnus Verlag 2006, S. 137. Vgl. Francione, Gennaro: Processo agli
Animali. Il Bestiario del Giudice, Rom: Gangemi 1996, S. 75.

52 Vgl. Francione: Processo agli Animali, S. 81 und 77.

53 Vgl. Contini: Il Cigoli, S. 56.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 199

Abbildung 3: Ludovico Cigoli, Hostienwunder, 1597

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 57.

Die Szene wurde schon in der Renaissance als Teil der Antonius-Vita dar-
gestellt, doch mit der Gegenreformation erhélt die Bezeugung des Sakra-
ments neue Aktualitit: Der Esel sieht mehr als die blinden Protestanten.”
Als Zeuge der Eucharistie war der Maulesel préadestiniert, denn immerhin
hatte einer seiner Vorfahren zu den Zeugen der Geburt Christi gehort, ein
anderer das Kind auf seinem Riicken nach Agypten und ein weiterer den
Erwachsenen spdter nach Jerusalem getragen. Doch trotz der positiven

54 Vgl. bspw. das Fresko von Lorentino d’Angelo in der Basilica di San Francesco
in Arezzo. Zu anderen Darstellungstypen vgl. Mandach, Conrad von: Saint An-
toine de Padoue et I’art italien, Paris: H. Laurens 1899, S. 230-237 und 295.

14.02.20286, 12:22:45. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | JASMIN MERSMANN

Konnotationen des Esels im Alten wie Neuen Testament gilt er den Kir-
chenvitern als dumm und vernunftlos, was ihn als unverstellten Zeugen
umso glaubwiirdiger macht.”

Die alte Vorstellung vom Esel der Krippe als Sinnbild der zum Chris-
tentum bekehrten Heiden mag ein weiterer Grund dafiir sein, dass hier aus-
gerechnet ein Esel missionarisch titig wird.”® Immerhin vergleicht auch der
Physiologus die Apostel mit unfruchtbaren Wildeseln, die (wie die Maul-
tiere) zwar keine leiblichen, wohl aber geistige Kinder zeugen konnen.”’
Eben dies bewirkt die Geste des Esels in Cigolis Bild: Die Konversion des
Heiden wird eine Kettenreaktion auslosen, denn er ist nicht der einzige
Zeuge des Wunders. Uber ihm tiirmt sich eine ganze Pyramide von Zu-
schauern jeden Alters, die sich um die besten Blickpunkte rangeln. Drei
junge Miénner sind neugierig auf eine Sdule geklettert; hinter dem Konver-
titen dréngen sich ein greiser und ein Mann mittleren Alters, links eine Frau
heran; im Hintergrund recken sich die Biirger aus den Fenstern, links, hin-
ter der Gruppe von Geistlichen, sind einige sogar auf die Dacher gestiegen,
um besser sehen zu konnen. Schon Cigolis erster Biograph, Giovanni Bat-
tista Cardi, betont in seiner Bildbeschreibung die Rolle der Zeugen, die mit
ihrer Korpersprache die Bedeutung des Ereignisses und ihr Erstaunen zum
Ausdruck bringen.”® Auch eine Vorzeichnung in Wien belegt Cigolis Inte-
resse gerade an den Zeugen: Oben rechts skizziert er einen Jungen, der ei-
nem anderen auf einen Sockel hilft, rechts besprechen sich zwei Ménner,
unten ist zweimal das kniende Paar in Riickansicht skizziert, das den Kreis

55 Vgl. Werhahn-Stauch, Liselotte: Art. »Esel, Wildesel«, in: Lexikon der christli-
chen Ikonographie, Bd. 1, Freiburg: Herder 1994, Sp. 682.

56 Reiser, Marius: Bibelkritik und Auslegung der Heiligen Schrift, Tiibingen:
Mohr Siebeck 2007, S. 111-112.

57 Vgl. Physiologus. Frithchristliche Tiersymbolik, iibersetzt von Ursula Treu, Ber-
lin: Union Verlag 1981, S. 21: »Vom Wildesel«.

58 Cardi, Giovanni Battista: Vita di Lodovico Cardi-Cigoli [1628], in: Matteoli,
Anna: Lodovico Cardi-Cigoli. Pittore e architetto, Pisa: Giardini 1980, S. 24-25:
»[...] si come altre figure alterate dalla novita del caso stanno in belliss:me atti-
tudini poste, con le quali dimostrando la maraviglia del subito avvenimeto, a-

spettano con’ grand’attenzione I’evento di si fatto spettacolo.«

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 201

der Zeugen nach vorne erweitert.”” Mit einem ausgreifenden Gestus weist
der kniende Bértige nicht nur die Frauen, sondern auch den Betrachter auf
das Wunder hin. Sein Index endet kurz vor der Mittelachse des Bildes, wel-
che die geistliche von der weltlichen Sphére trennt und vom Kopf des
Maulesels iiberschnitten wird. Der Blick des Betrachters wandert so im
Dreieck von Zeigearm, Esel und Konvertit zurtick zur Hostie, die den strah-
lenden, exzentrischen Mittelpunkt des Gemaéldes bildet.

Schon die Kiinstler der Renaissance waren sich der Bedeutung der Zeu-
gen fiir das Wunder bewusst. In seinem Bronzerelief fiir den Antoniusaltar
in Padua aus der Zeit um 1450 verlegt Donatello die Szene in das Innere
einer Kirche, in die mittlere von drei Seitenkapellen (Abb. 4).60 Das mitt-
lere Joch ist bis auf den Priester und den auf der Altarstufe knienden Esel
leer, doch von beiden Seiten dringen erregte Menschenmassen herbei.
Neugierige schieben sich durch die schmalen Durchginge, junge Leute
hangeln sich — unter Uberschreitung der #sthetischen Schwelle zwischen
Bild- und Realraum — iiber die Pilaster, um dem Geschehen in der Mitte
beizuwohnen; der bekehrte Héretiker beifit sich zum Zeichen seiner Er-
schiitterung auf die Finger.

Was Donatello auf der Horizontale erzdhlt, verlegt Lorenzo di Pietro,
gen. Vecchietto, um 1440 in den Raum. Die zentralperspektivische Biihne
schafft nicht nur eine Plattform fiir die Versammlung der distinguierten
Biirger auf einem offentlichen Platz vor der Kirche, sondern integriert auch
die Betrachter, und zwar, wie Alexander Perrig treffend formuliert, »nicht
wie ungerufene Passanten, sondern als die geladenen Hauptzeugen«.®' Der
Horizont liegt — entsprechend der Vorgaben Albertis — auf der Augenhshe
der bildinternen Betrachter, der Zentralpunkt genau auf der Hostie. Auch
wenn der Esel etwas sicht, was wir nicht sehen, sehen wir (und nur wir)
doch, dass die Hostie den Ort des Transzendenten einnimmt. Die Hostie
bildet das Zentrum des Bildes, mehr noch, sie erscheint »als deren Ursache,

59 Wien, Albertina, Inv. Nr. 232853; Abb. in: Birke, Veronika: Die italienischen
Zeichnungen der Albertina. Zur Geschichte der Zeichnung in Italien, Miinchen:
Hirmer 1991, Abb. 142, S. 116.

60 Vgl. Mandach: Saint Antoine de Padoue, S. 231.

61 Perrig, Alexander: »Masaccios >Trinita< und der Sinn der Zentralperspektive«,
in: Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft 21 (1986), S. 21.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | JASMIN MERSMANN

als Quelle von Kriften«.”” Durch die Einpunktperspektive wird es moglich,
das Ubernatiirliche auch ohne Riickgriff auf konventionelle Zeichen oder
malerische Effekte durch die Bildstruktur selbst darzustellen. Sie schafft —
zumindest der Theorie nach — ein Dispositiv der Objektivitit, welches ga-
rantiert, dass jeder, der den vorgeschriebenen Standpunkt einnimmt, das-
selbe sieht.”” Doch ausgerechnet Cigoli, der lange Jahre an einem Perspek-
tivtraktat arbeitete, setzt nicht auf eine solche geometrische Objektivitit.
Nicht ein rationales Geriist, sondern die Prasenz der Figuren und die Kraft
von Farben und Licht sollen den Betrachter iiberzeugen. Er konstruiert kei-
ne Biihne, sondern zieht es vor, das Geschehen ganz nah an die Bildebene
zu setzen: Fiir den Ful3 des Betrachters bleibt kaum Raum, und doch kann
er sich in ihn hineinprojizieren — im Falle des Laurentiusmartyriums durch
die Identifikation mit dem Visionir, im Falle des Eselswunders durch die
Identifikation mit den Zeugen. Denn anders als im Visionsbild ist der Be-
trachter des Wunders nicht in einer privilegierten Situation. Zwar ist fiir ihn
der Blickweg freigerdumt, doch auch er sieht nur, was die anderen sehen.
Bemerkenswerterweise setzt Cigoli seine selbstbewusste Signatur — LC
Civl[is] Flor[entinus] MDIIIC — auf das Sieb mit dem Hafer, als wolle er
zeigen, dass er nur fiir das weltliche Brot, fiir den Bereich des Sichtbaren,
zustindig sei und er alles andere dem inneren Auge iiberlasse.

62 Ebd.

63 Vgl. Damisch, Hubert: L’origine de la perspective, Paris: Flammarion 1993, S.
153: »La possibilité offerte a plusieurs observateurs de se succéder au revers du
panneau [gemeint sind die Tafeln Brunelleschis] conduit a donner a la notion
d’un >sujet de la perspective< un sens différent de celui du cogito, encore qu’il
n’y contredise pas. Au méme titre que la réciprocité des perspectives qui en est
le corollaire, elle autorise la constitution d’un réseau d’intersubjectivité, d’une
maniére de communauté idéale, 1’équivalent du nous transcendantal de Husserl,
et qui pourra prétendre a répondre de la vérité, dans le procés méme de sa pro-
duction historique.« Und S. 391: »l’expérience n’allait a rien de moins qu’a

construire une structure d’objectivité ou le sujet avait son lieu assigné«.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ASTRONOM, MARTYRER UND ESEL | 203

Quelle: Prometheus, Bildarchiv. Original in Chiesa di S. Antonio, Padua

Antonius von Padua war lange erfolgreich im »Sagen und Wieder Sagen;
er bekehrte viele durch seine Predigten, deren Wahrheit durch die Unver-
weslichkeit der bis heute in Padua als Reliquie verehrten Zunge des Heili-
gen bewiesen scheint. Doch wo die Rede nicht greift, iiberzeugt eine Geste:
Als die Heiden von Rimini seinen Worten keinen Glauben schenken, richtet
Antonius seine Predigt an die Fische, die sich umgehend versammeln und
ihre Kopfe lauschend aus dem Wasser strecken. Wie das Zeugnis des
Maulesels vermag das der stummen Tiere die Heiden zu bekehren. Im Fall
des Laurentiusmartyriums jedoch reicht weder die Geste noch das Blut-
zeugnis aus, um die anwesenden Zeugen zu iiberzeugen. Cigoli erginzt
deshalb die Folter durch eine Vision, deren Wahrheit durch ihre Sichtbar-
keit evident und gewiss erscheint. Er gibt dem Betrachter sozusagen ein
Teleskop in die Hand, mit dem er die Vision selbst sehen kann.

Ahnlich verfahren die Astronomen. Wo »Sagen« allein nicht zu iiber-
zeugen vermag, hilft hdufig die eigene Anschauung. Hatte Cigoli noch im
Oktober 1610 iber die ungldaubigen Anhénger des Johannes Clavius geklagt
(questi Clavisi, ché sono tutti, non credono nulla),* gibt der beriihmteste
Astronom des Collegio Romano zwei Monate spdter Galilei gegeniiber zu,
die Monde nun selbst durch das Fernrohr »mehrmals sehr deutlich« gese-
hen zu haben (/’habbiamo qua in Roma piu volte veduti distintissima-

64 Cigoli an Galilei am 1.10.1610; Tognoni: Il carteggio, S. 48.

14.02.20286, 12:22:45. hitps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | JASMIN MERSMANN

mente).”” 1612 kann Galilei iiber jene, die, »um nicht glauben zu miissen,
nicht sehen wollen«, triumphieren: Die Wahrheit, so schreibt er siegesge-
wiss an Kepler, sei auf ihrer Seite, tdglich finden sich neue Belege und

»stiandig bekehrt sich irgendein Ungléubiger« (continuamente si vien con-

vertendo qualche incredulo).’®

65

66

Clavius an Galilei am 17.12.1610; Opere X, Nr. 437, S. 364. Am 28.1.1611 be-
richtet auch Cigoli: »O inteso ancho di qua del Padre Clavio, che dice che & vi-
sto i nuovi pianeti«; Tognoni: Il carteggio, S. 59.

Galilei an Paolo Gualdo am 16.6.1612; Opere XI, Florenz: Barbéra 1901, Nr.
699, S. 244: »di che mi prendo gusto, e in particolare di quelli che, per non ave-
re a credere, non vogliono vedere; e il gusto procede perché io sto sempre sul
guadagnare e mai sul perdere, perché continuamente si vien convertendo qual-
che incredulo, e de i gia persuasi mai non se ne ribella veruno; perché tutto 'l

giorno si vanno scoprendo nuovi rincontri in confirmazion della verita«.

- am 14.02.2028, 12:22:45. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

