
Astronom, Märtyrer und Esel

Zeugen des Unsichtbaren um 1600

JASMIN MERSMANN

»Pure al fine la verità arà il suo luogho«: Am Ende wird die Wahrheit sie-
gen.1 Dies versichert der Florentiner Maler Ludovico Cardi, gen. Cigoli 
(1559–1613) seinem Freund Galileo Galilei (1564–1642) in einem Brief 
vom 13. November 1610, in dem er von den Unterstützern, aber auch von 
den Skeptikern berichtet, die sich in Rom über die Existenz der Jupiter-
monde streiten. Der Geistliche Giovanni Battista Ciampoli, so Cigoli, habe 
öffentlich erklärt, die Sterne gesehen zu haben (disse che aveva veduto le 

stelle) und auch Michelangelos Neffe, Michelangelo Buonarroti der Jün-
gere, lässt Galilei mitteilen, dass er »Augenzeuge der Planeten« (testimonio 

oculato sopra i pianeti) geworden sei.2 Er »sagt, dass er sie gesehen habe 
und sagt es wieder, so oft dass jeder, der es nicht glaubte, es glauben wird« 
(... e dice che gli ha veduti e lo ridice, tanto che qualcun, che non lo cre-

deva lo va credendo).3

1 Ludovico Cigoli an Galileo Galilei am 13.11.1610, in: Il carteggio Cigoli–Gali-

leo 1609–1613, hg. von Federico Tognoni, Pisa: Edizioni ETS 2009, S. 58. Zur 

Freundschaft zwischen Maler und Astronom vgl. Bredekamp, Horst: »Galilei 

und Cigoli: Elemente einer Freundschaft«, in: Grenzen überwindend. Festschrift 

für Adam S. Labuda zum 60. Geburtstag, Berlin 2006, S. 98-112 und ders.: Ga-

lilei der Künstler. Der Mond. Die Sonne. Die Hand, Berlin: Akademie Verlag 

2007.

2 S. oben zitierten Brief, in: Il carteggio, S. 57 und 58.

3 Ebd, S. 58.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | JASMIN MERSMANN

Die Schwierigkeiten bei der Einführung des Teleskops sind oft schon 
beschrieben worden.4 Im Folgenden geht es weniger um die Details dieser 
Debatte als um das Muster von »Sehen – Sagen – Wieder Sagen – Glau-
ben« im Zusammenhang mit dem Problem der Zeugenschaft von Dingen, 
die nicht ohne weiteres sichtbar sind. Dazu gehören neben den astronomi-
schen (und den hier nicht weiter behandelten mikroskopischen) auch die 
metaphysischen.5 Die subjektive Wahrnehmung eines Teleskopbeobachters 
oder eines Visionärs lässt sich durch Worte nur unvollkommen vermitteln. 
Indem Bilder den Phänomenen eine konkrete Gestalt auf der Leinwand ge-
ben, versetzen sie den Betrachter scheinbar in die Lage eines Augenzeugen, 
der – anders als die Zeugen vor Ort – mit den Augen des Visionärs oder 
durch das Fernrohr sehen kann. Cigolis astronomische wie sakrale Bilder 
zeigen den Himmel offen: Sie kollektivieren die Augenzeugenschaft, die 
sonst der individuellen Erfahrung vorbehalten ist.

I. ASTRONOMEN UND ZWEIFLER

Das Frontispiz zu Emanuele Tesauros Cannocchiale Aristotelico zeigt, fast 
unbemerkt, Unmögliches.6 Der Betrachter erkennt mit bloßem Auge, was 
die Allegorie der Poesie nur durch das Fernrohr sieht: die von Galilei 1611 
entdeckten Sonnenflecken (Abb. 1). Damit wird nicht nur eine individuelle 
Wahrnehmung öffentlich; das visuelle Phänomen erhält durch die Drucker-

4 Vgl. v.a. Helden, Albert van: »Telescopes and Authority from Galileo to Cas-

sini«, in: Osiris 9 (1994), S. 9-29. 

5 Zum Problem der Zeugenschaft mikroskopischer Phänomene vgl. Wilson, Ca-

therine: The invisible World. Early Modern Philosophy and the Invention of the 

Microscope, Princeton: Princeton University Press 1995, S. 89-92 und Böhme, 

Hartmut: »Das reflexive Bild: Licht, Evidenz und Reflexion in der Bildkunst«, 

in: Evidentia. Reichweiten visueller Wahrnehmung in der Frühen Neuzeit, Ber-

lin und Münster: Lit-Verlag 2007, S. 345-346.

6 Vgl. Tesauro, Emanuele: Il  cannocchiale  aristotelico, o  sia  idea  dell'arguta  et  

ingeniosa  elocutione  che  serve  à tutta  l'arte  oratoria, lapidaria, et  simbolica  

esaminata  co' principij  del  divino  Aristotele [1670], Savigliano (Cuneo): Ed. 

Artistica Piemontese 2000.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 185

schwärze auf dem Papier auch eine (scheinbare) Objektivität, die der tele-
skopischen Vision fehlt.7

Buonarrotis Versprechen zu »Sagen, bis alle Glauben«, zeugt von sei-
nem Vertrauen in die Macht der Worte und die Enthüllung der Wahrheit 
durch die Zeit. Doch die Überzeugungskraft, das muss Cigoli bald einse-
hen, verdankt sich nicht allein der visuellen Evidenz oder dem besseren 
Argument, sondern maßgeblich auch der Autorität und dem sozialen Anse-
hen der Zeugen.8 Der Künstler jedenfalls vermag die Zweifler nicht zu   
überzeugen: Als »Mann geringer Autorität«, so Cigoli, »schenken sie mir 
keinen Glauben«.9 Ein besonders hartnäckiger Ungläubiger ist ein nament-
lich nicht genannter Anhänger des Bologneser Astronomen Giovanni An-
tonio Magini, der Cigoli wie ein moderner Pilatus (un satrapo, che somigli-

ava Pilato) erscheint.10 Bei einem abendlichen Wortgefecht sieht der Maler 
sich mit dessen Behauptung konfrontiert, im Hause des Kardinal Farnese 
habe ein Fernrohr »genau das Gegenteil« von dem gezeigt, was Galilei be-
haupte (mostrava tutto il contrario).11 Ganz offensichtlich handelt es sich 
um ein Zeugnis vom Hörensagen, ein »römisches Märchen« (una fiaba e 

7 Ähnlich – wenn freilich auch ohne die Repräsentation eines Fernrohrs – verfährt 

Cigoli in dem Kuppelfresko der Cappella Paolina in S. Maria Maggiore in Rom, 

wo er den Mond unter den Füßen der Immaculata mit eben jenen macchie be-

fleckt, die Galilei 1610 entdeckt und als Schatten der bergigen Mondoberfläche 

identifiziert hatte.

8 Stephen Shapin erkennt das (maßgeblich vom standing des Sprechers abhän-

gige) Vertrauen als zentrale Bedingung dafür, dass eine Behauptung als wahr 

akzeptiert wurde. Seine für das England des 17. Jahrhunderts gemachten Beob-

achtungen lassen sich – möglicherweise mit Verschiebungen für die veneziani-

schen Libertins – auch auf Italien übertragen. Vgl. ders: A Social History of 

Truth. Civility and Science in Seventeenth-Century England, Chicago und Lon-

don: The University of Chicago Press 1994. S. 3-41 und zu Venedig: Mulsow, 

Martin: »Für eine Kulturgeschichte der Wahrheit: Pietro della Vecchia und die 

Accademia degli Incogniti«, in: Mitteilungen des SFB 573 1 (2006), S. 9-20.

9 Cigoli an Galilei am 23.8.1611: »come homo di poca autorità, non mi danno 

fede«; in: Il carteggio, S. 67.

10 Cigoli an Galilei am 1.7.1611; ebd., S. 61.

11 Ebd.: »a presso al Cardinale Farnese era uno altro che li aveva presentato uno 

ochiale che mostrava tutto il contrario«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | JASMIN MERSMANN

spantacata romanescha), denn der Kardinal gehörte in dieser Zeit zu den 
Unterstützern Galileis in Rom.12

Abbildung 1: Emanuele Tesauro, Il Cannocchiale Aristotelico, 1670

Quelle: Frontispiz zu Emanuele Tesauro: Il Cannocchiale Aristotelico, hg. von Ma-

ria Luisa Doglio, Nachdruck Savigliano: Ed. Artistica Piemontese 2000.

Doch auch eigene Beobachtungen vermögen Skeptiker nicht unbedingt zu 
überzeugen. Abgesehen von denjenigen, die – wie die Philosophen Cesare 
Cremonini und Giulio Libri – den Blick durch das Fernrohr ganz verwei-
gerten, gab es viele, die damit keineswegs sahen, was Galilei zu sehen vor-
gab.13 All diese Menschen mit »verquollenen Augen« (ochi gonfiati), em-
pört sich Cigoli, »wollen Neues weder Sehen noch Glauben«.14 Doch ein 

12 Ebd.

13 Vgl. Blumenberg, Hans: »Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit«, in: 

Sidereus Nuncius, Frankfurt2: Suhrkamp 2002, S. 10-11.

14 Cigoli an Galilei am 11.8.1611: »questi sono principii un poco duri a chi è incal-

lito a credere solo quello che passa per la comune in giu[di]cat[o], et se ne ri-

dono, né vogliono le cose nuove né vederle né credere…«; in: Il carteggio, S. 

65.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 187

gewisser Zweifel war, darauf hat Paul Feyerabend aufmerksam gemacht, 
vor dem Hintergrund des damaligen Wissensstandes, der schlechten Quali-
tät der Teleskope und der vielfältigen Möglichkeiten der Täuschung durch-
aus berechtigt.15 Sogar der Neuem durchaus aufgeschlossene Astronom 
Christoph Scheiner zweifelt angesichts der »Unglaubwürdigkeit« der Son-
nenflecken zunächst an seinen eigenen Beobachtungen. In einem Brief an 
den Augsburger Gelehrten Markus Welser schreibt er am 12. November 
1611: »Weil aber diese Dinge allen Glauben überstiegen, trugen wir an-
fangs Bedenken, ob sich dies nicht zufällig durch einen verborgenen Fehler 
des Auges, des Fernrohrs oder der Luft ereignete«.16 Seine Lösung besteht 
in der Berufung weiterer Zeugen: »Deshalb zogen wir die Augen verschie-
denster Leute hinzu, die alle ohne Zweifel dasselbe in derselben Lage, An-
ordnung und Zahl sahen. Wir zogen deshalb daraus den Schluss, dass in 
den Augen kein Fehler sei; wie nämlich sollte es sonst geschehen, dass die 
Augen Verschiedener an einem Zustand derselben Art leiden und diesen an 
gewissen Tagen in einen anderen verändern?«17

Was genau diese Augen jedoch sahen, war damit noch nicht geklärt.18

Die lange Debatte um die Interpretation der Flecken – waren sie Sterne, 
Eigenschaften der Sonnenoberfläche oder Trübungen im Medium davor –
zeigt die begrenzte Reichweite visueller Beobachtungen, die Hans Blumen-
berg in seiner Einleitung zum Sidereus Nuncius als die grundlegende Para-
doxie der neuen Astronomie beschrieben hat. Das Fernrohr sprengt alte 
Grenzen und doch ist seine epistemologische Reichweite beschränkt: Mit 

15 Vgl. Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang, Frankfurt: Suhrkamp 1986, 

Kap. 10.

16 Christoph Scheiner an Markus Welser am 12.11.1611, veröffentlicht 1612 in 

Augsburg als Tres Epistolae de Maculis Solaribus, S. 1r-v: »Quia verò res haec 

omni fide prope maior erat, dubitavimus initio, ne forte id latente quodam vel 

oculorum, vel tubi, vel aeris vitio accideret.« 

17 Ebd.: »[...] Itaque adhibuimus diversissimorum oculos, qui omnes nullo dempto, 

eadem, eodemq; situ & ordine & numero viderunt: conclusimus ergo vitium in 

oculis non esse, alias enim qui fieri posset ut tam diversorum oculi uniusmodi 

affectione laborarent, eandemq; certis diebus mutarent in aliam?« 

18 Vgl. Shea, William: »Galileo, Scheiner, and the Interpretation of Sunspots«, in: 

Isis 61 (1970), S. 498-519.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | JASMIN MERSMANN

ihm tritt »die Wahrheitsrelevanz der Zeit« in Erscheinung.19 Immer neue 
Entdeckungen verlangen Erklärungen, die mit bloßen Beobachtungen nicht 
zu geben sind. Das Buch der Natur steht zwar vor aller Augen, lesbar ist es 
aber, wie Galilei 1623 schreiben wird, nur für diejenigen, die die »Sprache 
der Mathematik« verstehen.20 Ebenso wie die teleskopisch verstärkten Au-
gen den Himmel, müssen die »occhi della mente«, so der Linceer Angelo 
de Filiis, die Wissenschaft durchdringen.21 In diesem Sinne mahnt Cigoli 
Galilei immer wieder zur schnellen Veröffentlichung nicht nur seiner Be-
obachtungen, sondern auch seiner Theorien.22 Galilei reagiert prompt: 
Schon kurze Zeit nach seinen ersten Mond- und Jupiterbeobachtungen lau-
fen in Venedig die Druckerpressen an.23 Die Veröffentlichung und die 
Versendung von Fernrohren an die Fürsten und Astronomen Europas ist 
nicht nur eine Karrierestrategie des »Höflings« Galilei, sondern auch eine 
Maßnahme zur Erweiterung des Zeugenkreises.24 Am 19.3.1610 schreibt 
Galilei an den Staatssekretär Belisario Vinta: »Ich halte es außerdem für 

19 Blumenberg: Sidereus Nuncius, S. 18.

20 Galilei im Saggiatore von 1623: »[...] questo grandissimo libro [...] è scritto in 

lingua matematica, e i caratteri son triangoli, cerchi, ed altre figure geometri-

che«; in: Le opere di Galileo Galilei, Bd. 6, hg. von Antonio Favaro, Florenz: 

Barbèra 1896, S. 232.

21 Galilei, Galileo: Istoria e dimostrazioni intorno alle macchie solari e loro acci-

denti comprese in tre lettere [...], Rom: Mascardi 1613, Nachdruck: Brüssel: 

Culture et civilisation 1967, S. 2: »Non solamente li Celesti scoprimenti insieme 

col mezo del conseguirgli: mà di più il penetrar’ con gli’occhi della mente tutta 

quello scienza, che d’essi haver si puote«.

22 Vgl. Cigolis Brief vom 23.8.1611: »fatela publicha, et non solo colle semplice 

pratiche, ma principalmente con le buone teorice«; in: Il carteggio, S. 67. Am 

28.7.1612 mahnt er: »scriva, e non perda tempo«, ebd., S. 101. Am 19.10.1612: 

»Et risolvetevi da qui inanzi a stampare e vulgare et latino le stesse cose, et in 

copia grande, e non, come avete fatto, con tanta scarsità…«, ebd., S. 112. Er-

neute Aufrufe finden sich in den Briefen vom 24.2. und 3.5.1613, S. 126 und 

129.

23 Vgl. Bredekamp: Galilei der Künstler, S. 177-186.

24 Vgl. Biagioli, Mario: Galileo Courtier. The Practice of Science in the Culture of 

Absolutism, Chicago und London: University of Chicago Press 1993.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 189

notwendig, vielen Fürsten nicht nur das Buch, sondern auch das Instrument 
zu schicken, damit sie die Wahrheit der Sache sehen können.«25

Seinen Texten gibt Galilei von Anfang an Zeichnungen und Stiche bei, 
die in der Entwicklung seiner Theorien eine epistemologische und in den 
Büchern eine argumentative Funktion erfüllen.26 Gegenüber den auf seinen 
eigenen Zeichnungen beruhenden Mondstichen im Sidereus Nuncius jedoch 
bedeutet die Dokumentation der Sonnenflecken einen objektivierenden 
Sprung. In seinem zweiten Brief an Welser preist Galilei eine von seinem 
ehemaligen Schüler Benedetto Castelli entwickelte Vorrichtung, mit wel-
cher sich Zeichnungen »von unbedingter Richtigkeit« (d’assoluta gius-

tezza), »ohne den haarkleinsten Fehler« (senza error d’un minimo capello) 
anfertigen lassen.27 Das auch von Cigoli angewendete helioskopische Ver-
fahren beruht auf der Projektion durch das Fernrohr; die Sonne selbst malt 
ihr Bild. Sie tut dies, wie Galilei betont, sogar unaufgefordert, auf den Fuß-
böden von Kirchen, wo Sonnenflecken seit langem zur Bestimmung des 
Osterdatums genutzt wurden.28 Castellis Trick ist es, das Lichtbild auf Pa-
pier zu bannen, um mittels dieser »stills« die Bewegung der Flecken fest-
zuhalten. Der Vorteil des Verfahrens besteht darin, dass es an verschie-

25 Galilei an Belisario Vinta am 19.3.1610, in: Opere X, Florenz: Barbèra 1900, S. 

297ff.: »Stimo in oltre necessario il mandare a molti principi non solamente il 

libro, ma lo strumento ancora, acciò possino incontrare la verità della cosa.«

26 Vgl. Bredekamp: Galilei der Künstler; Winkler, Mary G./Helden, Albert van: 

»Representing the Heavens. Galileo and Visual Astronomy«, in: Isis 83-2 

(1992), S. 194-217.

27 Galilei in seinem ersten Brief an Markus Welser am 4.5.1612; Galilei: Istoria e 

dimostrazioni, S. 28: »[...] disegni delle macchie solari d’assoluta giustezza, si 

nelle figure d’esse macchie, come ne’ siti di giorno in giorno variati, senza error 

d’un minimo capello, fatte con un modo esquisitissimo ritrovato da un mio 

discepolo, le quali potranno essergli per avventura di giovamento nel filosofare 

circa la loro essenza.« Eine ausführliche Beschreibung des Projektionsver-

fahrens gibt er in seinem zweiten Brief vom 14.7.1612, S. 52-53. Vgl. dazu 

Bredekamp: Galilei der Künstler, S. 217-282 und Mann, Heinz Herbert: 

Augenglas und Perspektiv. Studien zur Ikonographie zweier Bildmotive, Diss., 

Aachen: Gebr. Mann Verlag 1986, S. 131.

28 Vgl. Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 53-54.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | JASMIN MERSMANN

denen Orten zur gleichen Zeit durchgeführt, von mehreren gleichzeitig be-
obachtet und mit anderen Inskriptionen verglichen werden kann. 

II. MÄRTYRER-VISIONÄRE

Bei seinem Entwurf von Tesauros Frontispiz konnte der Inventor trotz des 
neuen Sujets auf eine lange Tradition der Objektivierung subjektiver Schau 
zurückgreifen, die Darstellung von Visionen. Die Brücke schlägt schon der 
Tortoneser Bischof Paolo Aresi, der in der Erläuterung seiner Imprese
»Oculorum Uno« den Blick des »Evangelisten Galileo« durch das Fernrohr 
mit der Offenbarung des Johannes auf Patmos vergleicht: Beide rücken das 
Entfernteste in die Nähe (Et remotissima propre).29 Dass sich dem Visionär 
ähnliche Probleme stellen wie dem Astronomen, der stets prüfen muss, ob 
er nicht einer Täuschung des Auges, des Fernrohrs oder des Mediums auf-
sitzt, zeigt das Beispiel der Florentiner Mystikerin Maria Maddalena dei 
Pazzi (1566–1607), die 1586 Erscheinungen erlebt, von denen sie in zahl-
reichen Briefen berichtet.30 Auch wenn sie darin immer wieder betont, nicht 
zu lügen, wünscht sie sich doch eine Bestätigung ihrer Erscheinungen von 
offizieller Seite, um auszuschließen, einem inganno durch ihre Imagination 
oder gar den Teufel zu erliegen.31 Ihre Wahrhaftigkeit sucht sie dadurch zu 
betonen, dass sie sich als ein bloßes »Instrument« beschreibt, das – wie das 

29 Aresi, Paolo: Delle Sacre Imprese. Libro Quarto, Tortona: Calenzano 1630, S. 

458: »[...] che à noi di contemplare più giova ciò, che ci ha scoperto il nostro 

Evangelista Galileo, cioè l’Apostolo Giovanni, il quale di lume divino illustrato 

col Canocchiale della Fede, e della contemplatione, che possono dirsi i due vetri 

di questo instromento, altissimi misteri, e nel suo Vangelo, e nella sua Apoca-

lisse ci ha scoperti«.

30 Vgl. de’ Pazzi, Maria Maddalena: L’Epistolario completo, hg. von Chiara Va-

sciaveo, Florenz: Nerbini 2009.

31 Vgl. z.B. ihren Brief vom 27.7.1586 an Papst Sixtus V., ebd., S. 65: »E la stessa 

Verità sa che io non mentisco«. Drei Tage später schreibt sie an Alessandro de’ 

Medici: »Ma tutto procedente Ma tutto procedente Ma tutto procedente da Dio 

stessa Verità, la cui Verità sa che io non mentisco. E che dico la Verità, e essa 

Verità scrutator de cuori chieggo in testimonio di tutti e Pensieri, Parle, e attione 

che ho fatto, e farò in tal opera.« (ebd., S. 78).

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 191

Helioskop – ohne eigene Intention, »gezwungenermaßen« (sforzata) die 
offenbarte Wahrheit kundtut.32 Die ersten Zeugen sind ihre Mitschwestern
im Karmel, die Maria Maddalenas seelische Zustände jedoch nur von außen 
registrieren und ihre ekstatischen Äußerungen notieren können. 

Anders als diese Protokolle aktualisieren barocke Visionsgemälde lange 
zurückliegende Erscheinungen und machen den Betrachter so zum Augen-
zeugen eines nicht nur unsichtbaren, sondern auch vergangenen Gesche-
hens. »Auch wenn weder der Visionär selber noch ein Beobachter seiner 
Ekstasen die ›Wirklichkeit‹ der Vision mit Gewissheit bestätigen oder 
leugnen kann«, so Stoichita in seinem seminalen Werk über die spanische 
Visionsmalerei, »spielt der Betrachter eines Visionsgemäldes die Rolle ei-
nes Beobachters des Visionsakts, der die ›sichtbare Wirklichkeit‹ der Er-
scheinung bezeugen kann.«33 Denn er hat, wie der Betrachter von Tesauros 
Frontispiz, den bildinternen Beobachtern gegenüber den Vorteil, mit dem 
Visionär zugleich dessen Vision – oder zumindest das, was sich davon bild-
lich darstellen lässt – zu sehen.

Gerade die Frage nach der »sichtbaren Wirklichkeit« wurde in der ge-
genreformatorischen Malerei zum Problem. Berühmt ist der Fall eines Auf-
traggebers, der sich 1583 an den Bologneser Reformbischof Gabriele Pale-
otti wandte, um von diesem Hinweise zur richtigen Darstellung der Him-
melfahrt Marias zu erbitten.34 Mangels sicherer Quellen war nicht nur um-
stritten, ob die Apostel bei dem Ereignis zugegen waren, sondern vor allem 
ob Maria leiblich oder nur geistig auferstanden war. Die Frage war also: 
Gab es Zeugen und wenn ja, was konnten sie sehen? Paleotti empfiehlt ei-
nen Kompromiss: Die Apostel sollten teils ins offene Grab, teils wie ge-
wohnt gen Himmel schauen. Gerechtfertigt schien diese Lösung nicht nur, 
weil ein Bruch mit der Tradition die Häretiker gestärkt hätte, sondern auch, 
weil Paleotti es für durchaus möglich hielt, dass die Apostel als Ausnahme-

32 Als »istrumento« bezeichnet sie sich in ihrem Brief vom 25.7.1586 (ebd., S. 58), 

als »sforzata« am 30.7. (S. 78) und erneut am 3.8. (S. 89), am 5.8. (S. 100) und 

am 24.8. (S. 107).

33 Stoichita, Victor I.: Das Mystische Auge. Vision und Malerei im Spanien des 

Goldenen Zeitalters, übersetzt von Andreas Knop, München: Fink 1997, S. 200.

34 Vgl. Steinemann, Holger: Eine Bildtheorie zwischen Repräsentation und Wir-

kung. Kardinal Gabriele Paleottis ›Discorso intorno alle imagini sacre e profane‹ 

(1582), Diss., Hildesheim, Zürich und New York: Olms 2006, S. 159-170.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | JASMIN MERSMANN

individuen mehr und anderes sehen konnten als andere. Die grundsätzliche 
Darstellbarkeit der Himmelfahrt Marias allerdings wurde nicht in Frage ge-
stellt. Der Betrachter kann – notfalls im Modus des Symbolischen – sehen, 
was möglicherweise nur für das geistige Auge sichtbar war.

Ein Sonderfall von Visionsbildern ist die Darstellung von Martyrien, 
die auf das Problem antworten, dass »Blutzeugen« durch ihren Tod zwar 
ihren Glauben, nicht aber dessen Wahrheit zu belegen vermögen. Indem 
Cigoli die Märtyrer in seinen Gemälden zugleich zu Visionären macht, lie-
fert er einen bildlichen »Beweis« für die Gültigkeit ihres Bekenntnisses. 
Wieder soll die Externalisierung des Geschauten auf der Leinwand die 
Wahrheit bzw. die Existenz des Bezeugten belegen.

In seinem Laurentiusmartyrium für eine Bruderschaft des Hospitals von 
Figline Valdarno bei Florenz aus dem Jahr 1590 zeigt Cigoli den Märtyrer 
auf einem Rost vor dem erhöhten Thron des römischen Herrschers just in 
jenem Moment, in dem die Flammen auf den jugendlich schönen, noch un-
versehrten Körper übergreifen und zwei Schergen ansetzen, ihn mit Zangen 
auf dem Rost zu wenden (Abb. 2).35 Körper und Gesicht des Heiligen drük-
ken keinerlei Schmerzempfindung aus; vielmehr exteriorisieren sie seine 
mystische Erfahrung, die einen zweiten Ausdruck in einem Lichtkegel fin-
det.36 Oberhalb der Augen des Sterbenden reißt im Dunkel der Nacht ein 
goldleuchtender Himmel auf, in dem zwei Putti Laurentius eine Krone und 
ein Märtyrerpalme reichen. Der Griff nach der Palme suggeriert, dass diese 
nicht nur virtuell, sondern materiell vorhanden ist – oder dem Visionär zu-
mindest greifbar scheint. Die Tatsache, dass der Fluchtpunkt der sorgfältig 
konstruierten Zentralperspektive genau auf der Handfläche des Heiligen 
liegt, unterstreicht diese Verbindung von Auge und Hand, Sehen und Tas-
ten.

35 Das Bild befindet sich heute im Museo della Collegiata di Santa Maria in Figli-

ne Valdarno; vgl. Contini, Roberto: Il Cigoli, Sonciono: Ed. dei Soncino 1991, 

S. 36.

36 Vgl. Stoichita: Das Mystische Auge, S. 201.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 193

Abbildung 2: Ludovico Cigoli, Martyrium des Laurentius, 1590

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 37.

Zugleich bindet sie den Raum zurück in die Bildfläche: Das Transzendente 
liegt nicht in der Tiefe, sondern in der vertikalen Begegnung von Himmel 
und Erde. Diese Begegnung aber wird nicht für die vor Ort anwesenden 
Zeugen, sondern nur für den Betrachter sichtbar. Er sieht mehr als der 
Herrscher, für dessen erhöhtes Auge das Spektakel inszeniert wird. Sein 
komplizenhafter Blick aus dem Bild und das extreme Heranrücken des 
Rostes an die Bildebene machen den Betrachter zum privilegierten Zeugen, 
der Laurentius’ imitatio Christi selbst imitieren soll. Die bildinternen Zu-
schauer haben die »ochi gonfiati« der Ungläubigen, der externe Betrachter 
aber zeugt für den Zeugen. Voraussetzung ist, dass der mediale Status des 
Bildes vergessen wird und die Wahrheit sich scheinbar selbst zeigt, denn 
sonst würde nach dem Evangelium und dem Märtyrer schließlich das Bild 
als dritte Instanz der Lüge verdächtigt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | JASMIN MERSMANN

III. BILDER ALS ZEUGNIS

Paradigma wahrer Himmelsbilder sind die helioskopischen Projektionen, 
die von der Sonne selbst gemalt werden und deshalb, wie das Schweißtuch 
der Veronika, den Rang eines autopoietischen Bildes beanspruchen können. 
Doch wie steht es um die Wahrheit von Cigolis sakralen Gemälden? Die 
Frage ist keineswegs anachronistisch, sondern steht im Zentrum der gegen-
reformatorischen Bildtheorie, die sich die Rechtfertigung und Überwa-
chung der Wahrheit von Bildern auf ihre Fahnen geschrieben hat.37 Der Mi-
chelangelo-Kritiker Andrea Gilio macht es sich 1564 zum Ziel, die Maler 
durch den Aufweis ihrer »errori« und »abusi« zu »treuen und reinen Auf-
zeigern der Wahrheit des Gegenstandes« zu machen.38 Mit besonderem Ta-
del straft Paleotti deshalb Maler, »die versprechen, die Wahrheit zu malen, 
aber statt dessen große Lügen anhäufen und die Menschen täuschen«.39

Die Frage, ob Bilder lügen können, ist eine Frage nach dem propositio-
nalen Gehalt von Bildern.40 Die Antwort hängt mithin davon ab, ob Bilder 

37 Vgl. Hecht, Christian: Katholische Bildertheologie im Zeitalter von Gegenrefor-

mation und Barock. Studien zu Traktaten von Johannes Molanus, Gabriele Pale-

otti und anderen Autoren, Diss., Berlin: Gebr. Mann Verlag 1997.

38 Gilio, Andrea: Dialogo nel quale si ragiona degli errori e degli abusi de’ pittori 

circa l’istorie, Camerino 1563, in: Paola Barocchi (Hg.), Trattati d'arte del cin-

quecento, Bd. 2, Bari: Laterza 1961, S. 25: »fedeli e puri demostratori de la ve-

rità del soggetto« und S. 68: »E per questo l’artefice si deve sempre sforzare in 

ogni miglior modo che possibil sia mostrare il vero, acciò sia scusato aver la-

sciato quello che mostrare non ha possuto, più tosto che non l’aver voluto i non 

l’avere inteso.«

39 Vgl. Paleotti, Gabriele: Discorso intorno alle imagini sacre e profane, Bologna 

1582, in: Barocchi: Trattati d'arte, II.42, S. 449: »molti che, promettendo di nar-

rare o di pingere la verità, accumulano gran bugie et ingannano le persone.«

40 Umberto Eco bezeichnet die Semiotik bekanntlich als »Theorie der Lüge«, da 

nur die Wahrheit sagen kann, was sich auch zum Lügen nutzen lässt. Vgl. ders.: 

Semiotik. Entwurf einer Theorie der Zeichen, übersetzt von Günter Memmert, 

München: Fink 1987 S. 26. Vgl. auch Lüthe, Rudolf: »Die Wirklichkeiten der 

Bilder. Philosophische Überlegungen zur Wahrheit bildlicher Darstellungen«, 

in: Wolf-Andreas Liebert/Thomas Metten (Hg.), Mit Bildern lügen, Köln: Ha-

lem-Verlag 2007, S. 50-63.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 195

Behauptungen aufstellen, denn nicht einzelne Wörter, sondern nur Sätze 
können wahr oder falsch sein. In seinem Aufsatz »Can pictures lie?« kriti-
siert Winfried Nöth die logozentrischen Ansätze der älteren Semiotik, nach 
der Bilder erst durch die Hinzufügung von Text zu Aussagen werden, weil 
sie kontextuell unvollständig, nicht segmentierbar und dizentisch vage 
seien. Dagegen geht er davon aus, dass Bilder nicht unbedingt vieldeutiger 
sind als Sätze und sich sehr wohl für Behauptungen oder Täuschungen nut-
zen lassen.41 Semantisch betrachtet ist ein Bild Nöth zufolge wahr, wenn es 
den dargestellten Tatsachen entspricht; syntaktisch, wenn es eine richtige 
Aussage über das dargestellte Objekt macht, und pragmatisch, wenn der 
Maler von der Intention geleitet ist, eine wahre Aussage zu machen.42 Der 
entscheidende Unterschied von Text und Bild ist die piktoriale Simultanei-
tät: Bilder figurieren eine Aussage wie »John (is green)« eben nicht durch 
die Hinzufügung eines grünen Flecks zu der Figur, sondern durch einen 
grünhäutigen John.43 Auf Visionsbilder lässt sich dieses plausible Argument 
jedoch nicht bruchlos übertragen. Die Aussage »Laurentius (sieht Licht)« 
wird durch die Zusammenstellung zweier Bildelemente, eines schauenden 
Körpers und eines Lichtkegels figuriert, die erst durch den mit der Darstel-
lungskonvention vertrauten Betrachter zu einer Aussage verbunden werden. 
Auf semantischer Ebene wäre das Laurentiusbild wahr, wenn es den histo-
rischen Tatsachen entspricht, doch für die Vision auf dem Rost gibt es 
keine Quellen. Und auch wenn es sie gäbe, wäre die Beschreibung ärmer 
als das Bild, das notwendig mehr Festlegungen treffen, also beispielsweise 
den Engeln eine bestimmte Gestalt verleihen muss. Hier nun lauern poten-
tielle Fehler, zumal Bilder nicht eindeutig zwischen verschiedenen Moda-
litäten zu unterscheiden vermögen. (Scheint die Palme Laurentius nur 

41 Vgl. Nöth, Winfried: »Can pictures lie?«, in: Ders. (Hg.), Semiotics of the Me-

dia, Berlin und New York: de Gruyter 1997, S. 133-146. Die These, dass Bilder 

erst durch Text zu wahren oder falschen Aussagen werden, vertritt z.B. Ernst 

Gombrich in Art and Illusion, London: Pantheon Books 1960, S. 58-59.

42 Vgl. ebd., S. 134.

43 Vgl. ebd., S. 138-139. Eine ähnliche Position vertritt Umberto Eco, der am Bei-

spiel der Umrisszeichnung eines Pferdes dafür argumentiert, dass Bilder immer 

eine propositionale Struktur besitzen und Aussagen von der Art »das ist ein 

Pferd« oder »das Pferd hat vier Beine« machen. Vgl. ders.: Einführung in die 

Semiotik, München9: Fink 2002, S. 236.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | JASMIN MERSMANN

greifbar oder ist sie es wirklich, ist das Licht ein bildliches Zeichen, real 
oder im Auge des Märtyrers?) 

Maler, die etwas zwar Mögliches, aber Ungewisses als sichere Wahr-
heit präsentieren, begehen für Paleotti deshalb die Sünde der »Anma-
ßung«.44 Denn auch wenn Bilder grundsätzlich keine Aussagen über den 
Wahrheitsgehalt des Gezeigten machen, legt ihre Evidenz eine indikativi-
sche Auslegung nahe und soll auch gar nicht in Frage gestellt werden, weil 
ein unmittelbares Für-Wahr-Nehmen von den gegenreformatorischen Theo-
logen gerade erwünscht ist. Schließlich steht für sie das erste Ziel der Male-
rei, die Herstellung von Ähnlichkeit, im Dienste eines noch höheren Ziels, 
nämlich die Menschen zur Tugend und »zum wahren Gottesdienst« zu füh-
ren.45 Dies aber geschieht am effektivsten durch ein vorbehaltloses Für-
wahrhalten des Bildes, der auf pragmatischer Ebene durch den Kontext 
Vorschub geleistet wird. Denn auch wenn Bilder keine illokutionären Aus-
sagen wie »ich behaupte, dass x« machen, genügt doch die Anbringung ei-
nes Gemäldes über dem Altar, um seine Wahrheit zu postulieren – zumal 
nach dem Bilderdekret von Trient aus dem Jahr 1563 jedes von der Tradi-
tion abweichende Gemälde von einem Bischof approbiert werden musste.46

Insofern Bilder öffentlich, »vor den Augen aller« ausgestellt sind, sind 
Festlegungen bei theologisch uneindeutigen Sachverhalten wesentlich ver-
werflicher als in Texten. Paleotti verurteilt deshalb alle Maler, die »nicht 
mit flüchtigen Worten, sondern mit einem dauerhaften Werk« gegen die 
Tradition verstoßen, weil sie sich anmaßen, »ein sicheres und unzweifel-
haftes Zeugnis (certo et indubitato testimonio) von dem zu geben, was für 

44 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, II.3, S. 270: »Chiamano proposizione 

temeraria quando una cosa che è possibile, man non ha ragione certa più per una 

che per altra parte, alcuno si muove ad affirmarla sicuramente in favore di una 

parte«.

45 Ebd., I.19, S. 211: »Sì che, quanto al proposito nostro, la pittura, che prima ave-

va per fine solo di assomigliare, ora, come atto di virtù, piglia nuova sopraceste, 

et oltre l’assomigliare si inalza ad un fine maggiore, mirando la eterna gloria e 

procurando di richiamare gli uomini dal vizio et indurli al vero culto di Dio.« 

46 Vgl. Nöth, »Can pictures lie?«, S. 144. Zu der umfangreichen Literatur zum Bil-

derdekret vgl. den noch immer grundlegenden Aufsatz von Jedin, Hubert: »Das 

Tridentinum und die Bildenden Künste«, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte

74 (1963), S. 321-339.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 197

alle unsicher ist«.47 In diesem Zeugnischarakter liegt die Macht wie auch 
die Gefahr der Bilder. Entsprechend der Forderung nach einer klaren Bild-
sprache, welche die heilsgeschichtliche oder historische Wahrheit einfach 
und für alle verständlich präsentiert – »eine Sache«, so Gilio, »ist umso 
schöner, je klarer und offener sie ist«48 – erzeugen die Reformmaler eine 
Evidenz, die die Zeugenkette mit dem Bild bzw. seinem Betrachter an ei-
nen Endpunkt führt; es sagt: So ist es gewesen. 

IV. ESEL

Die Glaubwürdigkeit eines Zeugen ist umso größer, je weniger Interesse er 
an dem Gegenstand hat bzw. je weniger Vernunft er besitzt, mit der er die 
Konsequenzen seiner Aussagen abwägen könnte.49 Desinteressiert scheint 
der gentiluomo aufgrund seines Standes, noch desinteressierter ein Auto-
mat. Zwischen Autoritätsperson und Selbstzeichner steht eine dritte Figur 
des Zeugen, nämlich das Tier, das – zumindest solange man ihm keine In-

47 Paleotti 1582, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 271: »[...] le cose che non ha volu-

to la santa chiesa per degni rispetti determinare, se alcuno volesse col suo sapere 

diffinirle e con parole ad altri persuadere, sì come non è dubbio che di temerità 

seria notato; così chi cercasse ciò con pittura esprimere, tanto maggiormente pa-

re che seria riprensibile, quanto che, essendo la pittura agli occhi di ciascuno e-

sposta, viene a manifestare publicamente lo stolto ardire suo, non con parole fu-

gaci, ma con l’opera permanente, quasi volendo rendere certo et indubitato te-

stimonio di quello che presso a tutti è incerto e così farsi autore di nuove opi-

nioni, levando le passate.«

48 Gilio 1564, in: Barocchi: Trattati d’arte, S. 99: »La cosa tanto è bella, quanto è 

chiara et aperta.«

49 Vgl. die Einleitung von Angelo di Fillis für Galileis Briefe über die Sonnenfle-

cken: »[...] mà la sodisfattione di questi (se alcuno ve n’è) non deve talme[n]te 

esser’ riguardata, ne meno da essi, che per loro particolar’ interesse, si devano 

occultare quegli effetti veri, e sensati, che per aggrandimento delle scienze vere, 

e reali l’istessa Natura và palesando«, Galilei: Istoria e dimostrazioni, S. 3.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | JASMIN MERSMANN

tentionalität zutraut – nicht lügen kann.50 Auch wenn Thomas von Aquin 
ihnen die Vernunft abspricht, galten Tiere bis ins 17. Jahrhundert mitunter 
als rechtsfähige Personen, die in eigenen Prozessen verurteilt werden konn-
ten, aber auch als Richter, Ankläger, Verteidiger und, wenn auch seltener, 
als Zeugen auftraten.51 Hunde, die Zeugen des Mordes an ihren Herrn wur-
den, stellten die Täter mit Gebell; im Kanton Basel konnte man sich noch 
1654 auf die »Aussage« eines Hundes oder notfalls einer Katze oder eines 
Hahnes berufen, um einen nächtlichen Überfall anzuzeigen.52

Ein solches Zeugnis eines qua Natur wahrsprechenden Tieres inszeniert 
Cigoli in seinem Altarbild für die Kirche San Francesco in Cortona aus 
dem Jahr 1597 (Abb. 3).53 Es zeigt den Heiligen Antonius von Padua mit 
einer Monstranz, vor der ein Maulesel mit seinen Vorderbeinen niederkniet. 
Wie die alttestamentarische Eselin Belaams, die den Engel Gottes eher als 
ihr Herr erkannte (Nm 22,23-24), erkennt auch er offenbar etwas, was die 
anderen nicht sehen und was prinzipiell nicht sichtbar ist – die sakramen-
telle Präsenz Christi in der Hostie. Seinen tierischen Gelüsten abhold, lässt 
der Esel die im Vordergrund verstreuten Haferkörner »links liegen«, um 
sich stattdessen vor seinem eigentlichen Herrn zu verneigen, und liefert 
damit den von seinem weltlichen Besitzer geforderten Beweis für die 
Transsubstantiation: Christus ist nach der Wandlung real in der Hostie an-
wesend, und das auch außerhalb der Abendmahlsfeier. Dem prunkvoll ge-
kleideten Ungläubigen ist im Moment des Ereignisses die Leine aus den 
Händen geglitten, die er nun zum Zeichen seiner Bekehrung still zusam-
menfaltet.

50 Den entgegengesetzten Standpunkt vertritt Thomas A. Sebeok: »Can animals 

Lie?«, in: Ders: I think I am a verb. More contributions to the doctrine of signs, 

New York: Plenum Press 1986, S. 126-130.

51 Vgl. Dinzelbacher, Peter: Das Fremde Mittelalter. Gottesurteil und Tierprozess, 

Essen: Magnus Verlag 2006, S. 137. Vgl. Francione, Gennaro: Processo agli 

Animali. Il Bestiario del Giudice, Rom: Gangemi 1996, S. 75. 

52 Vgl. Francione: Processo agli Animali, S. 81 und 77.

53 Vgl. Contini: Il Cigoli, S. 56.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 199

Abbildung 3: Ludovico Cigoli, Hostienwunder, 1597

Quelle: Roberto Contini: Il Cigoli, Soncino 1991, S. 57.

Die Szene wurde schon in der Renaissance als Teil der Antonius-Vita dar-
gestellt, doch mit der Gegenreformation erhält die Bezeugung des Sakra-
ments neue Aktualität: Der Esel sieht mehr als die blinden Protestanten.54

Als Zeuge der Eucharistie war der Maulesel prädestiniert, denn immerhin 
hatte einer seiner Vorfahren zu den Zeugen der Geburt Christi gehört, ein 
anderer das Kind auf seinem Rücken nach Ägypten und ein weiterer den 
Erwachsenen später nach Jerusalem getragen. Doch trotz der positiven 

54 Vgl. bspw. das Fresko von Lorentino d’Angelo in der Basilica di San Francesco 

in Arezzo. Zu anderen Darstellungstypen vgl. Mandach, Conrad von: Saint An-

toine de Padoue et l’art italien, Paris: H. Laurens 1899, S. 230-237 und 295.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | JASMIN MERSMANN

Konnotationen des Esels im Alten wie Neuen Testament gilt er den Kir-
chenvätern als dumm und vernunftlos, was ihn als unverstellten Zeugen 
umso glaubwürdiger macht.55

Die alte Vorstellung vom Esel der Krippe als Sinnbild der zum Chris-
tentum bekehrten Heiden mag ein weiterer Grund dafür sein, dass hier aus-
gerechnet ein Esel missionarisch tätig wird.56 Immerhin vergleicht auch der 
Physiologus die Apostel mit unfruchtbaren Wildeseln, die (wie die Maul-
tiere) zwar keine leiblichen, wohl aber geistige Kinder zeugen können.57

Eben dies bewirkt die Geste des Esels in Cigolis Bild: Die Konversion des 
Heiden wird eine Kettenreaktion auslösen, denn er ist nicht der einzige 
Zeuge des Wunders. Über ihm türmt sich eine ganze Pyramide von Zu-
schauern jeden Alters, die sich um die besten Blickpunkte rangeln. Drei 
junge Männer sind neugierig auf eine Säule geklettert; hinter dem Konver-
titen drängen sich ein greiser und ein Mann mittleren Alters, links eine Frau 
heran; im Hintergrund recken sich die Bürger aus den Fenstern, links, hin-
ter der Gruppe von Geistlichen, sind einige sogar auf die Dächer gestiegen, 
um besser sehen zu können. Schon Cigolis erster Biograph, Giovanni Bat-
tista Cardi, betont in seiner Bildbeschreibung die Rolle der Zeugen, die mit 
ihrer Körpersprache die Bedeutung des Ereignisses und ihr Erstaunen zum 
Ausdruck bringen.58 Auch eine Vorzeichnung in Wien belegt Cigolis Inte-
resse gerade an den Zeugen: Oben rechts skizziert er einen Jungen, der ei-
nem anderen auf einen Sockel hilft, rechts besprechen sich zwei Männer, 
unten ist zweimal das kniende Paar in Rückansicht skizziert, das den Kreis 

55 Vgl. Werhahn-Stauch, Liselotte: Art. »Esel, Wildesel«, in: Lexikon der christli-

chen Ikonographie, Bd. 1, Freiburg: Herder 1994, Sp. 682.

56 Reiser, Marius: Bibelkritik und Auslegung der Heiligen Schrift, Tübingen: 

Mohr Siebeck 2007, S. 111-112.

57 Vgl. Physiologus. Frühchristliche Tiersymbolik, übersetzt von Ursula Treu, Ber-

lin: Union Verlag 1981, S. 21: »Vom Wildesel«.

58 Cardi, Giovanni Battista: Vita di Lodovico Cardi-Cigoli [1628], in: Matteoli, 

Anna: Lodovico Cardi-Cigoli. Pittore e architetto, Pisa: Giardini 1980, S. 24-25: 

»[...] si come altre figure alterate dalla novità del caso stanno in belliss:me atti-

tudini poste, con le quali dimostrando la maraviglia del subito avvenimeto, a-

spettano con’ grand’attenzione l’evento di sì fatto spettacolo.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 201

der Zeugen nach vorne erweitert.59 Mit einem ausgreifenden Gestus weist 
der kniende Bärtige nicht nur die Frauen, sondern auch den Betrachter auf 
das Wunder hin. Sein Index endet kurz vor der Mittelachse des Bildes, wel-
che die geistliche von der weltlichen Sphäre trennt und vom Kopf des 
Maulesels überschnitten wird. Der Blick des Betrachters wandert so im 
Dreieck von Zeigearm, Esel und Konvertit zurück zur Hostie, die den strah-
lenden, exzentrischen Mittelpunkt des Gemäldes bildet.

Schon die Künstler der Renaissance waren sich der Bedeutung der Zeu-
gen für das Wunder bewusst. In seinem Bronzerelief für den Antoniusaltar 
in Padua aus der Zeit um 1450 verlegt Donatello die Szene in das Innere 
einer Kirche, in die mittlere von drei Seitenkapellen (Abb. 4).60 Das mitt-
lere Joch ist bis auf den Priester und den auf der Altarstufe knienden Esel 
leer, doch von beiden Seiten drängen erregte Menschenmassen herbei. 
Neugierige schieben sich durch die schmalen Durchgänge, junge Leute 
hangeln sich – unter Überschreitung der ästhetischen Schwelle zwischen 
Bild- und Realraum – über die Pilaster, um dem Geschehen in der Mitte 
beizuwohnen; der bekehrte Häretiker beißt sich zum Zeichen seiner Er-
schütterung auf die Finger.

Was Donatello auf der Horizontale erzählt, verlegt Lorenzo di Pietro, 
gen. Vecchietto, um 1440 in den Raum. Die zentralperspektivische Bühne 
schafft nicht nur eine Plattform für die Versammlung der distinguierten 
Bürger auf einem öffentlichen Platz vor der Kirche, sondern integriert auch 
die Betrachter, und zwar, wie Alexander Perrig treffend formuliert, »nicht 
wie ungerufene Passanten, sondern als die geladenen Hauptzeugen«.61 Der 
Horizont liegt – entsprechend der Vorgaben Albertis – auf der Augenhöhe 
der bildinternen Betrachter, der Zentralpunkt genau auf der Hostie. Auch 
wenn der Esel etwas sieht, was wir nicht sehen, sehen wir (und nur wir) 
doch, dass die Hostie den Ort des Transzendenten einnimmt. Die Hostie 
bildet das Zentrum des Bildes, mehr noch, sie erscheint »als deren Ursache, 

59 Wien, Albertina, Inv. Nr. 232853; Abb. in: Birke, Veronika: Die italienischen 

Zeichnungen der Albertina. Zur Geschichte der Zeichnung in Italien, München: 

Hirmer 1991, Abb. 142, S. 116.

60 Vgl. Mandach: Saint Antoine de Padoue, S. 231.

61 Perrig, Alexander: »Masaccios ›Trinità‹ und der Sinn der Zentralperspektive«, 

in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 21 (1986), S. 21.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | JASMIN MERSMANN

als Quelle von Kräften«.62 Durch die Einpunktperspektive wird es möglich, 
das Übernatürliche auch ohne Rückgriff auf konventionelle Zeichen oder 
malerische Effekte durch die Bildstruktur selbst darzustellen. Sie schafft –
zumindest der Theorie nach – ein Dispositiv der Objektivität, welches ga-
rantiert, dass jeder, der den vorgeschriebenen Standpunkt einnimmt, das-
selbe sieht.63 Doch ausgerechnet Cigoli, der lange Jahre an einem Perspek-
tivtraktat arbeitete, setzt nicht auf eine solche geometrische Objektivität. 
Nicht ein rationales Gerüst, sondern die Präsenz der Figuren und die Kraft 
von Farben und Licht sollen den Betrachter überzeugen. Er konstruiert kei-
ne Bühne, sondern zieht es vor, das Geschehen ganz nah an die Bildebene 
zu setzen: Für den Fuß des Betrachters bleibt kaum Raum, und doch kann 
er sich in ihn hineinprojizieren – im Falle des Laurentiusmartyriums durch 
die Identifikation mit dem Visionär, im Falle des Eselswunders durch die 
Identifikation mit den Zeugen. Denn anders als im Visionsbild ist der Be-
trachter des Wunders nicht in einer privilegierten Situation. Zwar ist für ihn 
der Blickweg freigeräumt, doch auch er sieht nur, was die anderen sehen. 
Bemerkenswerterweise setzt Cigoli seine selbstbewusste Signatur – LC 
Civ[is] Flor[entinus] MDIIIC – auf das Sieb mit dem Hafer, als wolle er 
zeigen, dass er nur für das weltliche Brot, für den Bereich des Sichtbaren, 
zuständig sei und er alles andere dem inneren Auge überlasse.

62 Ebd.

63 Vgl. Damisch, Hubert: L’origine de la perspective, Paris: Flammarion 1993, S. 

153: »La possibilité offerte à plusieurs observateurs de se succéder au revers du 

panneau [gemeint sind die Tafeln Brunelleschis] conduit à donner à la notion 

d’un ›sujet de la perspective‹ un sens différent de celui du cogito, encore qu’il 

n’y contredise pas. Au même titre que la réciprocité des perspectives qui en est 

le corollaire, elle autorise la constitution d’un réseau d’intersubjectivité, d’une 

manière de communauté idéale, l’équivalent du nous transcendantal de Husserl, 

et qui pourra prétendre à répondre de la vérité, dans le procès même de sa pro-

duction historique.« Und S. 391: »l’expérience n’allait à rien de moins qu’à 

construire une structure d’objectivité où le sujet avait son lieu assigné«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ASTRONOM, MÄRTYRER UND ESEL | 203

Abbildung 4: Donatello, Eselswunder, 1446-1450

Quelle: Prometheus, Bildarchiv. Original in Chiesa di S. Antonio, Padua

Antonius von Padua war lange erfolgreich im »Sagen und Wieder Sagen«; 
er bekehrte viele durch seine Predigten, deren Wahrheit durch die Unver-
weslichkeit der bis heute in Padua als Reliquie verehrten Zunge des Heili-
gen bewiesen scheint. Doch wo die Rede nicht greift, überzeugt eine Geste: 
Als die Heiden von Rimini seinen Worten keinen Glauben schenken, richtet 
Antonius seine Predigt an die Fische, die sich umgehend versammeln und 
ihre Köpfe lauschend aus dem Wasser strecken. Wie das Zeugnis des 
Maulesels vermag das der stummen Tiere die Heiden zu bekehren. Im Fall 
des Laurentiusmartyriums jedoch reicht weder die Geste noch das Blut-
zeugnis aus, um die anwesenden Zeugen zu überzeugen. Cigoli ergänzt 
deshalb die Folter durch eine Vision, deren Wahrheit durch ihre Sichtbar-
keit evident und gewiss erscheint. Er gibt dem Betrachter sozusagen ein 
Teleskop in die Hand, mit dem er die Vision selbst sehen kann.

Ähnlich verfahren die Astronomen. Wo »Sagen« allein nicht zu über-
zeugen vermag, hilft häufig die eigene Anschauung. Hatte Cigoli noch im 
Oktober 1610 über die ungläubigen Anhänger des Johannes Clavius geklagt 
(questi Clavisi, ché sono tutti, non credono nulla),64 gibt der berühmteste 
Astronom des Collegio Romano zwei Monate später Galilei gegenüber zu, 
die Monde nun selbst durch das Fernrohr »mehrmals sehr deutlich« gese-
hen zu haben (l’habbiamo qua in Roma più volte veduti distintissima-

64 Cigoli an Galilei am 1.10.1610; Tognoni: Il carteggio, S. 48.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | JASMIN MERSMANN

mente).65 1612 kann Galilei über jene, die, »um nicht glauben zu müssen, 
nicht sehen wollen«, triumphieren: Die Wahrheit, so schreibt er siegesge-
wiss an Kepler, sei auf ihrer Seite, täglich fänden sich neue Belege und 
»ständig bekehrt sich irgendein Ungläubiger« (continuamente si vien con-

vertendo qualche incredulo).66

65 Clavius an Galilei am 17.12.1610; Opere X, Nr. 437, S. 364. Am 28.1.1611 be-

richtet auch Cigoli: »Ò inteso ancho di qua del Padre Clavio, che dice che à vi-

sto i nuovi pianeti«; Tognoni: Il carteggio, S. 59.

66 Galilei an Paolo Gualdo am 16.6.1612; Opere XI, Florenz: Barbèra 1901, Nr. 

699, S. 244: »di che mi prendo gusto, e in particolare di quelli che, per non ave-

re a credere, non vogliono vedere; e il gusto procede perché io sto sempre sul 

guadagnare e mai sul perdere, perché continuamente si vien convertendo qual-

che incredulo, e de i già persuasi mai non se ne ribella veruno; perché tutto 'l 

giorno si vanno scoprendo nuovi rincontri in confirmazion della verità«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183 - am 14.02.2026, 12:22:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

