Urbane Toleranz als
Koexistenzphilosophie

HEINZ KLEGER

>Miteinander leben« ist ein schoner Titel und ein wichtiges Thema. Das
Miteinander ist immer auch ein Neben- und Gegeneinander, das frei-
lich verschiedene Grade der Intensitit annehmen kann. In diesem
Spektrum bewegt sich die Toleranz, insbesondere die urbane Toleranz,
die Heterogenes umfasst und iiber die ich ein paar Uberlegungen an-
stellen mochte. Sie ist fiir mich der Kern einer Koexistenzphilosophie,
welche grofftmogliche Freiheit und das Zusammenleben in verdichte-
ten Rdumen miteinander verbindet. Gegenwirtig erlebt die Verstadte-
rung der Welt noch einmal einen gewaltigen neuen Schub.

URBANE ZIVILISATION

Das Zusammenleben in Stéddten ist seit jeher eine besondere Heraus-
forderung. Es markiert den Beginn der menschlichen Zivilisation, die
heute als urbane weltweite Zivilisation aufs Neue herausgefordert ist.
Thre heiflen Antithesen lauten Barbarei, Kriege, Fanatismus, Armut und
Uberlebenskampf. Sie alle duBern sich nicht zufillig auch in massiven
Stadtzerstorungen, die der Historiker Karl Schlogel »Urbanizid« ge-

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | HEINZ KLEGER

nannt hat, wie wir das gegenwirtig in Aleppo, Mossul, Ramadi oder
Palmyra wieder beobachten. Antikes und mittelalterliches Kulturgut
wird systematisch zerstort; die kulturelle Vielfalt wird ausgeloscht und
die religiose Toleranz kollabiert.

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen ist eine verstorende Tat-
sache. Die Urbanisierung vollzieht sich derzeit in Asien viel schneller
als seinerzeit in Europa. Der grofite Teil dieses Wachstums findet in
China statt — Highspeed Urbanismus in neuen Dimensionen. Eine wei-
tere Beschleunigung wird erwartet. Es ist klar, dass solche urbanen
Gebiete, die unserem Verstindnis von Region entsprechen, nicht mehr
nach herkdmmlichen Methoden regiert werden konnen. Chongqing
zum Beispiel mit 32 Millionen Einwohnern hat die Fliche Osterreichs.
>Metropolitan governance« ist dafiir das bezeichnende Schlagwort ge-
worden. Aber was bezeichnet es? Das Wort ist ebenso symptomatisch
wie leer.

Nachhaltige Stadtentwicklungen sind weltweit von iiberlebens-
wichtigem Interesse. An ihnen wird sich zeigen, ob fiir solche Ent-
wicklungen das Konzept der Nachhaltigkeit tiberhaupt noch geniigt.
Dieses Konzept, zumindest als Zeitgewinn, ist jedenfalls, so viel ist
klar, sowohl eine Frage nach den Zustinden vor Ort wie andererseits
auch eine unserer geteilten Verantwortung in der Welt. Nach Kalkutta
beispielsweise, der ehemaligen Hauptstadt des britischen Kolonialrei-
ches, wo niemand genau weif}, ob die Stadt 14, 15 oder 16 Millionen
Einwohner zihlt, kommen tédglich Tausende. Sie alle suchen ein besse-
res Leben, das fiir sie das Gliick als Abenteuer ist. Der Glaube, dieses
Gliick zu finden, oder es zu schaffen, bleibt entscheidend. Auch wenn
dabei die meisten arm bleiben, bleiben sie jedoch nicht so arm wie auf
dem Land, von dem sie kommen.

Dieser Sog der Stiidte, der an Hobbes »Gleichheit der Hoffnung«!
erinnert, entwickelt eine buchstiblich iiberwiltigende Dynamik: »Kei-

1 Hobbes geht in seiner modernen individualistischen Sozialphilosophie der
Selbsterhaltung und Selbstbehauptung von einem starken Begriff der

Gleichheit aus. Damit bricht er mit der antiken Tradition der natiirlichen

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 21

ne der dramatischen globalen Veridnderungen, die wir heute erleben,
vom Arabischen Friihling bis zum Aufstieg der Frauen, wire ohne den
gigantischen Prozess der Urbanisierung denkbar.« (Simon/Suketu
2012: 38f.; vgl. auch: Simon/Burns 2012; Metha 2006). In den Stidten
verdichten sich die Konflikte:

»Schuld an der Gewalt ist nicht die Urbanisierung, sondern die Armut. Die
Stddte waren stets die Zuflucht der Habenichtse. Und in Amerika haben wir
noch immer keine Losung dafiir gefunden, dass die einfachen Jobs fiir immer
nach China, Siidostasien oder Indien abgewandert sind.« (Simon/Suketu 2012:
38f.)

Bei allen sozialen Exklusionen wachsen indessen aber auch innovative
Losungen, die von vielen Menschen fiir viele getragen werden. Anders
kann bei diesen Dimensionen das Rettende in der Gefahr ohnehin nicht
wachsen:

»Die Herausforderung des 21. Jahrhunderts ist, dass wir durch die Verstédte-
rung weltweit immer hirter im Wettbewerb zueinander stehen. Zugleich wer-
den wir auch multikultureller und pluralistischer — und nur die Stidte und Nati-

onen, die damit umzugehen lernen, werden vorankommen.« (Ebd.)

Die 15 Millionenstadt Karatschi in Pakistan wird als »Vorholle« be-
schrieben (Ladurner 2002: 7). Trotzdem ist sie fiir die Massen noch
immer eine Hoffnung: »60 Prozent des Bruttoinlandsproduktes entste-
hen hier. Wer zuwandert, der hat den Traum von einem besseren Leben
[...] Es gibt kaum jemanden, der Anspruch auf die Stadt erhebt, der sie

Ungleichheiten als Wesensungleichheiten. Bei der Gleichheit der geistigen
Fihigkeiten sieht er »die Gleichheit unter den Menschen noch grofler als
bei der Korperstiarke«. Und: »Aus der Gleichheit der Fihigkeiten entsteht
eine Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten erreichen zu konnen«
(Hobbes 2011, S. 120). Das Leben wird so zu einem stidndigen Wettlauf

nach dem Gliick in der Moderne.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | HEINZ KLEGER

zur Heimat macht, die man bewahren, formen oder gar neu erschaffen
konnte.« (ebd.) In dieser vielfach gepriiften Stadt gibt es aber auch eine
Normalitit, »die wie ein Wunder wirkt« (ebd.; Herv. H.K.), sagt der
Beobachter. Er findet sie zum Beispiel im Armenviertel Orangi, wo ei-
ne Million Menschen leben. Es gibt dort 723 Schulen, wovon die Stadt
ganze 73 betreibt; alle anderen sind privat. Es sind keine Koranschu-
len, sondern weltliche Schulen, an denen das Religiose seinen Platz
findet und ethnisch-kulturellen Konflikten Raum gegeben wird.

Genau diese Konflikte, von denen wir hier und heute so viel reden,
bilden die antizipierten Gefahren einer entfesselten und unkontrollier-
ten Dynamik der Urbanisierung. Losungen fiir die damit verbundenen
Konflikte lassen sich aber nur vor Ort, in den Gemeinden und Regio-
nen selber finden. Wir miissen den Menschen und ihrer urbanen Tole-
ranz, und was diese gleichzeitig konstruktiv zustande bringt, vertrauen.
Von auBlen konnen wir solche Prozesse allenfalls unterstiitzen. Eine
neue urbane Agenda nimmt iiber Stddtepartnerschaften, Stddtenetz-
werke und urbane Technologien (zum Beispiel Brandenburger Wind-
energie fiir Chinas Smog belastete Metropolen) diesen Aspekt mit auf.
Im Kleinen kann man Moralist sein, im Grof3en muss man Realist blei-
ben. International wird vor allem die Unkalkulierbarkeit von Staaten
und Regierungen zu einem Hauptproblem der Koexistenz.

DIE STADT ALS PRODUKTIVER ORT

In den stiddtischen Konflikten erweist es sich, was tragfihiges gemein-
sames Leben in Freiheit bedeuten kann. Dort manifestieren sich die
gegenwirtigen wie die kiinftigen Auseinandersetzungen, auf die es an-
kommt (vgl. Harvey 2013). Stiddte sind in der urbanen Zivilisation
kosmopolitische Vorreiter der Politik. So war es zum Beispiel Toronto
und nicht ein Staat, wo zuerst verbindliche Klimaziele verabredet wor-
den sind. Nicht nur Staaten, auch Stidte machen Politik. Auf vielen
Gebieten gibt es effektive Kooperationen, so zum Beispiel in der Euro-
pdischen Stddtekoalition gegen Rassismus, wo inzwischen mehr als

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 23

100 Stddte von A bis Z, von Aberdeen bis Ziirich, verbunden sind.
Diese zivilen Netzwerke bilden und bauen Europa von unten. Sie bil-
den eine Quer- und Gegenstruktur zum politologischen Mehrebenen-
system (Region, Nation, EU).

Den Gedanken von Aristoteles, dass die Biirgerschaft die Stadt ist,
mochte ich hier fiir eine urbane Toleranz als Koexistenzphilosophie ak-
tualisieren. Eine Biirgerschaft, wo auch immer, fillt allerdings nicht
vom Wertehimmel. Sie ist auch kein hermeneutisches Produkt der
Textauslegung. Sie bildet sich vielmehr in oft verstorenden Auseinan-
dersetzungen und lebt von Unverstidndnis, Neugierde und Gesprich
sowie von Konflikt und Kooperation. Uberdies ist sie in der Moderne
heterogen und stark individualisiert, sodass man von Biirgerschaft
gleichermaBien als Weg und Ziel sprechen muss. Der Weg, wenn er
denn gegangen wird, ist ein offener Dialog, der immer wieder zu ver-
bindend-verbindlichen Ergebnissen kommen kann.?

Dagegen meidet die grofle zivilisationskritische Philosophie die
Stadt wie der Teufel das Weihwasser. Nicht nur Spengler und Heideg-
ger sind hier zu nennen, sondern auch Nietzsche. Vor allem Nietzsches
»Zarathustra« thematisiert die Stadt. Zarathustra tritt vor die Tore der
Stadt (vgl. Ritter 2003: 341-345) und wird von einem Narren als Sym-
bol der Bewohner der Stadt angesprochen, der ihm rit, die Stadt nicht
zu betreten, da sie ihn korrumpieren wiirde; alles Gute in ihm wiirde
erloschen. Zarathustra nimmt den Rat an und geht an ihr vorbei, dabei
verwiinscht er die Stadt. Dariiber hinaus stellt er die Frage, warum die
Menschen den Weg in die Stadt gewdhlt haben, wenn er doch offen-
sichtlich ihr Untergang ist. Warum sind sie nicht in ihrem Habitat ver-
blieben?

2 Beispiele dafiir sind: das »Potsdamer Toleranzedikt 2008«, das »Stédtische
Konzept zur Erinnerungskultur« (Potsdam 2012/2013) oder auch: »Dessau
— Stadt der Toleranz« (2015). Am 3. Mai 2015 wurde der Toleranzweg in

Worlitz erdffnet, der an frithere Orte jiidischen Lebens erinnert.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | HEINZ KLEGER

»Wichtig wird dieses Lehrstiick, weil es, geschichtlich zuriick- wie vorauswei-
send, in sich Elemente der Verfallstheorien zusammenfasst: Heideggers Denker
auf Holzwegen, Jiingers Waldgiinger, Spenglers Landschaft als Ursprung, Kla-
ges* Pelasgertum stehen in der gleichen Abkehr der Zivilisation wie die poeti-
schen Wanderer und Landstreicher der Romantik, Tolstois Riickkehr zur Ein-
falt der Bauern, Gaugins Flucht zu den Primitiven der Siidsee [...]. Der homo-
nymen Vielfalt der Bewegungen liegt die immer gleiche Begriindung im Vor-
iibergehen an der groflen Stadt [...] zugrunde«. (Ritter 2003: 345)

Gegen diese Verfallsdeutung bringt Joachim Ritter zu Recht einen an-
deren ideengeschichtlichen Strang in Stellung, ndmlich die platonische
beziehungsweise sokratische Philosophie. Hier ist die Stadt keine
Quelle des Chaos und der Irrationalitit, sondern Ursprung der Vernunft
und der Ordnung. Dariiber hinaus ist sie die Heimat des Philosophen.
In der sokratischen Philosophie ist das Verhiltnis von Stadt und Land
im Gegensatz zum Konservatismus umgekehrt: Der Philosoph fiihlt
sich in der Natur fremd, denn er lernt in der Natur nichts iiber das Sein
— im Sein nichts Neues. Existenzielle Dinge kann der Mensch nur
durch die Anwesenheit anderer Menschen erlernen — und das geschieht
in der Stadt: »Halte es mir zugute, mein Lieber; denn ich bin darauf
aus, das Wahre zu lernen, doch Felder und Bdume wollen mich nichts
lehren, wohl aber die Menschen, die in der Stadt wohnen.« (Phaidros,
zit. in: Ritter 2003: 346) Aristoteles wird hieran ankniipfen und den
Gedanken formulieren, dass ein Mensch erst in der Stadt durch sein
Biirgersein zum Menschen wird, denn nur in der Stadt kann er in einen
Dialog mit anderen Menschen treten und seine Zukunft gestalten: »So
liegt zutage, dass die Stadt von Natur und der Mensch von Natur das
Wesen ist, das auf die Stadt verwiesen ist.« (Aristoteles, zit. in: Ritter
2003: 348) Anders als im Konservatismus ist es die Abwesenheit der
Stadt, die den Menschen entfremdet. Nur Tiere und Gotter konnen die
Abwesenheit der Stadt ertragen. Allerdings wiirden auf vielen Mirkten
der Welt selbst die Gotter verfiihrt werden.

Der Anspruch der Moderne, die groftmogliche Freiheit potenziell
von allen zu realisieren (Inklusion statt Exklusion), fiihrt geradewegs

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 25

ins Zentrum der weltweit umstrittenen Toleranz, die unser Thema ist.
In diesem Streit liegen der Anspruch auf Gerechtigkeit, der ungeduldig
ist, und die liberale Toleranz in einem Spannungsverhiltnis. Dabei
stellt sich die grundsétzliche Frage, wie demokratische Gerechtigkeit
zu realisieren ist. Einen konkreten Ausdruck finden diese Spannungen,
die bisweilen eskalieren, in den Stddten. Sie versprechen eine Urbani-
tit, welche sowohl eine starke individuelle Freiheit enthilt als auch
strukturelle Chancen, das Leben selber bestimmen zu konnen. Letzte-
res fithrt innerhalb einer kurzen Lebenszeit (vita brevis) zur Unduld-
samkeit gegeniiber ungerechten Ungleichheiten, die genau dies ver-
bauen. Gleichheit ist aber eine Bedingung der Freiheit, und die gleiche
Freiheit fithrt zu mehr Unterschieden, die wiederum mehr Toleranz er-
fordern. Deshalb ist Toleranz (und ihre Grenzen) vom Rand ins Zen-
trum moderner liberaler Gesellschaften geriickt.

Erwartungen und Enttduschungen treffen hier hart aufeinander. Das
offentliche und zugleich private Gliicksversprechen der Urbanitét be-
zieht sich zumindest darauf, der absoluten Armut des Landlebens ent-
fliehen, eine eigene Familie erndhren und Erwerbsarbeit finden zu
konnen. Dies gelingt zwar immer mehr Menschen weltweit in einer
sich rasant verstadternden Welt, in der sie Perspektiven sehen, gleich-
zeitig wachsen die Slums (vgl. Davis 2007). In den téglich wachsenden
Megacities ballen sich die wirklich grolen Probleme, hier entstehen
aber auch neue und tiberraschende Formen der Selbstorganisation, wie
etwa der weltweite Siegeszug des Biirgerhaushaltes der brasilianischen
Millionenstadt Porto Alegre bewiesen hat. Diesbeziiglich kann Europa
sogar in Sachen Demokratie vom Siiden lernen.

Die genannten Entwicklungen scheinen unaufhaltsam und sind mit
riesigen Folgeproblemen verbunden. Unser Wort fiir unaufhaltsame
Entwicklungen lautet >Globalisierung«. Es ist seit den 1990er Jahren zu
dem Schlagwort avanciert, das legitimatorisch fiir alles Mogliche her-
halten muss. Wir konnen versuchen — neben dem lernenden Austausch
der Stadte und ihrer Kooperation auf verschiedenen Gebieten — mit un-
seren Entwicklungen verniinftig umzugehen. Dazu wire zunéchst der
beschleunigte Wandel, der uns hetzt und iiberfordert, in eine aufhalt-

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | HEINZ KLEGER

same Geschwindigkeit zu verwandeln. Das Verkehrsschild, das dabei
zu beachten ist, heifit: »Vorsicht Stadt!« Dieser Hinweis wird bei
Stadtentwicklungen oft missachtet, die Menschen und Umwelt stréflich
belasten.

Es ginge also darum, den Wandel mit friihzeitiger und breiter Biir-
gerbeteiligung so zu gestalten, dass er mit dem Schutz der Kultur- und
Gemeingiiter der Stidte einherginge. Wahre Geschwindigkeit oder
sinnvoller Wandel hieBe: behutsame Erneuerung, nachhaltiges Bauen,
intelligente Verdichtung, regionale Planung, sozialer Ausgleich sowie
Integration von Differenzen. Dies setzt voraus, wieder Rdume und Zeit
fiir die Demokratie der Biirger und Biirgerinnen zu 6ffnen. Damit es
dazu kommt, braucht es eine Zivilisierung der Differenzen und ver-
bindliche Dialogprozesse. Das zivile Potenzial urbaner Toleranz ist
herausgefordert, ziviles Wachstum ist gefragt.

>Biirgerschaft<, die nicht mit >Biirgertum« als sozialer Schicht oder
mit »Biirgerlichkeit< als kulturellem Habitus zu verwechseln ist, hat ei-
nen Ort in der Zeit. Sie kommt nicht von nirgendwo. Das Konzept der
Biirgerschaft ist deshalb weder nur formal zu verstehen, noch idealis-
tisch zu tiberhohen: Es ist voller konkreter Beziige. Oft existiert sogar
ein lebensweltlich bedeutsamer Lokal- und Regionalpatriotismus, der
in der heutigen theoretischen Diskussion unterschitzt und oft sogar
ibergangen wird. Die Zugehorigkeiten sind freilich komplexer gewor-
den. Gleichwohl — oder vielmehr gerade deswegen — sind sie zu beach-
ten. Dort, wo man von Biirgerschaft reden kann, liegt ein Beteiligungs-
Handeln in unserer Reichweite. Dort tragen wir Verantwortung fiir et-
was gegeniiber anderen. Wir konnen nur einen kleinen Teil unserer
Umgebung wirklich beeinflussen. Mit den sogenannten anderen miis-
sen wir im Gesprich bleiben.

Nur weil die internationale Politik wichtiger wird, wird deswegen
die lokale, regionale und nationale Politik nicht unwichtiger. Dies wire
eine Fehleinschitzung. Dariiber hinaus bendtigen gerade die globalen
Zivilisationsnetzwerke aus Wirtschaft, Kultur und Wissenschaft eine
Lokalisierung, was man treffend auch Glokalisierung genannt hat. Fiir
diese Netzwerke ist Intoleranz mehr als nur ein Storfall, denn ihre

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 27

Existenz und Entwicklung setzen den zivilen Bedingungszusammen-
hang von Freiheit und Toleranz voraus. Unter den massenhaften Mon-
tagsdemonstrationen der selbst ernannten »patriotischen Européder ge-
gen die Islamisierung des Abendlandes« (Pegida) von Oktober 2014
an® leidet inzwischen der Wissenschaftsstandort Dresden. Der Rektor
der Technischen Universitit spricht von einer »Image-Schidigung iiber
alle Grenzen« hinweg.

Nur eine kreative Stadt zieht die Kreativen an. Grof3 muss sie nicht
sein, dem Mythos Metropole braucht man nicht zu huldigen. Insofern
kann man sagen, dass in der Globalisierung die spezifischen Orte nicht
weniger wichtig, sondern wichtiger werden. Stidte werden so zu
Werkstddten im buchstiblichen Sinn, ndmlich: Integrationswerkstidte,
Werkstidte der Teilhabe, Klimastidte und vieles mehr. Richard Florida
hat von den drei grolen >T< gesprochen, die gleichermaflen wichtig
sind: Talente, Technologien und Toleranz. Dasselbe gilt fiir (Stadt)-
Regionen, die strategisch bedeutsamer werden.

Damit stellen wir uns sowohl gegen die Ortlosigkeit globaler Stro-
me von Waren, Geld, Menschen und Informationen als auch gegen die
Orts- und Geschichtsvergessenheit von Auffassungen, deren Aufkli-
rungsarbeit nicht geerdet ist. Bei dieser Auffassung bleibt das Politi-
sche offen und kann alte Gegensitze auf neue Weise vereinen. Die ei-
gene Stadtproblematik ist geeignet, eine urbane Agenda zu entwickeln,
die auf der Hohe der Zeit problembewusst und problemlosend ist. Wird
die Stadtverantwortung als geteilte Verantwortung ernst genommen,
kann von verschiedenen Ausgangspunkten aus zumindest versucht

3 Von Oktober 2014 bis Februar 2015 kamen mehr als 120.000 Teilnehmer
zu Pegida, in ganz Deutschland schitzungsweise 170.000. In Sachsen er-
reichte die NPD 2004 fast 10 Prozent der Stimmen, fast so viel wie die
SPD. 2014 kommt die >AfD«, die mit Pegida sympathisiert, auf 9,7 Prozent,
die NPD auf 4,9 Prozent. Die Wahlbeteiligung ist derweil von 72,8 (1990)
auf unter 50 Prozent (2014) gesunken. So sieht das Umfeld aus, in dem die
Dresdner Grof3-Demonstrationen stehen, die wiederum — wie schon 1989 —

skandieren: »Wir sind das Volk!«

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | HEINZ KLEGER

werden, die Metropolisierung der Erde, die faktisch stattfindet, zu zivi-
lisieren. Sieben Milliarden Menschen leben inzwischen auf dem blauen
Planeten, der eine kosmologische Nische ist, im Zeitalter des Anthro-
pozédn. Mehr denn je sind also die Menschen fiir ihre urbane Zivilisati-
on selbst verantwortlich. Scheitert diese, miissen sie auf einen anderen
Planeten ausweichen, was >Science-Fiction« ist.

Fiir die menschenmogliche Verantwortung sind alle weltvermit-
telnden Sinne der identitidren Orts- wie der funktionalen Raumstadt, die
heute eine Stadtregion ist, gefordert (vgl. Kleger/Lomsky/Weigt 2006).
Was Stadt ist und sein kann, verlangt ein neues politisches Denken.
Dieses Denken kann sich nicht allein auf gelehrte und oft verklirte
Modelle der Stadt wie zum Beispiel die antike Polis oder Stadtutopien
stiitzen. Vielmehr ist eine neue Zeitgenossenschaft mit der Stadt notig
ebenso wie Fahigkeiten und neue Wege der politischen Kommunikati-
on und Entscheidung.

Wenn heute alles Stadt ist, wie manche Diagnostiker sagen, so ist
sie dies doch nicht tiberall auf gleiche Weise. Urbane Kulturen haben
iiberall auf der Welt ihre Feinde, die nicht nur von auflen, sondern auch
von innen kommen. Stadtfeindschaft aus kulturpessimistischen, illibe-
ralen, antidemokratischen oder fundamentalistischen Griinden ist ein
altes Thema, das hochst aktuell ist. Es beriihrt unser heutiges Zusam-
menleben zutiefst, zumal Radikale in der heutigen Mediengesellschaft
leichtes Spiel haben, Ol ins Feuer zu gieBen und die urbane Zivilisation
zu zerstoren. Wir erleben eine rasante Zivilisationsdynamik, die beides
enthidlt: Modernisierungsgewinner und Modernisierungsverlierer, Fort-
schritte und destruktive Fortschrittsnebenfolgen. Die geschichtsphilo-
sophische Fortschrittstheorie, welche den Glauben der Neuzeit begriin-
det hat, ist erniichtert (vgl. Liibbe 2014).

15.02.2026, 01:20:57.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 29

HERRSCHAFT UND INDIFFERENZ

Beim Aufeinanderprallen von groflen Erwartungen und oft grofSen Ent-
tduschungen, die schnell in Resignation und Aggressivitdt umschlagen,
handelt es sich nicht um eine einfache Dialektik der Aufklidrung. Die
Lage ist heute dahin gehend komplizierter, dass das Gute und Schlech-
te beziehungsweise das Gliick vieler und die groen objektiven Pro-
bleme der Erdpolitik gleichzeitig wachsen. Die Riesenprobleme bezie-
hen sich dabei vor allem auf das Elementare des Lebens wie Nahrung,
sauberes Wasser, Wohnraum, Arbeit, Schule und Sicherheit. Bisweilen
sieht es so aus, als ob das Gute nicht mehr in der Lage ist, den wach-
senden Problemen und dem daraus resultierenden Druck, welcher sich
zum Beispiel in neuen Kriegen etwa um Wasser oder Energie entlédt,
zu begegnen. Schon zwei Grad Celsius mehr oder weniger konnen dar-
tiber entscheiden.

Urbane Revolten richten sich deshalb hiufig gegen etablierte Struktu-
ren der Indifferenz. Hinter dieser Indifferenz verbergen sich oft unge-
rechtfertigte Herrschaft und massive Ungerechtigkeiten in der Vertei-
lung der Lebenschancen. Herrschaft benétigt ein »Legitimitits-
Einverstandnis« (Weber 1973: 470). Dieses kann stets hinterfragt wer-
den, denn es beruht auf Griinden. Papst Franziskus sprach jiingst in
Lampedusa von einer »Globalisierung der Gleichgiiltigkeit«. Wie aber
kommt man gegen diese Globalisierung der Gleichgiiltigkeit an? Wo
und wie setzt man den Hebel an? Schon die veraltete Metaphorik des
Hebels deutet daraufhin, dass es nicht so einfach ist, wie in der mecha-
nischen Physik. Es gibt keine gerade Linie der Weltverbesserung. Die
Beschworung europidischer Solidaritit allein zum Beispiel hilft nicht
weiter. Man miisste sich dann schon konkreter auf die unstrittig-
umstrittene Kategorie der Solidaritit einlassen, die erweiterungsfihig
ist.

Indifferenz ist eine interessante Kategorie fiir die Analyse unserer
modernen Situation. Sie hat beschreibende und wertende Komponen-
ten. Am ehesten kann man sie mit Vergleichgiiltigung iibersetzen, was
auf einen Prozess hindeutet, dem wir einerseits passiv ausgeliefert sind

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | HEINZ KLEGER

(das Sich-Abfinden-Konnen ist dabei das Extrem), den wir andererseits
aber auch aktiv mitgestalten konnen, insofern als ein Selbst involviert
ist. Neben der herrschaftskritischen Dimension des Geschehens spielen
deshalb auch Vorstellungen vom Selbst und vom guten Leben eine
Rolle. Wir schwanken oft zwischen Omnipotenz (alles ist moglich)
und Tatenlosigkeit (nichts konnen wir dndern). Beides entspricht einer
menschengerechten Freiheit nicht.

Auf Vieles konnen wir nicht reagieren oder lassen es aufier Acht,
ohne dass es deswegen belanglos wird, denn wir sind alle absorbiert in
Arbeit und Familie. Die indifferente Gefiihlslage fiir das andere muss
deshalb nicht immer soziale Kilte bedeuten. Wir haben zum Gliick das
Recht, unser Gliick zu verfolgen. Das Gliick der Gleichgiiltigen kennt
zudem verschiedene Varianten — von der stoischen Seelenruhe bis zur
postmodernen Beliebigkeit (vgl. Geier 1997). Gelassenheit bedeutet
noch nicht Apathie. Aulerdem spielen Erschopfung und Resignation
eine Rolle. Hiufig sind wir dariiber hinaus erleichtert, von der Not-
wendigkeit befreit zu sein, entscheiden zu miissen; Delegation entlas-
tet. Politik und Staat sind allerdings oft zu sehr alleinige Instanzen die-
ser Entlastung.

Wertend gebraucht kommt bei der Verwendung von Indifferenz ein
Vorwurf ins Spiel, ndmlich dann, wenn wir iiberhaupt keine morali-
sche Haltung oder moralische Priferenzen mehr ausbilden und nicht
lediglich arbeitsteilig fokussiert, sondern nur noch selbstbezogen und
autistisch agieren. Das wire dann buchstiblich ein Individualismus auf
Abwegen, der auf ethisch-politischer Gleichgiiltigkeit beruht. Dem
steht der Aktivbiirger im Rahmen politischer Teilhabe-Gleichheit ge-
geniiber, der kein Aktivist ist. Aber er bleibt in der Demokratie auf-
merksam und interventionsfihig, wenn es darauf ankommt, denn es
geht um eine menschengerechte Freiheit jenseits von Indifferenz und
Uberforderung. Diese Balance(-Identitit) zu finden, ist entscheidend.
Demokratieresignation und politische Apathie hingegen sind ein Prob-
lem fiir die Demokratie.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 31

URBANE TOLERANZ ALS TEIL ZIVILER
KOMPLEXITAT

Die Indifferenz ist eine Fihigkeit, durch die Menschen in stark ver-
dichteten stddtischen Rédumen iiberhaupt miteinander konfliktfrei leben
konnen. Als Fahigkeit ist sie sowohl das nicht-intendierte Produkt ein-
gespielter Routinen des Miteinander-Zusammenlebens als auch die
Folge bewusst entwickelten und kollektiv erprobten Verhaltens. Nor-
mativiert kann die Fahigkeit der Indifferenz somit durch das Prinzip
der Toleranz ausgedriickt werden.

Die gelebte urbane Toleranz ist objektiv in einem breit gefdcherten
Handlungs- und Gefiihlsfeld mit zahlreichen Nuancen angesiedelt.
Manchmal wird hier Indifferenz tatsdchlich zum Vorwurf, ofter aber ist
sie eine Lebenskunst, die koexistenzfihig macht und gesellschaftlich
funktional ist. Wir werden spiter sagen: ein erfahrungsgesittigter Wert
an sich.

Diese facettenreiche und vieldeutige Indifferenz verortet die urbane
Toleranz mehr im zivilen Mit- und Nebeneinander einer iiberkomple-
xen gesellschaftlichen Wirklichkeit der Spezialisierung und Leistungs-
steigerung spezifischer Funktionen, was Modernisierungsprozesse
ausmacht. Urbane Toleranz ist damit Teil einer groleren zivilen Kom-
plexitéit, die nicht zielgerichtet und ohne GroB-Subjekt zustande
kommt. Sie kennt vielfiltige Formen der Koexistenz, die wir hier nicht
alle beschreiben konnen. In Wohnblocks und groBien Siedlungen zum
Beispiel hat man gelernt, Riicksicht zu nehmen, was auf vielerlei Weise
geschieht.

Hausordnungen, die heute zum Teil verhandelt werden, sind dafiir
ebenso aufschlussreich wie die Aktivititen von Biirgerhdusern, Ju-
gendzentren, Integrationsgérten sowie Hausern der Kulturen und Gene-
rationen im Plural. Toleranz im Alltag beschéftigt sich mit Prostitution
im Wohnviertel, Rauchen auf Balkonen, offentlichem Betteln, Lirm,
Schmutz usw. Das Thema stolerante Nachbarschaften< ist wieder stér-
ker in den Fokus geriickt, denn die hdufigsten Konflikte, bei denen das
Recht vermitteln muss, sind Nachbarschaftskonflikte. Zahlreiche eska-

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | HEINZ KLEGER

lierende Konflikte beginnen klein und unscheinbar mit Konflikten in
der Nachbarschaft.

AuBlerdem wird die Unterbringung von Fliichtlingen, die derzeit
zuvorderst auf der urbanen Agenda steht, nur im Zusammenspiel von
toleranten Nachbarschaften, die darauf vorbereitet sind, und solidari-
scher Unterstiitzung von auflen gelingen. Wohnungsverbiinde bewéh-
ren sich hier. Dabei sind die Herausforderungen an Toleranz und Soli-
daritdt in denjenigen Stadtteilen am groften, die von ihrer sozialen
Struktur her als >schwierig« gelten. Sie sind die eigentlichen Integrati-
onswerkstitten der Gesellschaft und verdienen keine Stigmatisierung,
sondern im Gegenteil verstirkte Aufmerksamkeit und stadtweite Soli-
daritit.

Bisweilen findet sich die eigensinnige urbane Toleranz sichtbar in
offentlichen Spuren der Stadt mit ihren verschiedenen Zeitschichten. In
Potsdam zum Beispiel am Bassinplatz. Dort stehen dicht nebeneinan-
der der gut gepflegte sowjetische Ehrenfriedhof mit dem grofen Solda-
tendenkmal und zahlreichen Gribern, die an das verlustreiche Ende des
Zweiten Weltkriegs erinnern; unmittelbar dahinter steht die grofite ka-
tholische Kirche der Stadt, daneben befindet sich der tigliche Markt,
die vielbesuchte Skaterbahn und die Graffitiwéinde fiir Jugendliche so-
wie die franzosisch-reformierte Kirche, die Friedrich der Grofe 1752
fiir die geflohenen Hugenotten bauen lie. Das Ganze wird umrahmt
durch das Holldndische Viertel sowie natiirlich zahlreiche Taxis und
Touristenbusse, denn Potsdam ist eine Touristenstadt. An diesem Ort
ist zufilligerweise — historisch kontingent — zusammengekommen, was
nicht zusammengehort. Das macht die eigentlich interessante Mi-
schung unserer Stidte aus. Diese Mixtur lebt zugleich neben- und mit-
einander, nicht ohne Konflikte, denn die katholische Gemeinde am
Bassinplatz stort ab und zu die laute Musik der Jugendlichen, und die
jugendlichen Sprayer storen natiirlich die Kontrollen der Polizei, die
wissen will, wer in der Stadt zu dieser Szene gehort.

Die Toleranz ist kein Konigsweg der Harmonie, das wire ein
Missverstdandnis. Im Gegenteil: Sie anerkennt (1.) Differenzen in reli-
gioser, ethnischer, kultureller und sexueller Hinsicht; damit befahigt

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 33

sie (2.) Individuen und Gruppen zum Konflikt. Toleranz schlie3t somit
(3.) Konflikte nicht aus, sondern ein. Insofern kommt (4.) alles darauf
an, mit Differenzen friedlich und demokratisch umzugehen, womit wir
(5.) bei der Toleranz der Demokratie sind, deren Voraussetzungen und
Folgen nur unzureichend bewusst sind.

Der Bassinplatz, den ich kurz vorgestellt habe, miisste eigentlich
Platz der Toleranz heifen. Ahnliche Plitze gibt es iiberall. Sie konnen
uns zum Mafistab werden: Erinnere dich daran, was ziviles Wachstum
heilen kann und messe dich daran! Falle nicht dahinter zuriick! Zersto-
re diesen Zivilisationsfortschritt nicht! Bewahre ihn! Mach dir Klar,
was er bedeutet! Verweile und geniefe ihn! So wird die Stadt zu einem
Teil von einem Selbst, und das Selbst zu einem Teil der Stadt als Le-
bensform.

Die urbane Toleranz ist mithin ein erfahrungsgesittigter Wert, ge-
boren aus leidvoller Geschichte und zahlreichen Geschichten. Die Mo-
ral daraus lautet: Man muss sich nicht verstehen, aber respektieren; es
ist sinnlos alles und jeden verstehen zu wollen, aber es macht Sinn,
miteinander umgehen zu lernen. Dies lernt man in Stiddten und grofen
Siedlungen, dort, wo es stindig neue Probleme und Konflikte gibt;
dort, wo die Realitit das Leben lehrt.

ZWEI PFEILER DER TOLERANZ

Die urbane Toleranz, so viel ist bis hierher deutlich geworden, ist ein
normativer Wert, der sich aber nicht au3erhalb konkreter menschlicher
Beziige entwickelt hat. Sie ist vielmehr das Produkt sozialer Erfahrun-
gen, die Orientierung stiften. Es sind zwei Pfeiler, die diese normati-
vierte Erfahrung stiitzen und fiir die Gegenwart und Zukunft menschli-
chen Zusammenlebens wertvoll machen.

Fiir die rechtsstaatliche Demokratie ist der Verzicht auf Hass und
Gewalt existenziell und essenziell zugleich. Dieser Schritt, auf den sie
bestehen muss, verwandelt ein »einsames, armseliges, ekelhaftes, tieri-
sches und kurzes Leben«, wie Hobbes (2011: 123) sagt, in ein biirger-

15.02.2026, 01:20:57.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | HEINZ KLEGER

liches Dasein unter Bedingungen eines staatlichen Gewaltmonopols,
welches Biirgerkriege verhindert. Die Garantie der Sicherheit wird zum
Ausgangspunkt fiir elementare Freiheiten. In existenziellen Fragen
wird sodann — und heute mehr denn je — vor allem die Sicherheit zum
Hauptproblem der Koexistenz. In den konfessionellen Biirgerkriegen
des 16. und 17. Jahrhunderts wird die stoisch inspirierte Toleranz zu
einem religionspolitischen Element der Aufkldarung. Amsterdam war
im 17. Jahrhundert ein Ursprungsort moderner Toleranz.

Hier lebte der Philosoph Spinoza von der Glasschleiferei in einer blii-
henden jiidischen Gemeinde. Spinoza hat als erster — hundert Jahre vor
Rousseaus Gesellschaftsvertrag (1762) — wieder einen positiven Begriff
von Demokratie in die Philosophie eingefiihrt. In Bezug auf Staat und
Recht itibernimmt er viel vom Englinder Thomas Hobbes, dessen
Hauptwerk >Leviathan< 1651 erschien. Beide gehoren zur sogenannten
Friihaufkldrung, die gegenwértig in Zeiten neuer Religionskriege und
des Staatszerfalls wieder aktuell geworden ist. Angst und Sicherheit,
Todesfurcht und die buchstibliche Gleichheit vor dem Tod (Hobbes)
bilden den systematischen Ausgangspunkt neuzeitlicher Staatsphiloso-
phie, die das Politische monokratisiert. Das Ausmaf} der offen erklér-
ten Feindschaft zum Beispiel gegenwirtig durch den »>Islamischen
Staat< ist zu erkennen, um darauf angemessen reagieren zu konnen. Po-
litisch und anthropologisch durch die Ideengeschichte belehrt, hat die
politische Theorie verschiedene Pfeile im Kocher. Frieden kann es erst
geben, wenn solche Gegner besiegt sind.

Auf den ersten Blick unterscheidet sich die politische Theorie
Spinozas nicht sonderlich von derjenigen Hobbes‘. Auch Spinoza geht
es um Sicherheit und Frieden, auch er stellt die Vernunft in den Mittel-
punkt seiner Uberlegungen (vgl. Spinoza 1984). Allerdings erfiillt die
Vernunft bei Spinoza eine andere Funktion. Sie ist nicht dem Schema-
tismus einer Kosten-Nutzen-Logik unterworfen, sondern eine meta-
physische Grofle. Die Menschen schlieen sich zu Gemeinschaften zu-
sammen, wie es ihrer Natur entspricht. Hier kniipft Spinoza, anders als
Hobbes, der mit ihr bricht (science), an die antike Tradition an. Die
Menschen griinden Staaten, wie die innere Stimme der Natur es ihnen

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 35

gebietet. Wie bei Hobbes so lassen sich auch bei Spinoza die staatli-
chen Ordnungsentwiirfe aus der Vernunft ableiten, aber anders als bei
Hobbes unterliegt die positive Gesetzesordnung immer dem Natur-
recht. Das Naturrecht ist das Fundament, auf dem sich das staatliche
Gesetz erhebt. Differenzen in der Ausgestaltung des Systems lassen
sich somit vor dem Hintergrund des mangelnden Vernunftgebrauchs
erkldren. Hierauf hatte Hobbes keine Antwort.

Bei Spinoza hat der Staat nicht nur den alleinigen Zweck wie bei
Hobbes, die Einzelnen von der universellen Todesfurcht — ein Affekt,
der zur Vernunft fiihrt — eines potenziellen Biirgerkrieges zu befreien,
was zu den elementaren Bedingungen der Freiheit gehort, die keines-
wegs selbstverstindlich sind. Sein Hauptzweck ist vielmehr die Frei-
heit (vgl. Spinoza 1984: 301). Das ist eine scheinbar kleine, aber fol-
genreiche Verschiebung vom absoluten Souverénititsgedanken und Si-
cherheitsstaat hin zur offenen und damit auch produktiven Demokratie
der Biirger, die Risiken birgt, aber keine Gefahr darstellt. Die Gefahren
kommen von woanders. Spinoza plddiert im Unterschied zu Hobbes
klar und unerschrocken fiir die konsequente Urteils-, Meinungs-, Ge-
danken- und Redefreiheit. Seine Argumentation fiir diesen Paradig-
menwechsel, der uns noch immer beschiftigt, ist so durchdacht, dass er
sich auf unsere Verhiltnisse tibertragen ldsst und weiterhin eine Provo-
kation darstellt.

»Ich [Spinoza, H.K.] gebe allerdings zu, dass diese Freiheit auch zuweilen
MiBstinde im Gefolge haben kann. Aber welche noch so weise Einrichtung hat
es jemals gegeben, die nicht irgendein Mif3stand hétte mit sich bringen konnen?
Wer alles durch Gesetze bestimmen will, wird eher zu Lastern reizen als Laster
bessern. Was man nicht hindern kann, mufl man eben notgedrungen zulassen,
wenn auch oft Schaden daraus folgt. Wie viele Ubel entspringen aus Uppigkeit,
Neid, Habgier, Trunksucht und Ahnliches! Man duldet sie aber, weil man sie
durch gesetzliche Verbote nicht verhindern kann, obschon sie wirkliche Laster
sind. Umso mehr mu3 man die Freiheit des Urteils gewihren, denn sie ist si-
cherlich eine Tugend, und sie zu unterdriicken ist unmoglich.« (Spinoza 1984:
304)

15.02.2026, 01:20:57.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | HEINZ KLEGER

An dieser Stelle begegnen wir der zentralen Tugend einer demokrati-
schen Tugendethik, basierend auf der Freiheit des eigenen Urteils. Sie
dirigiert auch die anderen Tugenden je nach Notigkeit. So ist es zum
Beispiel nicht immer klug, mutig zu sein; ebenso ist MéBigung nicht
immer angemessen; MaBlosigkeit aber ist immer falsch, sie ist gerade-
zu Inbegriff der Untugend, weshalb das Augenmaf; — gerade in der Po-
litik, wo wir uns auf unsicherem Boden bewegen — besonders wichtig
wird. Freilich ist es schwieriger zu urteilen, als nur Vorurteile zu iiber-
nehmen oder sich konformistisch zu verhalten. Heute existiert ein
iiberaus flexibler und eleganter Konformismus der Anpassung, der sich
oft aus Angst gar nicht mehr festlegen will und — was bedenklicher ist
— in Krisensituationen allzu schnell bereit ist, selbst Grundséitzliches
wie Vertrige oder Verfassungsnormen zur Disposition zu stellen. Wo
ein Wille ist, ist auch ein Weg — dies gilt vor allem fiir die Méchtigen
und deren Willkiir.

TOLERANZ DER DEMOKRATIE

Interessanterweise folgt auf Spinozas Argumentation fiir die Freiheit
mit all ihren Lastern die demokratische Regierungsweise. Im Unter-
schied zu Hobbes’ Leviathan-Staat, welcher bewusst den Schrecken als
Herrschaftsmittel einsetzt, muss die Demokratie so eingerichtet wer-
den, dass die Biirger einander nicht zu fiirchten brauchen. Dies wiede-
rum setzt horizontales Vertrauen (der Biirger untereinander) wie verti-
kales Vertrauen (zu Regierung und Staat) voraus.

Ich zitiere wiederum Spinoza, weil man es nicht besser sagen kann:

»Menschen miissen so regiert werden, dal} sie trotz offenbar verschiedener, ja
entgegengesetzter Meinungen, doch in Eintracht miteinander leben. Es kann
kein Zweifel sein, dal diese Regierungsweise die beste ist und die wenigsten
MiBstinde in Gefolge hat, denn sie steht mit der Natur der Menschen am meis-

ten im Einklang. Denn bei der demokratischen Regierung (die dem Naturzu-

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 37

stand am nidchsten kommt) verpflichten sich, wie ich gezeigt habe, alle, nach
gemeinsamem Beschluf3 zu handeln, nicht aber so zu urteilen und zu denken.
D. h., weil nicht alle Menschen die gleiche Meinung haben konnen, ist man
iibereingekommen, dal diejenige Meinung die Kraft eines Beschlusses haben
soll, die die meisten Stimmen auf sich vereinigt, vorbehaltlich des Rechts, sie
wieder aufzuheben, sobald sich ihnen etwas Besseres zeigt. Je weniger man
demnach den Menschen die Freiheit des Urteils zugesteht, umso mehr entfernt
man sich vom biirgerlichen Zustand und umso gewalttétiger ist infolgedessen
die Regierung.« (Spinoza 1984: 307)

Die schwierige Aufgabe der Demokratie besteht folglich darin, dass
die in ihr und durch sie integrierten Menschen in Freiheit zu gemein-
samen Beschliissen kommen, die aufgrund vereinbarter Verfahren legi-
timiert sind. In der heutigen digitalen Kommunikationsgesellschaft be-
stehen die technischen Moglichkeiten, iiber alles jederzeit iiberall ab-
stimmen zu konnen. Demoskopie ist jedoch noch keine Demokratie
und der >Klicktivismus< keine direkte Demokratie. Der Raum und die
Zeit fiir eine informierte Urteils- und Meinungsbildung miissen dazwi-
schentreten, denn fiir die eigene Stimme tragen wir Verantwortung. Je-
der soll wissen, was er mit seiner Stimme kann und was nicht. Ebenso
sind die Verfahren, die zu verbindlichen Beschliissen fiihren, zu legi-
timieren. An einer begriindeten Legitimitétspolitik kommen wir nicht
vorbei.

Die Toleranz der Demokratie kann bekanntlich vieles integrieren
und zugleich verdndern. Sie ist getragen von einer gelebten Toleranz,
die aus durchgestandenen Konflikten gelernt hat. Diese demokratische
Toleranz ist weich — Lenin wiirde abwertend sagen: »demokratie-
weich« — sie ist aber nicht notwendigerweise schwach. Das ist zweier-
lei.

Die demokratische Toleranz ist nicht erfahrungsfern und utopisch,
sondern basiert auf der konkreten Erfahrung des Miteinander-an-
einem-Ort-Zusammenlebens. Dahinter steht eine Koexistenzphiloso-
phie. Koexistenz ist dem Wort nach als gleichzeitiges Vorhandensein
und Nebeneinanderbestehen zu verstehen. Philosophisch erweitert wird

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | HEINZ KLEGER

damit der Einsicht Rechnung getragen, dass die wenigsten menschli-
chen Gemeinschaften Resultat einer gezielt intendierten oder gar konk-
ret geplanten kollektiven Handlung sind. Man wird sich des Problems
des Miteinanderlebens zwar bewusst, aber immer erst dann, wenn das
kollektive Miteinander bereits existent ist. Ort und Zeit haben die
menschlichen Gemeinschaften schon insoweit geformt, dass sie als
Problem bereits existieren, wann immer Menschen sich ihrer bewusst
annehmen. Was sie vorfinden, ist bestimmt kritikwiirdig, es ist aber
immer auch Ausdruck eines erfolgreichen Modus des Miteinanders an
einem Ort. Sozialtheoretisch ist die Koexistenz die basale Form, um
das Vorhandensein menschlicher Gemeinschaften ohne Formzwinge
oder Formhierarchien zu benennen.

Im Sinne einer Koexistenzphilosophie lassen sich drei Eigenschaften
herausstellen:

1. Der Mensch ist immer Teil einer Gemeinschaft, die kontingent or-
ganisiert ist und sich selbst unterschiedlich wahrnimmt. Doch oh-
ne die Existenz dieser Koexistenzen kann der Mensch sich selber
nicht wahrnehmen.

2. Jeder macht sich Gedanken iiber die Art der Konstitution seiner
Gemeinschaft, woraus die Kritik an der derselben entsteht. Doch
bezieht sich dies immer auf etwas, was schon vorhanden ist. Die
Koexistenz kann im Sinne einer Problemlosung nicht in einem
Vakuum konstruiert werden.

3. Jede Koexistenz hat ihre eigene Geschichte. Kern dieser ist der Er-
folg oder Misserfolg des Miteinander-Auskommens, wofiir die
Koexistenzen ihre spezifisch kollektiven Spielregeln entwickeln,
die als Normen wieder Teil der Koexistenz werden. Mit anderen
Worten erschafft sich jede Koexistenz ihre eigenen normativen
Prinzipien, die zum Fortbestand dieser beitragen sollen. Koexis-
tenzphilosophie ist mithin eine realistische Sozialphilosophie.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 39

Koexistenzphilosophie hinter der belastbaren Toleranz ist im Sinne po-
litischer Theorie sodann zweitens urban, dialogisch, demokratisch und
interkulturell. Sie weifl aus leidvoller historischer Erfahrung, dass die
menschliche Existenz und der Wert des Einzelnen im Namen von Kol-
lektiven stets gefdhrdet sind und wird deswegen politik- und staatsfa-
hig. Thre Grundrechte stehen nicht unter Mehrheitsvorbehalt.

Damit bleiben wir nicht in der Existenzphilosophie des Einzelnen
(die Existenz geht der Essenz voraus) gefangen, obschon es einen
»existenzphilosophischen Problemrest« gibt (Marquard 2013: 234).
Dieser besteht in unserem Zeitverhdltnis als einem Endlichkeitsver-
hiltnis (unverfiigbare Zukunft, Lebenszeit, eigener Tod). Politisch ist
dies nicht nur angesichts knapper Zeit, sondern auch der Vordringlich-
keit des Prioritdren und Befristeten trotz Diskurs (oder vielmehr wegen
der inflationdren Diskursivierung in der Kommunikationsgesellschaft)
die dezisionistische Restproblematik, die freilich nicht so klein ist, wie
das Wort >Rest« suggeriert. Fiir die Ausfiillung dieser Liicken empfeh-
len sich >Dezisionismus< und >Hermeneutik<. Beide sind anthropolo-
gisch und politisch unumgénglich, freilich gibt es verschiedene Varian-
ten.

Im Unterschied zum autoritiren Dezisionismus von Hobbes, der
einer angstbesetzten instrumentellen Vernunft geschuldet ist, sind wir
dem demokratischen Dezisionismus von Spinoza gefolgt, dessen nicht-
dngstliche Philosophie der Freiheit und Demokratie wir als partizipato-
rische und multiple Biirgerschaft weiterfiihren: Demokratie ist aktive
Biirgerschaft, die mit vereinbarten Verfahren zu gemeinsamen Be-
schliissen kommt. In Europa sind gegenwirtig sogar Elemente einer
neuartigen transnationalen Demokratie moglich. Man darf sich dabei
der Angst nicht ergeben und rein machtpolitisch argumentieren. Dies
ist gerade fiir Deutschland als dominanter Macht in der geografischen
europdischen Mitte wichtig.

Zum anderen kommen wir in einer historisch-kontingenten Situati-
on gegeniiber einer tiberwiltigenden Wirklichkeit nicht umhin, herme-
neutisch an etwas ankniipfen zu miissen, wobei wir heute bei der Wahl
freier sind und zudem mehr Angebote zur Verfiigung stehen. Diese

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | HEINZ KLEGER

nicht-indifferente Freiheit findet keine Tabula rasa vor, vielmehr geht
sie von einer bestimmten Sprache und Lebensform aus; Traditionen
sind unentbehrlich. Politik und Staat verstehen wir deswegen auch
primér biirgerschaftszentriert und nicht machtpolitisch, was einen
Machtrealismus nicht ausschlieBt. Zudem trigt die Urbanisierung der
Erfahrung dazu bei, dass wir lernfihig bleiben. Gegen die alleinige
Monokratisierung der Politik im Staat und seinen Parteien hilft nur ei-
ne Demokratisierung des Politischen hin zur potenziellen Teilhabe al-
ler.

TOLERANZ UND ENTSCHIEDENHEIT

Toleranz und Entschiedenheit, die nicht leer sind, schlieBen sich in die-
ser biirgerschaftszentrierten politischen Theorie nicht aus, ebenso we-
nig wie Identitdt und Toleranz. In der Kombination von beidem besteht
vielmehr die Kunst, ndmlich die demokratische Regierungskunst von
sich und anderen. Eine verunsicherte Identitit wird dagegen wenig ver-
lasslich sein fiir eine Toleranz, die in der modernen liberalen Gesell-
schaft, das miissen wir uns eingestehen, neben der offensichtlichen le-
benspraktischen Bereicherung zu einer Zumutung fiir uns alle gewor-
den ist, denken wir nur an die Folgen der Meinungsfreiheit. Die Mei-
nungsfreiheit ist grundlegend fiir die Demokratie, da sie die Auseinan-
dersetzung von Meinungen iiberhaupt erst ermoglicht. Eine Demokra-
tie ist in diesem Sinne liberal — oder es ist keine Demokratie. Mei-
nungs- und Redefreiheit muten den Beteiligten in einer liberalen De-
mokratie viel zu, manchen mehr als anderen. Auch auf diesen Aspekt
der Zumutbarkeit ist zu achten. Riicksichtnahme und Fairplay sind
ebenfalls Verhaltenstugenden. Sie finden ihren Einsatz, wo sie in je-
dem Fall reagieren miissen: bei der Entwiirdigung von Menschen.

In John Stuart Mills berithmter Schrift Uber die Freiheit (1859)
ergibt sich die Wahrheit am ehesten aus dem stindigen Meinungsstreit,
wobei jede Meinung, egal, wie exzentrisch sie zunéchst daherkommt,
wahr sein kann (vgl. Mill 1984). Die Anniherung an die ganze Wahr-

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 41

heit, die aus vielen Einzelteilen besteht, muss buchstiblich erarbeitet
werden und kommt selten zum Abschluss, weshalb Gesprichsfihigkeit,
Entschluss- und Beschlussstirke* gleichermaBen wichtig sind. Dafiir
dient der offene und inklusive Meinungsstreit; er fiihrt auerdem dazu,
dass Lehrende wie Lernende auf ihren Posten nicht in Schlaf verfallen.
Lehrer sollten aufhoéren, ihre Schiiler zu langweilen und Oberlehrer
sind als Moral- und Lebenslehrer wenig geeignet. Anregender Wett-
bewerb schlieft jedoch den Sinn fiir Fairness ein, das gilt insbesondere
fiir den Umgang mit Minderheiten und den Schwécheren.

An dieser Stelle wird Toleranz schwierig und die Einiibung einer
zivilen urbanen Toleranz notwendig. Es ist indessen von grundlegen-
der Bedeutung fiir eine offene und liberale Gesellschaft, dass Meinun-
gen (auch die abstrusesten) iiberhaupt artikuliert werden konnen (dann
weil man, woran man ist), dass man sie kennen lernt (auch rechte Par-
teiprogramme) und sich mit ihnen, moglichst vor Publikum, auch aus-
einandersetzt — und zwar nicht nur unter Gleichgesinnten. Das macht
das Politische unbequem, woriiber auch das beschonigende Wort
>Streitkultur< nicht hinwegtiduschen kann.

Nach dem Gesagten ist es kein Zufall, dass wir nicht nur haufiger
iiber Toleranz, sondern ebenso und in eins damit stindig iiber die
Grenzen der Toleranz sprechen. Die Versuchung wéchst, mit den Mit-
teln des verbindlichen Rechts die enervierenden Toleranzprobleme im
Alltag und in der Politik ein fiir alle Mal loszuwerden. >Null-Toleranz<
ist dafiir ein bezeichnendes Stichwort geworden. Verrechtlichung, ob-
wohl Signum und Tendenz der Moderne als Organisationsgesellschaft,
ist nicht immer die angemessenere Antwort. Oder wir sorgen auf diese
Weise selber dafiir, dass die Gerichte zu Vormiindern der Demokratie
werden. Hinter den Regeln, die notwendig sind, sollte jedoch das
selbstbestimmte Subjekt nicht verschwinden. Wir sollten es uns in Zei-
ten der politischen Korrektheit und des Marketings mit der Toleranz

4 Genauso wie der Dezisionismusbegriff (existenziell, autoritdr, demokra-
tisch), so ist auch der Begriff der Dezision (Entschluss und Beschluss, de-

nen Uberlegungen und Verfahren vorausgehen) zu differenzieren.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | HEINZ KLEGER

nicht zu einfach machen, indem wir uns ihren alltidglichen und biswei-
len politisch schwierigen Problemen entziehen. Privilegierte tun dies
schon ldangst, wenn sie sich in ihren »gated communities< mit den Prob-
lemen der Stiddte nicht konfrontieren.

Stiddte haben nicht nur helle, sie haben auch dunkle Seiten. Das in-
zwischen verbreitete Konzept der >Null-Toleranz< stammt nicht zufél-
lig auch aus Stidten, ndmlich aus den Problemgebieten der amerikani-
schen GroBstidte, den verslumten >innercities< und ihren Gewaltkultu-
ren, die keinen biirgerlichen Auflenhalt mehr kennen. Mit der Ubertra-
gung dieses Konzepts auf europdische Stiddte sollte man vorsichtig
sein, denn die urbane Toleranz ist nicht nur ein komplexes und kostba-
res, sondern auch ein fragiles Gebilde.

Die beliebte Parole >Keine Toleranz den Feinden der Toleranz<
kann schnell aus dem Gleichgewicht geraten. Ausgerechnet die Stadt
Spinozas, die seit dem 15. Jahrhundert als Zufluchtsstadt (>mokums,
hebridisch >makom«) gewirkt hat, fiihrt dies gegenwirtig vor. In Ams-
terdam sollen Menschen in Containersiedlungen ausgesondert werden,
ohne dass sie strafféllig geworden sind: Ausldnderfeinde und Schwu-
lenhasser. Es sind nicht Rechtspopulisten, die dies vorschlagen.
Schliisselbegriffe in dieser Debatte sind >Belédstigung<« und (subjekti-
ves) >Sicherheitsempfinden<: »Die tolerante Gesellschaft ist empfind-
lich geworden. Es geht ldngst nicht mehr um Kriminalitit, die ein
Thema der Rechten ist. Es geht um das Recht, sich wohlzufiihlen in der
eigenen Stadt, um das Recht, nicht von anderen gestort zu werden,
nicht beldstigt zu werden.« (Miiller 2012: 28; Herv. H.K.) Dies wirft
unangenehme Fragen auf: »Sind tolerante Milieus, die eine Harmonie
in Vielfalt anstreben, so empfindsam, dass sie, die eigentlich Repressi-
on ablehnen, neue, >fortschrittliche Formen« der Repression schaffen?«
(ebd.) Bekommt die repressive Toleranz ein neues Gesicht? Verkehrt
sie sich so in ihr Gegenteil, ndmlich in eine bequeme Aufkldrung, die
Widerspriichen und Aporien aus dem Weg geht?

Und wie steht es mit dem >Recht auf Stadt<, das umkampft bleibt?
Die Stadtgesellschaft gibt es ebenso wenig wie die Wirtschaft oder die
Politik. Man kann diese Bereiche nicht monopolisieren oder in ihrer

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 43

Gesamtheit vertreten. Die Stadtgesellschaft ist vielmehr eine plurale
und zuweilen polarisierte Biirgergesellschaft, die durch und nach 1989
zu neuem Leben erwacht ist — in Leipzig, Potsdam, Berlin und anders-
wo. Die Stddte waren nicht zufillig Orte der demokratischen Revoluti-
on. Es gab und gibt sogar einen erkannten oder gefiihlten Zusammen-
hang zwischen Stadtzerstorung und Selbstzerstorung (vgl. u.a. Zwahr
1993).

Es (ko-)existieren unterschiedliche Formen der Biirgerschaft in
Verbindung jeweils mit der Stadt. Dadurch verdndern sich auch die
Ideale der Stadt, die als Projektions- und Experimentierraum dient:
>Wir sind die Stadt<. Das sagen viele (u.a. Rauterberg 2013). Viele sa-
gen auch: >Stadt fiir alle<, wenn sie gegen Mietpreiserhbhungen und
soziale Verdriangung protestieren. Bezahlbarer Wohnraum ist existen-
ziell. Die Stadt bewegt, wihrend der Staat mit Stabilitdt und Sicherheit
assoziiert wird. Die Stadt wird unterschiedlich angeeignet — 6kono-
misch, kulturell und alltdglich. Tatsdchlich gibt es ein neues Biirgertum
als Teil einer neuen Biirgerschaft, welches durch Besitz, Vermogen
und Einkommen andere verdringt, das aber auch Neues schafft und Al-
tes rekonstruiert wie zum Beispiel die historische Mitte Potsdams.
Oder zumindest die Weichen fiir diese in der Baukultur umstrittene,
aufwendige und teure Rekonstruktion stellt, wie dies Giinther Jauch
mit dem Fortunaportal und Hasso Plattner mit seinem Mizenatentum
getan haben. Sie haben dies jedoch nur getan, weil es die umtriebige
Biirgerinitiative >Mitteschdn« gibt.’ Dieses Biirgertum ist weder die ge-
samte heterogene Stadtbiirgerschaft noch reprisentiert es diese. Wir
miissen vielmehr alle zusammen zu einem gemeinsamen Verstdndnis
von Biirgerschaft der Vielen und Beliebigen, was sich sowohl von
Biirgertum wie von Biirgerlichkeit unterscheidet, kommen (vgl. Wie-
ner 2001). Das ist Voraussetzung einer stadtweiten Solidaritit, die fiir
Ausgleich, Identifikation und Vielfalt sorgen kann.

5 Gegen dieses »preuBische Disneyland« mobilisiert die Bewegung »>Stadt fiir

alle< mit der Parole >Mieteschon«.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | HEINZ KLEGER

IDENTITAT UND TOLERANZ

Wichtig ist dabei, dass wir weiterhin eine dreifache Unterscheidung
vornehmen konnen, nidmlich die zwischen Toleranz, Intoleranz und
dem Nicht-Tolerierbaren. Die Intoleranz, von der wir alle an bestimm-
ten Punkten nicht frei sind, gehort sozusagen zur stindigen Auseinan-
dersetzung um Toleranz, bei der sich die Grenzen der Ordnungen ver-
schieben und immer wieder neu auskalibrieren. Intoleranz verdient und
erfordert Widerspruch bis hin zur Abgrenzung. Man kann mit ihr aber
auch bis zu einem gewissen Grade leben. So sehr wir uns um trenn-
scharfe Begriffe von Toleranz bemiihen, Toleranz und Lebensform
bleiben ineinander verwoben und werden entsprechend wahrgenom-
men und interpretiert.

Die Bedeutungen variieren nicht nur historisch, sondern auch syn-
chron. Das Wesen der Bedeutung gibt es nicht (Wittgenstein). Eine zi-
vile Gesellschaft muss daher vor allem das Nicht-Tolerierbare deutlich
benennen und bekdmpfen konnen, um zu existieren. Mit dem Nicht-
Tolerierbaren konnen wir auf Dauer nicht zusammenleben, weil es die-
ses Zusammenleben zerstort. Anderes ist ertrdglich. Das Nicht-
Tolerierbare hingegen ist ein bewusster Angriff auf die Toleranz mit
all ihren Schwéchen und Widerspriichen: Toleranz ist dem Nicht-
Tolerierbaren nicht nur zu wenig, sondern sie ist ihm nichts. Der Fana-
tismus bleibt seit den historischen Formen der Aufkldrung der Haupt-
gegner, der nicht leicht zu iiberzeugen ist, sondern vielmehr Kampfmit-
tel mobilisieren kann, die schwer zu parieren sind.

Begriff und Thema der Toleranz sind in Ostdeutschland in den
1990er Jahren iiberraschend zentral und mit einer deutlich polemischen
Bedeutung gegen Fremdenfeindlichkeit und Gewalt als dem Nicht-
Tolerierbaren zuriickgekehrt. Noch heute prangt im Berliner Olympia-
stadion in dicken Lettern der Satz: »Fiir Toleranz und gegen Rassis-
mus«. Gegenwirtig haben wir es mit einer Verdreifachung der Zahl der
Ubergriffe auf Fliichtlingsunterkiinfte zu tun, was eine dhnlich drama-
tische Entwicklung darstellt wie anfangs der 1990er Jahre mit ihren
xenophoben Ausschreitungen.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 45

Die zivile Gegenwehr ist allerdings ebenfalls gewachsen und sicht-
barer geworden; das gesellschaftliche Klima ist offener und hilfsberei-
ter geworden. Das hat unter anderem mit Handlungskonzepten wie
dem >Toleranten Brandenburg« zu tun, welches 1998 gegriindet worden
ist (vgl. Kleger 2006; Schoeps u.a. 2007; Kopke 2011). Die Auseinan-
dersetzungen um einen neuen zivilen Patriotismus® einer trotz Zuwan-
derung demografisch absehbar schrumpfenden und iiberalternden Na-
tion (oder Region) stehen erst am Anfang; an dieser Stelle beginnt eine
neue Geschichte dhnlich wie nach 1685 und 1989. Die Aufnahme und
Integration der Fliichtlinge wird dafiir zu einer Bewdhrungsprobe. Das
Potsdamer Toleranzedikt galt und gilt fiir das ganze Land, nicht nur fiir
Potsdam und Berlin. Herausgefordert sind sowohl die Koordination der
verschiedenen Politikebenen wie das biirgerschaftliche Engagement,
insbesondere von Seiten der Wirtschaft, die eine Bringschuld hat, wenn
sie dringend nach Fachkriften verlangt.

Nachdem wir so viel von Stiddten und Urbanisierung gesprochen
haben, fragt man sich zu Recht: Was geschieht mit dem Land? Bran-
denburg ist ein diinnbesiedeltes Flichenland wie Mecklenburg-
Vorpommern. Genau in der Mitte liegt Berlin, die mit Abstand grof3te
Stadt Deutschlands. Der >Speckgiirtel< um Berlin herum, der wiederum
zu Brandenburg gehort, wichst rasant. Wachstum hier, Abwanderung
und strukturschwache (Teil-)Regionen dort — Brandenburg ist zweige-
teilt und niemanden kiimmert das. Die Uckermark ist das diinnbesie-
deltste Gebiet Deutschlands.

In vielen Regionen der Welt sieht es strukturell dhnlich aus mit
zum Teil dramatischen Folgen. Neben der neuen Problematik der Stid-
te und Stadtregionen mit ihrem Umland — Zwischenstadt und Agglo-
meration —, die wir angesprochen haben, ist die Entwicklung des lind-
lichen Raums eine eigene Problematik. Auf unser Thema angewandt
heift das zum Beispiel: Wie ist mit der Abwanderung umzugehen, und

6  Aufgeklirter Patriotismus schlieft Kosmopolitismus nicht aus, sondern ein.
Die Européische Union zum Beispiel kann nur mit den Nationen und Regi-

onen gelingen.

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | HEINZ KLEGER

wer bleibt wie zuriick? Die Kommunalisierung des regionalen Regie-
rungskonzepts >Tolerantes Brandenburg« bleibt die entscheidende Auf-
gabe. Kommunalisierung, Regionalisierung und Foderalisierung — die
Einheit in der Vielfalt — steht tiberall auf der Tagesordnung und bildet
eine Bewdhrungsprobe. Dabei tritt nicht einfach die urbane Toleranz
gegen die »Idiotie des Landlebens« (Marx) an, als ob heute die Stédte
nicht selber stdndig Intoleranz und gewalteskalierende Konflikte pro-
duzieren. Zudem gibt es Raumpioniere. Urbane Toleranz ist heute auch
auf dem Land moglich, obwohl die Stidte Vorteile haben.

Die Idiotie ist in der Digitalmoderne jedoch nicht ortsgebunden,
sondern findet im Kopf beziehungsweise im Netz statt. Fiir urbane Bla-
siertheit, die lediglich die Haltung von Stadtkonsumenten ist, gibt es
keinen Grund. Auch die Thematik der Fremdenfeindlichkeit und des
Rechtsextremismus ist selbstverstindlich nicht auf lindliche Gegenden
beschrinkt. Allerdings ist es ein grofes Problem, die zahlreichen
Kommunen in diesen Auseinandersetzungen, die sie gerne verschwei-
gen, zu unterstiitzen, zumal die demokratischen Parteien (und nicht nur
sie) auf den Dorfern kaum noch existent sind. Die mobilen Beratungs-
teams (MBT) bilden deshalb den praktischen Kern des >Toleranten
Brandenburgs<, um den herum sich mittlerweile ein solidarisches
Netzwerk gekniipft hat, das groler geworden ist. Man darf die Worte
allerdings nicht zu voll nehmen: Nur weil im Land viel von >Zivilge-
sellschaft« gesprochen wird, sind die zivilen Krifte noch lange nicht
zahlreich und stark genug. Um eben diese Zivilgesellschaft oder bes-
ser: zivile Biirgergesellschaft wird weiterhin gerungen werden, denn
die Biirger sind nicht nur die politisch Engagierten.

Das Handlungskonzept verbindet als Regierungskonzept, welches
eine Querschnittsaufgabe beinhaltet, staatliche mit nichtstaatlichen
Mitteln, Rechtsstaat mit Biirgergesellschaft, Repression mit Prédventi-
on. Im Unterschied zur traditionsreichen preuflischen >Toleranz von

15.02.2026, 01:20:57.


https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 47

oben«< im 17. und 18. Jahrhundert, die aus Holland iibernommen’ und
vom calvinistischen Herrscherhaus in einem mehrheitlich lutherani-
schen Land durch Edikte verordnet worden ist, wird heute fiir politisch
bedeutsames Handeln das oft konfliktreiche Zusammenspiel vieler ver-
schiedener Akteure in breiten Biindnissen wichtig. Nur so lassen sich
Handlungschancen biindeln, die in der Entwicklungsstrategie von Frei-
heit und Toleranz liegen. Einwanderung ist eine Chance, die titig
wahrgenommen werden muss. Zurzeit zihlt das Land Brandenburg fast
hundert Initiativen der Willkommenskultur. Das Handlungskonzept
>Tolerantes Brandenburg« darf gerade jetzt nicht untertauchen, sondern
muss sich mit neuem Inhalt fiillen, zum Beispiel mit einem Fliicht-
lingsmanifest, das praktisch umsetzbar ist.

Dissense gibt es freilich immer. Sie gehen Dialogen, die aus Krisen
herausfithren konnen, voraus. Koexistenzphilosophie steckt deshalb
nicht nur in der urbanen Toleranz, was man durch eine transkulturelle
Stadterforschung noch besser herausarbeiten und belegen konnte.
Koexistenzphilosophie ist dariiber hinaus als Moralphilosophie (drit-
tens, neben Sozialphilosophie und politischer Theorie) an Dialogen
orientiert. Dialoge sind fiir die gefihrdete menschliche Existenz — im
alltdglichen Umkreis wie in groBeren politischen Zusammenhidngen —
mehr als notwendig. Sie konnen aber auch scheitern, denn sie haben
viele, insbesondere soziale und kulturelle Voraussetzungen.

Wir konnen uns dabei auf keinen Sprach- und Diskursidealismus
verlassen. Vielmehr miissen wir uns von verschiedenen Seiten aus im-
mer wieder um diese Voraussetzungen bemiihen. Zur menschlichen
Existenz und ihrer indeterminierten Freiheit gehort unweigerlich dieses
Engagement, welches in menschlichen Geschichten steckt. Das ist an-
strengend, aber einfacher ist (Zusammen-)Leben nicht zu haben. Aus
dem Scheitern muss man lernen und immer besser scheitern. Absurd
wird deswegen die menschliche Existenz nicht, denn sie beinhaltet

7  Philosophisch ist dies die niederldndische Bewegung des politischen Neo-
stoizismus, zu dessen fithrenden Kopfen Pufendorf zdhlte; der deutsche

Aufkldarer Thomasius in Halle ist ein Schiiler von ihm.

15.02.2026, 01:20:57.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | HEINZ KLEGER

Sinn und konstruktive Praxis. Es gilt neugierig zu bleiben und nicht
weltfremd zu werden. Koexistenzphilosophie belegt die Einheit von
Erkenntnis und Interesse. Die Praxis, auch die Theorie als Praxis, blei-
ben so Sache der Menschen und nicht der entfremdeten Wissenschaft
allein. Die Koexistenzphilosophie verkniipft die Aspekte einer realisti-
schen Sozialphilosophie mit einer demokratischen politischen Theorie
und einer dialogorientierten Moralphilosophie.

Gerade mit sogenannt >inakzeptablen< Positionen muss man im Ge-
sprich bleiben. Heutzutage wird viel von Kommunikation geredet,
aber wenig miteinander gesprochen. Die entstehende Cyborg-
Gesellschaft droht den menschlichen Umgang untereinander zu verlie-
ren; das Internet dient dabei als Ausrede. Politische Gespriache werden
kaum noch gefiihrt. Gespriache indessen brauchen Zeit, Geduld, Neu-
gierde und Empathie. Dabei ist auch das sokratische Zuhoren-Konnen
gefragt, an dem es oft mangelt — zwischen den Generationen, Ost-
West, sozialen Milieus, Lehrern-Schiilern usw. Man hat vergessen,
dass Willy Brandt mit »mehr Demokratie wagen« zuerst genau dies
meinte.

Identitdt und Entschlossenheit gegeniiber dem Nicht-Tolerierbaren
wachsen aufgrund von Erfahrungen. Das ist im Kleinen wie im Grofen
so. Im GroBen handelt es sich um historische Erfahrungen, die poli-
tisch verarbeitet worden sind. Wir nennen das heute den antitotalitiren
Konsens in Europa nach den Befreiungsdaten von 1945 und 1989. Er
bildet den Kern des neuen Europa. Eine Aufgabe der politischen Theo-
rie ist es, diese Erfahrungen transferierbar und reflektierbar zu halten,
denn sie sind wesentlich fiir unsere demokratische Identitét.

Diese historisch gewachsene Identitit kompensiert das Einheitsde-
fizit einer primir verfahrensorientierten und ergebnisoffenen liberalen
Demokratie. Daraus folgt nicht ein Relativismus der Beliebigkeit, son-
dern eine recht verstandene Toleranz, welche Entschiedenheit fiir be-
wahrenswerte und bewihrte Werte — darunter, noch nicht so lange, die
Toleranz selber — einschlieft. Das macht unsere historisch-politische
Identitit bei allen Differenzen aus. Sie vertrigt mehr als vielfach ange-
nommen wird. Sie hat seit den 1960er Jahren, in der Breite der Bevol-

15.02.2026, 01:20:57.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 49

kerungen seit den 1980er Jahren, zu Liberalitits- und Zivilitiatsgewin-
nen (im Hinblick auf Frieden, Riicksicht und Solidaritit) gefiihrt, die
wir auch gegeniiber neuen Herausforderungen und unter Druck nicht
aufgeben, sondern vielmehr verteidigen sollten.

LITERATUR

Geier, Manfred (1997): Das Gliick der Gleichgiiltigen, Reinbek b.
Hamburg.

Harvey, David (2013): Rebellische Stidte, Berlin.

Hobbes, Thomas (2011): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates. Teil I und II, hrsg. v. Lothar
Waas, Berlin.

Kleger, Heinz (2006): Toleranz und <Tolerantes Brandenburg>, Miins-
ter/Hamburg/London.

Kleger, Heinz/Lomsky, André/Weigt, Franz (Hg.) (2006): Von der
Agglomeration zur Stidteregion. Neue politische Denk- und Ko-
operationsrdume, Berlin.

Kopke, Christoph (Hg.) (2011): Die Grenzen der Toleranz. Rechts-
extremes Milieu und demokratische Gesellschaft in Brandenburg.
Bilanz und Perspektiven, Potsdam.

Ladurner, Ulrich (2003): »Karatschi, nur ein Traum. 15 Millionen
Menschen, eine halbe Million Junkies und alle paar Tage eine
Bombe. Ein Besuch in der Vorholle«, in: Die Zeit Nr. 01,
02.01.2003, S. 7.

Liibbe, Hermann (2014): Zivilisationsdynamik, Basel.

Marquard, Odo (2013): Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilo-
sophie, Stuttgart.

Mill, John Stuart (1984): Uber die Freiheit, Stuttgart.

Miiller, Tobias (2012): Keine Toleranz den Feinden der Toleranz, in:
Potsdamer Neueste Nachrichten 28.12.2012, S. 28.

Rauterberg, Hanno (2013): Wir sind die Stadt! Urbanes Leben in der
Digitalmoderne, Berlin.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | HEINZ KLEGER

Ritter, Joachim (2003): »Die groBe Stadt«, in: Ders.: Metaphysik und
Politik, erw. Neuausgabe, Frankfurt a. M., S. 341-354.

Schoeps, Julius H./Botsch, Gideon/Kopke, Christoph/Rensmann, Lars
(Hg.) (2007): Rechtsextremismus in Brandenburg. Handbuch fiir
Analyse, Privention und Intervention, 2. Aufl., Berlin.

Simon, David/Suketu, Metha (2012): »Im Sog der Slums«, in: Die
Zeit, Nr. 11, 8. Mirz 2012, S. 38f.

Simon, David/Burns Ed (2012): The Corner, Miinchen.

Spinoza, Baruch de (1984): Theologisch-Politischer Traktat, Hamburg.

Suketu, Metha (2006): Bombay. Maximum City, Frankfurt a.M.

Weber, Max (1973): Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, 4.
Aufl., Tiibingen.

Wiener, Daniel (Hg.) (2001): Wir sind die Stadt. Das Beispiel der
Werkstadt Basel, Basel.

Zwahr, Helmut (1993): Ende einer Selbstzerstorung. Leipzig und die
Revolution in der DDR, Goéttingen.



https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

