
 

 

Urbane Toleranz als 

Koexistenzphilosophie 

HEINZ KLEGER 

 

 

 

›Miteinander leben‹ ist ein schöner Titel und ein wichtiges Thema. Das 

Miteinander ist immer auch ein Neben- und Gegeneinander, das frei-

lich verschiedene Grade der Intensität annehmen kann. In diesem 

Spektrum bewegt sich die Toleranz, insbesondere die urbane Toleranz, 

die Heterogenes umfasst und über die ich ein paar Überlegungen an-

stellen möchte. Sie ist für mich der Kern einer Koexistenzphilosophie, 

welche größtmögliche Freiheit und das Zusammenleben in verdichte-

ten Räumen miteinander verbindet. Gegenwärtig erlebt die Verstädte-

rung der Welt noch einmal einen gewaltigen neuen Schub. 

 

 

URBANE ZIVILISATION 
 

Das Zusammenleben in Städten ist seit jeher eine besondere Heraus-

forderung. Es markiert den Beginn der menschlichen Zivilisation, die 

heute als urbane weltweite Zivilisation aufs Neue herausgefordert ist. 

Ihre heißen Antithesen lauten Barbarei, Kriege, Fanatismus, Armut und 

Überlebenskampf. Sie alle äußern sich nicht zufällig auch in massiven 

Stadtzerstörungen, die der Historiker Karl Schlögel »Urbanizid« ge-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | HEINZ KLEGER 

 

 

nannt hat, wie wir das gegenwärtig in Aleppo, Mossul, Ramadi oder 

Palmyra wieder beobachten. Antikes und mittelalterliches Kulturgut 

wird systematisch zerstört; die kulturelle Vielfalt wird ausgelöscht und 

die religiöse Toleranz kollabiert. 

Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen ist eine verstörende Tat-

sache. Die Urbanisierung vollzieht sich derzeit in Asien viel schneller 

als seinerzeit in Europa. Der größte Teil dieses Wachstums findet in 

China statt – Highspeed Urbanismus in neuen Dimensionen. Eine wei-

tere Beschleunigung wird erwartet. Es ist klar, dass solche urbanen 

Gebiete, die unserem Verständnis von Region entsprechen, nicht mehr 

nach herkömmlichen Methoden regiert werden können. Chongqing 

zum Beispiel mit 32 Millionen Einwohnern hat die Fläche Österreichs. 

›Metropolitan governance‹ ist dafür das bezeichnende Schlagwort ge-

worden. Aber was bezeichnet es? Das Wort ist ebenso symptomatisch 

wie leer. 

Nachhaltige Stadtentwicklungen sind weltweit von überlebens-

wichtigem Interesse. An ihnen wird sich zeigen, ob für solche Ent-

wicklungen das Konzept der Nachhaltigkeit überhaupt noch genügt. 

Dieses Konzept, zumindest als Zeitgewinn, ist jedenfalls, so viel ist 

klar, sowohl eine Frage nach den Zuständen vor Ort wie andererseits 

auch eine unserer geteilten Verantwortung in der Welt. Nach Kalkutta 

beispielsweise, der ehemaligen Hauptstadt des britischen Kolonialrei-

ches, wo niemand genau weiß, ob die Stadt 14, 15 oder 16 Millionen 

Einwohner zählt, kommen täglich Tausende. Sie alle suchen ein besse-

res Leben, das für sie das Glück als Abenteuer ist. Der Glaube, dieses 

Glück zu finden, oder es zu schaffen, bleibt entscheidend. Auch wenn 

dabei die meisten arm bleiben, bleiben sie jedoch nicht so arm wie auf 

dem Land, von dem sie kommen. 

Dieser Sog der Städte, der an Hobbes »Gleichheit der Hoffnung«1 

erinnert, entwickelt eine buchstäblich überwältigende Dynamik: »Kei-

                                            

1 Hobbes geht in seiner modernen individualistischen Sozialphilosophie der 

Selbsterhaltung und Selbstbehauptung von einem starken Begriff der 

Gleichheit aus. Damit bricht er mit der antiken Tradition der natürlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 21 

 

ne der dramatischen globalen Veränderungen, die wir heute erleben, 

vom Arabischen Frühling bis zum Aufstieg der Frauen, wäre ohne den 

gigantischen Prozess der Urbanisierung denkbar.« (Simon/Suketu 

2012: 38f.; vgl. auch: Simon/Burns 2012; Metha 2006). In den Städten 

verdichten sich die Konflikte: 

 

»Schuld an der Gewalt ist nicht die Urbanisierung, sondern die Armut. Die 

Städte waren stets die Zuflucht der Habenichtse. Und in Amerika haben wir 

noch immer keine Lösung dafür gefunden, dass die einfachen Jobs für immer 

nach China, Südostasien oder Indien abgewandert sind.« (Simon/Suketu 2012: 

38f.) 

 

Bei allen sozialen Exklusionen wachsen indessen aber auch innovative 

Lösungen, die von vielen Menschen für viele getragen werden. Anders 

kann bei diesen Dimensionen das Rettende in der Gefahr ohnehin nicht 

wachsen: 

 

»Die Herausforderung des 21. Jahrhunderts ist, dass wir durch die Verstädte-

rung weltweit immer härter im Wettbewerb zueinander stehen. Zugleich wer-

den wir auch multikultureller und pluralistischer – und nur die Städte und Nati-

onen, die damit umzugehen lernen, werden vorankommen.« (Ebd.) 

 

Die 15 Millionenstadt Karatschi in Pakistan wird als »Vorhölle« be-

schrieben (Ladurner 2002: 7). Trotzdem ist sie für die Massen noch 

immer eine Hoffnung: »60 Prozent des Bruttoinlandsproduktes entste-

hen hier. Wer zuwandert, der hat den Traum von einem besseren Leben 

[…] Es gibt kaum jemanden, der Anspruch auf die Stadt erhebt, der sie 

                                            

Ungleichheiten als Wesensungleichheiten. Bei der Gleichheit der geistigen 

Fähigkeiten sieht er »die Gleichheit unter den Menschen noch größer als 

bei der Körperstärke«. Und: »Aus der Gleichheit der Fähigkeiten entsteht 

eine Gleichheit der Hoffnung, unsere Absichten erreichen zu können« 

(Hobbes 2011, S. 120). Das Leben wird so zu einem ständigen Wettlauf 

nach dem Glück in der Moderne. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | HEINZ KLEGER 

 

 

zur Heimat macht, die man bewahren, formen oder gar neu erschaffen 

könnte.« (ebd.) In dieser vielfach geprüften Stadt gibt es aber auch eine 

Normalität, »die wie ein Wunder wirkt« (ebd.; Herv. H.K.), sagt der 

Beobachter. Er findet sie zum Beispiel im Armenviertel Orangi, wo ei-

ne Million Menschen leben. Es gibt dort 723 Schulen, wovon die Stadt 

ganze 73 betreibt; alle anderen sind privat. Es sind keine Koranschu-

len, sondern weltliche Schulen, an denen das Religiöse seinen Platz 

findet und ethnisch-kulturellen Konflikten Raum gegeben wird. 

Genau diese Konflikte, von denen wir hier und heute so viel reden, 

bilden die antizipierten Gefahren einer entfesselten und unkontrollier-

ten Dynamik der Urbanisierung. Lösungen für die damit verbundenen 

Konflikte lassen sich aber nur vor Ort, in den Gemeinden und Regio-

nen selber finden. Wir müssen den Menschen und ihrer urbanen Tole-

ranz, und was diese gleichzeitig konstruktiv zustande bringt, vertrauen. 

Von außen können wir solche Prozesse allenfalls unterstützen. Eine 

neue urbane Agenda nimmt über Städtepartnerschaften, Städtenetz-

werke und urbane Technologien (zum Beispiel Brandenburger Wind-

energie für Chinas Smog belastete Metropolen) diesen Aspekt mit auf. 

Im Kleinen kann man Moralist sein, im Großen muss man Realist blei-

ben. International wird vor allem die Unkalkulierbarkeit von Staaten 

und Regierungen zu einem Hauptproblem der Koexistenz. 

 

 

DIE STADT ALS PRODUKTIVER ORT 
 

In den städtischen Konflikten erweist es sich, was tragfähiges gemein-

sames Leben in Freiheit bedeuten kann. Dort manifestieren sich die 

gegenwärtigen wie die künftigen Auseinandersetzungen, auf die es an-

kommt (vgl. Harvey 2013). Städte sind in der urbanen Zivilisation 

kosmopolitische Vorreiter der Politik. So war es zum Beispiel Toronto 

und nicht ein Staat, wo zuerst verbindliche Klimaziele verabredet wor-

den sind. Nicht nur Staaten, auch Städte machen Politik. Auf vielen 

Gebieten gibt es effektive Kooperationen, so zum Beispiel in der Euro-

päischen Städtekoalition gegen Rassismus, wo inzwischen mehr als 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 23 

 

100 Städte von A bis Z, von Aberdeen bis Zürich, verbunden sind. 

Diese zivilen Netzwerke bilden und bauen Europa von unten. Sie bil-

den eine Quer- und Gegenstruktur zum politologischen Mehrebenen-

system (Region, Nation, EU). 

Den Gedanken von Aristoteles, dass die Bürgerschaft die Stadt ist, 

möchte ich hier für eine urbane Toleranz als Koexistenzphilosophie ak-

tualisieren. Eine Bürgerschaft, wo auch immer, fällt allerdings nicht 

vom Wertehimmel. Sie ist auch kein hermeneutisches Produkt der 

Textauslegung. Sie bildet sich vielmehr in oft verstörenden Auseinan-

dersetzungen und lebt von Unverständnis, Neugierde und Gespräch 

sowie von Konflikt und Kooperation. Überdies ist sie in der Moderne 

heterogen und stark individualisiert, sodass man von Bürgerschaft 

gleichermaßen als Weg und Ziel sprechen muss. Der Weg, wenn er 

denn gegangen wird, ist ein offener Dialog, der immer wieder zu ver-

bindend-verbindlichen Ergebnissen kommen kann.2 

Dagegen meidet die große zivilisationskritische Philosophie die 

Stadt wie der Teufel das Weihwasser. Nicht nur Spengler und Heideg-

ger sind hier zu nennen, sondern auch Nietzsche. Vor allem Nietzsches 

»Zarathustra« thematisiert die Stadt. Zarathustra tritt vor die Tore der 

Stadt (vgl. Ritter 2003: 341-345) und wird von einem Narren als Sym-

bol der Bewohner der Stadt angesprochen, der ihm rät, die Stadt nicht 

zu betreten, da sie ihn korrumpieren würde; alles Gute in ihm würde 

erlöschen. Zarathustra nimmt den Rat an und geht an ihr vorbei, dabei 

verwünscht er die Stadt. Darüber hinaus stellt er die Frage, warum die 

Menschen den Weg in die Stadt gewählt haben, wenn er doch offen-

sichtlich ihr Untergang ist. Warum sind sie nicht in ihrem Habitat ver-

blieben? 

 

 

                                            

2 Beispiele dafür sind: das »Potsdamer Toleranzedikt 2008«, das »Städtische 

Konzept zur Erinnerungskultur« (Potsdam 2012/2013) oder auch: »Dessau 

– Stadt der Toleranz« (2015). Am 3. Mai 2015 wurde der Toleranzweg in 

Wörlitz eröffnet, der an frühere Orte jüdischen Lebens erinnert. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | HEINZ KLEGER 

 

 

»Wichtig wird dieses Lehrstück, weil es, geschichtlich zurück- wie vorauswei-

send, in sich Elemente der Verfallstheorien zusammenfasst: Heideggers Denker 

auf Holzwegen, Jüngers Waldgänger, Spenglers Landschaft als Ursprung, Kla-

ges‘ Pelasgertum stehen in der gleichen Abkehr der Zivilisation wie die poeti-

schen Wanderer und Landstreicher der Romantik, Tolstois Rückkehr zur Ein-

falt der Bauern, Gaugins Flucht zu den Primitiven der Südsee [...]. Der homo-

nymen Vielfalt der Bewegungen liegt die immer gleiche Begründung im Vor-

übergehen an der großen Stadt [...] zugrunde«. (Ritter 2003: 345) 

 

Gegen diese Verfallsdeutung bringt Joachim Ritter zu Recht einen an-

deren ideengeschichtlichen Strang in Stellung, nämlich die platonische 

beziehungsweise sokratische Philosophie. Hier ist die Stadt keine 

Quelle des Chaos und der Irrationalität, sondern Ursprung der Vernunft 

und der Ordnung. Darüber hinaus ist sie die Heimat des Philosophen. 

In der sokratischen Philosophie ist das Verhältnis von Stadt und Land 

im Gegensatz zum Konservatismus umgekehrt: Der Philosoph fühlt 

sich in der Natur fremd, denn er lernt in der Natur nichts über das Sein 

– im Sein nichts Neues. Existenzielle Dinge kann der Mensch nur 

durch die Anwesenheit anderer Menschen erlernen – und das geschieht 

in der Stadt: »Halte es mir zugute, mein Lieber; denn ich bin darauf 

aus, das Wahre zu lernen, doch Felder und Bäume wollen mich nichts 

lehren, wohl aber die Menschen, die in der Stadt wohnen.« (Phaidros, 

zit. in: Ritter 2003: 346) Aristoteles wird hieran anknüpfen und den 

Gedanken formulieren, dass ein Mensch erst in der Stadt durch sein 

Bürgersein zum Menschen wird, denn nur in der Stadt kann er in einen 

Dialog mit anderen Menschen treten und seine Zukunft gestalten: »So 

liegt zutage, dass die Stadt von Natur und der Mensch von Natur das 

Wesen ist, das auf die Stadt verwiesen ist.« (Aristoteles, zit. in: Ritter 

2003: 348) Anders als im Konservatismus ist es die Abwesenheit der 

Stadt, die den Menschen entfremdet. Nur Tiere und Götter können die 

Abwesenheit der Stadt ertragen. Allerdings würden auf vielen Märkten 

der Welt selbst die Götter verführt werden. 

Der Anspruch der Moderne, die größtmögliche Freiheit potenziell 

von allen zu realisieren (Inklusion statt Exklusion), führt geradewegs 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 25 

 

ins Zentrum der weltweit umstrittenen Toleranz, die unser Thema ist. 

In diesem Streit liegen der Anspruch auf Gerechtigkeit, der ungeduldig 

ist, und die liberale Toleranz in einem Spannungsverhältnis. Dabei 

stellt sich die grundsätzliche Frage, wie demokratische Gerechtigkeit 

zu realisieren ist. Einen konkreten Ausdruck finden diese Spannungen, 

die bisweilen eskalieren, in den Städten. Sie versprechen eine Urbani-

tät, welche sowohl eine starke individuelle Freiheit enthält als auch 

strukturelle Chancen, das Leben selber bestimmen zu können. Letzte-

res führt innerhalb einer kurzen Lebenszeit (vita brevis) zur Unduld-

samkeit gegenüber ungerechten Ungleichheiten, die genau dies ver-

bauen. Gleichheit ist aber eine Bedingung der Freiheit, und die gleiche 

Freiheit führt zu mehr Unterschieden, die wiederum mehr Toleranz er-

fordern. Deshalb ist Toleranz (und ihre Grenzen) vom Rand ins Zen-

trum moderner liberaler Gesellschaften gerückt. 

Erwartungen und Enttäuschungen treffen hier hart aufeinander. Das 

öffentliche und zugleich private Glücksversprechen der Urbanität be-

zieht sich zumindest darauf, der absoluten Armut des Landlebens ent-

fliehen, eine eigene Familie ernähren und Erwerbsarbeit finden zu 

können. Dies gelingt zwar immer mehr Menschen weltweit in einer 

sich rasant verstädternden Welt, in der sie Perspektiven sehen, gleich-

zeitig wachsen die Slums (vgl. Davis 2007). In den täglich wachsenden 

Megacities ballen sich die wirklich großen Probleme, hier entstehen 

aber auch neue und überraschende Formen der Selbstorganisation, wie 

etwa der weltweite Siegeszug des Bürgerhaushaltes der brasilianischen 

Millionenstadt Porto Alegre bewiesen hat. Diesbezüglich kann Europa 

sogar in Sachen Demokratie vom Süden lernen. 

Die genannten Entwicklungen scheinen unaufhaltsam und sind mit 

riesigen Folgeproblemen verbunden. Unser Wort für unaufhaltsame 

Entwicklungen lautet ›Globalisierung‹. Es ist seit den 1990er Jahren zu 

dem Schlagwort avanciert, das legitimatorisch für alles Mögliche her-

halten muss. Wir können versuchen – neben dem lernenden Austausch 

der Städte und ihrer Kooperation auf verschiedenen Gebieten – mit un-

seren Entwicklungen vernünftig umzugehen. Dazu wäre zunächst der 

beschleunigte Wandel, der uns hetzt und überfordert, in eine aufhalt-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | HEINZ KLEGER 

 

 

same Geschwindigkeit zu verwandeln. Das Verkehrsschild, das dabei 

zu beachten ist, heißt: »Vorsicht Stadt!« Dieser Hinweis wird bei 

Stadtentwicklungen oft missachtet, die Menschen und Umwelt sträflich 

belasten. 

Es ginge also darum, den Wandel mit frühzeitiger und breiter Bür-

gerbeteiligung so zu gestalten, dass er mit dem Schutz der Kultur- und 

Gemeingüter der Städte einherginge. Wahre Geschwindigkeit oder 

sinnvoller Wandel hieße: behutsame Erneuerung, nachhaltiges Bauen, 

intelligente Verdichtung, regionale Planung, sozialer Ausgleich sowie 

Integration von Differenzen. Dies setzt voraus, wieder Räume und Zeit 

für die Demokratie der Bürger und Bürgerinnen zu öffnen. Damit es 

dazu kommt, braucht es eine Zivilisierung der Differenzen und ver-

bindliche Dialogprozesse. Das zivile Potenzial urbaner Toleranz ist 

herausgefordert, ziviles Wachstum ist gefragt. 

›Bürgerschaft‹, die nicht mit ›Bürgertum‹ als sozialer Schicht oder 

mit ›Bürgerlichkeit‹ als kulturellem Habitus zu verwechseln ist, hat ei-

nen Ort in der Zeit. Sie kommt nicht von nirgendwo. Das Konzept der 

Bürgerschaft ist deshalb weder nur formal zu verstehen, noch idealis-

tisch zu überhöhen: Es ist voller konkreter Bezüge. Oft existiert sogar 

ein lebensweltlich bedeutsamer Lokal- und Regionalpatriotismus, der 

in der heutigen theoretischen Diskussion unterschätzt und oft sogar 

übergangen wird. Die Zugehörigkeiten sind freilich komplexer gewor-

den. Gleichwohl – oder vielmehr gerade deswegen – sind sie zu beach-

ten. Dort, wo man von Bürgerschaft reden kann, liegt ein Beteiligungs-

Handeln in unserer Reichweite. Dort tragen wir Verantwortung für et-

was gegenüber anderen. Wir können nur einen kleinen Teil unserer 

Umgebung wirklich beeinflussen. Mit den sogenannten anderen müs-

sen wir im Gespräch bleiben. 

Nur weil die internationale Politik wichtiger wird, wird deswegen 

die lokale, regionale und nationale Politik nicht unwichtiger. Dies wäre 

eine Fehleinschätzung. Darüber hinaus benötigen gerade die globalen 

Zivilisationsnetzwerke aus Wirtschaft, Kultur und Wissenschaft eine 

Lokalisierung, was man treffend auch Glokalisierung genannt hat. Für 

diese Netzwerke ist Intoleranz mehr als nur ein Störfall, denn ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 27 

 

Existenz und Entwicklung setzen den zivilen Bedingungszusammen-

hang von Freiheit und Toleranz voraus. Unter den massenhaften Mon-

tagsdemonstrationen der selbst ernannten »patriotischen Europäer ge-

gen die Islamisierung des Abendlandes« (Pegida) von Oktober 2014 

an3 leidet inzwischen der Wissenschaftsstandort Dresden. Der Rektor 

der Technischen Universität spricht von einer »Image-Schädigung über 

alle Grenzen« hinweg. 

Nur eine kreative Stadt zieht die Kreativen an. Groß muss sie nicht 

sein, dem Mythos Metropole braucht man nicht zu huldigen. Insofern 

kann man sagen, dass in der Globalisierung die spezifischen Orte nicht 

weniger wichtig, sondern wichtiger werden. Städte werden so zu 

Werkstädten im buchstäblichen Sinn, nämlich: Integrationswerkstädte, 

Werkstädte der Teilhabe, Klimastädte und vieles mehr. Richard Florida 

hat von den drei großen ›T‹ gesprochen, die gleichermaßen wichtig 

sind: Talente, Technologien und Toleranz. Dasselbe gilt für (Stadt)-

Regionen, die strategisch bedeutsamer werden. 

Damit stellen wir uns sowohl gegen die Ortlosigkeit globaler Strö-

me von Waren, Geld, Menschen und Informationen als auch gegen die 

Orts- und Geschichtsvergessenheit von Auffassungen, deren Aufklä-

rungsarbeit nicht geerdet ist. Bei dieser Auffassung bleibt das Politi-

sche offen und kann alte Gegensätze auf neue Weise vereinen. Die ei-

gene Stadtproblematik ist geeignet, eine urbane Agenda zu entwickeln, 

die auf der Höhe der Zeit problembewusst und problemlösend ist. Wird 

die Stadtverantwortung als geteilte Verantwortung ernst genommen, 

kann von verschiedenen Ausgangspunkten aus zumindest versucht 

                                            

3 Von Oktober 2014 bis Februar 2015 kamen mehr als 120.000 Teilnehmer 

zu Pegida, in ganz Deutschland schätzungsweise 170.000. In Sachsen er-

reichte die NPD 2004 fast 10 Prozent der Stimmen, fast so viel wie die 

SPD. 2014 kommt die ›AfD‹, die mit Pegida sympathisiert, auf 9,7 Prozent, 

die NPD auf 4,9 Prozent. Die Wahlbeteiligung ist derweil von 72,8 (1990) 

auf unter 50 Prozent (2014) gesunken. So sieht das Umfeld aus, in dem die 

Dresdner Groß-Demonstrationen stehen, die wiederum – wie schon 1989 – 

skandieren: »Wir sind das Volk!« 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | HEINZ KLEGER 

 

 

werden, die Metropolisierung der Erde, die faktisch stattfindet, zu zivi-

lisieren. Sieben Milliarden Menschen leben inzwischen auf dem blauen 

Planeten, der eine kosmologische Nische ist, im Zeitalter des Anthro-

pozän. Mehr denn je sind also die Menschen für ihre urbane Zivilisati-

on selbst verantwortlich. Scheitert diese, müssen sie auf einen anderen 

Planeten ausweichen, was ›Science-Fiction‹ ist. 

Für die menschenmögliche Verantwortung sind alle weltvermit-

telnden Sinne der identitären Orts- wie der funktionalen Raumstadt, die 

heute eine Stadtregion ist, gefordert (vgl. Kleger/Lomsky/Weigt 2006). 

Was Stadt ist und sein kann, verlangt ein neues politisches Denken. 

Dieses Denken kann sich nicht allein auf gelehrte und oft verklärte 

Modelle der Stadt wie zum Beispiel die antike Polis oder Stadtutopien 

stützen. Vielmehr ist eine neue Zeitgenossenschaft mit der Stadt nötig 

ebenso wie Fähigkeiten und neue Wege der politischen Kommunikati-

on und Entscheidung. 

Wenn heute alles Stadt ist, wie manche Diagnostiker sagen, so ist 

sie dies doch nicht überall auf gleiche Weise. Urbane Kulturen haben 

überall auf der Welt ihre Feinde, die nicht nur von außen, sondern auch 

von innen kommen. Stadtfeindschaft aus kulturpessimistischen, illibe-

ralen, antidemokratischen oder fundamentalistischen Gründen ist ein 

altes Thema, das höchst aktuell ist. Es berührt unser heutiges Zusam-

menleben zutiefst, zumal Radikale in der heutigen Mediengesellschaft 

leichtes Spiel haben, Öl ins Feuer zu gießen und die urbane Zivilisation 

zu zerstören. Wir erleben eine rasante Zivilisationsdynamik, die beides 

enthält: Modernisierungsgewinner und Modernisierungsverlierer, Fort-

schritte und destruktive Fortschrittsnebenfolgen. Die geschichtsphilo-

sophische Fortschrittstheorie, welche den Glauben der Neuzeit begrün-

det hat, ist ernüchtert (vgl. Lübbe 2014). 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 29 

 

HERRSCHAFT UND INDIFFERENZ 
 

Beim Aufeinanderprallen von großen Erwartungen und oft großen Ent-

täuschungen, die schnell in Resignation und Aggressivität umschlagen, 

handelt es sich nicht um eine einfache Dialektik der Aufklärung. Die 

Lage ist heute dahin gehend komplizierter, dass das Gute und Schlech-

te beziehungsweise das Glück vieler und die großen objektiven Pro-

bleme der Erdpolitik gleichzeitig wachsen. Die Riesenprobleme bezie-

hen sich dabei vor allem auf das Elementare des Lebens wie Nahrung, 

sauberes Wasser, Wohnraum, Arbeit, Schule und Sicherheit. Bisweilen 

sieht es so aus, als ob das Gute nicht mehr in der Lage ist, den wach-

senden Problemen und dem daraus resultierenden Druck, welcher sich 

zum Beispiel in neuen Kriegen etwa um Wasser oder Energie entlädt, 

zu begegnen. Schon zwei Grad Celsius mehr oder weniger können dar-

über entscheiden. 

Urbane Revolten richten sich deshalb häufig gegen etablierte Struktu-

ren der Indifferenz. Hinter dieser Indifferenz verbergen sich oft unge-

rechtfertigte Herrschaft und massive Ungerechtigkeiten in der Vertei-

lung der Lebenschancen. Herrschaft benötigt ein »Legitimitäts-

Einverständnis« (Weber 1973: 470). Dieses kann stets hinterfragt wer-

den, denn es beruht auf Gründen. Papst Franziskus sprach jüngst in 

Lampedusa von einer »Globalisierung der Gleichgültigkeit«. Wie aber 

kommt man gegen diese Globalisierung der Gleichgültigkeit an? Wo 

und wie setzt man den Hebel an? Schon die veraltete Metaphorik des 

Hebels deutet daraufhin, dass es nicht so einfach ist, wie in der mecha-

nischen Physik. Es gibt keine gerade Linie der Weltverbesserung. Die 

Beschwörung europäischer Solidarität allein zum Beispiel hilft nicht 

weiter. Man müsste sich dann schon konkreter auf die unstrittig-

umstrittene Kategorie der Solidarität einlassen, die erweiterungsfähig 

ist. 

Indifferenz ist eine interessante Kategorie für die Analyse unserer 

modernen Situation. Sie hat beschreibende und wertende Komponen-

ten. Am ehesten kann man sie mit Vergleichgültigung übersetzen, was 

auf einen Prozess hindeutet, dem wir einerseits passiv ausgeliefert sind 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | HEINZ KLEGER 

 

 

(das Sich-Abfinden-Können ist dabei das Extrem), den wir andererseits 

aber auch aktiv mitgestalten können, insofern als ein Selbst involviert 

ist. Neben der herrschaftskritischen Dimension des Geschehens spielen 

deshalb auch Vorstellungen vom Selbst und vom guten Leben eine 

Rolle. Wir schwanken oft zwischen Omnipotenz (alles ist möglich) 

und Tatenlosigkeit (nichts können wir ändern). Beides entspricht einer 

menschengerechten Freiheit nicht. 

Auf Vieles können wir nicht reagieren oder lassen es außer Acht, 

ohne dass es deswegen belanglos wird, denn wir sind alle absorbiert in 

Arbeit und Familie. Die indifferente Gefühlslage für das andere muss 

deshalb nicht immer soziale Kälte bedeuten. Wir haben zum Glück das 

Recht, unser Glück zu verfolgen. Das Glück der Gleichgültigen kennt 

zudem verschiedene Varianten – von der stoischen Seelenruhe bis zur 

postmodernen Beliebigkeit (vgl. Geier 1997). Gelassenheit bedeutet 

noch nicht Apathie. Außerdem spielen Erschöpfung und Resignation 

eine Rolle. Häufig sind wir darüber hinaus erleichtert, von der Not-

wendigkeit befreit zu sein, entscheiden zu müssen; Delegation entlas-

tet. Politik und Staat sind allerdings oft zu sehr alleinige Instanzen die-

ser Entlastung. 

Wertend gebraucht kommt bei der Verwendung von Indifferenz ein 

Vorwurf ins Spiel, nämlich dann, wenn wir überhaupt keine morali-

sche Haltung oder moralische Präferenzen mehr ausbilden und nicht 

lediglich arbeitsteilig fokussiert, sondern nur noch selbstbezogen und 

autistisch agieren. Das wäre dann buchstäblich ein Individualismus auf 

Abwegen, der auf ethisch-politischer Gleichgültigkeit beruht. Dem 

steht der Aktivbürger im Rahmen politischer Teilhabe-Gleichheit ge-

genüber, der kein Aktivist ist. Aber er bleibt in der Demokratie auf-

merksam und interventionsfähig, wenn es darauf ankommt, denn es 

geht um eine menschengerechte Freiheit jenseits von Indifferenz und 

Überforderung. Diese Balance(-Identität) zu finden, ist entscheidend. 

Demokratieresignation und politische Apathie hingegen sind ein Prob-

lem für die Demokratie. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 31 

 

URBANE TOLERANZ ALS TEIL ZIVILER 

KOMPLEXITÄT 
 

Die Indifferenz ist eine Fähigkeit, durch die Menschen in stark ver-

dichteten städtischen Räumen überhaupt miteinander konfliktfrei leben 

können. Als Fähigkeit ist sie sowohl das nicht-intendierte Produkt ein-

gespielter Routinen des Miteinander-Zusammenlebens als auch die 

Folge bewusst entwickelten und kollektiv erprobten Verhaltens. Nor-

mativiert kann die Fähigkeit der Indifferenz somit durch das Prinzip 

der Toleranz ausgedrückt werden. 

Die gelebte urbane Toleranz ist objektiv in einem breit gefächerten 

Handlungs- und Gefühlsfeld mit zahlreichen Nuancen angesiedelt. 

Manchmal wird hier Indifferenz tatsächlich zum Vorwurf, öfter aber ist 

sie eine Lebenskunst, die koexistenzfähig macht und gesellschaftlich 

funktional ist. Wir werden später sagen: ein erfahrungsgesättigter Wert 

an sich. 

Diese facettenreiche und vieldeutige Indifferenz verortet die urbane 

Toleranz mehr im zivilen Mit- und Nebeneinander einer überkomple-

xen gesellschaftlichen Wirklichkeit der Spezialisierung und Leistungs-

steigerung spezifischer Funktionen, was Modernisierungsprozesse 

ausmacht. Urbane Toleranz ist damit Teil einer größeren zivilen Kom-

plexität, die nicht zielgerichtet und ohne Groß-Subjekt zustande 

kommt. Sie kennt vielfältige Formen der Koexistenz, die wir hier nicht 

alle beschreiben können. In Wohnblocks und großen Siedlungen zum 

Beispiel hat man gelernt, Rücksicht zu nehmen, was auf vielerlei Weise 

geschieht. 

Hausordnungen, die heute zum Teil verhandelt werden, sind dafür 

ebenso aufschlussreich wie die Aktivitäten von Bürgerhäusern, Ju-

gendzentren, Integrationsgärten sowie Häusern der Kulturen und Gene-

rationen im Plural. Toleranz im Alltag beschäftigt sich mit Prostitution 

im Wohnviertel, Rauchen auf Balkonen, öffentlichem Betteln, Lärm, 

Schmutz usw. Das Thema ›tolerante Nachbarschaften‹ ist wieder stär-

ker in den Fokus gerückt, denn die häufigsten Konflikte, bei denen das 

Recht vermitteln muss, sind Nachbarschaftskonflikte. Zahlreiche eska-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | HEINZ KLEGER 

 

 

lierende Konflikte beginnen klein und unscheinbar mit Konflikten in 

der Nachbarschaft. 

Außerdem wird die Unterbringung von Flüchtlingen, die derzeit 

zuvorderst auf der urbanen Agenda steht, nur im Zusammenspiel von 

toleranten Nachbarschaften, die darauf vorbereitet sind, und solidari-

scher Unterstützung von außen gelingen. Wohnungsverbünde bewäh-

ren sich hier. Dabei sind die Herausforderungen an Toleranz und Soli-

darität in denjenigen Stadtteilen am größten, die von ihrer sozialen 

Struktur her als ›schwierig‹ gelten. Sie sind die eigentlichen Integrati-

onswerkstätten der Gesellschaft und verdienen keine Stigmatisierung, 

sondern im Gegenteil verstärkte Aufmerksamkeit und stadtweite Soli-

darität. 

Bisweilen findet sich die eigensinnige urbane Toleranz sichtbar in 

öffentlichen Spuren der Stadt mit ihren verschiedenen Zeitschichten. In 

Potsdam zum Beispiel am Bassinplatz. Dort stehen dicht nebeneinan-

der der gut gepflegte sowjetische Ehrenfriedhof mit dem großen Solda-

tendenkmal und zahlreichen Gräbern, die an das verlustreiche Ende des 

Zweiten Weltkriegs erinnern; unmittelbar dahinter steht die größte ka-

tholische Kirche der Stadt, daneben befindet sich der tägliche Markt, 

die vielbesuchte Skaterbahn und die Graffitiwände für Jugendliche so-

wie die französisch-reformierte Kirche, die Friedrich der Große 1752 

für die geflohenen Hugenotten bauen ließ. Das Ganze wird umrahmt 

durch das Holländische Viertel sowie natürlich zahlreiche Taxis und 

Touristenbusse, denn Potsdam ist eine Touristenstadt. An diesem Ort 

ist zufälligerweise – historisch kontingent – zusammengekommen, was 

nicht zusammengehört. Das macht die eigentlich interessante Mi-

schung unserer Städte aus. Diese Mixtur lebt zugleich neben- und mit-

einander, nicht ohne Konflikte, denn die katholische Gemeinde am 

Bassinplatz stört ab und zu die laute Musik der Jugendlichen, und die 

jugendlichen Sprayer stören natürlich die Kontrollen der Polizei, die 

wissen will, wer in der Stadt zu dieser Szene gehört. 

Die Toleranz ist kein Königsweg der Harmonie, das wäre ein 

Missverständnis. Im Gegenteil: Sie anerkennt (1.) Differenzen in reli-

giöser, ethnischer, kultureller und sexueller Hinsicht; damit befähigt 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 33 

 

sie (2.) Individuen und Gruppen zum Konflikt. Toleranz schließt somit 

(3.) Konflikte nicht aus, sondern ein. Insofern kommt (4.) alles darauf 

an, mit Differenzen friedlich und demokratisch umzugehen, womit wir 

(5.) bei der Toleranz der Demokratie sind, deren Voraussetzungen und 

Folgen nur unzureichend bewusst sind. 

Der Bassinplatz, den ich kurz vorgestellt habe, müsste eigentlich 

Platz der Toleranz heißen. Ähnliche Plätze gibt es überall. Sie können 

uns zum Maßstab werden: Erinnere dich daran, was ziviles Wachstum 

heißen kann und messe dich daran! Falle nicht dahinter zurück! Zerstö-

re diesen Zivilisationsfortschritt nicht! Bewahre ihn! Mach dir klar, 

was er bedeutet! Verweile und genieße ihn! So wird die Stadt zu einem 

Teil von einem Selbst, und das Selbst zu einem Teil der Stadt als Le-

bensform. 

Die urbane Toleranz ist mithin ein erfahrungsgesättigter Wert, ge-

boren aus leidvoller Geschichte und zahlreichen Geschichten. Die Mo-

ral daraus lautet: Man muss sich nicht verstehen, aber respektieren; es 

ist sinnlos alles und jeden verstehen zu wollen, aber es macht Sinn, 

miteinander umgehen zu lernen. Dies lernt man in Städten und großen 

Siedlungen, dort, wo es ständig neue Probleme und Konflikte gibt; 

dort, wo die Realität das Leben lehrt. 

 

 

ZWEI PFEILER DER TOLERANZ 
 

Die urbane Toleranz, so viel ist bis hierher deutlich geworden, ist ein 

normativer Wert, der sich aber nicht außerhalb konkreter menschlicher 

Bezüge entwickelt hat. Sie ist vielmehr das Produkt sozialer Erfahrun-

gen, die Orientierung stiften. Es sind zwei Pfeiler, die diese normati-

vierte Erfahrung stützen und für die Gegenwart und Zukunft menschli-

chen Zusammenlebens wertvoll machen. 

Für die rechtsstaatliche Demokratie ist der Verzicht auf Hass und 

Gewalt existenziell und essenziell zugleich. Dieser Schritt, auf den sie 

bestehen muss, verwandelt ein »einsames, armseliges, ekelhaftes, tieri-

sches und kurzes Leben«, wie Hobbes (2011: 123) sagt, in ein bürger-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | HEINZ KLEGER 

 

 

liches Dasein unter Bedingungen eines staatlichen Gewaltmonopols, 

welches Bürgerkriege verhindert. Die Garantie der Sicherheit wird zum 

Ausgangspunkt für elementare Freiheiten. In existenziellen Fragen 

wird sodann – und heute mehr denn je – vor allem die Sicherheit zum 

Hauptproblem der Koexistenz. In den konfessionellen Bürgerkriegen 

des 16. und 17. Jahrhunderts wird die stoisch inspirierte Toleranz zu 

einem religionspolitischen Element der Aufklärung. Amsterdam war 

im 17. Jahrhundert ein Ursprungsort moderner Toleranz. 

Hier lebte der Philosoph Spinoza von der Glasschleiferei in einer blü-

henden jüdischen Gemeinde. Spinoza hat als erster – hundert Jahre vor 

Rousseaus Gesellschaftsvertrag (1762) – wieder einen positiven Begriff 

von Demokratie in die Philosophie eingeführt. In Bezug auf Staat und 

Recht übernimmt er viel vom Engländer Thomas Hobbes, dessen 

Hauptwerk ›Leviathan‹ 1651 erschien. Beide gehören zur sogenannten 

Frühaufklärung, die gegenwärtig in Zeiten neuer Religionskriege und 

des Staatszerfalls wieder aktuell geworden ist. Angst und Sicherheit, 

Todesfurcht und die buchstäbliche Gleichheit vor dem Tod (Hobbes) 

bilden den systematischen Ausgangspunkt neuzeitlicher Staatsphiloso-

phie, die das Politische monokratisiert. Das Ausmaß der offen erklär-

ten Feindschaft zum Beispiel gegenwärtig durch den ›Islamischen 

Staat‹ ist zu erkennen, um darauf angemessen reagieren zu können. Po-

litisch und anthropologisch durch die Ideengeschichte belehrt, hat die 

politische Theorie verschiedene Pfeile im Köcher. Frieden kann es erst 

geben, wenn solche Gegner besiegt sind. 

Auf den ersten Blick unterscheidet sich die politische Theorie 

Spinozas nicht sonderlich von derjenigen Hobbes‘. Auch Spinoza geht 

es um Sicherheit und Frieden, auch er stellt die Vernunft in den Mittel-

punkt seiner Überlegungen (vgl. Spinoza 1984). Allerdings erfüllt die 

Vernunft bei Spinoza eine andere Funktion. Sie ist nicht dem Schema-

tismus einer Kosten-Nutzen-Logik unterworfen, sondern eine meta-

physische Größe. Die Menschen schließen sich zu Gemeinschaften zu-

sammen, wie es ihrer Natur entspricht. Hier knüpft Spinoza, anders als 

Hobbes, der mit ihr bricht (science), an die antike Tradition an. Die 

Menschen gründen Staaten, wie die innere Stimme der Natur es ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 35 

 

gebietet. Wie bei Hobbes so lassen sich auch bei Spinoza die staatli-

chen Ordnungsentwürfe aus der Vernunft ableiten, aber anders als bei 

Hobbes unterliegt die positive Gesetzesordnung immer dem Natur-

recht. Das Naturrecht ist das Fundament, auf dem sich das staatliche 

Gesetz erhebt. Differenzen in der Ausgestaltung des Systems lassen 

sich somit vor dem Hintergrund des mangelnden Vernunftgebrauchs 

erklären. Hierauf hatte Hobbes keine Antwort. 

Bei Spinoza hat der Staat nicht nur den alleinigen Zweck wie bei 

Hobbes, die Einzelnen von der universellen Todesfurcht – ein Affekt, 

der zur Vernunft führt – eines potenziellen Bürgerkrieges zu befreien, 

was zu den elementaren Bedingungen der Freiheit gehört, die keines-

wegs selbstverständlich sind. Sein Hauptzweck ist vielmehr die Frei-

heit (vgl. Spinoza 1984: 301). Das ist eine scheinbar kleine, aber fol-

genreiche Verschiebung vom absoluten Souveränitätsgedanken und Si-

cherheitsstaat hin zur offenen und damit auch produktiven Demokratie 

der Bürger, die Risiken birgt, aber keine Gefahr darstellt. Die Gefahren 

kommen von woanders. Spinoza plädiert im Unterschied zu Hobbes 

klar und unerschrocken für die konsequente Urteils-, Meinungs-, Ge-

danken- und Redefreiheit. Seine Argumentation für diesen Paradig-

menwechsel, der uns noch immer beschäftigt, ist so durchdacht, dass er 

sich auf unsere Verhältnisse übertragen lässt und weiterhin eine Provo-

kation darstellt. 

 

»Ich [Spinoza, H.K.] gebe allerdings zu, dass diese Freiheit auch zuweilen 

Mißstände im Gefolge haben kann. Aber welche noch so weise Einrichtung hat 

es jemals gegeben, die nicht irgendein Mißstand hätte mit sich bringen können? 

Wer alles durch Gesetze bestimmen will, wird eher zu Lastern reizen als Laster 

bessern. Was man nicht hindern kann, muß man eben notgedrungen zulassen, 

wenn auch oft Schaden daraus folgt. Wie viele Übel entspringen aus Üppigkeit, 

Neid, Habgier, Trunksucht und Ähnliches! Man duldet sie aber, weil man sie 

durch gesetzliche Verbote nicht verhindern kann, obschon sie wirkliche Laster 

sind. Umso mehr muß man die Freiheit des Urteils gewähren, denn sie ist si-

cherlich eine Tugend, und sie zu unterdrücken ist unmöglich.« (Spinoza 1984: 

304) 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | HEINZ KLEGER 

 

 

 

An dieser Stelle begegnen wir der zentralen Tugend einer demokrati-

schen Tugendethik, basierend auf der Freiheit des eigenen Urteils. Sie 

dirigiert auch die anderen Tugenden je nach Nötigkeit. So ist es zum 

Beispiel nicht immer klug, mutig zu sein; ebenso ist Mäßigung nicht 

immer angemessen; Maßlosigkeit aber ist immer falsch, sie ist gerade-

zu Inbegriff der Untugend, weshalb das Augenmaß – gerade in der Po-

litik, wo wir uns auf unsicherem Boden bewegen – besonders wichtig 

wird. Freilich ist es schwieriger zu urteilen, als nur Vorurteile zu über-

nehmen oder sich konformistisch zu verhalten. Heute existiert ein 

überaus flexibler und eleganter Konformismus der Anpassung, der sich 

oft aus Angst gar nicht mehr festlegen will und – was bedenklicher ist 

– in Krisensituationen allzu schnell bereit ist, selbst Grundsätzliches 

wie Verträge oder Verfassungsnormen zur Disposition zu stellen. Wo 

ein Wille ist, ist auch ein Weg – dies gilt vor allem für die Mächtigen 

und deren Willkür. 

 

 

TOLERANZ DER DEMOKRATIE 
 

Interessanterweise folgt auf Spinozas Argumentation für die Freiheit 

mit all ihren Lastern die demokratische Regierungsweise. Im Unter-

schied zu Hobbes  Leviathan-Staat, welcher bewusst den Schrecken als 

Herrschaftsmittel einsetzt, muss die Demokratie so eingerichtet wer-

den, dass die Bürger einander nicht zu fürchten brauchen. Dies wiede-

rum setzt horizontales Vertrauen (der Bürger untereinander) wie verti-

kales Vertrauen (zu Regierung und Staat) voraus. 

Ich zitiere wiederum Spinoza, weil man es nicht besser sagen kann: 

 

»Menschen müssen so regiert werden, daß sie trotz offenbar verschiedener, ja 

entgegengesetzter Meinungen, doch in Eintracht miteinander leben. Es kann 

kein Zweifel sein, daß diese Regierungsweise die beste ist und die wenigsten 

Mißstände in Gefolge hat, denn sie steht mit der Natur der Menschen am meis-

ten im Einklang. Denn bei der demokratischen Regierung (die dem Naturzu-

,

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 37 

 

stand am nächsten kommt) verpflichten sich, wie ich gezeigt habe, alle, nach 

gemeinsamem Beschluß zu handeln, nicht aber so zu urteilen und zu denken. 

D. h., weil nicht alle Menschen die gleiche Meinung haben können, ist man 

übereingekommen, daß diejenige Meinung die Kraft eines Beschlusses haben 

soll, die die meisten Stimmen auf sich vereinigt, vorbehaltlich des Rechts, sie 

wieder aufzuheben, sobald sich ihnen etwas Besseres zeigt. Je weniger man 

demnach den Menschen die Freiheit des Urteils zugesteht, umso mehr entfernt 

man sich vom bürgerlichen Zustand und umso gewalttätiger ist infolgedessen 

die Regierung.« (Spinoza 1984: 307) 

 

Die schwierige Aufgabe der Demokratie besteht folglich darin, dass 

die in ihr und durch sie integrierten Menschen in Freiheit zu gemein-

samen Beschlüssen kommen, die aufgrund vereinbarter Verfahren legi-

timiert sind. In der heutigen digitalen Kommunikationsgesellschaft be-

stehen die technischen Möglichkeiten, über alles jederzeit überall ab-

stimmen zu können. Demoskopie ist jedoch noch keine Demokratie 

und der ›Klicktivismus‹ keine direkte Demokratie. Der Raum und die 

Zeit für eine informierte Urteils- und Meinungsbildung müssen dazwi-

schentreten, denn für die eigene Stimme tragen wir Verantwortung. Je-

der soll wissen, was er mit seiner Stimme kann und was nicht. Ebenso 

sind die Verfahren, die zu verbindlichen Beschlüssen führen, zu legi-

timieren. An einer begründeten Legitimitätspolitik kommen wir nicht 

vorbei. 

Die Toleranz der Demokratie kann bekanntlich vieles integrieren 

und zugleich verändern. Sie ist getragen von einer gelebten Toleranz, 

die aus durchgestandenen Konflikten gelernt hat. Diese demokratische 

Toleranz ist weich – Lenin würde abwertend sagen: »demokratie-

weich« – sie ist aber nicht notwendigerweise schwach. Das ist zweier-

lei. 

Die demokratische Toleranz ist nicht erfahrungsfern und utopisch, 

sondern basiert auf der konkreten Erfahrung des Miteinander-an-

einem-Ort-Zusammenlebens. Dahinter steht eine Koexistenzphiloso-

phie. Koexistenz ist dem Wort nach als gleichzeitiges Vorhandensein 

und Nebeneinanderbestehen zu verstehen. Philosophisch erweitert wird 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | HEINZ KLEGER 

 

 

damit der Einsicht Rechnung getragen, dass die wenigsten menschli-

chen Gemeinschaften Resultat einer gezielt intendierten oder gar konk-

ret geplanten kollektiven Handlung sind. Man wird sich des Problems 

des Miteinanderlebens zwar bewusst, aber immer erst dann, wenn das 

kollektive Miteinander bereits existent ist. Ort und Zeit haben die 

menschlichen Gemeinschaften schon insoweit geformt, dass sie als 

Problem bereits existieren, wann immer Menschen sich ihrer bewusst 

annehmen. Was sie vorfinden, ist bestimmt kritikwürdig, es ist aber 

immer auch Ausdruck eines erfolgreichen Modus des Miteinanders an 

einem Ort. Sozialtheoretisch ist die Koexistenz die basale Form, um 

das Vorhandensein menschlicher Gemeinschaften ohne Formzwänge 

oder Formhierarchien zu benennen. 

 

Im Sinne einer Koexistenzphilosophie lassen sich drei Eigenschaften 

herausstellen: 

 

1.  Der Mensch ist immer Teil einer Gemeinschaft, die kontingent or-

ganisiert ist und sich selbst unterschiedlich wahrnimmt. Doch oh-

ne die Existenz dieser Koexistenzen kann der Mensch sich selber 

nicht wahrnehmen. 

2. Jeder macht sich Gedanken über die Art der Konstitution seiner 

Gemeinschaft, woraus die Kritik an der derselben entsteht. Doch 

bezieht sich dies immer auf etwas, was schon vorhanden ist. Die 

Koexistenz kann im Sinne einer Problemlösung nicht in einem 

Vakuum konstruiert werden. 

3.  Jede Koexistenz hat ihre eigene Geschichte. Kern dieser ist der Er-

folg oder Misserfolg des Miteinander-Auskommens, wofür die 

Koexistenzen ihre spezifisch kollektiven Spielregeln entwickeln, 

die als Normen wieder Teil der Koexistenz werden. Mit anderen 

Worten erschafft sich jede Koexistenz ihre eigenen normativen 

Prinzipien, die zum Fortbestand dieser beitragen sollen. Koexis-

tenzphilosophie ist mithin eine realistische Sozialphilosophie. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 39 

 

Koexistenzphilosophie hinter der belastbaren Toleranz ist im Sinne po-

litischer Theorie sodann zweitens urban, dialogisch, demokratisch und 

interkulturell. Sie weiß aus leidvoller historischer Erfahrung, dass die 

menschliche Existenz und der Wert des Einzelnen im Namen von Kol-

lektiven stets gefährdet sind und wird deswegen politik- und staatsfä-

hig. Ihre Grundrechte stehen nicht unter Mehrheitsvorbehalt. 

Damit bleiben wir nicht in der Existenzphilosophie des Einzelnen 

(die Existenz geht der Essenz voraus) gefangen, obschon es einen 

»existenzphilosophischen Problemrest« gibt (Marquard 2013: 234). 

Dieser besteht in unserem Zeitverhältnis als einem Endlichkeitsver-

hältnis (unverfügbare Zukunft, Lebenszeit, eigener Tod). Politisch ist 

dies nicht nur angesichts knapper Zeit, sondern auch der Vordringlich-

keit des Prioritären und Befristeten trotz Diskurs (oder vielmehr wegen 

der inflationären Diskursivierung in der Kommunikationsgesellschaft) 

die dezisionistische Restproblematik, die freilich nicht so klein ist, wie 

das Wort ›Rest‹ suggeriert. Für die Ausfüllung dieser Lücken empfeh-

len sich ›Dezisionismus‹ und ›Hermeneutik‹. Beide sind anthropolo-

gisch und politisch unumgänglich, freilich gibt es verschiedene Varian-

ten. 

Im Unterschied zum autoritären Dezisionismus von Hobbes, der 

einer angstbesetzten instrumentellen Vernunft geschuldet ist, sind wir 

dem demokratischen Dezisionismus von Spinoza gefolgt, dessen nicht-

ängstliche Philosophie der Freiheit und Demokratie wir als partizipato-

rische und multiple Bürgerschaft weiterführen: Demokratie ist aktive 

Bürgerschaft, die mit vereinbarten Verfahren zu gemeinsamen Be-

schlüssen kommt. In Europa sind gegenwärtig sogar Elemente einer 

neuartigen transnationalen Demokratie möglich. Man darf sich dabei 

der Angst nicht ergeben und rein machtpolitisch argumentieren. Dies 

ist gerade für Deutschland als dominanter Macht in der geografischen 

europäischen Mitte wichtig. 

Zum anderen kommen wir in einer historisch-kontingenten Situati-

on gegenüber einer überwältigenden Wirklichkeit nicht umhin, herme-

neutisch an etwas anknüpfen zu müssen, wobei wir heute bei der Wahl 

freier sind und zudem mehr Angebote zur Verfügung stehen. Diese 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | HEINZ KLEGER 

 

 

nicht-indifferente Freiheit findet keine Tabula rasa vor, vielmehr geht 

sie von einer bestimmten Sprache und Lebensform aus; Traditionen 

sind unentbehrlich. Politik und Staat verstehen wir deswegen auch 

primär bürgerschaftszentriert und nicht machtpolitisch, was einen 

Machtrealismus nicht ausschließt. Zudem trägt die Urbanisierung der 

Erfahrung dazu bei, dass wir lernfähig bleiben. Gegen die alleinige 

Monokratisierung der Politik im Staat und seinen Parteien hilft nur ei-

ne Demokratisierung des Politischen hin zur potenziellen Teilhabe al-

ler. 

 

 

TOLERANZ UND ENTSCHIEDENHEIT 
 

Toleranz und Entschiedenheit, die nicht leer sind, schließen sich in die-

ser bürgerschaftszentrierten politischen Theorie nicht aus, ebenso we-

nig wie Identität und Toleranz. In der Kombination von beidem besteht 

vielmehr die Kunst, nämlich die demokratische Regierungskunst von 

sich und anderen. Eine verunsicherte Identität wird dagegen wenig ver-

lässlich sein für eine Toleranz, die in der modernen liberalen Gesell-

schaft, das müssen wir uns eingestehen, neben der offensichtlichen le-

benspraktischen Bereicherung zu einer Zumutung für uns alle gewor-

den ist, denken wir nur an die Folgen der Meinungsfreiheit. Die Mei-

nungsfreiheit ist grundlegend für die Demokratie, da sie die Auseinan-

dersetzung von Meinungen überhaupt erst ermöglicht. Eine Demokra-

tie ist in diesem Sinne liberal – oder es ist keine Demokratie. Mei-

nungs- und Redefreiheit muten den Beteiligten in einer liberalen De-

mokratie viel zu, manchen mehr als anderen. Auch auf diesen Aspekt 

der Zumutbarkeit ist zu achten. Rücksichtnahme und Fairplay sind 

ebenfalls Verhaltenstugenden. Sie finden ihren Einsatz, wo sie in je-

dem Fall reagieren müssen: bei der Entwürdigung von Menschen. 

In John Stuart Mills berühmter Schrift Über die Freiheit (1859) 

ergibt sich die Wahrheit am ehesten aus dem ständigen Meinungsstreit, 

wobei jede Meinung, egal, wie exzentrisch sie zunächst daherkommt, 

wahr sein kann (vgl. Mill 1984). Die Annäherung an die ganze Wahr-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 41 

 

heit, die aus vielen Einzelteilen besteht, muss buchstäblich erarbeitet 

werden und kommt selten zum Abschluss, weshalb Gesprächsfähigkeit, 

Entschluss- und Beschlussstärke4 gleichermaßen wichtig sind. Dafür 

dient der offene und inklusive Meinungsstreit; er führt außerdem dazu, 

dass Lehrende wie Lernende auf ihren Posten nicht in Schlaf verfallen. 

Lehrer sollten aufhören, ihre Schüler zu langweilen und Oberlehrer 

sind als Moral- und Lebenslehrer wenig geeignet. Anregender Wett-

bewerb schließt jedoch den Sinn für Fairness ein, das gilt insbesondere 

für den Umgang mit Minderheiten und den Schwächeren. 

An dieser Stelle wird Toleranz schwierig und die Einübung einer 

zivilen urbanen Toleranz notwendig. Es ist indessen von grundlegen-

der Bedeutung für eine offene und liberale Gesellschaft, dass Meinun-

gen (auch die abstrusesten) überhaupt artikuliert werden können (dann 

weiß man, woran man ist), dass man sie kennen lernt (auch rechte Par-

teiprogramme) und sich mit ihnen, möglichst vor Publikum, auch aus-

einandersetzt – und zwar nicht nur unter Gleichgesinnten. Das macht 

das Politische unbequem, worüber auch das beschönigende Wort 

›Streitkultur‹ nicht hinwegtäuschen kann. 

Nach dem Gesagten ist es kein Zufall, dass wir nicht nur häufiger 

über Toleranz, sondern ebenso und in eins damit ständig über die 

Grenzen der Toleranz sprechen. Die Versuchung wächst, mit den Mit-

teln des verbindlichen Rechts die enervierenden Toleranzprobleme im 

Alltag und in der Politik ein für alle Mal loszuwerden. ›Null-Toleranz‹ 

ist dafür ein bezeichnendes Stichwort geworden. Verrechtlichung, ob-

wohl Signum und Tendenz der Moderne als Organisationsgesellschaft, 

ist nicht immer die angemessenere Antwort. Oder wir sorgen auf diese 

Weise selber dafür, dass die Gerichte zu Vormündern der Demokratie 

werden. Hinter den Regeln, die notwendig sind, sollte jedoch das 

selbstbestimmte Subjekt nicht verschwinden. Wir sollten es uns in Zei-

ten der politischen Korrektheit und des Marketings mit der Toleranz 

                                            

4 Genauso wie der Dezisionismusbegriff (existenziell, autoritär, demokra-

tisch), so ist auch der Begriff der Dezision (Entschluss und Beschluss, de-

nen Überlegungen und Verfahren vorausgehen) zu differenzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | HEINZ KLEGER 

 

 

nicht zu einfach machen, indem wir uns ihren alltäglichen und biswei-

len politisch schwierigen Problemen entziehen. Privilegierte tun dies 

schon längst, wenn sie sich in ihren ›gated communities‹ mit den Prob-

lemen der Städte nicht konfrontieren. 

Städte haben nicht nur helle, sie haben auch dunkle Seiten. Das in-

zwischen verbreitete Konzept der ›Null-Toleranz‹ stammt nicht zufäl-

lig auch aus Städten, nämlich aus den Problemgebieten der amerikani-

schen Großstädte, den verslumten ›innercities‹ und ihren Gewaltkultu-

ren, die keinen bürgerlichen Außenhalt mehr kennen. Mit der Übertra-

gung dieses Konzepts auf europäische Städte sollte man vorsichtig 

sein, denn die urbane Toleranz ist nicht nur ein komplexes und kostba-

res, sondern auch ein fragiles Gebilde. 

Die beliebte Parole ›Keine Toleranz den Feinden der Toleranz‹ 

kann schnell aus dem Gleichgewicht geraten. Ausgerechnet die Stadt 

Spinozas, die seit dem 15. Jahrhundert als Zufluchtsstadt (›mokum‹, 

hebräisch ›makom‹) gewirkt hat, führt dies gegenwärtig vor. In Ams-

terdam sollen Menschen in Containersiedlungen ausgesondert werden, 

ohne dass sie straffällig geworden sind: Ausländerfeinde und Schwu-

lenhasser. Es sind nicht Rechtspopulisten, die dies vorschlagen. 

Schlüsselbegriffe in dieser Debatte sind ›Belästigung‹ und (subjekti-

ves) ›Sicherheitsempfinden‹: »Die tolerante Gesellschaft ist empfind-

lich geworden. Es geht längst nicht mehr um Kriminalität, die ein 

Thema der Rechten ist. Es geht um das Recht, sich wohlzufühlen in der 

eigenen Stadt, um das Recht, nicht von anderen gestört zu werden, 

nicht belästigt zu werden.« (Müller 2012: 28; Herv. H.K.) Dies wirft 

unangenehme Fragen auf: »Sind tolerante Milieus, die eine Harmonie 

in Vielfalt anstreben, so empfindsam, dass sie, die eigentlich Repressi-

on ablehnen, neue, ›fortschrittliche Formen‹ der Repression schaffen?« 

(ebd.) Bekommt die repressive Toleranz ein neues Gesicht? Verkehrt 

sie sich so in ihr Gegenteil, nämlich in eine bequeme Aufklärung, die 

Widersprüchen und Aporien aus dem Weg geht? 

Und wie steht es mit dem ›Recht auf Stadt‹, das umkämpft bleibt? 

Die Stadtgesellschaft gibt es ebenso wenig wie die Wirtschaft oder die 

Politik. Man kann diese Bereiche nicht monopolisieren oder in ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 43 

 

Gesamtheit vertreten. Die Stadtgesellschaft ist vielmehr eine plurale 

und zuweilen polarisierte Bürgergesellschaft, die durch und nach 1989 

zu neuem Leben erwacht ist – in Leipzig, Potsdam, Berlin und anders-

wo. Die Städte waren nicht zufällig Orte der demokratischen Revoluti-

on. Es gab und gibt sogar einen erkannten oder gefühlten Zusammen-

hang zwischen Stadtzerstörung und Selbstzerstörung (vgl. u.a. Zwahr 

1993). 

Es (ko-)existieren unterschiedliche Formen der Bürgerschaft in 

Verbindung jeweils mit der Stadt. Dadurch verändern sich auch die 

Ideale der Stadt, die als Projektions- und Experimentierraum dient: 

›Wir sind die Stadt‹. Das sagen viele (u.a. Rauterberg 2013). Viele sa-

gen auch: ›Stadt für alle‹, wenn sie gegen Mietpreiserhöhungen und 

soziale Verdrängung protestieren. Bezahlbarer Wohnraum ist existen-

ziell. Die Stadt bewegt, während der Staat mit Stabilität und Sicherheit 

assoziiert wird. Die Stadt wird unterschiedlich angeeignet – ökono-

misch, kulturell und alltäglich. Tatsächlich gibt es ein neues Bürgertum 

als Teil einer neuen Bürgerschaft, welches durch Besitz, Vermögen 

und Einkommen andere verdrängt, das aber auch Neues schafft und Al-

tes rekonstruiert wie zum Beispiel die historische Mitte Potsdams.   

Oder zumindest die Weichen für diese in der Baukultur umstrittene, 

aufwendige und teure Rekonstruktion stellt, wie dies Günther Jauch 

mit dem Fortunaportal und Hasso Plattner mit seinem Mäzenatentum 

getan haben. Sie haben dies jedoch nur getan, weil es die umtriebige 

Bürgerinitiative ›Mitteschön‹ gibt.5 Dieses Bürgertum ist weder die ge-

samte heterogene Stadtbürgerschaft noch repräsentiert es diese. Wir 

müssen vielmehr alle zusammen zu einem gemeinsamen Verständnis 

von Bürgerschaft der Vielen und Beliebigen, was sich sowohl von 

Bürgertum wie von Bürgerlichkeit unterscheidet, kommen (vgl. Wie-

ner 2001). Das ist Voraussetzung einer stadtweiten Solidarität, die für 

Ausgleich, Identifikation und Vielfalt sorgen kann. 

 

                                            

5 Gegen dieses »preußische Disneyland« mobilisiert die Bewegung ›Stadt für 

alle‹ mit der Parole ›Mieteschön‹. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | HEINZ KLEGER 

 

 

IDENTITÄT UND TOLERANZ 
 

Wichtig ist dabei, dass wir weiterhin eine dreifache Unterscheidung 

vornehmen können, nämlich die zwischen Toleranz, Intoleranz und 

dem Nicht-Tolerierbaren. Die Intoleranz, von der wir alle an bestimm-

ten Punkten nicht frei sind, gehört sozusagen zur ständigen Auseinan-

dersetzung um Toleranz, bei der sich die Grenzen der Ordnungen ver-

schieben und immer wieder neu auskalibrieren. Intoleranz verdient und 

erfordert Widerspruch bis hin zur Abgrenzung. Man kann mit ihr aber 

auch bis zu einem gewissen Grade leben. So sehr wir uns um trenn-

scharfe Begriffe von Toleranz bemühen, Toleranz und Lebensform 

bleiben ineinander verwoben und werden entsprechend wahrgenom-

men und interpretiert. 

Die Bedeutungen variieren nicht nur historisch, sondern auch syn-

chron. Das Wesen der Bedeutung gibt es nicht (Wittgenstein). Eine zi-

vile Gesellschaft muss daher vor allem das Nicht-Tolerierbare deutlich 

benennen und bekämpfen können, um zu existieren. Mit dem Nicht-

Tolerierbaren können wir auf Dauer nicht zusammenleben, weil es die-

ses Zusammenleben zerstört. Anderes ist erträglich. Das Nicht-

Tolerierbare hingegen ist ein bewusster Angriff auf die Toleranz mit 

all ihren Schwächen und Widersprüchen: Toleranz ist dem Nicht-

Tolerierbaren nicht nur zu wenig, sondern sie ist ihm nichts. Der Fana-

tismus bleibt seit den historischen Formen der Aufklärung der Haupt-

gegner, der nicht leicht zu überzeugen ist, sondern vielmehr Kampfmit-

tel mobilisieren kann, die schwer zu parieren sind. 

Begriff und Thema der Toleranz sind in Ostdeutschland in den 

1990er Jahren überraschend zentral und mit einer deutlich polemischen 

Bedeutung gegen Fremdenfeindlichkeit und Gewalt als dem Nicht-

Tolerierbaren zurückgekehrt. Noch heute prangt im Berliner Olympia-

stadion in dicken Lettern der Satz: »Für Toleranz und gegen Rassis-

mus«. Gegenwärtig haben wir es mit einer Verdreifachung der Zahl der 

Übergriffe auf Flüchtlingsunterkünfte zu tun, was eine ähnlich drama-

tische Entwicklung darstellt wie anfangs der 1990er Jahre mit ihren 

xenophoben Ausschreitungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 45 

 

Die zivile Gegenwehr ist allerdings ebenfalls gewachsen und sicht-

barer geworden; das gesellschaftliche Klima ist offener und hilfsberei-

ter geworden. Das hat unter anderem mit Handlungskonzepten wie 

dem ›Toleranten Brandenburg‹ zu tun, welches 1998 gegründet worden 

ist (vgl. Kleger 2006; Schoeps u.a. 2007; Kopke 2011). Die Auseinan-

dersetzungen um einen neuen zivilen Patriotismus6 einer trotz Zuwan-

derung demografisch absehbar schrumpfenden und überalternden Na-

tion (oder Region) stehen erst am Anfang; an dieser Stelle beginnt eine 

neue Geschichte ähnlich wie nach 1685 und 1989. Die Aufnahme und 

Integration der Flüchtlinge wird dafür zu einer Bewährungsprobe. Das 

Potsdamer Toleranzedikt galt und gilt für das ganze Land, nicht nur für 

Potsdam und Berlin. Herausgefordert sind sowohl die Koordination der 

verschiedenen Politikebenen wie das bürgerschaftliche Engagement, 

insbesondere von Seiten der Wirtschaft, die eine Bringschuld hat, wenn 

sie dringend nach Fachkräften verlangt. 

Nachdem wir so viel von Städten und Urbanisierung gesprochen 

haben, fragt man sich zu Recht: Was geschieht mit dem Land? Bran-

denburg ist ein dünnbesiedeltes Flächenland wie Mecklenburg-

Vorpommern. Genau in der Mitte liegt Berlin, die mit Abstand größte 

Stadt Deutschlands. Der ›Speckgürtel‹ um Berlin herum, der wiederum 

zu Brandenburg gehört, wächst rasant. Wachstum hier, Abwanderung 

und strukturschwache (Teil-) Regionen dort – Brandenburg ist zweige-

teilt und niemanden kümmert das. Die Uckermark ist das dünnbesie-

deltste Gebiet Deutschlands. 

In vielen Regionen der Welt sieht es strukturell ähnlich aus mit 

zum Teil dramatischen Folgen. Neben der neuen Problematik der Städ-

te und Stadtregionen mit ihrem Umland – Zwischenstadt und Agglo-

meration –, die wir angesprochen haben, ist die Entwicklung des länd-

lichen Raums eine eigene Problematik. Auf unser Thema angewandt 

heißt das zum Beispiel: Wie ist mit der Abwanderung umzugehen, und 

                                            

6 Aufgeklärter Patriotismus schließt Kosmopolitismus nicht aus, sondern ein. 

Die Europäische Union zum Beispiel kann nur mit den Nationen und Regi-

onen gelingen. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | HEINZ KLEGER 

 

 

wer bleibt wie zurück? Die Kommunalisierung des regionalen Regie-

rungskonzepts ›Tolerantes Brandenburg‹ bleibt die entscheidende Auf-

gabe. Kommunalisierung, Regionalisierung und Föderalisierung – die 

Einheit in der Vielfalt – steht überall auf der Tagesordnung und bildet 

eine Bewährungsprobe. Dabei tritt nicht einfach die urbane Toleranz 

gegen die »Idiotie des Landlebens« (Marx) an, als ob heute die Städte 

nicht selber ständig Intoleranz und gewalteskalierende Konflikte pro-

duzieren. Zudem gibt es Raumpioniere. Urbane Toleranz ist heute auch 

auf dem Land möglich, obwohl die Städte Vorteile haben. 

Die Idiotie ist in der Digitalmoderne jedoch nicht ortsgebunden, 

sondern findet im Kopf beziehungsweise im Netz statt. Für urbane Bla-

siertheit, die lediglich die Haltung von Stadtkonsumenten ist, gibt es 

keinen Grund. Auch die Thematik der Fremdenfeindlichkeit und des 

Rechtsextremismus ist selbstverständlich nicht auf ländliche Gegenden 

beschränkt. Allerdings ist es ein großes Problem, die zahlreichen 

Kommunen in diesen Auseinandersetzungen, die sie gerne verschwei-

gen, zu unterstützen, zumal die demokratischen Parteien (und nicht nur 

sie) auf den Dörfern kaum noch existent sind. Die mobilen Beratungs-

teams (MBT) bilden deshalb den praktischen Kern des ›Toleranten 

Brandenburgs‹, um den herum sich mittlerweile ein solidarisches 

Netzwerk geknüpft hat, das größer geworden ist. Man darf die Worte 

allerdings nicht zu voll nehmen: Nur weil im Land viel von ›Zivilge-

sellschaft‹ gesprochen wird, sind die zivilen Kräfte noch lange nicht 

zahlreich und stark genug. Um eben diese Zivilgesellschaft oder bes-

ser: zivile Bürgergesellschaft wird weiterhin gerungen werden, denn 

die Bürger sind nicht nur die politisch Engagierten. 

Das Handlungskonzept verbindet als Regierungskonzept, welches 

eine Querschnittsaufgabe beinhaltet, staatliche mit nichtstaatlichen 

Mitteln, Rechtsstaat mit Bürgergesellschaft, Repression mit Präventi-

on. Im Unterschied zur traditionsreichen preußischen ›Toleranz von 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 47 

 

oben‹ im 17. und 18. Jahrhundert, die aus Holland übernommen7 und 

vom calvinistischen Herrscherhaus in einem mehrheitlich lutherani-

schen Land durch Edikte verordnet worden ist, wird heute für politisch 

bedeutsames Handeln das oft konfliktreiche Zusammenspiel vieler ver-

schiedener Akteure in breiten Bündnissen wichtig. Nur so lassen sich 

Handlungschancen bündeln, die in der Entwicklungsstrategie von Frei-

heit und Toleranz liegen. Einwanderung ist eine Chance, die tätig 

wahrgenommen werden muss. Zurzeit zählt das Land Brandenburg fast 

hundert Initiativen der Willkommenskultur. Das Handlungskonzept 

›Tolerantes Brandenburg‹ darf gerade jetzt nicht untertauchen, sondern 

muss sich mit neuem Inhalt füllen, zum Beispiel mit einem Flücht-

lingsmanifest, das praktisch umsetzbar ist. 

Dissense gibt es freilich immer. Sie gehen Dialogen, die aus Krisen 

herausführen können, voraus. Koexistenzphilosophie steckt deshalb 

nicht nur in der urbanen Toleranz, was man durch eine transkulturelle 

Stadterforschung noch besser herausarbeiten und belegen könnte. 

Koexistenzphilosophie ist darüber hinaus als Moralphilosophie (drit-

tens, neben Sozialphilosophie und politischer Theorie) an Dialogen 

orientiert. Dialoge sind für die gefährdete menschliche Existenz – im 

alltäglichen Umkreis wie in größeren politischen Zusammenhängen – 

mehr als notwendig. Sie können aber auch scheitern, denn sie haben 

viele, insbesondere soziale und kulturelle Voraussetzungen. 

Wir können uns dabei auf keinen Sprach- und Diskursidealismus 

verlassen. Vielmehr müssen wir uns von verschiedenen Seiten aus im-

mer wieder um diese Voraussetzungen bemühen. Zur menschlichen 

Existenz und ihrer indeterminierten Freiheit gehört unweigerlich dieses 

Engagement, welches in menschlichen Geschichten steckt. Das ist an-

strengend, aber einfacher ist (Zusammen-)Leben nicht zu haben. Aus 

dem Scheitern muss man lernen und immer besser scheitern. Absurd 

wird deswegen die menschliche Existenz nicht, denn sie beinhaltet 

                                            

7 Philosophisch ist dies die niederländische Bewegung des politischen Neo-

stoizismus, zu dessen führenden Köpfen Pufendorf zählte; der deutsche 

Aufklärer Thomasius in Halle ist ein Schüler von ihm. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | HEINZ KLEGER 

 

 

Sinn und konstruktive Praxis. Es gilt neugierig zu bleiben und nicht 

weltfremd zu werden. Koexistenzphilosophie belegt die Einheit von 

Erkenntnis und Interesse. Die Praxis, auch die Theorie als Praxis, blei-

ben so Sache der Menschen und nicht der entfremdeten Wissenschaft 

allein. Die Koexistenzphilosophie verknüpft die Aspekte einer realisti-

schen Sozialphilosophie mit einer demokratischen politischen Theorie 

und einer dialogorientierten Moralphilosophie. 

Gerade mit sogenannt ›inakzeptablen‹ Positionen muss man im Ge-

spräch bleiben. Heutzutage wird viel von Kommunikation geredet, 

aber wenig miteinander gesprochen. Die entstehende Cyborg-

Gesellschaft droht den menschlichen Umgang untereinander zu verlie-

ren; das Internet dient dabei als Ausrede. Politische Gespräche werden 

kaum noch geführt. Gespräche indessen brauchen Zeit, Geduld, Neu-

gierde und Empathie. Dabei ist auch das sokratische Zuhören-Können 

gefragt, an dem es oft mangelt – zwischen den Generationen, Ost-

West, sozialen Milieus, Lehrern-Schülern usw. Man hat vergessen, 

dass Willy Brandt mit »mehr Demokratie wagen« zuerst genau dies 

meinte. 

Identität und Entschlossenheit gegenüber dem Nicht-Tolerierbaren 

wachsen aufgrund von Erfahrungen. Das ist im Kleinen wie im Großen 

so. Im Großen handelt es sich um historische Erfahrungen, die poli-

tisch verarbeitet worden sind. Wir nennen das heute den antitotalitären 

Konsens in Europa nach den Befreiungsdaten von 1945 und 1989. Er 

bildet den Kern des neuen Europa. Eine Aufgabe der politischen Theo-

rie ist es, diese Erfahrungen transferierbar und reflektierbar zu halten, 

denn sie sind wesentlich für unsere demokratische Identität. 

Diese historisch gewachsene Identität kompensiert das Einheitsde-

fizit einer primär verfahrensorientierten und ergebnisoffenen liberalen 

Demokratie. Daraus folgt nicht ein Relativismus der Beliebigkeit, son-

dern eine recht verstandene Toleranz, welche Entschiedenheit für be-

wahrenswerte und bewährte Werte – darunter, noch nicht so lange, die 

Toleranz selber – einschließt. Das macht unsere historisch-politische 

Identität bei allen Differenzen aus. Sie verträgt mehr als vielfach ange-

nommen wird. Sie hat seit den 1960er Jahren, in der Breite der Bevöl-

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


URBANE TOLERANZ ALS KOEXISTENZPHILOSOPHIE | 49 

 

kerungen seit den 1980er Jahren, zu Liberalitäts- und Zivilitätsgewin-

nen (im Hinblick auf Frieden, Rücksicht und Solidarität) geführt, die 

wir auch gegenüber neuen Herausforderungen und unter Druck nicht 

aufgeben, sondern vielmehr verteidigen sollten. 

 

 

LITERATUR 
 

Geier, Manfred (1997): Das Glück der Gleichgültigen, Reinbek b. 

Hamburg. 

Harvey, David (2013): Rebellische Städte, Berlin. 

Hobbes, Thomas (2011): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines 

kirchlichen und bürgerlichen Staates. Teil I und II, hrsg. v. Lothar 

Waas, Berlin. 

Kleger, Heinz (2006): Toleranz und ‹Tolerantes Brandenburg›, Müns-

ter/Hamburg/London. 

Kleger, Heinz/Lomsky, André/Weigt, Franz (Hg.) (2006): Von der 

Agglomeration zur Städteregion. Neue politische Denk- und Ko-

operationsräume, Berlin. 

Kopke, Christoph (Hg.) (2011): Die Grenzen der Toleranz. Rechts-

extremes Milieu und demokratische Gesellschaft in Brandenburg. 

Bilanz und Perspektiven, Potsdam. 

Ladurner, Ulrich (2003): »Karatschi, nur ein Traum. 15 Millionen 

Menschen, eine halbe Million Junkies und alle paar Tage eine 

Bombe. Ein Besuch in der Vorhölle«, in: Die Zeit Nr. 01, 

02.01.2003, S. 7. 

Lübbe, Hermann (2014): Zivilisationsdynamik, Basel. 

Marquard, Odo (2013): Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilo-

sophie, Stuttgart. 

Mill, John Stuart (1984): Über die Freiheit, Stuttgart. 

Müller, Tobias (2012): Keine Toleranz den Feinden der Toleranz, in: 

Potsdamer Neueste Nachrichten 28.12.2012, S. 28. 

Rauterberg, Hanno (2013): Wir sind die Stadt! Urbanes Leben in der 

Digitalmoderne, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | HEINZ KLEGER 

 

 

Ritter, Joachim (2003): »Die große Stadt«, in: Ders.: Metaphysik und 

Politik, erw. Neuausgabe, Frankfurt a. M., S. 341-354. 

Schoeps, Julius H./Botsch, Gideon/Kopke, Christoph/Rensmann, Lars 

(Hg.) (2007): Rechtsextremismus in Brandenburg. Handbuch für 

Analyse, Prävention und Intervention, 2. Aufl., Berlin. 

Simon, David/Suketu, Metha (2012): »Im Sog der Slums«, in: Die 

Zeit, Nr. 11, 8. März 2012, S. 38f. 

Simon, David/Burns Ed (2012): The Corner, München. 

Spinoza, Baruch de (1984): Theologisch-Politischer Traktat, Hamburg. 

Suketu, Metha (2006): Bombay. Maximum City, Frankfurt a.M. 

Weber, Max (1973): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 4. 

Aufl., Tübingen. 

Wiener, Daniel (Hg.) (2001): Wir sind die Stadt. Das Beispiel der 

Werkstadt Basel, Basel. 

Zwahr, Helmut (1993): Ende einer Selbstzerstörung. Leipzig und die 

Revolution in der DDR, Göttingen. 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002 - am 15.02.2026, 01:20:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839433614-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

