
6. Schlussbetrachtungen

»Indigenous media is perhaps above all a

project of world-making, of thinking that

another world is possible, of conceiving

different futures.« (Salazar & Córdova,

2020, S. 141)

Durch (audio-)visuelle Produktionen Gegendiskurse zu westlich-modernen Vor-

stellungen und Blickregimen zu etablieren, damit einem colonial gaze entgegen-

zutreten und sich in politischen Diskursen Gehör zu verschaffen, ist ein zentra-

les Anliegen im Rahmen des indigenen Filmschaffens. Ziel ist es, indigene Erfah-

rungen, kulturelle Wertvorstellungen und indigenes Wissen sichtbar zu machen

(vgl. Kapitel 2.3). Insbesondere dem Dokumentarfilm wird hierbei aufgrund sei-

ner wirklichkeitskonstituierenden Funktion eine bedeutende Rolle zugeschrieben,

da er mit der Möglichkeit, anders hinzuschauen (Kuchenbuch, 2005), zum media-

len Aushandlungsprozess gesellschaftlicher Gefüge werden kann.

Wie in der Einleitung dargelegt, stand die Betrachtung indigener Dokumen-

tarfilme im Zentrum dieses Forschungsvorhabens. In der vorliegenden Arbeit ha-

be ich versucht zu verstehen, wie diese Filme insbesondere im Kontext aktueller

territorialer Konflikte wirken, wie sie an territorialen Aushandlungsprozessen be-

teiligt sind, welche Gegenentwürfe sie bieten, inwieweit sie bestehende hegemo-

niale territoriale Vorstellungen infrage stellen und einen Dekolonialisierungspro-

zess anstoßen können. Die Möglichkeit zur Auflösung von Machtbeziehungen in

territorialen Konflikten bzw. das Spannungsfeld koexistierender Territorien und

Wirklichkeitskonstruktionen zu untersuchen und die Bedeutung der Filme als Wi-

derstandspraxis zu ermitteln, stand folglich im Zentrum des Forschungsinteresses

der vorliegenden Arbeit. Die Analyse der filmischen Mittel zur formalen und äs-

thetischen Gestaltung der ausgewählten Arbeiten sollte Aufschluss geben darüber,

wie diese kulturellen Manifestationen in ihrer entsprechenden Bedeutungskonsti-

tution an der Aushandlung territorialer Verhältnisse beteiligt sind.

Mit Bezug auf raumwissenschaftliche Überlegungen habe ich versucht darzu-

stellen, dass ›Territorium‹ als Effekt performativer Akte, als machtdurchzogener

Raum zu verstehen ist, der produziert wird und ständiger Wiederholung bedarf.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 Filmischer Widerstand

Dies erlaubt, unterschiedliche Wege als Prozesse der Territorialisierung zu den-

ken undMöglichkeiten der Subversion hegemonialer Vorstellungen nachzuspüren,

wie es gerade im lateinamerikanischen Kontext bedeutsam erscheint.Während die

Kartografie als Kulturtechnik zur Etablierung des Nationalstaates als westlich-mo-

dernes Konzept von Territorium bereits eingehend untersucht wurde, insbesonde-

re auch unter dem Aspekt der damit einhergehenden (Handlungs-)Macht (Döring

&Thielmann, 2008; Dünne, 2008; Mignolo, 1995; Stockhammer, 2007), so lässt sich

annehmen, dass auch andere kulturelle Manifestationen an der Fortführung bzw.

auch Subversion der performativen Herstellung dieser Raumkonstruktion betei-

ligt sein können, territoriale Einschreibungen vornehmen können, mit denen ent-

sprechende Ansprüche artikuliert werden. Mein Bemühen lag also darin, indigene

Dokumentarfilme über aktuelle territoriale Konflikte innerhalb dieses Diskurs zu

verorten, die – als performances of decolonization – im Rahmen der filmischen Ver-

handlung territorialer Konflikte Gegendiskurse zum nationalstaatlichen Territo-

rium entwerfen, um diese Form der Territorialisierung zu unterlaufen und so zu

einer Dekolonialisierung des Raums beizutragen.

Wie beschrieben, wird Dokumentarfilm nicht als Wiedergabe einer Realität

verstanden, sondern als produktiv in der Herstellung bedeutungsvollerWelten und

auch in der Herstellung von Territorien als performative Räume. Eine detaillierte

Betrachtung der Narrative, die in diesen filmischen Verhandlungen von territo-

rialen Konflikten Eingang finden, kann dazu beitragen, bewusster über die hege-

moniale Stellung des Staates, über die moderne/koloniale Weltordnung und damit

einhergehend dieMarginalisierung nicht-westlicher Kulturen nachzudenken. Dies

bedeutet auch, bei der Verhandlung von Ressourcennutzung, Ressourcenschonung

und der Bewahrung von Lebensräumen wachsamer gegenüber Aspekten der Um-

weltgerechtigkeit bzw. des Umweltrassismus zu sein und über ontologische Vor-

aussetzungen zu reflektieren.

Auf die theoretischen Überlegungen und Ergebnisse der Analysen zurückgrei-

fend soll das folgende Fazit einen Überblick über diejenigen Aspekte der unter-

suchten Dokumentarfilme geben, die ich als zentrale Beiträge zur Mitgestaltung

des Diskurses um territoriale Konflikte erachte. Daran anschließend sollen die Er-

kenntnisse in weiterführende Überlegungen überführt werden und damit einen

Ausblick bilden, der die vorliegende Arbeit abrundet.

6.1 Fazit

Wie ich in der Synthese der Filmanalysen gezeigt habe, greifen die Filmema-

cher*innen auf ähnliche Motive zurück, um bestehende koloniale Logiken im

Rahmen territorialer Konflikte aufzuzeigen und damit den Nationalstaat in sei-

ner hegemonialen Position infrage zu stellen. Damit heben die Filme einerseits

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 281

das Fortbestehen kolonialer Strukturen der Gebietseroberung bis in die heutige

Zeit hervor, andererseits verdeutlichen sie die große Bandbreite an indigenen

Gegenentwürfen zu territorialen Ordnungen und – damit verbunden – Umwelt-

verhältnissen.

Mit dem Narrativ der Intervention wird der Raum im Prozess des Aneignens

durch staatliche Akteur*innen gezeigt, diese Aneignung wird mit einem Beherr-

schungsdrang verbunden (Kapitel 5.6.1). In kolonialen Diskursen wurde die Er-

oberung mitunter als ›Entdeckung‹ erzählt, wodurch diese nicht als gewaltsamer

Prozess der Enteignung, sondern vielmehr als eine Art ›Errettung‹ aus einer nicht

›historisierbaren‹ Zeit verstanden werden konnte (Dussel et al., 2008). Die Erobe-

rung wurde also nicht als (gewaltsames) Eingreifen in bestehende Verhältnisse er-

zählt. Das Narrativ der Intervention hingegen, wie es in den Filmen bedient wird,

stellt den Staat nicht als Souverän über ein bestimmtes Gebiet dar, sondern als

Eindringling. Das Aneignen und damit Enteignen nicht-westlicher Gemeinschaf-

ten wird folglich in den Vordergrund gestellt. Damit schafft die Repräsentation

des filmischen Raums neue Verhältnisse, macht die Koexistenz unterschiedlicher

Territorien und die aktive Aneignung durch den Staat sichtbar.

Die in den Filmen konstruierten Raumentwürfe sind insbesondere durch kol-

lektive, gelebte Erfahrung geprägt (Kapitel 5.6.2) – ein Aspekt, den Sandoval et al.

(2017) als Fundament des lateinamerikanischenDiskurses umTerritorium bezeich-

nen. Durch diese bildliche Darstellung als Festlegung einer bestimmten Wahr-

nehmung der Umgebung, als Konventionalisierung und letztlich auch Verbreitung

von Rauminformationen wird eine Fixierung durch ein objektives ›Vermessen‹ des

Raums verweigert. Der Raum wird nicht als kontrollierbares Objekt präsentiert,

Territorium entsteht demzufolge nicht (nur) durch die Praktik des Vermessens,

Festhaltens, Kartierens, sondern durch die unmittelbare kollektive Erfahrung.

Die versuchte Expansion des Staateswird in denKontext kolonialer Logiken ge-

stellt, indem entsprechende Strategien sichtbar gemacht werden, etwa nicht-west-

liche Vorstellungen zu ignorieren oder Verdrängungmit Entwicklung zu rechtferti-

gen – mit dem Ziel, eine kapitalistische Ordnung zu schaffen. Im Dokumentieren

der Konflikte machen die Filme diese Aspekte deutlich und zeigen gleichzeitig,

wohin die negativen Konsequenzen derzeitiger Lebens- und Produktionsweisen

des Globalen Nordens, wie sie Brand undWissen (2018) beschreiben, externalisiert

werden (Kapitel 5.6.3). Als ›externe Sphäre des Kapitalismus‹ verstanden, wie sie

die Relationierung der filmischen Orte impliziert, wird die Konfrontation mit der

Ausbreitung des Staates in einer Dichotomie verankert, die sich als ›kommodifi-

ziert – (noch) nicht kommodifiziert‹ lesen lässt (Kapitel 5.6.3, 5.6.4), womit eine

Verschiebung im Diskurs um räumliche Vorstellungen in diesen Konflikten her-

beigeführt wird, von einem Entwicklungsnarrativ des zivilisierten bzw. noch nicht

zivilisierten Raums zu einem Inwertsetzungsnarrativ. Die Filme veranschaulichen,

wie ein ›globales‹ System – der Kapitalismus – auf lokaler Ebene bekämpft wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 Filmischer Widerstand

Die Filme wirken dadurch wie eine mikroskopische Vergrößerung des Kapitalis-

mus, die dessen Risse und Brüche ans Licht bringt. Die Filme zeigen, dass nicht-

kapitalistische Lebens- und Organisationsweisen existieren, die aktuell gelebt wer-

den, und bieten damit Alternativen zum Kapitalismus. Die räumliche Aneignung

wird also nicht in entwicklungsmäßigen Begrifflichkeiten beschrieben, vielmehr

wird die Zerstörung bestehender Verhältnisse und Relationen und die damit zu-

nehmende Verunmöglichung anderer kultureller Erfahrungen der Umgebung er-

zählt, was in der vorliegenden Arbeit als territoriale Gewalt definiert wird. Im Vi-

sualisieren und Benennen dieser, aber auch im Aufzeigen von Alternativen liegt die

Möglichkeit zur Dekolonialisierung. Ideen der Entwicklung und des Fortschritts,

wie sie dem Territorialitätskonzept der westlichen Moderne zugeschrieben wer-

den (Schröder & González, 2019), treten damit in den Hintergrund bzw. werden

als diskursive Strategien zur Inwertsetzung beschrieben, die jedoch mit epistemi-

scher Gewalt verbunden sind.Die Filme zeigen die Strategien der Inwertsetzung in

ihrer Funktion, Nichtmenschliches zu objektifizieren, zu beherrschen und damit

eine anthropozentrische Weltsicht zu untermauern.

Die Einführung indigener Territorialitätskonzepte, wie sie auf inhaltlicher

Ebene der Filme häufig festgestellt wurde, kann als epistemische Intervention

gegenüber nationalstaatlicher Territorialisierung verstanden werden. Diese Filme

verschreiben sich damit einem politischen Diskurs und können als Teil indigener

Kosmopolitik (de la Cadena, 2010) betrachtet werden, da sie Alternativen zu west-

lich-modernen Vorstellungen eröffnen und die Infragestellung der hegemonialen

Stellung westlich-moderner Wirklichkeitskonstruktionen ermöglichen. Unter-

schiedliche Weltentwürfe werden als gleichwertige und gleichzeitige Optionen

der Wirklichkeitskonstruktion dargestellt, denen im politischen Diskurs jedoch

unterschiedliche Bedeutung zukommt, der Anspruch auf Gleichzeitigkeit ist somit

eine zentrale Aussage der Filme.

Über ein Interdependenznarrativ wird dieMensch-Umwelt-Beziehung verhan-

delt, die verlangt, Verantwortlichkeiten und Kausalitäten neu zu denken (Kapitel

5.6.4), womit in konfrontierender Weise auf die Kolonialität der Natur (Escobar,

2008) eingegangen wird. Das Ignorieren von Interdependenzen und damit ein-

hergehend die Annahme einer passiven Materie wird als Problem dargestellt, das

in einer Katastrophe mündet (Kapitel 5.6.4). Als Form der Enteignung verknüpfen

die Filme die ökologische Zerstörung, die sich aus einer vermeintlichen Blindheit

gegenüber Interdependenzstrukturen ergibt, mit weiterhin bestehenden kolonia-

lenMachtgefügen, die mit epistemischer Gewalt einhergehen. Durch die Verknüp-

fung von Interdependenz- und Katastrophennarrativ erscheint der so konstruierte

filmische Raum wie die frontier einer zunehmend gemeinsamen Katastrophe.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 283

Wie sich gezeigt hat, wird in den hier analysierten Filmen, wie auch in zahlrei-

chenweiteren indigenen Filmarbeiten,wie Salazar und Córdova (2020)1 feststellen,

die Möglichkeit einer ›ontologischen Neukalibrierung‹ impliziert, die notwendig

ist, um westlich-kapitalistische Lebensweisen und Kosmovisionen zu trotzen bzw.

zu überwinden, die insbesondere mit Beherrschung und Inwertsetzung verbun-

den sind. Diese Filme bieten Möglichkeiten zur Artikulation der Bedeutung von

Interdependenzen und können Ausgangspunkte für die Entwicklung neuer Onto-

logien bilden. Wie in Kapitel 3.2 erwähnt, betrachtet Escobar (2008) viele territo-

riale Konflikte in Lateinamerika vor allem als ontologische Konflikte, die das Poten-

zial besitzen, hegemoniale Unterscheidungen zwischenNatur und Kultur auf Basis

einer liberalen Ordnung zu denaturalisieren, die auch die Basis für andere Tren-

nungen wie zivilisiert/barbarisch, Kolonialherr/Kolonisierte, entwickelt/unterent-

wickelt darstellen.Die Strukturierung des Raums verläuft, wie erwähnt, nicht nach

Entwicklungsbegrifflichkeiten (›entwickelt – noch nicht entwickelt‹), sondern ent-

lang der Linie ›kommodifiziert – nicht kommodifiziert‹, womit die liberale Ord-

nung denaturalisiert und kritisiert wird, da die Kommodifizierung als Resultat

territorialer Gewalt erzählt wird, die in einer Katastrophe mündet. Während In-

digene früher oft als Hemmnis für Fortschritt erzählt wurden (vgl. Kapitel 3.3.2),

ist es in den hier analysierten Filmen der Staat, der als Hemmnis für den Fortbe-

stand indigener Kulturen, nichtwestlicher Territorialitäten, aber auch der Welt im

Allgemeinen dargestellt wird. Die nationalstaatliche Territorialisierung wird mit

Gewalt und Ausbeutung verknüpft.

Die Analysen lassen erkennen, dass die Filme diverse filmische Strategien nut-

zen, um koloniale Kontinuitäten, Brüche und Widerstände der bestehenden terri-

torialen Verhältnisse aufzuzeigen und damit gleichzeitig zu verhandeln. Was ein

Film imDokumentieren einer solchen Konfliktsituation ›tut‹, kann alsmediale Ver-

wirklichung eines territorialen Aushandlungsprozesses beschrieben werden. Die

Filme werden zu Praktiken der Affirmation territorialer Bezüge und damit ein-

hergehender Ansprüche. Sie erinnern daran, dass der Nationalstaat kein homo-

gener Container ist, kein singulärer, fixierter Raum, sondern sich in konstanter

Verhandlung befindet und von Brüchen und Rissen durchzogen ist. Sie zeigen,

dass die Verhandlung des Raums kein Prozess ist, der mit der Kolonialisierung

bzw. Etablierung von Nationalstaaten abgeschlossen wurde, sondern kontinuier-

lich fortgeführt wird und weiterhin gewaltsame Züge annimmt. Sie kritisieren da-

1 Salazar und Córdova (2020) nennen dabei insbesondere die Filme des Kichwa Regisseurs Eri-

berto Gualinga Sachata Sipimanik Mani/I Am the Defender of the Forest (2003), Sisa Ñ ambi/The

Path of Flowers (2010), Los Descendientes del Jaguar/Children of the Jaguar (2012), und Kawsak

Sacha/The Canoe of Life (2018) bzw. die Filme A Gente Luta Mas Come Fruta/We Struggle But We

Eat Fruit (2003) von Bebito Piãko und Isaac Piãko (Asháninka) und La Pequeña Semilla en el

Asfalto/The Little Seed in the Asphalt (2009) von Pedro Daniel López.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 Filmischer Widerstand

mit den Nationalstaat in seiner hegemonialen Machtposition, die aus immer noch

bestehenden kolonialen Logiken erwachse und dazu diene, Teile der Bevölkerung

zu marginalisieren. Anstatt partielle Verbesserungen vorzuschlagen, rufen sie zu

radikalen Veränderungen auf. Das Potenzial dieser Filme liegt nicht nur im Sicht-

barmachen dieser Realitäten, sondern vor allem im Produzieren von Topografi-

en, die hegemoniale Vorstellungen unterlaufen und damit – als performative Akte

verstanden – das nationalstaatliche Territorium in seiner Gültigkeit infrage stellen

und folglich eine Verschiebung im politischen Diskurs evozieren. Als Medienak-

teure sind die Filme daran beteiligt, sowohl zeitliche als auch räumliche Koprä-

senz unterschiedlicher Subjekte und Weltentwürfe darzustellen, die durch kolo-

niale Vorstellungen über Zeit und Raum getrennt erschienen und entsprechende

Sehgewohnheiten präg(t)en. Folglich, so lässt sich argumentieren, sind diese Filme

aktiv an einem kontinuierlichen und unvollendeten Prozess der Dekolonialisierung

beteiligt, indem eine Verschiebung in Bezug auf mögliche Raumentwürfe initiiert

wird. Die Filme ermöglichen es zu erfahren, wie die Kolonialität der Macht weiter-

hin wirkt und insbesondere in Konfliktsituationen zum Tragen kommt. Aufgrund

ihrer Verhandlung unterschiedlicher Mensch-Umwelt-Beziehungen, indem sie un-

terschiedliche Territorialitäten im Kontext eines Umweltdiskurses betonen und die

sich daraus ableitenden politischen Forderungen hervorheben, sind die Filme nicht

zuletzt als mediale Artikulationen der öko-territorialen Wende zu verstehen, wie

sie Svampa (2013) beschreibt, bei der im Zuge eines kollektiven Widerstands öko-

logische und soziale Faktoren zusammengedacht und mit dem Konzept des Terri-

toriums als Absteckung möglicher Handlungsrahmen verbunden wird.

Jörg Dünne (2008) spricht mit Bezug auf die Kartografie von der Entwicklung

einer territorialen Konzeption von Räumlichkeit, die als Korrelat einer bestimm-

ten medialen Praxis zu verstehen ist. Mit der Untersuchung von Karten lässt sich

die Frage beantworten, welche Räume über welche Medien zu gewissen Zeitpunk-

ten konstituiert werden können (Dünne, 2008). Entsprechend wurde in der vorlie-

genden Arbeit gefragt, inwiefern (Dokumentar-)Filme auch – als mediale Praxis,

aus deren Korrelat eine territoriale Konzeption von Räumlichkeit entsteht –Räume

konstituieren, die vor der Fragestellung der vorliegenden Arbeit insbesondere Kon-

fliktsituationen in den Fokus rücken. Der filmisch produzierte Raum wird – wie

sich in der Analyse herausgestellt hat – in erster Linie als erfahrbarer Raum kon-

stituiert, der von kolonialen Kontinuitäten durchzogen ist, diemit ebenso kontinu-

ierlichem Widerstand konfrontiert sind. Der filmische Raum steht daher in stän-

diger Neuverhandlung und betont in erster Linie territoriale Verflechtungen, be-

glaubigt folglich kein singuläres Territorium als homogenen Raum, sondern Über-

lagerungen, Überschneidungen und Gleichzeitigkeiten. Die Lektüre der Filme, so

lässt sich in Anlehnung an Dünne (2008) konstatieren, entwirft durch die Auswahl

der Informationen, die filmische Rahmung und die spezifische Kombination der

einzelnen Elemente ein Rezeptionsmuster, das Interdependenzen in Erscheinung

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 285

treten lässt, Inwertsetzungsstrategien mit Endlichkeit verknüpft und die daraus

erwachsende Katastrophe sichtbar macht.

Die Art der Darstellung ist im Kontext der angenommenen Performativität

entscheidend, um den hergestellten Raum zu legitimieren, wie in Kapitel 3.3.2

dargelegt wird. Die ›Verortungsmacht‹ liegt dabei insbesondere in der filmischen

Darstellungsweise, die eine Wirklichkeit produziert und – durch ihren Anspruch

auf Wahrhaftigkeit aufgrund ihrer besonderen Relation zur nichtfilmischen Reali-

tät – diese gleichzeitig beglaubigt. Sowohl interne Produktionsmodi, etwa die fil-

mischen Stilmittel, als auch externe, wie die Darbietung der Filme als ›Dokumen-

tarfilme‹ auf diversen Festivals, legen eine dokumentarisierende Lektüre nahe und

verleihen den Bildern dadurch Glaubwürdigkeit. Wird ein Film dem dokumenta-

rischen Ensemble zugeordnet und als solcher rezipiert, wird dieser als Produk-

tionsort von Wahrheit angenommen. Der Dokumentarfilm stellt mit seiner filmi-

schen Verhandlung territorialer Konflikte also eine »legitimierende Instanz« (Dün-

ne, 2008, S. 63) dar, die die Koexistenz unterschiedlicher Territorialitäten ebenso

wie koloniale Kontinuitäten in bestehenden Konflikten bestätigt. In diesem Auf-

zeigen unterschiedlicher ›Optionen‹ der räumlichen Wahrnehmung und in der di-

rekten Konfrontation moderner/kolonialer Ordnungen sind die Dokumentarfilme

Teil eines Dekolonialisierungsprozesses, weshalb sie als performances of decolonizati-

on verstanden werden können. In ihrer Auseinandersetzung mit territorialen Kon-

flikten stellen sie kulturelle Topografien her, die zur Dynamisierung des Raums

beitragen und auf die Performativität von Territorien verweisen.Die filmischeDar-

stellung des Raums wird über Motive der kollektiven Erfahrung sowie Gleichzei-

tigkeit unterschiedlicher Wirklichkeitskonstruktionen, die sich gegenseitig beein-

flussen und überlagern, konstruiert. Die Filme legen damit eine bestimmte Wahr-

nehmung der Umgebung fest, die nicht zulässt, die dargestellten Konfliktsitua-

tionen als simple Gegenüberstellung unterschiedlicher territorialer Vorstellungen

zu lesen. Das damit festgehaltene räumliche Wissen setzt ein Handeln in Gang,

das singuläre Erklärungs- und Wahrnehmungsmuster und Homogenisierungsbe-

strebungen,wie sie dem Territorialitätskonzept des Nationalstaates zugeschrieben

werden (Kapitel 3.1), ablehnt und stattdessen die diversen Verflechtungen und ko-

loniale Kontinuitäten betont.

Abschließend lässt sich feststellen, dass die Filme zwar spezifische Konfliktsi-

tuationen aufzeigen, damit aber zu einer breiteren Diskussion genereller Kategori-

en, wie etwa der nationalstaatlichen Souveränität, Umweltzerstörung und kolonia-

ler Kontinuitäten, beitragen. Im Sichtbarmachen dieser Konflikte, in deren filmi-

scher Verhandlung können bestehende Wissens- und Wahrnehmungskonfigura-

tionen zugunsten einer Pluriversalisierung der epistemologischen Ausgangspunk-

te im Nachdenken über Territorien verändert werden, worin letztlich die Bedeut-

samkeit dieser Filme als Widerstandspraxis liegt. Diese Filme sind, so lässt sich

folgern, als politisches Instrument, als mediales Werkzeug zu sehen, um das Terri-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 Filmischer Widerstand

torium des Nationalstaates durch Gegenentwürfe und Alternativen zu unterlaufen,

dessen hegemoniale Stellung sowie damit einhergehende Vorstellungen etwa von

Eigentum oder grundsätzlich Mensch-Umwelt-Beziehungen zu hinterfragen und

im Sinne einer Dekolonisierung alternative Handlungsoptionen aufzuzeigen.

6.2 Ausblick

6.2.1 Das Anthropozän – Konsequenz einer Täuschung?

Die in der vorliegenden Arbeit untersuchten Dokumentarfilme haben nicht nur

den thematischen Zuschnitt auf aktuelle territoriale Konflikte in Lateinamerika

gemeinsam, wodurch die Verhandlung von Raum, Identität und Subjektposition

in den Vordergrund rückt. Sie thematisieren außerdem unterschiedliche Wirk-

lichkeitskonstruktionen und Lebensweisen, die als Antwort auf das Anthropozän

gedeutet werden können und Fragen nach ontologischen Grenzziehungen, Hand-

lungsmacht und dem Gefühl der Zugehörigkeit in seinen unterschiedlichen Aus-

legungen aufwerfen. Es wird deutlich, dass ›Natur‹ keine externe Sphäre ist, die

sich von politischen oder ökonomischen Aspekten abtrennen lässt, sondern einen

Teil des jeweiligen Weltentwurfs darstellt.

Mit Blick auf die weit gefächerte Auseinandersetzung mit dem Anthropozän

stellt Tony Birch fest, diese könnte dazu führen zu glauben, »that not only does

Indigenous knowledge have no place within this discussion, but that Indigenous

people across the planet have no intellectual role to play in the growing discourse«

(2017, S. 197). In dieser Exklusion sieht er ein Äquivalent zum Terra-Nullius-Narrativ,

»a white mythology that continues to allow colonial powers to mask their histories

of violence« (Birch, 2017, S. 197). Wie in der Synthese gezeigt, lassen sich zentra-

le Narrative des Anthropozäns, wie sie Dürbeck (2018) systematisiert hat, auch in

den Filmen wiederfinden. Die Analyseergebnisse um die Verhandlung von Grenz-

ziehungen zwischen Kultur und Natur, umUmweltnarrative und Handlungsmacht

in den Filmen sollen daher auch in Hinblick auf eine genauere Einordnung im

Anthropozän-Diskurs diskutiert werden.

Im Nachdenken über den menschlichen Einfluss auf das Erdsystem, das mit

diesem Diskurs angestoßen wird, um über ökologische Krisen und etwaige Lö-

sungsansätze zu sprechen, lassen sich unterschiedliche Erzählweisen ebenso fest-

stellen wie unterschiedliche Handlungen, zu denen diese Erzählweisen aufrufen.

Häufig ist beispielsweise, so Vermeulen, der Mensch Ursache, Opfer und Lösung

zugleich, wenn es um ökologische Krisen geht:

»As the Anthropocene puts forward a robust and internally undifferentiated an-

thropos, it promotes the human as a supposedly unique and exceptional agent.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019 - am 13.02.2026, 15:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

