Judith Butler und das Recht

Judith Hahn

In der Kirchenrechtswissenschaft — Kanonistik — hinterlief Judith Butlers
Werk bisher nur wenige unmittelbare Spuren. Von einer kanonistischen Butler-
Rezeption kann man nicht sprechen. Aber es lassen sich Verbindungslinien
zwischen ihrer Theorie und manchen Uberlegungen ziehen, die Kanonistin-
nen und Kanonisten anstellen. Der Rechtswissenschaft im Allgemeinen und
der Kanonistik im Speziellen gibt Butler in dreifacher Weise zu denken. Ihre
subjektphilosophischen Ausfithrungen zur Konstituierung des Subjekts treffen
sich erstens mit aktuellen Uberlegungen zur Entstehung von Rechissubjekiivitit.
In der gegenwirtigen Rechtsphilosophie wird dariiber gestritten, ob das Recht
Rechtsubjektivitit vorfindet oder nicht vielmehr erfindet — und ebenso dariiber,
ob dieser rechtliche Beitrag zur neuzeitlichen Subjektkonstituierung positiv zu
bewerten sei; in der deutschsprachigen Debattenlandschaft befeuerten jiingst die
rechtskritischen Beitrige von Christoph Menke' und Daniel Loick* die Auseinan-
dersetzung. Die Erkenntnis, dass das Recht als Diskurs nicht nur seine eigenen
Rechtssubjekte erzeugt, sondern ihnen innerhalb der Rechtsordnung Identititen
zuschreibt, miissen Rechtswissenschaftlerinnen und Kanonisten zweitens zum
Anlass nehmen, um rechtlich prisentierte und zementierte Identititskonstrukte
wie Geschlechtsidentititen zu hinterfragen. Die feministische Rechtswissen-
schaft, die unter anderem die Herstellung von Geschlechterrollen im Recht einer
Kritik unterzieht, lernte viel von Butlers Grundlagenarbeit iiber die sprachliche
Zuschreibung geschlechtlicher Identitit; die Lernprozesse der Kanonistik sind
diesbeziiglich noch zogerlich. Butlers Vorwurf, dass das Recht beim Versuch,
Diskriminierung zu bekidmpfen, selbst diskriminiere, wirft drittens als Funda-
mentalkritik am Recht als Herrschaftsinstrument die prinzipielle Frage auf, wie
tauglich Recht als Steuerungsmedium einer freien modernen Gesellschaft ist. Das
Debattenfeld, das sich hierdurch eréffnet, bietet reichlich Diskussionsstoff fiir
die Rechtsphilosophie und -theorie, auch die des Kirchenrechts. Der vorliegende
Beitrag zeigt in diesem Sinne auf, inwieweit sich Beziige zwischen Butlers Theorie

1 Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: 2015.
2 Loick, Daniel: Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts (= Suhrkamp Ta-
schenbuch Wissenschaft, Bd. 2212), Berlin: 2017.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Judith Hahn

und kanonistischen Uberlegungen herstellen lassen und wie die Kanonistik von
einer Auseinandersetzung mit Butlers Ansatz profitieren kdnnte, wenn sie sich
von diesen Uberlegungen inspirieren und irritieren liee.

1. Sprachliche Erzeugung der Rechtssubjekte

Von John Austin und anderen Sprachakttheoretikerinnen und -theoretikern nimmt
Butler den Gedanken auf, dass Aussagen den Charakter von Sprechakten haben
kénnen. Sie bezieht sich auf die »Kraft der geschriebenen oder reproduzierten
Sprache, gesellschaftliche Effekte hervorzubringen und vor allem Subjekte zu kon-
stituieren«’. Dem Recht, dem Kirchenrecht eingeschlossen, eréffnet dieser Gedan-
ke einer sprachbewirkten Erzeugung sozialer Wirklichkeiten einen Zugang zum
Verstindnis rechtlicher Auflerungen als illokutionire oder perlokutionire Sprech-
akte. So wie Sprechakte die von ihnen besagte Wirklichkeit schaffen, ist rechtliches
Sprechen rechtswirklichkeitskonstitutiv. Die Performativitit von Sprache wird da-
her hiufig angefithrt, um die Entstehung rechtlicher Normativitit durch Rechts-
sprache zu erkliren.

Fir das Kirchenrecht grift der Kanonist Klaus Mérsdorf bereits 1965 auf die-
se Idee zuriick, wenn auch - merkwiirdigerweise — ohne dabei Austin und sein
wenige Jahre zuvor erschienenes Buch »How to do Things with Words«* zu erwih-
nen. Anstelle der Sprechakttheorie bezieht sich Morsdorf auf die Symboltheorie,
die ihm die enge Verwandtschaft von Recht und Sakrament zu verstehen hilft. Zwi-
schen rechtlichen und sakramentalen Handlungen bestehe eine augenfillige Nihe,
argumentiert Mérsdorf: »Als sichtbares und wirksames Sinnbild einer unsichtba-
ren Heilswirklichkeit ist das Sakrament mit dem Rechtssymbol verwandt. Es liegt
mit diesem in einer Tiefenschicht, die der sakramentalen Wurzel des Rechtes zu-
gewandt ist«’. Sowohl rechtliche als auch sakramentale Handlungen arbeiteten mit
Symbolen, also mit zeichenhaften Verweisungen auf eine unsichtbare Realitit, die
wirkmichtig sei. Nicht nur das Sakrament deute auf eine unsichtbare Realitit,
in der Gott die Gnade gebe, sondern auch das Recht: »Das Rechtssymbol weist in
gemeinschaftsbezogener Weise auf eine unsichtbare Wirklichkeit hin«®. Die mit
dieser rechtlich-symbolischen Leistung verbundene Wirkmichtigkeit kénne viel-
gestaltig sein: Das Recht »ist entweder ein Gegenstand, der iiber seine sinnliche

3 Butler, Judith: Haf spricht. Zur Politik des Performativen, aus dem Englischen von Kathrina
Menke und Markus Krist (= Edition Suhrkamp, Bd. 2414), Berlin: 1998, S. 57.

4 Austin, John L.: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-
vard University in 1955, Cambridge/MA: 1962.

5 Mérsdorf, Klaus: »Wort und Sakrament als Bauelemente der Kirchenverfassungs, in: Archiv
fur katholisches Kirchenrecht 134 (1965), S. 72-79, hier S. 77.

6 Ebd., S.77-78.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Erscheinung hinaus etwas aussagt, oder eine Handlung, die im sinnbildlichen Ge-
schehen etwas Unsichtbares bewirkt«’. Dieses Bewirken geschehe aufgrund der
performativen Wirkung von Rechtssymbolen - eine Vorstellung, die dem perfor-
mativen Effekt der (Rechts)Sprache in der Sprechakttheorie sehr nah kommt.

Auch bei Butler spielt das Recht eine Rolle, um die mit Sprechhandlungen ver-
bundene Wirkweise zu erkliren. Wiederholt nimmt sie auf die Sprache der Gerich-
te Bezug, deren »Spruch« sowohl illokutionire als auch perlokutionire Wirkung fiir
die Betroffenen haben konne.® Daneben bezieht sie sich auf das Religiose, um die
von hoheitlich-rechtlichen Sprechhandlungen ausgehende Wirkung zu erkliren.
Diese »magischen Effekte« der Wirklichkeitserzeugung durch souverin-hoheitli-
che Sprache vergleicht sie mit »dem Vorbild der géttlichen Macht der Benennung
[..], nach dem die Auflerung zugleich den geduflerten Effekt erschafft<.

Uberdies kann man bei ihr Uberlegungen dazu entdecken, was zu erwarten
steht, wenn Worte nicht treffen und Sprechakte nicht verfangen, weil die bzw. der
AuBlernde keine Verbindlichkeit zu erzeugen vermag.' So verweist Butler darauf,
dass Sprechakte ihre Wirkung verfehlen kénnen, wenn die Horerinnen und Hérer
dem Akt keine performative Wirkung zugestehen. Sie notiert: »Ein Sprecher, der
einen Krieg erklirt oder eine Ehe schliefdt und damit das ins Leben ruft, was er
erklirt, wird die >soziale Magie« der performativen Auflerung in dem Maf beleben
konnen, in dem das Subjekt bereits dazu autorisiert [..] ist, solch bindende Sprech-
akte auszufithren«”. Dieses Scheitern sei nicht frei von Komik, bemerkt Butler:
»Tatsichlich erscheinen viele Sprechakte unter dieser Perspektive betrachtet eher
komisch«'. Das Moment, in dem Magie in Komik umschligt, ist ein Hinweis auf
ein rechtliches Wirkungsproblem, das rechtssoziologisch zu denken gibt. Die Ka-
nonistik sollte ihm einige Aufmerksamkeit entgegenbringen.

Gelingt es rechtlichem Sprechen, die intendierte Wirkung zu erzielen, entsteht
Rechtswirklichkeit. Diese Macht des Rechts versteht Butler, wie angedeutet, als
eine Benennungsmacht, wie sie in Pierre Bourdieus Rechtssoziologie erscheint.”
Recht setzt auf symbolische Gewalt oder Sprachgewalt, um durch »Praktiken der
Benennung, Klassifizierung, Institutionalisierung, Kodifizierung, Einsetzung,
Delegation und Konsekration«** Realitit zu schaffen. Von besonderem Interesse

7 Ebd., S.78.

8 Vgl. u.a.]. Butler: 1998, S. 58, 77, 80, 129.

9 Ebd,, S.57.

10 Vgl.ebd,S.33.

11 Ebd., S.244.

12 Ebd., S.33.

13 Vgl. u.a. Bourdieu, Pierre: »La force du droit. Eléments pour une sociologie du champ juri-
dique, in: Actes de la recherche en sciences sociales 64 (1986), S. 3-19.

14 Witte, Daniel/Striebel, Christian: »Recht und Macht bei Bourdieu und Foucault, oder: Wie
selbst aufgeklarte Machtanalysen des Rechts dessen Kulturalitit ausblendenc, in: Sociologia
Internationalis 53 (2015), S.161-198, hier S.171.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

65


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Judith Hahn

sind gleichwohl nicht Butlers Beispiele fir Akte wirklichkeitskonstitutiven recht-
lichen Sprechens, die rechtsgegenstindliche Folgen haben, sondern vor allem
die Handlungen mit subjektiv-personalen Effekten. Diesen Vorgang schopferischer
Magie riickt Butler in ein theologisches Licht: »Wenn Gott >Petrus< benennt,
begriindet diese Anrede Gott als Ursprung von Petrus«”. Hierdurch weist Butler
die Sprache nicht nur als realitits-, sondern zugleich als subjektivkonstitutiv
aus. Das Subjekt ist performativer Ertrag von Sprechakten, steht hierbei jedoch
nicht fiir sich, sondern ist aufgrund der diskursiven Struktur seiner Entstehung
zugleich sozial verstrickt, wie Butler bemerkt: »So gesehen leistet die Anrufung
als performative AufRerung die diskursive Konstitution des Subjekts, die unlésbar
an seine gesellschaftliche Konstitution gebunden ist«*.

Sprache erzeugt Subjekte, Rechtssprache erzeugt Rechtssubjekte. Wihrend das
Recht in seiner Bezugnahme auf die Rechtssubjekte den Eindruck erwecke, es be-
ziehe sich auf eine ihm vorgingige Subjektivitit, sei es vielmehr das rechtliche
Sprechen selbst, dass Rechtsubjekte als solche konstituiere. Butler bemerkt: »Un-
weigerlich >produziert« die Rechtsgewalt, was sie (nur) zu reprisentieren vorgibt«7.
Dies geschehe weitgehend unbemerkt, insoweit das Recht aus Griinden der Selbst-
rechtfertigung seine Subjektkonstitutivitit zu verbergen suche: »Das Gesetz pro-
duziert und verschleiert (dann) die Vorstellung von einem »Subjekt vor dem Gesetz<,
um diese Diskursformation als naturalisierte Grundvoraussetzung, die die eigene
regulierende Hegemonie des Gesetzes rechtfertigt, zu beschworen«®.

In ihnlicher Weise nehmen auch rechtsphilosophische Gegenwartsstimmen
die Entstehung rechtlicher Subjektivitit wahr. Bei ihnen erscheint das Recht -
wie man jiingst bei Christoph Menke und Daniel Loick nachlesen konnte — nicht
als passives Medium, dessen sich Individuen zur Durchsetzung ihrer Anspriiche
bedienen, sondern als konstruktive Macht, die nicht nur die rechtlichen Ansprii-
che, sondern auch die Rechtssubjektive, die diese geltend machen, iiberhaupt erst
erzeuge. Menke, der seine Uberlegungen zur Entstehung von Rechtsubjektivitit
ausgehend von der westlich-modernen Etablierung subjektiver Rechte her entfal-
tet, hilt kritisch fest, dass die »Erfindung« subjektiver Rechte das Rechtssubjekt als
Trager dieser Rechte erst geschaffen habe: »Subjektive Rechte sind nicht deshalb
subjektiv, weil ein Subjekt sie hat, sondern, genau umgekehrt, weil sie ein Subjekt
hervorbringen. [...] Subjektive Rechte sind subjektiv, weil sie subjektivieren«®.

Ihm stimmt Daniel Loick zu, der hierin nicht allein eine problematische Ver-
rechtlichung der Einzelnen, sondern auch des Sozialen entdeckt. Ihre Selbstwahr-

15 J.Butler:1998, S. 56.

16  Ebd.,S.240.

17 Butler,Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Englischen von Kathrina Menke (=
Edition Suhrkamp, Bd. 1722), Frankfurt a.M.: 1991, S.17.

18 ). Butler:1991, S.17.

19  C. Menke: 2015, S.178-179.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

nehmung als Rechtssubjekte hindere moderne Menschen an einer Erfahrung der
Welt jenseits des Rechts. Wie Michael Kohlhaas sei der moderne Mensch »ent-
setzlich rechtschaffen«*®, unfihig sich selbst und andere jenseits rechtlicher An-
spruchsstrukturen zu begreifen: »Insofern Menschen Rechtspersonen sind, behan-
deln sie auch andere nur als solche. Sie schulden einander nicht mehr als das, was
ihnen rechtlich zusteht, und sie interessieren sich fiireinander auch nicht in ande-
ren Hinsichten«.

Hierin liege der Grund einer »verrechtlichten Gesellschaft«, die bei Menke und
Loick als Pathologie gesellschaftlichen Miteinanders erscheint. Das real existie-
rende moderne Recht — Menke nennt es das »biirgerliche Recht« — sei »die falsche
Verwirklichung des modernen, selbstreflexiven Rechts — und zugleich die einzige,
die es bislang gibt«**. Loick pflichtet ihm bei. Er versteht die fortschreitende Ver-
rechtlichung des Sozialen (»Juridismus«) als »Beschidigungen, die das Recht dem
Gewebe sozialer Praktiken einer Gesellschaft zufiigt«*?. Denn indem sich das Recht
menschliche Sozialbeziehungen unterwerfe, unterminiere es echte Sozialitit und
verunmogliche gutes und gelingendes Miteinander. Anders als Menke sucht Loick
die Rettung jedoch nicht in einem anderen Recht, sondern jenseits des Rechts. Ein
Heilmittel gegen den Juridismus bestehe allein in der »Einiibung postjuridischer
Existenzweisen«*, also in der Ausbildung von Individualitit und Sozialitit, »die
sich der Programmierung durch das Recht zu widersetzen versuchen«*.

Auch Butler nimmt die rechtliche Dimension der Subjekterzeugung kritisch
auf, wenn auch etwas anders akzentuiert als bei Menke und Loick. Sie sieht den
problematischen Kern der rechtlichen Subjekterzeugung vor allem in der Auswei-
sung eines »schuldigen« Subjekts, dem man soziale Missstinde individualisierend
anlasten konne. Hierauf verweist sie unter anderem im Kontext des gerichtlichen
Umgangs mit Hassrede. Das Gericht identifiziere mit der »Titerin« oder dem »Ti-
ter« die fiir rechtsverletzende AuRerungen subjektiv Verantwortlichen, denen man
»Schuld« zuschreiben kénne. Das Subjekt erscheine so als singulire Ursache des
Problems. Dies sei gleichwohl eine Simplifizierung des Phinomens Hassrede, die
die kollektive Dimension der Taten verschleiere. Denn Hassrede funktioniere iiber-
haupt nur im »Chor«**, wie Butler betont. Sie treffe nur dann und beziehe ihre
verletzende Kraft daraus, dass sie Zitat eingespielter Abwertungen sei, wie Butler
anhand rassistischer Aulerungen plausibilisiert. Diese Dimension werde in der
gerichtlichen Behandlung der Taten verdeckt. Subjektivierung diene dergestalt der

20 D. Loick: 2017, S.12.
21 Ebd., S.123.

22 C. Menke: 2015, S.175.
23 D. Loick: 2017, S. 27.
24 Ebd, S 21-22.

25 Ebd,S. 22.

26 J.Butler:1998, S.128.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

67


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Judith Hahn

individuellen Verortung von Schuld und der Exkulpierung der Gesellschaft, die sich
die Tat nicht zurechnen miisse. »Strukturen der Siinde«, um einen theologischen
Begrift zu bemithen, werden vom Recht nicht aufgedeckt und bleiben in der Logik
des Rechts unhinterfragt.

Was fiir die Hassrede im Speziellen gilt, lisst sich als generelles Monitum ge-
geniiber der Logik staatlichen Sanktionierens verstehen. Die staatliche Antwort
auf Verbrechen oder Vergehen ist strukturell als Reaktion auf die Handlung eines
schuldigen Subjekts konzipiert; es wirkt »eine Konzeption der Rechtsverletzung,
die sich auf ein schuldiges Subjekt bezieht«*’. Diese Subjektivierung freilich un-
terminiert die Komplexitit der Frage nach der Schuld - diese Beobachtung gibt der
Kanonistik und ihrem Sanktionsverstindnis zu denken, aber ebenso der Theologie
insgesamt, die sich den Umgang mit Schuld vielfach dadurch zu einfach macht,
dass sie strukturelle Dimensionen von Schuld ausblendet. In den gegenwirtigen
Debatten um die Bedeutung der Missbrauchstaten zeichnet sich diese Strategie
auf Seiten vieler Vertreter der Kirchenleitung deutlich ab: »Schuld« ist nicht die
Kirche, sondern der einzelne Titer. Die strukturelle Verantwortlichkeit der Insti-
tution wird iiberdeckt, um die Systemfrage zu vermeiden.

2.  Rechtliche Erzeugung von Geschlechtsidentitaten

Der breiten Offentlichkeit bekannt ist Butler vor allem wegen ihrer Arbeiten zur ge-
schlechtlichen Identitit. Gegen eine zweistufig aufeinander aufbauende Konzep-
tion von Geschlechtlichkeit, die Kultur auf Natur aufsetzt, stellt sie ein komplexes,
diskursiv erzeugtes Identititsverstindnis zur Diskussion, das nicht nur die kultu-
relle Geschlechterrolle (gender), sondern auch die ihr iblicherweise als vorgingig
angenommene biologische Natur (sex) als konstruiert begreift. Butler notiert:

»Demnach gehort die Geschlechtsidentitit (gender) nicht zur Kultur wie das
Ceschlecht (sex) zur Natur. Die Geschlechtsidentitit umfafit auch jene dis-
kursiven/kulturellen Mittel, durch die eine >geschlechtliche Natur< oder ein
>natlrliches Geschlecht<als >vordiskursivs, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als
politisch neutrale Oberflache, auf der sich die Kultur einschreibt, hergestellt und
etabliert wird«®.

»Natur« sei also keine vorsprachliche Realitit, sondern werde diskursiv von »Kul-
tur« erzeugt. Fiir Butler ist es demnach nicht gender, der sich aus sex ergibt, sondern

27  Ebd., S.125.
28 J.Butler:1991, S. 24.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

gender, der sex erzeuge, durch »jene stindig wiederholende Macht des Diskurses,
diejenigen Phinomene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert«*.

Butlers Ausfithrungen iiber Geschlechtsidentititen in der Spannung von sex
und gender sind gleichermafen fiir das Recht von Bedeutung, sind es doch unter
anderem auch die Rechtsdiskurse, die zur Erzeugung dieser Identititen beitragen.
Dies greift Butler selbst auf, wenn sie dem Feminismus anrit, die performative
Wirkung der rechtlichen Sprache bei der Erzeugung von Geschlechterkategorien
wahrzunehmen: »Die feministische Kritik mufd auch begreifen, wie die Katego-
rie >Frau(en):, das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen
hervorgebracht und eingeschrinkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation
erreicht werden soll«*°. Hier klingt zum einen das feministische Dilemma an, dass
der Rickgriff auf das Recht zur Beseitigung von Diskriminierung zugleich die dis-
kriminierende Wirkung des Rechts auf den Plan rufe. Zum anderen hebt Butlers
Hinweis die Subjektkonstitutivitit der Rechtssprache hervor, die in der Benennung
bestimmter Rechtssubjekte diese erzeugt und kategorisiert. Indem das Recht sich
auf Frauen und Minner als Subjekte des Rechts beziehe, beschwére es in andauern-
der Repetition Weiblichkeit und Ménnlichkeit als rechtlich relevante Kategorien.

Butlers Uberlegungen laden dazu ein, diese geschlechterkonstitutive Rolle
des Rechts wahrzunehmen und sie kritisch zu dekonstruieren. Die Kirchen-
rechtswissenschaft grift diesen Faden allerdings bisher nicht auf. Kaum eine
Kanonistin oder ein Kanonist stiitzt Butlers These, dass Geschlechtskategorien wie
»weiblich«/»minnlich« nicht natiirlich vorgefunden, sondern kulturell-sprachlich
erfunden werden. Zu dominant ist die lehramtliche Geschlechterdichotomie, die
dem Recht eine binire Anthropologie mit den Kategorisierungen »Frau« und
»Mann« vorordnet. Beispiele aus dem Kirchenrecht zeigen dieses binire Denken:
Eine Ehe schliefRen konnen gemif? kirchlichem Recht nur eine Frau und ein Mann
(vgl. c. 1055 § 1 CIC/1983). Die Weihe empfangen kann ausschlielich ein Mann
(vgl. c. 1024 CIC/1983). Der Stand der Jungfrauen steht allein Frauen offen (vgl. c.
604 CIC/1983).”

Was aber eine Frau oder ein Mann sei, beantwortet das Kirchenrecht nicht.
Das Lehramt ist diesbeziiglich definitionsfreudiger: Als Frau oder Mann wird man
von Gott geschaffen. Der Kanonist Norbert Liidecke zieht aus der Lektiire der di-
versen lehramtlichen Texte den Schluss, sie alle verbinde, dass sie die Geschlechts-
zugehorigkeit biologisch-genetisch am Geburtsgeschlecht festmachten. Psyche so-

29  Butler, Judith: Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Aus dem Ame-
rikanischen von Karin Wérdemann, Berlin: 1995, S. 22.

30 J.Butler:1991, S.17.

31 Vgl. hierzuauch Hahn, Judith: »Recht—und Geschlecht? Die Genderfrage in Kirchenrecht und
Kanonistik, in: Christine Biichner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen im Horzont des
Genderdiskurses, Mainz: 2020 (im Erscheinen).

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

69


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Judith Hahn

wie Phinotypik wiirden hingegen marginalisiert.>* In diesem Sinne beurteilte die
Glaubenskongregation die Ehefihigkeit von Transsexuellen mit Partnern ihres ei-
genen genetischen Geschlechts abschligig. In einem Schreiben der Kongregation
aus dem Jahr 1991 ist notiert, eine Ehezulassung sei nicht moglich, da eine Ge-
schlechtsumwandlung, die allein den Phinotyp verindere, nicht das Genom be-
treffe.®

Es zeichnet sich ein biologistisches und zugleich statisches Geschlechtsver-
stindnis ab. Die Biologie wird lehramtlich mit Geschlechterrollen gekoppelt. Der
spezifische »Genius der Frau« zum Beispiel, dem die Gesellschaft so viel verdanke,
wie die jiingeren Pipste lehrten, steht fiir ein Geschlechterbild, dass Frau und
Mann biologisch und in ihren Rollen wesenhaft voneinander abgrenzt.> Als Frau
oder als Mann erfiillten Menschen ihre spezifischen Aufgaben in Kirche und Ge-
sellschaft auf ihre je eigene Art. Biologie und Psyche seien untrennbar. Die Glau-
benskongregation hielt fest:

»GemafR der christlichen Anthropologie kann diese absolute Dichotomie nicht
aufgegeben werden: Da die Person tatsachlich nicht in eine korperliche und eine
psychische Einheit unterteilt werden kann, wird die Sexualitit nicht dadurch
bestimmt, dass nur der Aspekt des Korpers eines Subjekts, Mann oder Frau,
beriicksichtigt wird, und auch nicht dadurch, dass man allein die psychische
Dimension, mannlich oder weiblich, bewertet; es handelt sich um eine komplexe
Realitat, zu deren Bestimmung sowohl physische als auch psychische Elemente
beitragen.

32 Vgl. Lildecke, Norbert: »Die rechtliche Ehefdhigkeit und die Ehehindernissex, in: Stephan
Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen Kirchenrechts.
3. Aufl., Regensburg: 2015, S.1282-1314, hier S.1288.

33 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-
schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),
S.315.

34  Vgl.u.a.Johannes Paul Il.: »Brief an die Frauenx, 29. Juni 1995, Nr. 9, www.vatican.va/content/
john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.htm| [05.04.2019];
Vatican News, »Papst wiirdigt Rednerin: »Der weibliche Genius, der sich in der Kirche wider-
spiegelt«, 22. Febr. 2019, www.vaticannews.va/de/papst/news/2019-02/papst-linda-ghisoni-
weiblicher-genius-kirche-missbrauch-vatiab.html [05.04.2019].

35 Vgl auch Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic. Thinking the Inordinate Body,
in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New
York: 2006, S. 93-119, hier S. 94-95.

36  Ubersetzung JH; Original: »Secondo I'antropologia cristiana, tale dicotomia assoluta non puo esse-
re ammessa: come, infatti, non si puo dividere la persona in elemento corporeo e in elemento psichico,
cosi la sessualita non si determina considerando unicamente 'aspetto del corpo di un soggetto, uomo o
donna, ma nemmeno valutandone esclusivamente la componente psichica, maschile o femminile che
sia; e una realta complessa, alla cui individuazione concorrono sia gli elementi di ordine fisico, sia gli
elementi di ordine psichico«. Kongregation fir die Glaubenslehre: »Erlauterungen zu den ka-

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Diese Verkniipfung ist es, an der Butler Kritik iibt, wenn sie von einer »juristi-
sche[n] Konzeption« der Geschlechtsidentitit spricht, bei der eine »kulturelle Zu-
schreibung [...] an ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht«*’ erfolge. Zu wel-
chen Folgen das binire Denken in Bezug auf das Geschlechterbild des Kirchen-
rechts fiihrt, beschreiben wenige Vertreterinnen und Vertreter der gegenwirtigen
Kanonistik deutlicher als Norbert Liidecke und Georg Bier. In ihrem Einfithrungs-
werk zum Kirchenrecht kommentierten sie die lehramtliche Systematisierungsar-
beit an einer naturrechtlichen Geschlechterordnung unter anderem wie folgt: »Die
aktuellen universalkirchlichen fir alle Gliubigen gehorsamsverbindlichen Lehren
zu Gottes Plan mit den Geschlechtern hat die Kongregation fir die Glaubensleh-
re vor einigen Jahren {ibersichtlich zusammengestellt«*®. So manche Leserin bzw.
Leser wird den Hinweis fiir subtile Ironie halten, wer Gottes Plan fiir die Mensch-
heit suche, finde ihn in einem iibersichtlichen Aktenordner im Wandschrank der
Glaubenskongregation.

Dass Geschlechternormen Uber- und Unterordnungsverhiltnisse be- und her-
beischreiben und hierdurch nicht nur das »schwache Geschlecht«, sondern auch
alle diejenigen marginalisieren, deren biologisches oder soziales Geschlecht nicht
der Norm entspricht, zeigt sich in kirchlicher Lehre und in Folge ebenso im Kir-
chenrecht in besonderer Weise am Beispiel von Intersexualitit und Transsexua-
litdt. Aufgrund ihres biologistisch-biniren Denkens fanden kirchliche Lehre und
Kirchenrecht bisher keinen Weg, mit Intersexualitit konstruktiv umzugehen. Auf-
grund des statischen Geschlechtsverstindnisses in biologischer und psychischer
Hinsicht fremdeln sie mit Transsexualitit. Norbert Liidecke erldutert: »Das Lehr-
amt der Kirche hilt an der von ihm verbindlich interpretierten natur- und offen-
barungsrechtlich biniren Geschlechterordnung fest. Darin nicht einpassbare Ge-
schlechtsidentititen und sexuelle Orientierungen vermag es nicht als gleichrangige
Varianten der Schépfung zu sehen, sondern nur als Abweichungen«*.

In Folge fehlen rechtliche Regelungen zum Umgang mit Intersexualitit und
Transsexualitit. In Reaktion auf konkrete Anfragen aus der Weltkirche, wie bei In-
tersexualitit und Transsexualitit entstehende Rechtsfragen zu behandeln seien,
verschriftlichten die rémischen Kongregationen bisher allein Einzelfallanweisungen.
Die Glaubenskongregation beispielsweise ordnete an, dass bei Transsexuellen nach
Geschlechtsumwandlung Namen oder Angaben zum Geschlecht in Kirchenbiichern

nonischen Auswirkungen des Transsexualismus in Bezug auf das geweihte Lebenc, 28. Sept.
2002, Prot. N. 442/54-15710.

37 ). Butler:1991, S. 24.

38  Ludecke, Norbert/Bier, Georg: Das romisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einfiihrung. Unter
Mitarbeit von Bernhard Sven Anuth, Stuttgart: 2013, S. 65.

39  N. Liidecke: 2015, S.1289-1290.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Judith Hahn

nicht verindert werden diirften.*® In Abstimmung mit der Ordenskongregation
befiirwortete die Glaubenskongregation den Ausschluss einer oder eines Religiosen
aus dem Ordensinstitut nach Geschlechtsumwandlung.” Uberdies hilt sie Trans-
sexuelle beziiglich des Weiheempfangs und der -ausiitbung von Weihevollmacht fiir
irregulir wegen »schwerwiegender vorsitzlicher Selbstverstiimmelung« im Sinne
der cc. 1041 n. 5 und 1044 § 3 CIC/1983. Zur Ehe seien Transsexuelle ebenfalls nicht
zuzulassen.** Aus Spanien bekannt ist der Fall, dass einer transsexuellen Katholi-
kin die Ubernahme einer Taufpatenschaft verweigert wurde, da Transsexualitit fiir
einen Umgang mit der eigenen Sexualitit stehe, der nicht mit dem in c. 874 § 1 n.
3 CIC/1983 normierten Erfordernis einer dem Glauben und dem Taufpatendienst
entsprechenden Lebensfithrung vereinbar sei.*

Diese Einzelfallregelungen taugen nicht zur Verallgemeinerung. Uberdies ha-
ben die meisten Schreiben den Charakter von vertraulichen Dokumenten, sind also
nicht promulgiert. Daher verfiigen sie nicht uber allgemeine rechtliche Verbind-
lichkeit. Entsprechend grofd ist die Unsicherheit. Einige kanonistische Beitrige
bemiihten sich um Klirung,* konnten hierbei freilich nicht mehr leisten, als den
lehramtlich und gesetzgeberischen Unsicherheitsrahmen auszuloten. Georg Bier
notierte 1990 die Beobachtung: »In der kirchenrechtswissenschaftlichen Litera-
tur ist die Beurteilung der Geschlechtszugehérigkeit eines Transsexuellen bislang
nicht geklirt. Die Diskussion konzentriert sich dabei auf die Frage, wie das >wahre<
Geschlecht eines Menschen zu bestimmen ist«*. Seine Bemerkung beschreibt den
gegenwirtigen Forschungsstand auch heute noch zutreffend.

Dies ist nicht iiberraschend. Denn Biers Bemerkung zeigt ja zugleich an, dass
Kirchenrecht und Kirchenrechtswissenschaft in der Frage nicht weiterkommen

40 Vgl Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an die Vorsitzenden der Bischofskonfe-
renzen, 28. Sept. 2002, Prot. N. 442/54-15710.

41 Vgl. Kongregation fiir die Institute des geweihten Lebens und fir die Gesellschaften apos-
tolischen Lebens: »Schreiben an die Generaloberen von Religionsinstituten, 15. Jan. 2003,
Prot. SpR 520/81.

42 Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-
schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),
S. 315.

43 Vgl. Bischof von Cadiz und Ceuta, »Mitteilungx, 1. Sept. 2015, https://web.archive.org/web/
20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-
ceuta [04.04.2019].

44 Vgl. u.a. Bier, Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtli-
che Untersuchung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach dem Codex
luris Canonici von 1983 im Horizont der zeitgendssischen Sexualwissenschaft (= Forschungen
zur Kirchenrechtswissenschaft, Bd. 9), Wiirzburg: 1990; Forster, Peter: Transsexualitdt und
ihre Auswirkungen auf die Ehefahigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische
Reihe, Bd. 24), St. Ottilien: 2013.

45  G.Bier:1990, S. 481.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta

Judith Butler und das Recht

konnen, solange die Kirche an der Annahme eines »wahren« und damit eines je-
dem Menschen vorgegebenen und eindeutig determinierbaren Geschlechts fest-
halt. Sich von Judith Butler inspirieren zu lassen, bote einen Ausweg aus dieser
Sackgasse. Ob realistisch zu erwarten steht, dass die Amtskirche sich hierauf ein-
zulassen vermag, ist kaum zu beantworten. Dieser Entwicklung stehen aktuell
nicht nur fehlendes Problembewusstsein, sondern Mangel an kirchlicher Not ent-
gegen, sehen Lehramt und Gesetzgeber doch das Problem nicht auf ihrer Sei-
te, sondern auf der der Betroffenen. Es liegt bei denen, die sich beziiglich ihrer
Geschlechtlichkeit dem genomisch-phinotypischen Zusammenfall und damit ei-
ner eindeutigen binir-biologistischen Einordnung entziehen. Zynisch reformu-
liert: Wer nicht der Norm entspricht und sich damit einer Normierung in kirch-
lichen Kategorien widersetzt, nimmt hierdurch der Kirche nichts. Vielmehr be-
schneidet er oder sie sich selbst in ihrer oder seiner kirchlichen Rechtsstellung.
Dass eine mangelnde Einordnung in die kirchliche Geschlechterordnung diese Fol-
gen hat — Betroffene beispielsweise an der Wahrnehmung ihres Rechts auf freie
Wahl des Lebenstands hindert — erliutert Georg Bier am Beispiel postoperativer
Transsexueller anhand deren rechtlicher Nichterfassbarkeit als Adressatinnen und
Adressaten einschligiger Rechtsnormen: Wer aufgrund eines Auseinanderfallens
von Phinotyp und Genotyp aus kirchlicher Sicht nicht mehr eindeutig Frau oder
Mann sei, sei als »Zwischenstufe zwischen Mann und Frau« zu verstehen. Dieser
Status sei kirchenrechtlich aber nicht normiert. Kirchliche Normen, die Menschen
als »Frauen« oder »Minner« berechtigten, adressierten Transsexuelle daher nicht.
Rechtlich fithre eine »fehlende Eindeutigkeit beziiglich der Geschlechtszugehorig-
keit« daher »dazu [...], dafd dem Transsexuellen weder Rechte noch Pflichten zu-
kommen«*.

Triagt man Butlers Theorie an dieses Problem heran, hat eine mangelnde Pas-
sung mit der Norm binarer Geschlechtlichkeit nicht allein zur Folge, dass Trans-
sexuelle im Kirchenrecht nicht als Subjekte von Rechten und Pflichten erscheinen,
sondern dass sie, wann immer das Recht binire Geschlechterzuschreibungen vor-
nimmt, gar nicht erscheinen, insoweit ihnen das kirchliche Recht eine Versprach-
lichung verweigert. Indem das Kirchenrecht »Mann« und »Frau« in binirer Aus-
schliefilichkeit sprachlich konstituiert, erzeugt es eindeutig minnliche und ein-
deutig weibliche Rechtssubjekte. Personen, die mithilfe dieser Kategorisierungen
nicht zweifelsfrei beschrieben sind, werden vom Recht in den so normierten An-
gelegenheiten nicht »hergestellt«.

46 Ebd,S. 48s5.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

13


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Judith Hahn

3.  Butlers Rechtskritik als Anfrage an das (Kirchen-)Recht

Eine grundlegende Anfrage, die sich aus Butlers Theorie in Bezug auf das (Kir-
chen-)Recht ergibt, ist die nach der Leistungsfihigkeit von Recht in einer Gesell-
schaft oder Gemeinschaft im Allgemeinen. Dass Butler ein grundlegend kritisches
Verhiltnis zum Recht hat, kann man vor allem in ihrem Buch »Haf? spricht« ent-
decken. Das Buch dreht sich um die staatlichen Versuche, mithilfe von Recht auf
Hassrede zu antworten. Die Ambivalenz der staatlichen Interventionen diskutiert
Butler anhand von Hassrede-Entscheidungen des US-amerikanischen Obersten
Gerichtshofs. Thre Uberlegungen zielen dabei gleichwohl weniger auf die erwart-
bare rechtliche Fragestellung, inwieweit diese Fille zum Schutz des Individuums
gegen Hassrede in angemessener Weise mit kollidierenden Rechtsgiitern wie der
Meinungsfreiheit umgehen, sondern vielmehr auf die Frage, inwieweit die Gerich-
te in ihrer Behandlung der Materie zu Beteiligten von Hassredediskursen werden.
Butlers Kritik am Recht und an der Rechtsprechung ist zuvorderst eine Kri-
tik am Obersten Gerichtshof, dessen konservativem Fliigel es wiederholt gelang,
durch die Rechtsprechung zur Hassrede die Freiheit bestimmter gesellschaftlicher
Minderheiten (wie der Schwarzen, der Homosexuellen) zu beschrinken; Argumen-
te aus Antonin Scalias Urteilsbegriindungen, der Ikone der Konservativen, tau-
chen bei Butler wiederholt als Beispiele fiir diskriminierende Engfithrungen auf.*’
Butler spricht von einem »Mif3brauch der Hate-speech-Prizedenzfille, die gezielt
benutzt werden, um konservative politische Ziele durchzusetzen und eine fort-
schrittliche Politik zu konterkarieren«*®. Sie weist Briiche und Widerspriiche in
der Rechtsprechung aus, die einerseits weifien Rassismus (brennende Kreuze in
den Girten schwarzer Familien) als Meinungsfreiheit deute, andererseits Aussagen
iber Homosexualitit ponalisiere (Butlers Beispiel ist die inzwischen abgeschaft-
te »Don’t ask, don't tell«-Direktive der amerikanischen Streitkrifte) oder schwar-
ze Rap-Musik als gewaltverherrlichend brandmarke. Dieser Befund macht Butler
skeptisch, ob man das Recht als ein zentrales Medium gegen sprachliche Diskri-
minierung verstehen konne oder es nicht vielmehr selbst zur Diskriminierung be-
stimmter Gruppen beitrage.* Sie hilt fest: »Mir geht es nicht nur um den Schutz
der Biirgerrechte gegen staatliche Eingriffe, sondern um die spezifische diskursive
Macht, die an den Staat itbergeht, wenn er mit Rechtsmitteln vorgehen kann«*°.
Die staatliche Gewalt zeichne sich nicht nur dadurch aus, dass sie rechtebeschrin-
kend wirken kénne, sondern vornehmlich dadurch, dass sich der Staat durch seine

47  Vgl.). Butler: 1998, S. 88-93, 155.

48  Ebd., S.102.

49 Vgl besonders pragnant ebd., S. 43-44.
50 Ebd., S.123.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Gerichte als Produzent von Hassrede betitige: »Tatsichlich produziert der Staat ak-
tiv den Bereich der 6ffentlich akzeptablen Sprache, indem er die folgenschwere
Grenze zwischen dem Bereich des Sagbaren und des Unsagbaren zieht und damit
auch die Macht fiir sich behilt, sie zu ziehen und aufrechtzuerhalten<®.

Mit der staatlich-normierten Grenze des Sagbaren und des Unsagbaren wiir-
den freilich nicht nur die Inhalte des Sagbaren determiniert, sondern auch die
Sprechenden. Dies verdeutlicht Butler am Beispiel der gerichtlichen Konstruktion
von Homosexualitit und Homosexuellen:

»Der Staat knebelt nicht nur homosexuelles Sprechen, sondern produziert—durch
seine Entscheidungen — eine 6ffentliche Vorstellung vom sich selbst zensieren-
den Homosexuellen. Ahnlich produziert er ein éffentliches Bild obszéner schwar-
zer Sexualitit, gerade wenn er beansprucht, Obszénitat zuriickzudringen; und er
produziert das brennende Kreuz als ein Symbol eines verstindlichen und durch
die Redefreiheit geschiitzten Sprechens«®>.

Es sei daher augenfillig, »daf} die gerichtliche Verfolgung von hate speech immer
das Risiko in sich birgt, dal die Gerichte Gelegenheit erhalten, selbst Gewalt aus-
zuilben. Und wenn Gerichte entscheiden, welches Sprechen Gewalt ist und welches
nicht, dann ist diese Entscheidung méglicherweise die verbindlichste Form der Ge-
walt<®,

Diese Rechtskritik ist primir eine Anfrage an die inkonsistente Rechtsprechung
des Obersten Gerichtshofs, der mit den Entscheidungen, in denen sich mehrheit-
lich der konservative Fliigel durchsetzen konnte, eine bestimmte politische Agenda
starkt. Dass diese Beobachtungen gleichwohl als eine Grundsatzkritik am Recht ge-
lesen werden kénnen, liegt darin begriindet, dass das Rechtssystem - in diesem
Fall das amerikanische common law** - eine solche Politisierung zulisst und damit
immer die Mdglichkeit bietet, bestimmten Gruppen Gewalt anzutun.

Diese sehr skeptische Sicht gegeniiber der gesellschaftlichen Leistung des
Rechts und der Gerechtigkeitsarbeit der Gerichte, die Butlers Ausfithrungen
pragt, nahm die feministische Rechtswissenschaftlerin und heutige Bundes-
verfassungsrichterin Susanne Baer in einem Beitrag zum Anlass, um Butlers

51 Ebd.

52 Ebd., S.155.

53  Ebd., S.106-107.

54  Dass civil law-Kulturen hier etwas anders aufgestellt sind und daher die Probleme anders

gelagert sind, sieht Judith Butler selbst—die »Nachbemerkung« der deutschen Ausgabe von
»Hafd spricht« geht hierauf ein: vgl. S. 257-261. Dennoch sieht Butler auch bei Recht des civil
law das vergleichbare Problem, dass es politisch motivierte Gewaltanwendung der Gerichte
gegenliber gesellschaftlichen Gruppen zulasse.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

75


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Judith Hahn

Rechtsverstindnis zu hinterfragen.® Baer kritisiert Butler vornehmlich dafiir,
dass diese die Chance ungenutzt lasse, das Recht als Ermdglichung zu begrei-
fen. Indem Butler sich auf das Recht in seiner Schutzfunktion fokussiere und
mangelnden Schutz als Diskriminierung erfasse, nehme sie das Recht in erster
Linie als Machtdiskurs wahr, der Rechte beschneide und freiheitliche Diskurse
unterdriicke. Baer selbst hingegen deutet das Recht als Diskursraum, der sich fir
feministische Anliegen 6ffnen lasse.

Das Recht konne beides: Diskurse abschneiden und sie erméglichen. Es sei ei-
ne Aufgabe der Rechtspolitik, darauf hinzuarbeiten, dass die Ermdéglichung in den
Vordergrund trete. Dies sei denkbar und realistisch, denn das Recht sei stetig auf
Wandel und Weiterentwicklung angelegt.* Dass dies in der feministischen Rechts-
kritik haufig iibersehen werde, sieht Baer als grundlegendes Defizit feministischer
Zuginge zum Recht. Bei Butler entdeckt sie zwar keine radikalfeministische Ableh-
nung des Rechts, da es Ertrag autoritirerer Setzung sei, wohl aber die Schwiche,
von dieser Position wiederholt Gebrauch zu machen.’” Das sei ein Problem, denn
hieraus resultiere in letzter Konsequenz »der Abschied vom Recht«*®. Einen sol-
chen hilt Baer fiir hochriskant, bedeute er doch den »Abschied von vielen Formen
des Schutzes vor Gewalt und Diskriminierung, die in unseren Gesellschaften iiber
das Gewaltmonopol nur der Staat vermitteln kann«*.

Die Forderung, das Recht hinter sich zu lassen, kénne man bei Butler nicht
finden, riaumt Baer ein. Ihr Ansatz sei aber geprigt von einer ambivalenten Hal-
tung zum Recht. Wihrend Butler das Recht einerseits als diskriminierend kritisie-
re, fithre sie es andernorts als notwendiges Mittel gegen Diskriminierungen ein.®
Das sei typisch fir postmoderne feministische Ansitze, meint Baer. In ihnen finde
sich hiufig eine fundamentale Kritik am Recht, um es dann als unter bestimmten
Bedingungen alternativlos zu akzeptieren. Baer sieht diese Spannung als Resultat
des feministischen Dilemmas, insoweit der Einsatz von Recht gegen Diskriminie-
rung immer notwendig selbst mit Diskriminierung einhergehe.® Wer beispiels-
weise Frauen gezielt fordere (Stichwort »Frauenquote«), erzeuge hierbei die Stig-
matisierung der »Quotenfrau«. Wer Recht gegen sprachliche Diskriminierung in

55  Vgl. Baer, Susanne: »Inexcitable Speech. Zum Verstandnis von >Recht<im postmodernen Fe-
minismus am Beispiel von Judith Butlers>Excitable Speech«, in: Antje Hornscheidt/Gabriele
Jahnert/Annette Schlichter (Hg.): Kritische Differenzen — geteilte Perspektiven. Zum Verhalt-
nis von Feminismus und Postmoderne, Opladen: 1998, S. 229-252.

56  Vgl.ebd., S. 244-245.

57  Vgl.ebd., S.235-236.

58 Ebd.,S.236.

59  Ebd.

60 Vgl.ebd.,S. 237.

61 Vgl.ebd., S. 238.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und das Recht

Stellung bringe, nutze es zugleich, um einer oder einem anderen Verletzungen zu-
zuftigen. Und doch gehe es offenkundig in bestimmten Situationen nicht anders.
Diese Ambivalenz nimmt Baer auf, aber sie verwahrt sich gegen die Sicht, Recht
aufgrund dieser Problemlage ausschliefilich kritisch zu sehen. Wihrend sie zu-
stimmt, dass das Recht das Potential von Diskriminierung und Verletzung ber-
ge, sieht sie es nicht als ausgemacht an, dass diese Seite des Rechts iiberwiege
und unvermeidlich durchschlage. Zwar weise das Recht Eigenarten totalisieren-
der Diskurse auf, insoweit es die Komplexitit der menschlichen Realitit stets nur
verkiirzt widerspiegle — und dies notwendigerweise, um komplexe Lebenssachver-
halte rechtlich handhabbar zu machen. Dem begegne man jedoch nicht dadurch
angemessen, dass man das Recht final dekonstruiere und fiir unbrauchbar erkli-
re. Recht sei eben nie nur repressiv, sondern auch und zuvérderst produktiv und
diene in dieser Hinsicht der Freiheit der Rechtsgenossinnen und -genossen.®*

Als allzu repressiv werde das Recht hiufig von den Autorinnen und Autoren
verstanden, die es sich vom Paradigma des Strafrechts her erschléssen. Diesen
blinden Fleck helfe der Blick auf das Zivilrecht zu iiberwinden, ebenso der auf die
rechtlichen Garantien von Grund- und Menschenrechten.®® Wihrend das Straf-
recht und die Strafverfahren vom Diskursabbruch geprigt seien, erweise sich vor
allem die Struktur zivilen Streitens als diskursiv »und verdringt erst im Ergebnis
und in bestimmten Fillen (durch ein entsprechendes Urteil) bestimmte Sprecher
und Gesprochenes aus dem allgemeinen Diskurs«®*. Um Pauschalisierungen zu
vermeiden, hilt Baer es fiir essentiell, zwischen diesen Perspektiven zu differen-
zieren. Dies geschehe in der feministischen Debatte zu wenig. Baers Plidoyer ist
daher, trotz aller Widerstinde das Recht als unerlisslichen Ordnungsmechanismus
komplexer Gesellschaften zu begreifen.

4,  Fazit: Kirchenrechtstrouble

Bejaht man die Ordnungsleistung des Rechts als essentielles Element der Gestal-
tung von Gesellschaften und komplexen Gemeinschaften, so kommt man auf der
Basis von Butlers Rechtskritik freilich nicht umhin, die Verbesserungsbediirftigkeit
des Rechts auszuloten. Recht bedarfin seiner selektiven Formung von Rechtsubjek-
tivitit, seiner Simplifizierung von Geschlechtsentwiirfen und diskriminierenden
Sprache radikaler Reform. Butlers Kritik daher nicht als ein Standbild, sondern als
Handlungsauftrag zu begreifen, ist Susanne Baer ein Anliegen. Sie sieht den Ertrag
von Butlers Uberlegungen zum Recht mit Blick auf die Rechtswissenschaften und

62 Vgl.ebd,, S. 239.
63 Vgl.ebd,S. 240.
64  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.

71


https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Judith Hahn

den von Butlers rechtsphilosophischen Impulsen ausgehenden Arbeitsauftrag an
die Rechtsgestalterinnen und -gestalter vor allem darin, die Kritik politisch werden
zu lassen. Das sei nicht reibungsfrei denkbar, da »eine philosophische Position sich
nicht problemlos in eine rechtspolitische Haltung iibersetzen laf3t«**, aber dennoch
moglich. Gefragt sei rechtspolitisches Engagement, mit dem Ziel, dem Recht die
Komplexitit zuganglich zu machen, die modernem Leben eigne, mitsamt seiner
»Differenz und Heterogenitit«®®. Die Aufgabe sei, Komplexitit »handhabbar« zu
machen, betont Baer: »Handhabbar« bedeutet nutzbar und berechenbar sowohl
fiir Gerichte als auch fiir Biirgerinnen und Biirger«®.

Dies schlief3e die Notwendigkeit ein, »Rechtstrouble« zu erzeugen. Die Leistung
einer differenz- und heterogenititssensiblen Rechtspolitik sei es, unterkomplexe
rechtliche Antworten durch eine andere Rechtspraxis kritisch zu hinterfragen und
hierdurch »Unbehagen« in den Rechtsraum zu tragen:

»Rechtstrouble wiare das Unbehagen, das durch die subversiv verindernde Wie-
derholung der juristischen Konstruktionsprozesse erzeugt werden kann. Recht-
strouble kdnnen Richterinnen verursachen, die ein abweichendes Urteil in unters-
ter Instanz fillen — die bundesdeutschen Entscheidungen zur EheschliefRung von
Lesben und Schwulen sind herausragende Beispiele. Rechtstrouble 1af3t sich von
Anwaltinnen und Biirgerinnen ausldsen, die schlicht einklagen, was es eigentlich
im traditionellen, regelmaflig dominanten und diskriminierenden Diskurs noch
nicht gibt. Oder Rechtstrouble 143t sich im Rahmen einer Rechtspolitik herstellen,
in der nicht zuletzt Gesetzentwiirfe vorgelegt werden, die dominanten Diskursen
Dissidentes entgegensetzen«®®.

Rechtstrouble, wie sie Baer in rechtspolitischem Weiterdenken des von Butler in
rechtsphilosophischer Absicht vorgetragenen Unbehagens gegeniiber dem Recht
einfordert, ist keine Kategorie, die sich auf staatliches Recht beschrankt. Die to-
talisierende Dimension eines Rechts aufzudecken, das Differenzen einebnet, He-
terogenitit unterminiert und bestimmte Mitglieder der Rechtsgemeinschaft dis-
kriminiert, ist eine Option, von der auch das Kirchenrecht profitieren kann. Von
ihr konnen Kanonistinnen, kirchliche Richterinnen, Rechtsbeistinde und Betrof-
fene Gebrauch machen. Ein diffuses Unbehagen gegeniiber dem Kirchenrecht ist
im Volk Gottes allenthalben spiirbar. Ihm durch kirchliche Rechtstrouble Kontur
zu geben, kann helfen, Reformpotentiale aufzudecken und zur Entwicklung einer
Ordnung beizutragen, in der die freiheitliche Produktivitit des Kirchenrechts ge-
geniiber seiner Repressivitit gewinnt.

65 Ebd.,S. 231.
66 Ebd.,S.236.
67 Ebd.

68 Ebd.,S. 250.

https://dol.org/1014361/9783839447420-004 - am 14.02.2028, 18:12:58.



https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

