
Judith Butler und das Recht

Judith Hahn

In der Kirchenrechtswissenschaft – Kanonistik – hinterließ Judith Butlers

Werk bisher nur wenige unmittelbare Spuren. Von einer kanonistischen Butler-

Rezeption kann man nicht sprechen. Aber es lassen sich Verbindungslinien

zwischen ihrer Theorie und manchen Überlegungen ziehen, die Kanonistin-

nen und Kanonisten anstellen. Der Rechtswissenschaft im Allgemeinen und

der Kanonistik im Speziellen gibt Butler in dreifacher Weise zu denken. Ihre

subjektphilosophischen Ausführungen zur Konstituierung des Subjekts treffen

sich erstens mit aktuellen Überlegungen zur Entstehung von Rechtssubjektivität.

In der gegenwärtigen Rechtsphilosophie wird darüber gestritten, ob das Recht

Rechtsubjektivität vorfindet oder nicht vielmehr erfindet – und ebenso darüber,

ob dieser rechtliche Beitrag zur neuzeitlichen Subjektkonstituierung positiv zu

bewerten sei; in der deutschsprachigen Debattenlandschaft befeuerten jüngst die

rechtskritischen Beiträge von Christoph Menke1 und Daniel Loick2 die Auseinan-

dersetzung. Die Erkenntnis, dass das Recht als Diskurs nicht nur seine eigenen

Rechtssubjekte erzeugt, sondern ihnen innerhalb der Rechtsordnung Identitäten

zuschreibt, müssen Rechtswissenschaftlerinnen und Kanonisten zweitens zum

Anlass nehmen, um rechtlich präsentierte und zementierte Identitätskonstrukte

wie Geschlechtsidentitäten zu hinterfragen. Die feministische Rechtswissen-

schaft, die unter anderem die Herstellung von Geschlechterrollen im Recht einer

Kritik unterzieht, lernte viel von Butlers Grundlagenarbeit über die sprachliche

Zuschreibung geschlechtlicher Identität; die Lernprozesse der Kanonistik sind

diesbezüglich noch zögerlich. Butlers Vorwurf, dass das Recht beim Versuch,

Diskriminierung zu bekämpfen, selbst diskriminiere, wirft drittens als Funda-

mentalkritik am Recht als Herrschaftsinstrument die prinzipielle Frage auf, wie

tauglich Recht als Steuerungsmedium einer freien modernen Gesellschaft ist. Das

Debattenfeld, das sich hierdurch eröffnet, bietet reichlich Diskussionsstoff für

die Rechtsphilosophie und -theorie, auch die des Kirchenrechts. Der vorliegende

Beitrag zeigt in diesem Sinne auf, inwieweit sich Bezüge zwischen Butlers Theorie

1 Menke, Christoph: Kritik der Rechte, Berlin: 2015.

2 Loick, Daniel: Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts (= Suhrkamp Ta-

schenbuch Wissenschaft, Bd. 2212), Berlin: 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Judith Hahn

und kanonistischen Überlegungen herstellen lassen und wie die Kanonistik von

einer Auseinandersetzung mit Butlers Ansatz profitieren könnte, wenn sie sich

von diesen Überlegungen inspirieren und irritieren ließe.

1. Sprachliche Erzeugung der Rechtssubjekte

Von John Austin und anderen Sprachakttheoretikerinnen und -theoretikern nimmt

Butler den Gedanken auf, dass Aussagen den Charakter von Sprechakten haben

können. Sie bezieht sich auf die »Kraft der geschriebenen oder reproduzierten

Sprache, gesellschaftliche Effekte hervorzubringen und vor allem Subjekte zu kon-

stituieren«3. Dem Recht, dem Kirchenrecht eingeschlossen, eröffnet dieser Gedan-

ke einer sprachbewirkten Erzeugung sozialer Wirklichkeiten einen Zugang zum

Verständnis rechtlicher Äußerungen als illokutionäre oder perlokutionäre Sprech-

akte. So wie Sprechakte die von ihnen besagteWirklichkeit schaffen, ist rechtliches

Sprechen rechtswirklichkeitskonstitutiv. Die Performativität von Sprache wird da-

her häufig angeführt, um die Entstehung rechtlicher Normativität durch Rechts-

sprache zu erklären.

Für das Kirchenrecht griff der Kanonist Klaus Mörsdorf bereits 1965 auf die-

se Idee zurück, wenn auch – merkwürdigerweise – ohne dabei Austin und sein

wenige Jahre zuvor erschienenes Buch »How to doThings with Words«4 zu erwäh-

nen. Anstelle der Sprechakttheorie bezieht sich Mörsdorf auf die Symboltheorie,

die ihm die enge Verwandtschaft von Recht und Sakrament zu verstehen hilft. Zwi-

schen rechtlichen und sakramentalen Handlungen bestehe eine augenfällige Nähe,

argumentiert Mörsdorf: »Als sichtbares und wirksames Sinnbild einer unsichtba-

ren Heilswirklichkeit ist das Sakrament mit dem Rechtssymbol verwandt. Es liegt

mit diesem in einer Tiefenschicht, die der sakramentalen Wurzel des Rechtes zu-

gewandt ist«5. Sowohl rechtliche als auch sakramentale Handlungen arbeitetenmit

Symbolen, also mit zeichenhaften Verweisungen auf eine unsichtbare Realität, die

wirkmächtig sei. Nicht nur das Sakrament deute auf eine unsichtbare Realität,

in der Gott die Gnade gebe, sondern auch das Recht: »Das Rechtssymbol weist in

gemeinschaftsbezogener Weise auf eine unsichtbare Wirklichkeit hin«6. Die mit

dieser rechtlich-symbolischen Leistung verbundene Wirkmächtigkeit könne viel-

gestaltig sein: Das Recht »ist entweder ein Gegenstand, der über seine sinnliche

3 Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik des Performativen, aus dem Englischen von Kathrina

Menke und Markus Krist (= Edition Suhrkamp, Bd. 2414), Berlin: 1998, S. 57.

4 Austin, John L.: How to do Things with Words. The William James Lectures delivered at Har-

vard University in 1955, Cambridge/MA: 1962.

5 Mörsdorf, Klaus: »Wort und Sakrament als Bauelemente der Kirchenverfassung«, in: Archiv

für katholisches Kirchenrecht 134 (1965), S. 72-79, hier S. 77.

6 Ebd., S. 77-78.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 65

Erscheinung hinaus etwas aussagt, oder eine Handlung, die im sinnbildlichen Ge-

schehen etwas Unsichtbares bewirkt«7. Dieses Bewirken geschehe aufgrund der

performativen Wirkung von Rechtssymbolen – eine Vorstellung, die dem perfor-

mativen Effekt der (Rechts)Sprache in der Sprechakttheorie sehr nah kommt.

Auch bei Butler spielt das Recht eine Rolle, um die mit Sprechhandlungen ver-

bundeneWirkweise zu erklären.Wiederholt nimmt sie auf die Sprache der Gerich-

te Bezug, deren »Spruch« sowohl illokutionäre als auch perlokutionäreWirkung für

die Betroffenen haben könne.8 Daneben bezieht sie sich auf das Religiöse, um die

von hoheitlich-rechtlichen Sprechhandlungen ausgehende Wirkung zu erklären.

Diese »magischen Effekte« der Wirklichkeitserzeugung durch souverän-hoheitli-

che Sprache vergleicht sie mit »dem Vorbild der göttlichen Macht der Benennung

[…], nach dem die Äußerung zugleich den geäußerten Effekt erschafft«9.

Überdies kann man bei ihr Überlegungen dazu entdecken, was zu erwarten

steht, wenn Worte nicht treffen und Sprechakte nicht verfangen, weil die bzw. der

Äußernde keine Verbindlichkeit zu erzeugen vermag.10 So verweist Butler darauf,

dass Sprechakte ihre Wirkung verfehlen können, wenn die Hörerinnen und Hörer

dem Akt keine performative Wirkung zugestehen. Sie notiert: »Ein Sprecher, der

einen Krieg erklärt oder eine Ehe schließt und damit das ins Leben ruft, was er

erklärt, wird die ›soziale Magie‹ der performativen Äußerung in dem Maß beleben

können, in dem das Subjekt bereits dazu autorisiert […] ist, solch bindende Sprech-

akte auszuführen«11. Dieses Scheitern sei nicht frei von Komik, bemerkt Butler:

»Tatsächlich erscheinen viele Sprechakte unter dieser Perspektive betrachtet eher

komisch«12. Das Moment, in dem Magie in Komik umschlägt, ist ein Hinweis auf

ein rechtliches Wirkungsproblem, das rechtssoziologisch zu denken gibt. Die Ka-

nonistik sollte ihm einige Aufmerksamkeit entgegenbringen.

Gelingt es rechtlichem Sprechen, die intendierte Wirkung zu erzielen, entsteht

Rechtswirklichkeit. Diese Macht des Rechts versteht Butler, wie angedeutet, als

eine Benennungsmacht, wie sie in Pierre Bourdieus Rechtssoziologie erscheint.13

Recht setzt auf symbolische Gewalt oder Sprachgewalt, um durch »Praktiken der

Benennung, Klassifizierung, Institutionalisierung, Kodifizierung, Einsetzung,

Delegation und Konsekration«14 Realität zu schaffen. Von besonderem Interesse

7 Ebd., S. 78.

8 Vgl. u.a. J. Butler: 1998, S. 58, 77, 80, 129.

9 Ebd., S. 57.

10 Vgl. ebd., S. 33.

11 Ebd., S. 244.

12 Ebd., S. 33.

13 Vgl. u.a. Bourdieu, Pierre: »La force du droit. Eléments pour une sociologie du champ juri-

dique«, in: Actes de la recherche en sciences sociales 64 (1986), S. 3-19.

14 Witte, Daniel/Striebel, Christian: »Recht und Macht bei Bourdieu und Foucault, oder: Wie

selbst aufgeklärteMachtanalysen des Rechts dessen Kulturalität ausblenden«, in: Sociologia

Internationalis 53 (2015), S. 161-198, hier S. 171.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Judith Hahn

sind gleichwohl nicht Butlers Beispiele für Akte wirklichkeitskonstitutiven recht-

lichen Sprechens, die rechtsgegenständliche Folgen haben, sondern vor allem

die Handlungen mit subjektiv-personalen Effekten. Diesen Vorgang schöpferischer

Magie rückt Butler in ein theologisches Licht: »Wenn Gott ›Petrus‹ benennt,

begründet diese Anrede Gott als Ursprung von Petrus«15. Hierdurch weist Butler

die Sprache nicht nur als realitäts-, sondern zugleich als subjektivkonstitutiv

aus. Das Subjekt ist performativer Ertrag von Sprechakten, steht hierbei jedoch

nicht für sich, sondern ist aufgrund der diskursiven Struktur seiner Entstehung

zugleich sozial verstrickt, wie Butler bemerkt: »So gesehen leistet die Anrufung

als performative Äußerung die diskursive Konstitution des Subjekts, die unlösbar

an seine gesellschaftliche Konstitution gebunden ist«16.

Sprache erzeugt Subjekte, Rechtssprache erzeugt Rechtssubjekte. Während das

Recht in seiner Bezugnahme auf die Rechtssubjekte den Eindruck erwecke, es be-

ziehe sich auf eine ihm vorgängige Subjektivität, sei es vielmehr das rechtliche

Sprechen selbst, dass Rechtsubjekte als solche konstituiere. Butler bemerkt: »Un-

weigerlich ›produziert‹ die Rechtsgewalt,was sie (nur) zu repräsentieren vorgibt«17.

Dies geschehe weitgehend unbemerkt, insoweit das Recht aus Gründen der Selbst-

rechtfertigung seine Subjektkonstitutivität zu verbergen suche: »Das Gesetz pro-

duziert und verschleiert (dann) die Vorstellung von einem ›Subjekt vor demGesetz‹,

um diese Diskursformation als naturalisierte Grundvoraussetzung, die die eigene

regulierende Hegemonie des Gesetzes rechtfertigt, zu beschwören«18.

In ähnlicher Weise nehmen auch rechtsphilosophische Gegenwartsstimmen

die Entstehung rechtlicher Subjektivität wahr. Bei ihnen erscheint das Recht –

wie man jüngst bei Christoph Menke und Daniel Loick nachlesen konnte – nicht

als passives Medium, dessen sich Individuen zur Durchsetzung ihrer Ansprüche

bedienen, sondern als konstruktive Macht, die nicht nur die rechtlichen Ansprü-

che, sondern auch die Rechtssubjektive, die diese geltend machen, überhaupt erst

erzeuge. Menke, der seine Überlegungen zur Entstehung von Rechtsubjektivität

ausgehend von der westlich-modernen Etablierung subjektiver Rechte her entfal-

tet, hält kritisch fest, dass die »Erfindung« subjektiver Rechte das Rechtssubjekt als

Träger dieser Rechte erst geschaffen habe: »Subjektive Rechte sind nicht deshalb

subjektiv, weil ein Subjekt sie hat, sondern, genau umgekehrt, weil sie ein Subjekt

hervorbringen. […] Subjektive Rechte sind subjektiv, weil sie subjektivieren«19.

Ihm stimmt Daniel Loick zu, der hierin nicht allein eine problematische Ver-

rechtlichung der Einzelnen, sondern auch des Sozialen entdeckt. Ihre Selbstwahr-

15 J. Butler: 1998, S. 56.

16 Ebd., S. 240.

17 Butler, Judith: Das Unbehagen der Geschlechter. Aus dem Englischen von Kathrina Menke (=

Edition Suhrkamp, Bd. 1722), Frankfurt a.M.: 1991, S. 17.

18 J. Butler: 1991, S. 17.

19 C. Menke: 2015, S. 178-179.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 67

nehmung als Rechtssubjekte hindere moderne Menschen an einer Erfahrung der

Welt jenseits des Rechts. Wie Michael Kohlhaas sei der moderne Mensch »ent-

setzlich rechtschaffen«20, unfähig sich selbst und andere jenseits rechtlicher An-

spruchsstrukturen zu begreifen: »InsofernMenschen Rechtspersonen sind, behan-

deln sie auch andere nur als solche. Sie schulden einander nicht mehr als das, was

ihnen rechtlich zusteht, und sie interessieren sich füreinander auch nicht in ande-

ren Hinsichten«21.

Hierin liege der Grund einer »verrechtlichten Gesellschaft«, die bei Menke und

Loick als Pathologie gesellschaftlichen Miteinanders erscheint. Das real existie-

rende moderne Recht – Menke nennt es das »bürgerliche Recht« – sei »die falsche

Verwirklichung des modernen, selbstreflexiven Rechts – und zugleich die einzige,

die es bislang gibt«22. Loick pflichtet ihm bei. Er versteht die fortschreitende Ver-

rechtlichung des Sozialen (»Juridismus«) als »Beschädigungen, die das Recht dem

Gewebe sozialer Praktiken einer Gesellschaft zufügt«23. Denn indem sich das Recht

menschliche Sozialbeziehungen unterwerfe, unterminiere es echte Sozialität und

verunmögliche gutes und gelingendes Miteinander. Anders als Menke sucht Loick

die Rettung jedoch nicht in einem anderen Recht, sondern jenseits des Rechts. Ein

Heilmittel gegen den Juridismus bestehe allein in der »Einübung postjuridischer

Existenzweisen«24, also in der Ausbildung von Individualität und Sozialität, »die

sich der Programmierung durch das Recht zu widersetzen versuchen«25.

Auch Butler nimmt die rechtliche Dimension der Subjekterzeugung kritisch

auf, wenn auch etwas anders akzentuiert als bei Menke und Loick. Sie sieht den

problematischen Kern der rechtlichen Subjekterzeugung vor allem in der Auswei-

sung eines »schuldigen« Subjekts, dem man soziale Missstände individualisierend

anlasten könne. Hierauf verweist sie unter anderem im Kontext des gerichtlichen

Umgangs mit Hassrede. Das Gericht identifiziere mit der »Täterin« oder dem »Tä-

ter« die für rechtsverletzende Äußerungen subjektiv Verantwortlichen, denen man

»Schuld« zuschreiben könne. Das Subjekt erscheine so als singuläre Ursache des

Problems. Dies sei gleichwohl eine Simplifizierung des Phänomens Hassrede, die

die kollektive Dimension der Taten verschleiere. DennHassrede funktioniere über-

haupt nur im »Chor«26, wie Butler betont. Sie treffe nur dann und beziehe ihre

verletzende Kraft daraus, dass sie Zitat eingespielter Abwertungen sei, wie Butler

anhand rassistischer Äußerungen plausibilisiert. Diese Dimension werde in der

gerichtlichen Behandlung der Taten verdeckt. Subjektivierung diene dergestalt der

20 D. Loick: 2017, S. 12.

21 Ebd., S. 123.

22 C. Menke: 2015, S. 175.

23 D. Loick: 2017, S. 27.

24 Ebd., S. 21-22.

25 Ebd., S. 22.

26 J. Butler: 1998, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Judith Hahn

individuellen Verortung von Schuld und der Exkulpierung der Gesellschaft, die sich

die Tat nicht zurechnen müsse. »Strukturen der Sünde«, um einen theologischen

Begriff zu bemühen, werden vom Recht nicht aufgedeckt und bleiben in der Logik

des Rechts unhinterfragt.

Was für die Hassrede im Speziellen gilt, lässt sich als generelles Monitum ge-

genüber der Logik staatlichen Sanktionierens verstehen. Die staatliche Antwort

auf Verbrechen oder Vergehen ist strukturell als Reaktion auf die Handlung eines

schuldigen Subjekts konzipiert; es wirkt »eine Konzeption der Rechtsverletzung,

die sich auf ein schuldiges Subjekt bezieht«27. Diese Subjektivierung freilich un-

terminiert die Komplexität der Frage nach der Schuld – diese Beobachtung gibt der

Kanonistik und ihrem Sanktionsverständnis zu denken, aber ebenso der Theologie

insgesamt, die sich den Umgang mit Schuld vielfach dadurch zu einfach macht,

dass sie strukturelle Dimensionen von Schuld ausblendet. In den gegenwärtigen

Debatten um die Bedeutung der Missbrauchstaten zeichnet sich diese Strategie

auf Seiten vieler Vertreter der Kirchenleitung deutlich ab: »Schuld« ist nicht die

Kirche, sondern der einzelne Täter. Die strukturelle Verantwortlichkeit der Insti-

tution wird überdeckt, um die Systemfrage zu vermeiden.

2. Rechtliche Erzeugung von Geschlechtsidentitäten

Der breiten Öffentlichkeit bekannt ist Butler vor allemwegen ihrer Arbeiten zur ge-

schlechtlichen Identität. Gegen eine zweistufig aufeinander aufbauende Konzep-

tion von Geschlechtlichkeit, die Kultur auf Natur aufsetzt, stellt sie ein komplexes,

diskursiv erzeugtes Identitätsverständnis zur Diskussion, das nicht nur die kultu-

relle Geschlechterrolle (gender), sondern auch die ihr üblicherweise als vorgängig

angenommene biologische Natur (sex) als konstruiert begreift. Butler notiert:

»Demnach gehört die Geschlechtsidentität (gender) nicht zur Kultur wie das

Geschlecht (sex) zur Natur. Die Geschlechtsidentität umfaßt auch jene dis-

kursiven/kulturellen Mittel, durch die eine ›geschlechtliche Natur‹ oder ein

›natürliches Geschlecht‹ als ›vordiskursiv‹, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als

politisch neutrale Oberfläche, auf der sich die Kultur einschreibt, hergestellt und

etabliert wird«28.

»Natur« sei also keine vorsprachliche Realität, sondern werde diskursiv von »Kul-

tur« erzeugt. Für Butler ist es demnach nicht gender, der sich aus sex ergibt, sondern

27 Ebd., S. 125.

28 J. Butler: 1991, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 69

gender, der sex erzeuge, durch »jene ständig wiederholende Macht des Diskurses,

diejenigen Phänomene hervorzubringen, welche sie reguliert und restringiert«29.

Butlers Ausführungen über Geschlechtsidentitäten in der Spannung von sex

und gender sind gleichermaßen für das Recht von Bedeutung, sind es doch unter

anderem auch die Rechtsdiskurse, die zur Erzeugung dieser Identitäten beitragen.

Dies greift Butler selbst auf, wenn sie dem Feminismus anrät, die performative

Wirkung der rechtlichen Sprache bei der Erzeugung von Geschlechterkategorien

wahrzunehmen: »Die feministische Kritik muß auch begreifen, wie die Katego-

rie ›Frau(en)‹, das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen

hervorgebracht und eingeschränkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation

erreicht werden soll«30. Hier klingt zum einen das feministische Dilemma an, dass

der Rückgriff auf das Recht zur Beseitigung von Diskriminierung zugleich die dis-

kriminierende Wirkung des Rechts auf den Plan rufe. Zum anderen hebt Butlers

Hinweis die Subjektkonstitutivität der Rechtssprache hervor, die in der Benennung

bestimmter Rechtssubjekte diese erzeugt und kategorisiert. Indem das Recht sich

auf Frauen undMänner als Subjekte des Rechts beziehe, beschwöre es in andauern-

der Repetition Weiblichkeit und Männlichkeit als rechtlich relevante Kategorien.

Butlers Überlegungen laden dazu ein, diese geschlechterkonstitutive Rolle

des Rechts wahrzunehmen und sie kritisch zu dekonstruieren. Die Kirchen-

rechtswissenschaft griff diesen Faden allerdings bisher nicht auf. Kaum eine

Kanonistin oder ein Kanonist stützt Butlers These, dass Geschlechtskategorien wie

»weiblich«/»männlich« nicht natürlich vorgefunden, sondern kulturell-sprachlich

erfunden werden. Zu dominant ist die lehramtliche Geschlechterdichotomie, die

dem Recht eine binäre Anthropologie mit den Kategorisierungen »Frau« und

»Mann« vorordnet. Beispiele aus dem Kirchenrecht zeigen dieses binäre Denken:

Eine Ehe schließen können gemäß kirchlichem Recht nur eine Frau und ein Mann

(vgl. c. 1055 § 1 CIC/1983). Die Weihe empfangen kann ausschließlich ein Mann

(vgl. c. 1024 CIC/1983). Der Stand der Jungfrauen steht allein Frauen offen (vgl. c.

604 CIC/1983).31

Was aber eine Frau oder ein Mann sei, beantwortet das Kirchenrecht nicht.

Das Lehramt ist diesbezüglich definitionsfreudiger: Als Frau oder Mann wird man

von Gott geschaffen. Der Kanonist Norbert Lüdecke zieht aus der Lektüre der di-

versen lehramtlichen Texte den Schluss, sie alle verbinde, dass sie die Geschlechts-

zugehörigkeit biologisch-genetisch amGeburtsgeschlecht festmachten. Psyche so-

29 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Aus dem Ame-

rikanischen von Karin Wördemann, Berlin: 1995, S. 22.

30 J. Butler: 1991, S. 17.

31 Vgl. hierzu auchHahn, Judith: »Recht – undGeschlecht? Die Genderfrage in Kirchenrecht und

Kanonistik«, in: Christine Büchner/Nathalie Giele (Hg.): Theologie von Frauen imHorzont des

Genderdiskurses, Mainz: 2020 (im Erscheinen).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Judith Hahn

wie Phänotypik würden hingegen marginalisiert.32 In diesem Sinne beurteilte die

Glaubenskongregation die Ehefähigkeit von Transsexuellen mit Partnern ihres ei-

genen genetischen Geschlechts abschlägig. In einem Schreiben der Kongregation

aus dem Jahr 1991 ist notiert, eine Ehezulassung sei nicht möglich, da eine Ge-

schlechtsumwandlung, die allein den Phänotyp verändere, nicht das Genom be-

treffe.33

Es zeichnet sich ein biologistisches und zugleich statisches Geschlechtsver-

ständnis ab. Die Biologie wird lehramtlich mit Geschlechterrollen gekoppelt. Der

spezifische »Genius der Frau« zum Beispiel, dem die Gesellschaft so viel verdanke,

wie die jüngeren Päpste lehrten,34 steht für ein Geschlechterbild, dass Frau und

Mann biologisch und in ihren Rollen wesenhaft voneinander abgrenzt.35 Als Frau

oder als Mann erfüllten Menschen ihre spezifischen Aufgaben in Kirche und Ge-

sellschaft auf ihre je eigene Art. Biologie und Psyche seien untrennbar. Die Glau-

benskongregation hielt fest:

»Gemäß der christlichen Anthropologie kann diese absolute Dichotomie nicht

aufgegeben werden: Da die Person tatsächlich nicht in eine körperliche und eine

psychische Einheit unterteilt werden kann, wird die Sexualität nicht dadurch

bestimmt, dass nur der Aspekt des Körpers eines Subjekts, Mann oder Frau,

berücksichtigt wird, und auch nicht dadurch, dass man allein die psychische

Dimension, männlich oder weiblich, bewertet; es handelt sich um eine komplexe

Realität, zu deren Bestimmung sowohl physische als auch psychische Elemente

beitragen«36.

32 Vgl. Lüdecke, Norbert: »Die rechtliche Ehefähigkeit und die Ehehindernisse«, in: Stephan

Haering/Wilhelm Rees/Heribert Schmitz (Hg.): Handbuch des katholischen Kirchenrechts.

3. Aufl., Regensburg: 2015, S. 1282-1314, hier S. 1288.

33 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-

schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),

S. 315.

34 Vgl. u.a. Johannes Paul II.: »Brief an die Frauen«, 29. Juni 1995, Nr. 9, www.vatican.va/content/

john-paul-ii/de/letters/1995/documents/hf_jp-ii_let_29061995_women.html [05.04.2019];

Vatican News, »Papst würdigt Rednerin: ›Der weibliche Genius, der sich in der Kirche wider-

spiegelt‹«, 22. Febr. 2019, www.vaticannews.va/de/papst/news/2019-02/papst-linda-ghisoni-

weiblicher-genius-kirche-missbrauch-vatiab.html [05.04.2019].

35 Vgl. auch Trimble Alliaume, Karen: »Disturbingly Catholic. Thinking the Inordinate Body«,

in: Ellen T. Armour/Susan M. St. Ville (Hg.): Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New

York: 2006, S. 93-119, hier S. 94-95.

36 Übersetzung JH; Original: »Secondo l’antropologia cristiana, tale dicotomia assoluta non può esse-

re ammessa: come, infatti, non si può dividere la persona in elemento corporeo e in elemento psichico,

così la sessualità non si determina considerando unicamente l’aspetto del corpo di un soggetto, uomo o

donna, ma nemmeno valutandone esclusivamente la componente psichica, maschile o femminile che

sia; è una realtà complessa, alla cui individuazione concorrono sia gli elementi di ordine fisico, sia gli

elementi di ordine psichico«. Kongregation für die Glaubenslehre: »Erläuterungen zu den ka-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 71

Diese Verknüpfung ist es, an der Butler Kritik übt, wenn sie von einer »juristi-

sche[n] Konzeption« der Geschlechtsidentität spricht, bei der eine »kulturelle Zu-

schreibung […] an ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht«37 erfolge. Zu wel-

chen Folgen das binäre Denken in Bezug auf das Geschlechterbild des Kirchen-

rechts führt, beschreiben wenige Vertreterinnen und Vertreter der gegenwärtigen

Kanonistik deutlicher als Norbert Lüdecke und Georg Bier. In ihrem Einführungs-

werk zum Kirchenrecht kommentierten sie die lehramtliche Systematisierungsar-

beit an einer naturrechtlichen Geschlechterordnung unter anderem wie folgt: »Die

aktuellen universalkirchlichen für alle Gläubigen gehorsamsverbindlichen Lehren

zu Gottes Plan mit den Geschlechtern hat die Kongregation für die Glaubensleh-

re vor einigen Jahren übersichtlich zusammengestellt«38. So manche Leserin bzw.

Leser wird den Hinweis für subtile Ironie halten, wer Gottes Plan für die Mensch-

heit suche, finde ihn in einem übersichtlichen Aktenordner im Wandschrank der

Glaubenskongregation.

Dass Geschlechternormen Über- und Unterordnungsverhältnisse be- und her-

beischreiben und hierdurch nicht nur das »schwache Geschlecht«, sondern auch

alle diejenigen marginalisieren, deren biologisches oder soziales Geschlecht nicht

der Norm entspricht, zeigt sich in kirchlicher Lehre und in Folge ebenso im Kir-

chenrecht in besonderer Weise am Beispiel von Intersexualität und Transsexua-

lität. Aufgrund ihres biologistisch-binären Denkens fanden kirchliche Lehre und

Kirchenrecht bisher keinenWeg, mit Intersexualität konstruktiv umzugehen. Auf-

grund des statischen Geschlechtsverständnisses in biologischer und psychischer

Hinsicht fremdeln sie mit Transsexualität. Norbert Lüdecke erläutert: »Das Lehr-

amt der Kirche hält an der von ihm verbindlich interpretierten natur- und offen-

barungsrechtlich binären Geschlechterordnung fest. Darin nicht einpassbare Ge-

schlechtsidentitäten und sexuelle Orientierungen vermag es nicht als gleichrangige

Varianten der Schöpfung zu sehen, sondern nur als Abweichungen«39.

In Folge fehlen rechtliche Regelungen zum Umgang mit Intersexualität und

Transsexualität. In Reaktion auf konkrete Anfragen aus der Weltkirche, wie bei In-

tersexualität und Transsexualität entstehende Rechtsfragen zu behandeln seien,

verschriftlichten die römischen Kongregationen bisher allein Einzelfallanweisungen.

Die Glaubenskongregation beispielsweise ordnete an, dass bei Transsexuellen nach

GeschlechtsumwandlungNamen oder Angaben zumGeschlecht in Kirchenbüchern

nonischen Auswirkungen des Transsexualismus in Bezug auf das geweihte Leben«, 28. Sept.

2002, Prot. N. 442/54-15710.

37 J. Butler: 1991, S. 24.

38 Lüdecke, Norbert/Bier, Georg: Das römisch-katholische Kirchenrecht. Eine Einführung. Unter

Mitarbeit von Bernhard Sven Anuth, Stuttgart: 2013, S. 65.

39 N. Lüdecke: 2015, S. 1289-1290.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Judith Hahn

nicht verändert werden dürften.40 In Abstimmung mit der Ordenskongregation

befürwortete die Glaubenskongregation den Ausschluss einer oder eines Religiosen

aus dem Ordensinstitut nach Geschlechtsumwandlung.41 Überdies hält sie Trans-

sexuelle bezüglich desWeiheempfangs und der -ausübung vonWeihevollmacht für

irregulär wegen »schwerwiegender vorsätzlicher Selbstverstümmelung« im Sinne

der cc. 1041 n. 5 und 1044 § 3 CIC/1983. Zur Ehe seien Transsexuelle ebenfalls nicht

zuzulassen.42 Aus Spanien bekannt ist der Fall, dass einer transsexuellen Katholi-

kin die Übernahme einer Taufpatenschaft verweigert wurde, da Transsexualität für

einen Umgang mit der eigenen Sexualität stehe, der nicht mit dem in c. 874 § 1 n.

3 CIC/1983 normierten Erfordernis einer dem Glauben und dem Taufpatendienst

entsprechenden Lebensführung vereinbar sei.43

Diese Einzelfallregelungen taugen nicht zur Verallgemeinerung. Überdies ha-

ben diemeisten Schreiben den Charakter von vertraulichen Dokumenten, sind also

nicht promulgiert. Daher verfügen sie nicht über allgemeine rechtliche Verbind-

lichkeit. Entsprechend groß ist die Unsicherheit. Einige kanonistische Beiträge

bemühten sich um Klärung,44 konnten hierbei freilich nicht mehr leisten, als den

lehramtlich und gesetzgeberischen Unsicherheitsrahmen auszuloten. Georg Bier

notierte 1990 die Beobachtung: »In der kirchenrechtswissenschaftlichen Litera-

tur ist die Beurteilung der Geschlechtszugehörigkeit eines Transsexuellen bislang

nicht geklärt. Die Diskussion konzentriert sich dabei auf die Frage, wie das ›wahre‹

Geschlecht eines Menschen zu bestimmen ist«45. Seine Bemerkung beschreibt den

gegenwärtigen Forschungsstand auch heute noch zutreffend.

Dies ist nicht überraschend. Denn Biers Bemerkung zeigt ja zugleich an, dass

Kirchenrecht und Kirchenrechtswissenschaft in der Frage nicht weiterkommen

40 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an die Vorsitzenden der Bischofskonfe-

renzen«, 28. Sept. 2002, Prot. N. 442/54-15710.

41 Vgl. Kongregation für die Institute des geweihten Lebens und für die Gesellschaften apos-

tolischen Lebens: »Schreiben an die Generaloberen von Religionsinstituten«, 15. Jan. 2003,

Prot. SpR 520/81.

42 Vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: »Schreiben an den Vorsitzenden der Deutschen Bi-

schofskonferenz«, 28. Mai 1991, Prot. N. 284/83, in: De Processibus Matrimonialibus 2 (1995),

S. 315.

43 Vgl. Bischof von Cádiz und Ceuta, »Mitteilung«, 1. Sept. 2015, https://web.archive.org/web/

20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-

ceuta [04.04.2019].

44 Vgl. u.a. Bier, Georg: Psychosexuelle Abweichungen und Ehenichtigkeit. Eine kirchenrechtli-

cheUntersuchung zur Rechtsprechung der Rota Romana und zur Rechtslage nach demCodex

Iuris Canonici von 1983 imHorizont der zeitgenössischen Sexualwissenschaft (= Forschungen

zur Kirchenrechtswissenschaft, Bd. 9), Würzburg: 1990; Förster, Peter: Transsexualität und

ihre Auswirkungen auf die Ehefähigkeit. Eine kanonistische Untersuchung (= Kanonistische

Reihe, Bd. 24), St. Ottilien: 2013.

45 G. Bier: 1990, S. 481.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta
https://web.archive.org/web/20171116060809/http:/www.obispadodecadizyceuta.org/noticia/comunicado-obispo-cadiz-ceuta


Judith Butler und das Recht 73

können, solange die Kirche an der Annahme eines »wahren« und damit eines je-

dem Menschen vorgegebenen und eindeutig determinierbaren Geschlechts fest-

hält. Sich von Judith Butler inspirieren zu lassen, böte einen Ausweg aus dieser

Sackgasse. Ob realistisch zu erwarten steht, dass die Amtskirche sich hierauf ein-

zulassen vermag, ist kaum zu beantworten. Dieser Entwicklung stehen aktuell

nicht nur fehlendes Problembewusstsein, sondern Mangel an kirchlicher Not ent-

gegen, sehen Lehramt und Gesetzgeber doch das Problem nicht auf ihrer Sei-

te, sondern auf der der Betroffenen. Es liegt bei denen, die sich bezüglich ihrer

Geschlechtlichkeit dem genomisch-phänotypischen Zusammenfall und damit ei-

ner eindeutigen binär-biologistischen Einordnung entziehen. Zynisch reformu-

liert: Wer nicht der Norm entspricht und sich damit einer Normierung in kirch-

lichen Kategorien widersetzt, nimmt hierdurch der Kirche nichts. Vielmehr be-

schneidet er oder sie sich selbst in ihrer oder seiner kirchlichen Rechtsstellung.

Dass einemangelnde Einordnung in die kirchliche Geschlechterordnung diese Fol-

gen hat – Betroffene beispielsweise an der Wahrnehmung ihres Rechts auf freie

Wahl des Lebenstands hindert – erläutert Georg Bier am Beispiel postoperativer

Transsexueller anhand deren rechtlicher Nichterfassbarkeit als Adressatinnen und

Adressaten einschlägiger Rechtsnormen: Wer aufgrund eines Auseinanderfallens

von Phänotyp und Genotyp aus kirchlicher Sicht nicht mehr eindeutig Frau oder

Mann sei, sei als »Zwischenstufe zwischen Mann und Frau« zu verstehen. Dieser

Status sei kirchenrechtlich aber nicht normiert. Kirchliche Normen, die Menschen

als »Frauen« oder »Männer« berechtigten, adressierten Transsexuelle daher nicht.

Rechtlich führe eine »fehlende Eindeutigkeit bezüglich der Geschlechtszugehörig-

keit« daher »dazu […], daß dem Transsexuellen weder Rechte noch Pflichten zu-

kommen«46.

Trägt man Butlers Theorie an dieses Problem heran, hat eine mangelnde Pas-

sung mit der Norm binärer Geschlechtlichkeit nicht allein zur Folge, dass Trans-

sexuelle im Kirchenrecht nicht als Subjekte von Rechten und Pflichten erscheinen,

sondern dass sie, wann immer das Recht binäre Geschlechterzuschreibungen vor-

nimmt, gar nicht erscheinen, insoweit ihnen das kirchliche Recht eine Versprach-

lichung verweigert. Indem das Kirchenrecht »Mann« und »Frau« in binärer Aus-

schließlichkeit sprachlich konstituiert, erzeugt es eindeutig männliche und ein-

deutig weibliche Rechtssubjekte. Personen, die mithilfe dieser Kategorisierungen

nicht zweifelsfrei beschrieben sind, werden vom Recht in den so normierten An-

gelegenheiten nicht »hergestellt«.

46 Ebd., S. 485.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Judith Hahn

3. Butlers Rechtskritik als Anfrage an das (Kirchen-)Recht

Eine grundlegende Anfrage, die sich aus Butlers Theorie in Bezug auf das (Kir-

chen-)Recht ergibt, ist die nach der Leistungsfähigkeit von Recht in einer Gesell-

schaft oder Gemeinschaft im Allgemeinen. Dass Butler ein grundlegend kritisches

Verhältnis zum Recht hat, kann man vor allem in ihrem Buch »Haß spricht« ent-

decken. Das Buch dreht sich um die staatlichen Versuche, mithilfe von Recht auf

Hassrede zu antworten. Die Ambivalenz der staatlichen Interventionen diskutiert

Butler anhand von Hassrede-Entscheidungen des US-amerikanischen Obersten

Gerichtshofs. Ihre Überlegungen zielen dabei gleichwohl weniger auf die erwart-

bare rechtliche Fragestellung, inwieweit diese Fälle zum Schutz des Individuums

gegen Hassrede in angemessener Weise mit kollidierenden Rechtsgütern wie der

Meinungsfreiheit umgehen, sondern vielmehr auf die Frage, inwieweit die Gerich-

te in ihrer Behandlung der Materie zu Beteiligten von Hassredediskursen werden.

Butlers Kritik am Recht und an der Rechtsprechung ist zuvörderst eine Kri-

tik am Obersten Gerichtshof, dessen konservativem Flügel es wiederholt gelang,

durch die Rechtsprechung zur Hassrede die Freiheit bestimmter gesellschaftlicher

Minderheiten (wie der Schwarzen, der Homosexuellen) zu beschränken; Argumen-

te aus Antonin Scalias Urteilsbegründungen, der Ikone der Konservativen, tau-

chen bei Butler wiederholt als Beispiele für diskriminierende Engführungen auf.47

Butler spricht von einem »Mißbrauch der Hate-speech-Präzedenzfälle, die gezielt

benutzt werden, um konservative politische Ziele durchzusetzen und eine fort-

schrittliche Politik zu konterkarieren«48. Sie weist Brüche und Widersprüche in

der Rechtsprechung aus, die einerseits weißen Rassismus (brennende Kreuze in

den Gärten schwarzer Familien) als Meinungsfreiheit deute, andererseits Aussagen

über Homosexualität pönalisiere (Butlers Beispiel ist die inzwischen abgeschaff-

te »Don’t ask, don’t tell«-Direktive der amerikanischen Streitkräfte) oder schwar-

ze Rap-Musik als gewaltverherrlichend brandmarke. Dieser Befund macht Butler

skeptisch, ob man das Recht als ein zentrales Medium gegen sprachliche Diskri-

minierung verstehen könne oder es nicht vielmehr selbst zur Diskriminierung be-

stimmter Gruppen beitrage.49 Sie hält fest: »Mir geht es nicht nur um den Schutz

der Bürgerrechte gegen staatliche Eingriffe, sondern um die spezifische diskursive

Macht, die an den Staat übergeht, wenn er mit Rechtsmitteln vorgehen kann«50.

Die staatliche Gewalt zeichne sich nicht nur dadurch aus, dass sie rechtebeschrän-

kend wirken könne, sondern vornehmlich dadurch, dass sich der Staat durch seine

47 Vgl. J. Butler: 1998, S. 88-93, 155.

48 Ebd., S. 102.

49 Vgl. besonders prägnant ebd., S. 43-44.

50 Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 75

Gerichte als Produzent von Hassrede betätige: »Tatsächlich produziert der Staat ak-

tiv den Bereich der öffentlich akzeptablen Sprache, indem er die folgenschwere

Grenze zwischen dem Bereich des Sagbaren und des Unsagbaren zieht und damit

auch die Macht für sich behält, sie zu ziehen und aufrechtzuerhalten«51.

Mit der staatlich-normierten Grenze des Sagbaren und des Unsagbaren wür-

den freilich nicht nur die Inhalte des Sagbaren determiniert, sondern auch die

Sprechenden. Dies verdeutlicht Butler am Beispiel der gerichtlichen Konstruktion

von Homosexualität und Homosexuellen:

»Der Staat knebelt nicht nur homosexuelles Sprechen, sondern produziert – durch

seine Entscheidungen – eine öffentliche Vorstellung vom sich selbst zensieren-

den Homosexuellen. Ähnlich produziert er ein öffentliches Bild obszöner schwar-

zer Sexualität, gerade wenn er beansprucht, Obszönität zurückzudrängen; und er

produziert das brennende Kreuz als ein Symbol eines verständlichen und durch

die Redefreiheit geschützten Sprechens«52.

Es sei daher augenfällig, »daß die gerichtliche Verfolgung von hate speech immer

das Risiko in sich birgt, daß die Gerichte Gelegenheit erhalten, selbst Gewalt aus-

zuüben. Undwenn Gerichte entscheiden, welches Sprechen Gewalt ist und welches

nicht, dann ist diese Entscheidungmöglicherweise die verbindlichste Form der Ge-

walt«53.

Diese Rechtskritik ist primär eine Anfrage an die inkonsistente Rechtsprechung

des Obersten Gerichtshofs, der mit den Entscheidungen, in denen sich mehrheit-

lich der konservative Flügel durchsetzen konnte, eine bestimmte politische Agenda

stärkt. Dass diese Beobachtungen gleichwohl als eine Grundsatzkritik am Recht ge-

lesen werden können, liegt darin begründet, dass das Rechtssystem – in diesem

Fall das amerikanische common law54 – eine solche Politisierung zulässt und damit

immer die Möglichkeit bietet, bestimmten Gruppen Gewalt anzutun.

Diese sehr skeptische Sicht gegenüber der gesellschaftlichen Leistung des

Rechts und der Gerechtigkeitsarbeit der Gerichte, die Butlers Ausführungen

prägt, nahm die feministische Rechtswissenschaftlerin und heutige Bundes-

verfassungsrichterin Susanne Baer in einem Beitrag zum Anlass, um Butlers

51 Ebd.

52 Ebd., S. 155.

53 Ebd., S. 106-107.

54 Dass civil law-Kulturen hier etwas anders aufgestellt sind und daher die Probleme anders

gelagert sind, sieht Judith Butler selbst – die »Nachbemerkung« der deutschen Ausgabe von

»Haß spricht« geht hierauf ein: vgl. S. 257-261. Dennoch sieht Butler auch bei Recht des civil

law das vergleichbare Problem, dass es politisch motivierte Gewaltanwendung der Gerichte

gegenüber gesellschaftlichen Gruppen zulasse.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Judith Hahn

Rechtsverständnis zu hinterfragen.55 Baer kritisiert Butler vornehmlich dafür,

dass diese die Chance ungenutzt lasse, das Recht als Ermöglichung zu begrei-

fen. Indem Butler sich auf das Recht in seiner Schutzfunktion fokussiere und

mangelnden Schutz als Diskriminierung erfasse, nehme sie das Recht in erster

Linie als Machtdiskurs wahr, der Rechte beschneide und freiheitliche Diskurse

unterdrücke. Baer selbst hingegen deutet das Recht als Diskursraum, der sich für

feministische Anliegen öffnen lasse.

Das Recht könne beides: Diskurse abschneiden und sie ermöglichen. Es sei ei-

ne Aufgabe der Rechtspolitik, darauf hinzuarbeiten, dass die Ermöglichung in den

Vordergrund trete. Dies sei denkbar und realistisch, denn das Recht sei stetig auf

Wandel undWeiterentwicklung angelegt.56 Dass dies in der feministischen Rechts-

kritik häufig übersehen werde, sieht Baer als grundlegendes Defizit feministischer

Zugänge zumRecht. Bei Butler entdeckt sie zwar keine radikalfeministische Ableh-

nung des Rechts, da es Ertrag autoritärerer Setzung sei, wohl aber die Schwäche,

von dieser Position wiederholt Gebrauch zu machen.57 Das sei ein Problem, denn

hieraus resultiere in letzter Konsequenz »der Abschied vom Recht«58. Einen sol-

chen hält Baer für hochriskant, bedeute er doch den »Abschied von vielen Formen

des Schutzes vor Gewalt und Diskriminierung, die in unseren Gesellschaften über

das Gewaltmonopol nur der Staat vermitteln kann«59.

Die Forderung, das Recht hinter sich zu lassen, könne man bei Butler nicht

finden, räumt Baer ein. Ihr Ansatz sei aber geprägt von einer ambivalenten Hal-

tung zum Recht. Während Butler das Recht einerseits als diskriminierend kritisie-

re, führe sie es andernorts als notwendiges Mittel gegen Diskriminierungen ein.60

Das sei typisch für postmoderne feministische Ansätze, meint Baer. In ihnen finde

sich häufig eine fundamentale Kritik am Recht, um es dann als unter bestimmten

Bedingungen alternativlos zu akzeptieren. Baer sieht diese Spannung als Resultat

des feministischen Dilemmas, insoweit der Einsatz von Recht gegen Diskriminie-

rung immer notwendig selbst mit Diskriminierung einhergehe.61 Wer beispiels-

weise Frauen gezielt fördere (Stichwort »Frauenquote«), erzeuge hierbei die Stig-

matisierung der »Quotenfrau«. Wer Recht gegen sprachliche Diskriminierung in

55 Vgl. Baer, Susanne: »Inexcitable Speech. Zum Verständnis von ›Recht‹ im postmodernen Fe-

minismus am Beispiel von Judith Butlers ›Excitable Speech‹«, in: Antje Hornscheidt/Gabriele

Jähnert/Annette Schlichter (Hg.): KritischeDifferenzen – geteilte Perspektiven. ZumVerhält-

nis von Feminismus und Postmoderne, Opladen: 1998, S. 229-252.

56 Vgl. ebd., S. 244-245.

57 Vgl. ebd., S. 235-236.

58 Ebd., S. 236.

59 Ebd.

60 Vgl. ebd., S. 237.

61 Vgl. ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Judith Butler und das Recht 77

Stellung bringe, nutze es zugleich, um einer oder einem anderen Verletzungen zu-

zufügen. Und doch gehe es offenkundig in bestimmten Situationen nicht anders.

Diese Ambivalenz nimmt Baer auf, aber sie verwahrt sich gegen die Sicht, Recht

aufgrund dieser Problemlage ausschließlich kritisch zu sehen. Während sie zu-

stimmt, dass das Recht das Potential von Diskriminierung und Verletzung ber-

ge, sieht sie es nicht als ausgemacht an, dass diese Seite des Rechts überwiege

und unvermeidlich durchschlage. Zwar weise das Recht Eigenarten totalisieren-

der Diskurse auf, insoweit es die Komplexität der menschlichen Realität stets nur

verkürzt widerspiegle – und dies notwendigerweise, um komplexe Lebenssachver-

halte rechtlich handhabbar zu machen. Dem begegne man jedoch nicht dadurch

angemessen, dass man das Recht final dekonstruiere und für unbrauchbar erklä-

re. Recht sei eben nie nur repressiv, sondern auch und zuvörderst produktiv und

diene in dieser Hinsicht der Freiheit der Rechtsgenossinnen und -genossen.62

Als allzu repressiv werde das Recht häufig von den Autorinnen und Autoren

verstanden, die es sich vom Paradigma des Strafrechts her erschlössen. Diesen

blinden Fleck helfe der Blick auf das Zivilrecht zu überwinden, ebenso der auf die

rechtlichen Garantien von Grund- und Menschenrechten.63 Während das Straf-

recht und die Strafverfahren vom Diskursabbruch geprägt seien, erweise sich vor

allem die Struktur zivilen Streitens als diskursiv »und verdrängt erst im Ergebnis

und in bestimmten Fällen (durch ein entsprechendes Urteil) bestimmte Sprecher

und Gesprochenes aus dem allgemeinen Diskurs«64. Um Pauschalisierungen zu

vermeiden, hält Baer es für essentiell, zwischen diesen Perspektiven zu differen-

zieren. Dies geschehe in der feministischen Debatte zu wenig. Baers Plädoyer ist

daher, trotz allerWiderstände das Recht als unerlässlichenOrdnungsmechanismus

komplexer Gesellschaften zu begreifen.

4. Fazit: Kirchenrechtstrouble

Bejaht man die Ordnungsleistung des Rechts als essentielles Element der Gestal-

tung von Gesellschaften und komplexen Gemeinschaften, so kommt man auf der

Basis von Butlers Rechtskritik freilich nicht umhin, die Verbesserungsbedürftigkeit

des Rechts auszuloten. Recht bedarf in seiner selektiven Formung von Rechtsubjek-

tivität, seiner Simplifizierung von Geschlechtsentwürfen und diskriminierenden

Sprache radikaler Reform. Butlers Kritik daher nicht als ein Standbild, sondern als

Handlungsauftrag zu begreifen, ist Susanne Baer ein Anliegen. Sie sieht den Ertrag

von Butlers Überlegungen zum Recht mit Blick auf die Rechtswissenschaften und

62 Vgl. ebd., S. 239.

63 Vgl. ebd., S. 240.

64 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Judith Hahn

den von Butlers rechtsphilosophischen Impulsen ausgehenden Arbeitsauftrag an

die Rechtsgestalterinnen und -gestalter vor allem darin, die Kritik politisch werden

zu lassen. Das sei nicht reibungsfrei denkbar, da »eine philosophische Position sich

nicht problemlos in eine rechtspolitischeHaltung übersetzen läßt«65, aber dennoch

möglich. Gefragt sei rechtspolitisches Engagement, mit dem Ziel, dem Recht die

Komplexität zugänglich zu machen, die modernem Leben eigne, mitsamt seiner

»Differenz und Heterogenität«66. Die Aufgabe sei, Komplexität »handhabbar« zu

machen, betont Baer: »›Handhabbar‹ bedeutet nutzbar und berechenbar sowohl

für Gerichte als auch für Bürgerinnen und Bürger«67.

Dies schließe die Notwendigkeit ein, »Rechtstrouble« zu erzeugen. Die Leistung

einer differenz- und heterogenitätssensiblen Rechtspolitik sei es, unterkomplexe

rechtliche Antworten durch eine andere Rechtspraxis kritisch zu hinterfragen und

hierdurch »Unbehagen« in den Rechtsraum zu tragen:

»Rechtstrouble wäre das Unbehagen, das durch die subversiv verändernde Wie-

derholung der juristischen Konstruktionsprozesse erzeugt werden kann. Recht-

strouble können Richterinnen verursachen, die ein abweichendes Urteil in unters-

ter Instanz fällen – die bundesdeutschen Entscheidungen zur Eheschließung von

Lesben und Schwulen sind herausragende Beispiele. Rechtstrouble läßt sich von

Anwältinnen und Bürgerinnen auslösen, die schlicht einklagen, was es eigentlich

im traditionellen, regelmäßig dominanten und diskriminierenden Diskurs noch

nicht gibt. Oder Rechtstrouble läßt sich im Rahmen einer Rechtspolitik herstellen,

in der nicht zuletzt Gesetzentwürfe vorgelegt werden, die dominanten Diskursen

Dissidentes entgegensetzen«68.

Rechtstrouble, wie sie Baer in rechtspolitischem Weiterdenken des von Butler in

rechtsphilosophischer Absicht vorgetragenen Unbehagens gegenüber dem Recht

einfordert, ist keine Kategorie, die sich auf staatliches Recht beschränkt. Die to-

talisierende Dimension eines Rechts aufzudecken, das Differenzen einebnet, He-

terogenität unterminiert und bestimmte Mitglieder der Rechtsgemeinschaft dis-

kriminiert, ist eine Option, von der auch das Kirchenrecht profitieren kann. Von

ihr können Kanonistinnen, kirchliche Richterinnen, Rechtsbeistände und Betrof-

fene Gebrauch machen. Ein diffuses Unbehagen gegenüber dem Kirchenrecht ist

im Volk Gottes allenthalben spürbar. Ihm durch kirchliche Rechtstrouble Kontur

zu geben, kann helfen, Reformpotentiale aufzudecken und zur Entwicklung einer

Ordnung beizutragen, in der die freiheitliche Produktivität des Kirchenrechts ge-

genüber seiner Repressivität gewinnt.

65 Ebd., S. 231.

66 Ebd., S. 236.

67 Ebd.

68 Ebd., S. 250.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004 - am 14.02.2026, 19:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

