
Solidarität als Verfassungsprinzip

Ideengeschichtlicher Hintergrund und moderne Deutungsversuche*

Einführung

Das Wort „Solidarität“, oder auch als Adjektiv: „solidarisch“, kommt im deutschen
Grundgesetz nicht vor. Anderes gilt für den „Sozialstaat“, der als unmittelbarer verfas-
sungsrechtlicher Ausdruck des sozialphilosophischen Solidaritätsprinzips angesehen
wird.1 Er kommt immerhin als „sozialer Bundesstaat“ in Art. 20 Abs. 1 GG und als
„sozialer Rechtsstaat“ in Art. 28 Abs. 1 GG vor. Aber immer häufiger taucht im Zu-
sammenhang mit Fragen der „sozialen Gerechtigkeit“ und der „sozialen Sicherheit“ der
Begriff der Solidarität auf. Seit vielen Jahren, seit der „Wende“ 1990, kennt jeder Steuer
zahlende Einwohner Westdeutschlands, also der „alten Bundesländer“, den „Soli“ ge-
nannten „Solidaritätszuschlag“ zur Einkommensteuer zugunsten der „neuen Bundes-
länder“. Er beträgt immerhin 5,5 v. Hundert der Lohn- bzw. Einkommensteuer. Die
Gesetzliche Krankenversicherung wird unter der Überschrift „Solidarität und Eigen-
verantwortung“ als eine „Solidargemeinschaft“ mit der Aufgabe bezeichnet, die Ge-
sundheit der Versicherten zu erhalten, wiederherzustellen oder ihren Gesundheitszu-
stand zu bessern.2 Und vor kurzem hat sich der Ministerpräsident des Landes Thüringen,
Dieter Althaus, in der festgefahrenen Diskussion um die Alterssicherung mit dem Vor-
schlag eines Solidarischen Bürgergeldes zu Wort gemeldet. Dieses sollte ein „bedin-
gungsloses Grundeinkommen von 800 Euro im Monat für alle Erwachsenen“ sein, das
mit wachsenden eigenen Einkünften entsprechend sinkt. Vom 67. Lebensjahr an soll
das Grundeinkommen durch eine Zusatzrente von maximal 600 Euro aufgestockt wer-
den. Der werbende Unterton des „Solidarischen“ ist nicht zu überhören; die Frage der
Finanzierbarkeit bleibt dabei freilich offen.3

Zur Begriffsgeschichte

Nur wenige Hauptakzente können hier gesetzt werden, ohne Anspruch auf Vollstän-
digkeit und Aufweis der Wirkungsketten. Dabei unterscheiden wir die Wortgeschichte
von der Inhalts- oder Bedeutungsgeschichte.

I.

II.

* Für Jutta Limbach mit herzlichen Glückwünschen in solidarischer Verehrung.
1 Otto Depenheuer, in: Isensee/Kirchhof, HbStR IX, 1997, § 204, Rn. 75: „Der Staat nimmt von

seinen leistungsfähigen Bürgern und gibt nach Maßgabe des Bedarfs an die Bedürftigen. Der-
gestalt moderiert er die allgemeine Solidarpflichtigkeit der Bürger untereinander: weil und
insoweit sie Staatsbürger sind, schulden sie einander solidarischen, sozialstaatlich vermittelten
Beistand.“ Dazu ist kritisch anzumerken: 1. Der Sozialstaat erfasst, aktiv und passiv, nicht nur
die Staatsbürger. 2. Die Solidarpflicht betrifft nicht nur „Staatsbürger“ untereinander.

2 Vgl. § 1 SGB V vom 20. 12. 1988, mit nachfolgenden Änderungen.
3 Vgl. D. Althaus, Die Jahrhundertreform: Das Solidarische Bürgergeld, Frankfurter Allgemeine

Zeitung Nr. 98 v. 26. 4. 2008, S. 8.

Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


Die Sache der Solidarität – als Problem des sozialen Zusammenhalts – erscheint
deutlich schon bei Aristoteles, (gest. 322 v.Chr.). Was macht den Staat zum Staat? Weder
örtliche Nachbarschaft noch Arbeitsteilung mit Tauschverkehr noch „Kriegsgenossen-
schaft“ oder Verteidigungsbündnisse können genügen. Vielmehr: Staat ist „Gemein-
schaft in einem guten Leben unter Häusern und Geschlechtern zum Zwecke eines voll-
kommenen und sich selbst genügenden Daseins.“ Die kleineren Gemeinschaften
(Schwägerschaften, Kultusvereine, gesellige Verbände) die den Staat bilden, „sind das
Werk der Freundschaft“. Diese und der Zweck des tugendhaften Lebens sind die Ele-
mente der staatlichen Gemeinschaft. Also Solidarität = Freundschaft.4

Wir machen einen Sprung von 750 Jahren in der Geschichte zu Augustinus, (gest.
430 n. Chr. Bischof von Hippo Regius). Alle Menschen soll man gleicher Weise lieben,
sagt er. Aber da man nicht allen helfen kann, soll man sich vor allem um die kümmern,
die einem nach den Umständen des Ortes, der Zeit und gleichsam durch das Schicksal
näher verbunden sind. Dies ist die philosophisch-theologische Begründung für den
Grundsatz des Vorrangs der kleineren Sozialeinheit: das Prinzip der Subsidiarität, wel-
ches seither die Katholische Soziallehre beherrscht.

Lateinisch: „solidus“, „soliditas“: = dicht, Dichte, fest, gediegen. Der Solidus war eine
312 n. Chr. von Kaiser Konstantin I. eingeführte Goldmünze, die bis zum Ende des
Byzantinischen Reiches in Umlauf war. Im Römischen Recht, später im Gemeinen
Recht, im Code Civil von 1804 und bis in das BGB von 1900 entwickelte sich die
Solidarobligation: die gesamtschuldnerische Haftung. Das heißt: Jeder Schuldner ist
die ganze Leistung zu bewirken verpflichtet, der Gläubiger darf sie nur einmal, aber
beliebig von jedem der Schuldner fordern. Unter europäischen Juristen war also seit
Jahrhunderten der Gedanke des solidarischen Einstehens des „Einen für Alle“, auch des
„Alle für Einen“, im Zivilrecht lebendig.

Erst seit der Französischen Revolution und dann im Frankreich des 19. Jahrhunderts
werden die Begriffe erst der Fraternité und dann der Solidarité zu politischen Pro-
grammbegriffen, auch mit Rechtsgehalt, angereichert: In keiner der beiden Menschen-
und Bürgerrechtserklärungen von 1789 bzw. von 1793 ist von fraternité oder von soli-
darité die Rede. Aber wegweisend ist die Anerkennung der Hilfspflicht für die sozial
Schwachen in der Erklärung von 1793, Art. 21: „Die öffentliche Unterstützung ist eine
heilige Schuld. Die Gesellschaft schuldet ihren unglücklichen Mitbürgern den Unter-
halt, indem sie ihnen entweder Arbeit verschafft oder denen, die nicht arbeiten können,
die Mittel für ihr Dasein sichert.“ Dies war der entscheidende Übergang vom mittelal-
terlichen Wohltätigkeitsgedanken, von der „charité“, „caritas“, zum modernen Sozial-
staatsgedanken. Die gesellschaftlich verachtete, polizeilich vielfach reprimierte „men-
dicité“, das Bettlertum, weicht dem „droit à la subsistance“, der sozialreformerischen
Brüderlichkeit, einem Rechtsbegriff.

„Solidarité humaine“ wird 1840 zum Zentralbegriff bei Pierre Leroux (De l’Huma-
nité, de son principe, et de son avenir). In Deutschland schreibt Stephan Born 1848 in
der Zeitschrift Verbrüderung: „Freie Konkurrenz! Jeder für sich! Wird hier gegenüber-
gestellt dem Prinzip der Solidarität, der Verbrüderung! Jeder für alle!“5 Solidarität wird
zum Leitbegriff der deutschen Arbeiterbewegung. Bei Wilhelm Liebknecht (1826 –

4 Aristoteles, Politik, III. Buch, Kap. 9, 1280 b.
5 Vgl. Kurt Bayertz (Hrsg.), Solidarität, Begriff und Problem, Frankfurt am Main 1998, S. 206.

Solidarität als Verfassungsprinzip 21

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


1900), dem Mitbegründer (zusammen mit August Bebel) der Sozialdemokratischen Ar-
beiterpartei (1869) lesen wir 1871: „Der Begriff der allgemeinen menschlichen Solida-
rität ist der höchste Kultur- und Moralbegriff; ihn voll zu verwirklichen, das ist die
Aufgabe des Sozialismus“.6

  
Hier ist nicht der Ort, die vielfältigen Entwicklungen, Einwirkungen und Verknüp-

fungen, die die Idee und der Begriff der Solidarität in den letzten 150 Jahren genommen
haben, auch nur annähernd nachzuzeichnen – eine reizvolle, aber riesige Aufgabe. Hier
kann nur angedeutet werden, was mir als charakteristisch für den Begriff erscheint: Die
in ihm selbst angelegte Spannung zwischen der Ausrichtung auf eine engere Gemein-
schaft und deren auf Geschichte, gemeinsame Werte, Überzeugungen, Traditionen ge-
gründeten Zusammenhalt – und der Ausrichtung auf die Elemente der modernen Ge-
sellschaft,7 die durch fortschreitenden Individualismus, zugleich aber durch Ausrich-
tung auf das menschheitlich Ganze, also durch eine universalistische Tendenz gekenn-
zeichnet ist. Solidarität also als sozialwissenschaftlich-ethischer Klammerbegriff, der,
modern gesprochen, die Kluft zwischen Liberalem Individualismus und Kommunita-
ristischem Kollektivismus zu schließen vermöchte?

Der von vielen beobachtete, als Signum der Moderne begriffene Übergang vom Typus
der ‚Gemeinschaft’ zum Typus der ‚Gesellschaft’ (Klassische Analyse: Ferdinand Tön-
nies, Gemeinschaft und Gesellschaft, Grundbegriffe der reinen Soziologie, 1887, 8.
Aufl. 1935!) drückt sich als Spannung auch in den Begriffen von Solidarität aus, die bis
heute weiterwirken. Dafür zwei Beispiele:

Emile Durkheim (gest. 1917; De la division du travail social, 1893), einer der Gründer
der wissenschaftlichen Soziologie in Frankreich, unterscheidet die solidarité sociale als
Grundbegriff des sozialen Zusammenhalts in zwei Arten: Einmal als „mechanische So-
lidarität“, die sich, vormodern, aus Elementen der „Gemeinschaft“ speist, aus Ähnlich-
keiten und Übereinstimmungen im Bewusstsein der einem Kollektiv zugehörigen In-
dividuen, und zweitens als „organische Solidarität“, die sich aus der individualisieren-
den, modernen gesellschaftlichen Arbeitsteilung herleitet. „Diese Solidarität ähnelt je-
ner, die man bei den höheren Tieren beobachten kann. Jedes Organ hat dort seine eigene
Physiognomie und seine Autonomie, und trotzdem ist die Einheit des Organismus umso
größer, je stärker die Individualisierung der Teile ausgeprägt ist. Aufgrund dieser Ana-
logie schlagen wir vor, die Solidarität, die sich der Arbeitsteilung verdankt, organische
Solidarität zu nennen“ (1902).8

Auch Max Scheler (gest. 1928; Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik, 1916, Wesen und Formen der Sympathie, 1913), nimmt eine Zweiteilung
der Solidarität vor. Scheler unterscheidet sozial- und moralphilosophisch vier Wesens-
arten sozialer Einheit(sbildung): Masse, Gesellschaft, Lebensgemeinschaft und als
höchste Form: die Gesamtperson. Auf der Stufe der reinen Gesellschaft verschwindet
das Solidaritätsprinzip, anders als in der reinen Lebensgemeinschaft, in der es aus-
schließlich herrscht. Auf der Stufe der Gesamtperson nimmt es einen neuen Sinn an: Es

6 Nach Bayertz, a.a.O., S. 208.
7 Die Termini sind hier im Sinne von Ferdinand Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 8.

Aufl. 1935, Nachdruck Darmstadt 1963 gebraucht.
8 Zit. nach Bayertz, a.a.O., S. 27.

22 Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


„wird von einem Prinzip vertretbarer Solidarität zum Prinzip der unvertretbaren Soli-
darität.“9 Das heißt: „Die Einzelperson ist für alle anderen Einzelpersonen nicht nur
„in“ der Gesamtperson und als deren Glied mitverantwortlich als Vertreter eines Amtes,
einer Würde oder sonst eines Stellenwertes in der Sozialstruktur, sondern sie ist es…an
erster Stelle als einzigartiges Personindividuum und Träger eines individuellen Gewis-
sens…“ Somit ergibt sich ein hoher moralphilosophischer Grundsatz: „Das Solidari-
tätsprinzip in diesem Sinne ist uns also ein ewiger Bestandteil und gleichsam ein
Grundartikel eines Kosmos endicher sittlicher Personen“ (Ebenda, Hervorh. im Origi-
nal).

Würde man nun die beiden Hauptstränge des Solidaritätsbegriffs, den eher historisch
und empirisch-sozialwissenschaftlich akzentuierten lebensgemeinschaftlichen Strang
einerseits und den (moral)philosophisch getönten, individualistisch-universalistischen
Strang andererseits, im einzelnen nachzeichnen, stieße man auf kaum erforschte Ver-
bindungen. Hier können nur ganz wenige Positionen in Erinnerung gerufen werden.

Zunächst zur „lebensgemeinschaftlichen“, moderner gesagt: kommunitaristischen
Linie: Der französische Religionswissenschaftler Ernest Renan (gest. 1892), ist bis
heute durch seine Kennzeichnung des Begriffs der Nation als „Plebiszit, das sich jeden
Tag wiederholt“ berühmt. Weniger bekannt ist, dass er in demselben Vortrag von 1882
die Nation als „une grande solidarité“ charakterisiert, „getragen von dem Gefühl der
Opfer, die man gebracht hat, und der Opfer, die man noch zu bringen gewillt ist. Diese
Solidargemeinschaft gründet auf gemeinsamer Geschichte und muss für die Zukunft auf
einer Übereinkunft beruhen, „dem deutlich ausgesprochenen Wunsch, das gemeinsame
Leben fortzusetzen“.10

Gut hundert Jahre später, 1989, versucht der kanadische Philosoph Charles Taylor,
die Gräben zwischen „Liberalen“ („Atomisten“, wie er in Anschluss an Mimi Bick sagt)
und „Kommunitaristen“ („Holisten“) durch eine Theorie des liberalen Republikanismus
zu überbrücken. Sein Ansatz ist durchaus kommunitaristisch. Man wird an E. Renan
erinnert, wenn er betont, dass der „Patriotismus“11 oder auch die „republikanische So-
lidarität“12 „auf einer Identifizierung mit anderen in einem bestimmten gemeinsamen
Unternehmen beruht.“ „Der Patriotismus liegt irgendwo zwischen Freundschaft [Aris-
toteles wird zitiert!] oder Familiengefühl einerseits und altruistischer Hingabe anderer-
seits.“ Die solidarisch verbundenen Republikaner verfolgen „wirklich das gemeinsame
Gute, die allgemeine Freiheit“. „Aber es ist etwas anderes als die apolitische Verpflich-
tung gegenüber universalen Prinzipien, die die Stoiker vertraten oder die für die moderne
Ethik des Gerechten zentral ist“13 (Dies ist gegen Habermas gerichtet?). Taylor sagt,
natürlich kenne er die meisten seiner Landsleute nicht und möchte sie vielleicht auch
gar nicht zu Freunden haben. Aber die Besonderheit der Bindung „tritt hinzu, weil mein
Band zu diesen Leuten durch die Beteiligung an einem gemeinsamen politischen Projekt
verläuft.“ Bindend wirken die gemeinsame Geschichte, gemeinsam erlebte einschnei-

9 Max Scheler, Wertethik, S. 537.
10 Nach Bayertz, a.a.O., S. 23.
11 Charles Taylor, Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitaris-

mus, in: Axel Honneth (Hrsg.), Kommunitarismus, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1994,
S. 103 ff., 111.

12 Taylor, a.a.O., S. 117.
13 Ders., a.a.O., S. 111, auch zum Folgenden.

Solidarität als Verfassungsprinzip 23

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


dende Veränderungen. Also: Geschichte, gemeinsames Schicksal, gemeinsames poli-
tisches Projekt oder Unternehmen, das begründet republikanische Solidarität.

Wie schwierig und fragwürdig die Grenzziehung zwischen „Liberalen“ und „Kom-
munitariern“ bzw. zwischen universalistisch orientiertem Individualismus und lebens-
gemeinschaftlichem Kollektivismus werden kann, zeigt das Beispiel von Jürgen Ha-
bermas. Während der sogleich vorzustellende Richard Rorty noch 1989 in seinem Buch
„Kontingenz, Ironie und Solidarität“ sich ausdrücklich kritisch von dem Haber-
mas’schen Universalismus distanziert – Rorty möchte die traditionelle Geschichte „er-
setzen durch eine Geschichte von der wachsenden Bereitwilligkeit zum Leben mit Plu-
ralitäten und zum Beenden der Suche nach universeller Geltung“14 – verteidigt Haber-
mas den von ihm zentral verwendeten Begriff des Verfassungspatriotismus gegen weit
verbreitete Missverständnisse: Dieser bedeute nämlich, „dass sich Bürger die Prinzipien
der Verfassung nicht allein in ihrem abstrakten Gehalt, sondern konkret aus dem ge-
schichtlichen Kontext ihrer jeweils eigenen nationalen Geschichte zu Eigen ma-
chen.“15 Und ferner: „Unter Staatsbürgern entsteht eine wie immer auch abstrakte und
rechtlich vermittelte Solidarität erst dann, wenn die Gerechtigkeitsprinzipien in das
dichtere Geflecht kultureller Wertorientierungen Eingang finden.“ Die Nähe zum Tay-
lor’schen Republikanismus ist unverkennbar.

Jenseits der Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte und jenseits auch des damit zu-
sammenhängenden Streites über den Vorrang des Guten oder des Gerechten möchte ich
noch zwei philosophische Konzeptionen des Solidaritätsgedankens vorstellen, welche
den Begriff weder auf geschichtlich-kulturell gemeinsame Werterfahrungen noch auf
als universell allgemeingültig behauptete Wahrheiten gründen wollen, die aber doch für
die Menschen schlechthin zutreffen sollen. Die Rede ist von Albert Camus (1913 – 1960;
L’homme révolté, 1951) und von Richard Rorty (gest. 2007).

Die Grunderfahrung des Menschen bei Camus, der gerade den Zweiten Weltkrieg mit
dessen unvorstellbaren Gräueln überlebt hat, ist das Absurde. „In der Erfahrung des
Absurden ist das Leiden individuell. Vom Augenblick der Bewegung der Revolte an
wird es sich bewusst, ein gemeinsames zu sein, wird es zum Abenteuer Aller.“ „In
unserer alltäglichen Erfahrung spielt die Revolte die gleiche Rolle wie das „cogito“ in
der Ordnung des Denkens: sie ist die erste Selbstgewissheit (évidence). Aber diese Evi-
denz entreißt das Individuum seiner Einsamkeit. Sie ist ein Gemeinplatz, die den ersten
Wert auf alle Menschen gründet. Je me révolte, donc nous sommes.“16 Die Solidarität
der Menschen gründet sich auf die Bewegung, den Impuls der Revolte, und diese wie-
derum findet ihre Rechtfertigung allein in dieser „complicité“.17 Die Revolte in diesem
Sinne ist nicht irgendein politischer Aufstand, sondern viel elementarer; Camus nennt
sie eine „metaphysische Revolte“: Sie ist die Bewegung, mit der der Mensch gegen seine
conditio humana und gegen die ganze Schöpfung aufsteht.18 Doch ist dieser Grundakt
nicht Ausdruck einer nihilistischen, chaotischen Tendenz, sondern im Gegenteil der
Hoffnung auf Ordnung und Gerechtigkeit, freilich im Bewusstsein der Leidensfähigkeit
und Sterblichkeit. Der „metaphysische Rebell“ ist auch nicht mit Sicherheit Atheist,

14 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M. 1989, S. 120 f.
15 Jürgen Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt a.M. 2005, S. 111.
16 Albert Camus, L’ homme révolté, Paris 1951, S. 36.
17 Ders., a.a.O., S. 35.
18 Ders., a.a.O., S. 39.

24 Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


„aber er ist notwendigerweise Gotteslästerer. Er lästert einfach Gott im Namen der Ord-
nung, indem er Gott als den Vater des Todes und als höchsten Skandal (suprême scan-
dale) denunziert.“19 Die Revolte ist nicht der Kampf eines Einzelnen um seine indivi-
duellen Rechte, sondern ein Prozess der ganzen Menschheit, die sich ihrer selbst und
ihrer Rechte im Laufe ihrer Geschichte immer stärker bewusst wird („il semble bien,
par la solidarité déjà signalée, qu’il s’agisse d´une conscience de plus en plus élargie
que l’espèce humaine prend d’ elle-même au long de son aventure”).20

Auf den ersten Blick scheint die Frage drängend, was es denn rechtfertige, den An-
timetaphysiker und „Ironiker“ Richard Rorty in unmittelbarer Nachbarschaft des Exis-
tenzphilosophen Camus zu nennen. Ich behaupte, dass der Solidaritäts-Begriff bei bei-
den Denkern fundamentale Gemeinsamkeiten aufweist. Rorty, der auf „Kontingenz“
und „Ironie“ in seinem Sinne besteht, lehnt Begriffe wie Essenz, Wesen, Kern des Selbst
ab und kann deshalb auch den Begriff des Unmenschlichen nicht als Gegenbegriff zu
einer eigentlichen Natur des Menschen bestimmen. „Aber in Auschwitz-Zeiten, wenn
die Geschichte in Aufruhr ist und traditionelle Institutionen und Verhaltensmuster zu-
sammenbrechen, brauchen wir etwas, das jenseits von aller Geschichte und allen Insti-
tutionen steht. [Hier besteht schon im Ansatz eine Verwandtschaft mit Camus.] Was
kann das anderes sein als Solidarität unter den Menschen, als das wechselseitige Er-
kennen der Menschlichkeit, die uns allen gemeinsam ist?“21 Rorty geht von der zutref-
fenden, schon von Max Scheler u.a. gemachten Beobachtung aus, dass nicht die „all-
gemeine Menschenliebe“ am stärksten ist, sondern das Gefühl der Solidarität, wenn es
einen (eine) betrifft, der (die) eine(r) „von uns“ also von der engeren Wir-Gruppe ist.
Aber zugleich hält er „etwas wie moralischen Fortschritt“ für möglich „und dass dieser
Fortschritt in Richtung auf mehr Solidarität geht.“ Der Fortschritt geht nicht auf bessere
Erkenntnis eines „Kern-Selbst“, einer Wesens-Natur des Menschen, die Rorty als all-
gemeine leugnet. Sondern die fortschreitende Solidarität [auch hier ist die Nähe zu Ca-
mus deutlich] „ist zu denken als die Fähigkeit, immer mehr zu sehen, dass traditionelle
Unterschiede (zwischen Stämmen, Religionen, Rassen, Gebräuchen und dergleichen
Unterschiede) vernachlässigbar sind im Vergleich zu den Ähnlichkeiten im Hinblick
auf Schmerz und Demütigung – es ist die Fähigkeit, auch Menschen, die himmelweit
verschieden von uns sind, doch zu „uns“ zu zählen.“22 Die allmähliche, weltweite Über-
windung des „primitiven“, d.h. ursprünglich gegebenen Ethnozentrismus in Richtung
auf Verhütung und Unterlassung von Schmerzzufügung und Demütigung ist demnach
der Kern des Solidaritätsgedankens. Als Jurist wird man nach den möglichen Konse-
quenzen eines solchen Ansatzes für die Begründung von Menschenrechten fragen.

Solidaritätsbegriff und Sozialstaatsgrundsatz

Kehren wir zurück zu unserer Ausgangsfrage nach der verfassungsrechtlichen Veran-
kerung, Bedeutung und Funktion von Solidarität! Zu fragen ist vor allem nach dem

III.

19 Ders., a.a.O., S. 40.
20 Ders., a.a.O., S. 34.
21 Rorty, a.a.O., S. 305 f.
22 Ders., a.a.O., S. 310.

Solidarität als Verfassungsprinzip 25

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


Verhältnis dieses Prinzips zum Grundsatz des Sozialstaats, dem wir im Text des Grund-
gesetzes begegnet sind.

Wir beginnen mit einem Blick auf die Rechtslage in Deutschland (1.), um sodann mit
einem Hinweis auf die gemeinschaftsrechtlich-europäischen und internationalen Texte
zu schließen (2.).

(1.) Die Entfaltung des Sozialstaatsprinzips aus dem kärglichen Textbefund des
Grundgesetzes (s.o.) war zunächst Aufgabe und Verdienst des Bundesverfassungsge-
richts. In jahrzehntelanger, die unterschiedlichsten Lebensbereiche erfassender Recht-
sprechung hat das Gericht zwei Grundelemente des Sozialstaatsprinzips entwickelt: 1.
die Verpflichtung des Staates, „für einen Ausgleich der sozialen Gegensätze und damit
für eine gerechte Sozialordnung zu sorgen“ (BVerfGE 22, 180, 204, 1967), und 2. die
staatliche Für- und Vorsorge für „sozial Schwache“, bis hin zu Strafgefangenen und
Entlassenen (BVerfGE 35, 202, 236, Lebach, 1973).23 Die beiden zentralen Elemente,
die eine Fülle von Einzelmaßnahmen sozialstaatlicher Politik kennzeichnen und akti-
vieren sollen, werden gemeinhin kurz als „Sozialer Ausgleich“ und „Soziale Sicher-
heit“ zusammen gefasst. Die Worte „solidarisch“ oder „Solidarität“ kommen in dieser
Rechtsprechung nicht vor.

Begriff und Gedanke des Solidarischen erscheinen in der Arena der verfassungspo-
litischen Diskussion erst nach dem „Fall der Mauer“ 1989 und der Wiederherstellung
der deutschen Einheit 1990. Zum einen bedurfte es der Verfassungsgebung in den fünf
„neuen“, ostdeutschen Bundesländern [Brandenburg, Mecklenburg-Vorpommern,
Sachsen, Sachsen-Anhalt, Thüringen], zum anderen gab es Bestrebungen, das Grund-
gesetz der „alten“, westdeutschen Bundesrepublik nicht einfach auf die „beitretenden“
neuen Bundesländer auszudehnen – wie es dann doch geschah, s. Art. 146 GG – sondern
eine neue Verfassung für das vereinigte Deutschland zu entwerfen. Erinnert werden darf
an den Verfassungsentwurf des „Kuratoriums für einen demokratisch verfaßten Bund
deutscher Länder“, der am 15. und 16. Juni 1991 in der Frankfurter Paulskirche vorge-
stellt und öffentlich diskutiert wurde. In der Präambel des Verfassungsentwurfs wird
die Entschlossenheit betont, „ein demokratisches und solidarisches Gemeinwesen zu
erneuern, in dem das Wohl und die Stärke Aller aus dem Schutz der Schwachen er-
wächst“ (Vom Grundgesetz zur deutschen Verfassung. Denkschrift und Verfassungs-
entwurf, 1991).

In den Verfassungsdiskussionen der frühen neunziger Jahre in den neuen Bundeslän-
dern waren Wort und Begriff der Solidarität lebendig. Das hat vor allem in der Verfas-
sung des Landes Brandenburg vom 20. August 1992 seinen Niederschlag gefunden. In
ihrer Präambel berufen sich die Bürgerinnen und Bürger des Landes auf den „Geist der
Traditionen von Recht, Toleranz und Solidarität in der Mark Brandenburg“. Von zen-
traler Bedeutung ist sodann der Menschenwürde-Satz in Art. 7. Er beginnt wortgleich
wie der entsprechende Art. 1 Abs. 1 GG: „Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie
zu achten und zu schützen ist Verpflichtung aller staatlichen Gewalt“. Aber die Bran-
denburger fügen hinzu: „… und Grundlage jeder solidarischen Gemeinschaft.“ Und
Absatz 2: „Jeder schuldet jedem die Anerkennung seiner Würde.“ Dies eröffnet in ju-
ristisch freilich ungeklärter Weise den Weg zu einer uneingeschränkten „Horizontal-

23 Zur Rechtsprechung zusammenfassend: Erhard Denninger, Das soziale Staatsziel, in: Fest-
schrift für Hans-Peter Schneider, Baden-Baden 2008, S. 57 ff., 63 f.

26 Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


wirkung“ der Grundrechte zwischen den Rechtsgenossen, nämlich immer, wenn Rechts-
verletzungen als Verletzungen der Menschenwürde-Anerkennung interpretiert werden.
Zu den Erziehungs- und Bildungszielen gehört es, „den Willen zu sozialer Gerechtigkeit,
die Friedfertigkeit und Solidarität im Zusammenleben der Kulturen und Völker und die
Verantwortung für Natur und Umwelt zu fördern“ (Art. 28 VerfBrdbg). Aber der weitere
Versuch, ein solidarisches Hilfs- und Schutzversprechen in der engeren Lebensgemein-
schaft juristisch fassbar, mit klar absehbaren Konsequenzen zu formulieren, ist miss-
lungen: Der Satz nämlich „Wer in Ehe, Familie oder einer anderen Lebensgemeinschaft
psychische oder physische Gewalt erleidet, hat Anspruch auf Hilfe und Schutz des Ge-
meinwesens“ (Art. 26 Abs. 2 VerfBrdbg) klingt zwar trostreich, lässt aber doch alle
konkreten Rechtsfragen nach Anspruchsvoraussetzungen, Anspruchsverpflichteten und
Anspruchsinhalt unbeantwortet. Die brandenburgische Verfassung, ebenso wie die an-
deren Verfassungen der „neuen“ Bundesländer, kennt, anders als das Grundgesetz, be-
sonders in den Bereichen der Sozialen Sicherheit und des „Schutzes der natürlichen
Lebensgrundlagen“ zahlreiche Bestimmungen, die, auf den Einzelnen bezogen, eher
den Charakter eines moralischen Appells tragen als den einer streng rechtlichen Ver-
pflichtung24 und die, bezogen auf Staat und Kommunen, als Programmsätze oder
Staatsziele zu qualifizieren sind, also als Sätze, die sich in erster Linie als Auftrag an
den Gesetzgeber richten.

Die hier berührte ganz grundsätzliche Frage, ob eine moderne Verfassung – über die
Aufteilung der Staatsgewalt, die Ordnung der staatlichen Funktionen und Kompetenzen
und über den Katalog individueller Grundrechte hinaus – durch solche Appellsätze,
Programmsätze und Staatszielbestimmungen angereichert werden soll oder besser nicht,
diese Frage spielte in den Diskussionen der 1992 und 1993 tätigen, aus Mitgliedern des
Bundestages und des Bundesrates gebildeten „Gemeinsamen Verfassungskommission“
zur Reform des Grundgesetzes eine wichtige Rolle. Die Frucht der intensiven Arbeit
war das am 27. 10. 1994 beschlossene 42. Gesetz zur Änderung des Grundgesetzes.

In der Gemeinsamen Verfassungskommission wurde ein von Abgeordneten der CDU/
CSU wie von Abgeordneten der SPD ausgearbeiteter Antrag zur Abstimmung gestellt,
der die Ergänzung des Grundgesetzes um einen Art. 2 a vorsah: „Jeder ist zu Mit-
menschlichkeit und Gemeinsinn aufgerufen“. Dabei wurde „Mitmenschlichkeit“ als ei-
ne „individuelle Kategorie“ – besser wäre: intraindividuelle! – verstanden, die um „Ge-
meinsinn“ als „Ausdruck der Verantwortung des einzelnen für Staat und Gesellschaft
einschließlich der Verantwortung für Umwelt und Lebensqualität zukünftiger Genera-
tionen“ ergänzt werden sollte. Die Abstimmung ergab eine hübsche Mehrheit von 36
Ja-Stimmen gegen 21 Nein-Stimmen (bei 2 Enthaltungen), verfehlte damit aber doch
die erforderliche 2/3-Mehrheit. Das eigentliche, oft nur angedeutete, manchmal auch
ausgesprochene Hauptargument gegen eine solche Ergänzung war der Gedanke, das

24 Exemplarisch ist Art. 35 Abs. 2 der Verfassung des Landes Sachsen-Anhalt vom 16. Juli
1992. Art. 35 Abs. 1 handelt vom Schutz der natürlichen Lebensgrundlagen, vom sparsamen
Umgang mit Rohstoffen und von der Vermeidung von Abfall. Sodann „normiert“ Abs. 2 dazu:
„Jeder einzelne ist verpflichtet, hierzu nach seinen Kräften beizutragen.“ Abs. 4 verweist dann
auf Gesetze, die „das Nähere“ regeln.

Solidarität als Verfassungsprinzip 27

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


Grundgesetz sei eine strikte „Rechtsverfassung“ und kein „Tugendkatalog“; nur ethi-
sche Appelle hätten in ihr keinen Platz.25

Dass man dieses Problem einer Verknüpfung von sozialethischer Moral („Tugend“)
und Rechten/Pflichten in einer Verfassung auch ganz anders sehen kann,26 haben die
Reformer der neuen Schweizerischen Bundesverfassung vom 18. April 1999 bewiesen.
Sie haben nicht nur das Bestreben des „Schweizervolks“, den Bund zu erneuern, „um
Freiheit und Demokratie, Unabhängigkeit und Frieden in Solidarität und Offenheit ge-
genüber der Welt zu stärken“ in der Präambel proklamiert. Sondern sie haben auch
gleich zu Beginn in den „Allgemeinen Bestimmungen“ in Artikel 6 die individuelle und
gesellschaftliche Verantwortung des Einzelnen normiert: „Jede Person nimmt Verant-
wortung für sich selber wahr und trägt nach ihren Kräften zur Bewältigung der Aufgaben
in Staat und Gesellschaft bei.“ Diese Gemeinsinn-Formel verleugnet ihren Charakter
eines moralischen Appells nicht und verpflichtet doch rechtlich zu solidarischem Ver-
halten, was immer dies in der konkreten Situation heißen mag. Sie erinnert an die früh
(20. 7. 1954) vom Bundesverfassungsgericht geprägte Menschenbild-Formel: „Das
Menschenbild des Grundgesetzes ist nicht das eines isolierten souveränen Individuums;
das Grundgesetz hat vielmehr die Spannung Individuum – Gemeinschaft im Sinne der
Gemeinschaftsbezogenheit und Gemeinschaftsgebundenheit der Person entschieden,
ohne dabei deren Eigenwert anzutasten.“27 Anders als in der Formulierung der Eidge-
nossen, vermisst man jedoch in der Definition des Gerichts das Moment der aktiven,
unterstützenden Hinwendung zum Anderen, welches zum Begriff der Solidarität gehört.
Diese Gemeinschaftsformel eignet sich zur Rechtfertigung von hoheitlichen Freiheits-
beschränkungen und wird in dieser Funktion von der Rechtsprechung umfassend ein-
gesetzt; für die Entfaltung der Grundrechte in der horizontalen Dimension zwischen den
Bürgern bietet sie nur einen schwachen Impuls.

Der 1993 gescheiterte Versuch, „Mitmenschlichkeit“ und „Gemeinsinn“ ausdrücklich
im Grundgesetz zu verankern, konnte auch Staatsrechtslehrer und Verfassungstheore-
tiker nicht darin entmutigen, das Element „Solidarität“ auch in der juridisch-nüchternen
Gestalt des Grundgesetzes nachzuweisen. Erhellende Analysen, etwa wie die von Gün-
ter Frankenberg über Autorität und Solidarität in der Zivilgesellschaft28 oder die von
Uwe Volkmann über Solidarität als Programm und Prinzip der Verfassung (1998),29

begegnen nicht zuletzt der kaum lösbaren Schwierigkeit, das rechtliche Solidaritäts-
prinzip gegenüber dem gleichfalls rechtlichen Sozialstaatsprinzip abzugrenzen. Wenn
Volkmann, der ohnehin die Gesamtheit der Grundrechte als eine „Freiheits- und Soli-
darordnung“ interpretiert (S. 300), dem „Verfassungsprinzip Solidarität“ „im Sinne ei-
nes materialen Gemeinwohlverständnisses“ die folgenden Aufgaben zuordnet:

25 Vgl. Bundestags-Drucksache 12/6000 vom 5. Nov. 1993, Bericht der Gemeinsamen Verfas-
sungskommission, S. 82 f.

26 Vgl. auch schon Kant, Zum ewigen Frieden, 3. Definitivartikel, 1. Zusatz: Von der guten
Staatsverfassung ist die gute moralische Bildung eines Volks zu erwarten, nicht umgekehrt.
Darüber lässt sich freilich streiten.

27 BVerfGE 4, 7, 15 f.
28 Günter Frankenberg, Die Verfassung der Republik, Baden-Baden 1996, S. 150 ff.
29 Uwe Volkmann, Solidarität – Programm und Prinzip der Verfassung, Tübingen 1998.

28 Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


● korrigierende Interventionen in das freie Spiel der Kräfte,
● gemeinsame Vorsorge gegen im einzelnen noch unbekannte Gefährdungslagen sowie
● Anstrengungen zu einer gerechten Verteilung öffentlicher Güter (S. 405),
dann bezeichnet er damit genau die Aufgaben, die im Zeichen Sozialer Sicherheit und
Sozialen Ausgleichs den Sozialstaatsgedanken charakterisieren.

Zu Recht betont Frankenberg (S. 155) demgegenüber als ein wichtiges Element der
Solidarität „eine nicht kognitive Bindung, die sich als Empathie (oder Gefühl der Für-
sorglichkeit) umschreiben lässt und zumeist unausgesprochen bleibt.“ Wir dürfen hier
an das zu Richard Rorty’s Solidaritätsbegriff Gesagte erinnern.

(2.) Zum Schluss ein Blick auf Internationales und Europäisches Recht:
Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, deren 60jähriges Jubiläum am

10. Dezember 2008 gefeiert wurde, kennt das Wort Solidarität nicht. Aber: Die Men-
schen „sind mit Vernunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geiste der Brü-
derlichkeit begegnen.“ (Art. 1) Auch in der EMRK vom 4. 11. 1950 und in der Euro-
päischen Sozialcharta vom 18.10. 1961 sucht man den Begriff vergeblich.

Erst in der Schlussakte von Helsinki der KSZE vom 1. August 1975 finden wir die
„Solidarität zwischen den Völkern“, wie sie ähnlich schon als „Solidarität der amerika-
nischen Staaten“ in der Satzung der Organisation Amerikanischer Staaten (vom 30. 4.
1948) oder als „die Beziehungen zwischen den Staaten“ bestimmendes Prinzip in der
so genannten Banjul Charta der Staaten der Organisation für Afrikanische Einheit (vom
26. 6. 1981) erscheint.

Diese Bezugnahme der Solidarität auf die „Völker“ bzw. die „Staaten“ und ihre Be-
ziehungen, nicht auf die einzelnen Bürger, setzt sich im Europäischen Gemeinschafts-
recht fort: EUV, konsolidierte Fassung von Amsterdam/Nizza 1997/2001, Art. 1
Abs. 3: Aufgabe der Union ist es, die Beziehungen zwischen den Mitgliedstaaten und
ihren Völkern „kohärent und solidarisch zu gestalten“.

In Art. 11 EUV ist vom „Geist der Loyalität und der gegenseitigen Solidarität“ der
Mitgliedstaaten die Rede. Entsprechendes bietet die konsolidierte Fassung des EGV,
Art. 2: Aufgabe der Gemeinschaft ist es, u.a. „die Solidarität zwischen den Mitglied-
staaten zu fördern.“

Einen neuen Ton schlägt die Charta der Grundrechte der Europäischen Union (7. 12.
2000) an. Die Präambel benennt als Grundlagen der Union die „unteilbaren und uni-
versellen Werte der Würde des Menschen, der Freiheit, der Gleichheit und der Solida-
rität.“ Diese vier „Werte“ dienen der dann folgenden Charta als Kapitelüberschriften.
Kapitel IV: „Solidarität“ handelt aber nicht von der „politischen Solidarität“ zwischen
Staaten, sondern von Arbeitnehmerrechten, Kinder- und Jugendschutz, Sozialer Sicher-
heit und Unterstützung, Gesundheitsschutz, Umweltschutz, Verbraucherschutz u.a., al-
so von sozialen Bürgerrechten im weiten Sinne.

Im Mai 2007 hat Bundesaußenminister Steinmeier in einer Grundsatzrede30 ange-
sichts der zu beobachtenden Europamüdigkeit die Frage nach der „Idee von Europa“
gestellt. Seine Antwort: der „gemeinsame europäische Wert der Solidarität“. Und er ruft
ein Wort von Robert Schuman in Erinnerung, das dieser am Beginn der Entwicklung
zur Europäischen Gemeinschaft schon im Mai 1950 geäußert hat. Der nach ihm benannte

30 Rede von Bundesaußenminister Steinmeier aus Anlass des 10. WDR-Europa Forums, Berlin,
hrsg. v. Auswärtigen Amt.

Solidarität als Verfassungsprinzip 29

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20


„Schuman-Plan“ sah vor, die gesamte französische und deutsche Kohle- und Stahlpro-
duktion einer gemeinsamen „Haute Autoritè“ im Rahmen einer Organisation zu unter-
stellen, die der Teilnahme der anderen Länder Europas offen stehen sollte. „Die Soli-
darität der Produktion, die so entstehen wird, wird offenbaren, dass jeder Krieg zwi-
schen Frankreich und Deutschland nicht nur undenkbar, sondern materiell unmöglich
sein wird.“ Im Zusammenhang damit sagt Schuman, Europa lasse sich nicht mit einem
Schlage herstellen. „Es wird durch konkrete Tatsachen entstehen, die zunächst eine
Solidarität der Tat schaffen.“ Auf diese „Solidarität der Tat“ wird es wie damals auch
heute, 2009, und in Zukunft ankommen.

Abstract

Der Begriff der „Solidarität“ hat Konjunktur, sozialpolitisch wie verfassungsrechtlich,
und jeder meint damit etwas Verschiedenes. Während er in der Europäischen Konven-
tion zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten vom 4. November 1950
(EMRK) nicht vorkommt, während auch die Europäische Sozialcharta vom 18. Oktober
1961, die doch die Rechte der Arbeitnehmer, das Recht auf Soziale Sicherheit und das
auf Fürsorge proklamiert, den Begriff nicht kennt, avanciert „Solidarität“, neben „Men-
schenwürde“, „Freiheit“ und „Gleichheit“, zu einem der grundlegenden, universellen
Werte und damit zur Kapitelüberschrift (Kap. IV!) der Charta der Grundrechte der Eu-
ropäischen Union vom 7. Dezember 2000.

Ohne jeden Anspruch auf Vollständigkeit wird hier auf einige markante Wurzeln und
Wirkungen in der Geschichte der Idee „Solidarität“ aufmerksam gemacht. Man kann
sie bei Aristoteles’ staatsbildendem Begriff der „Freundschaft“ (nicht „Feindschaft“!)
beginnen lassen; man wird an die „dette sacrée“ erinnern, die die Gesellschaft gemäß
der Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1793 gegenüber ihren „citoyens
malheureux“ zu erfüllen hat, und man sollte Philosophen, Soziologen und Politiker wie
Pierre Leroux, Wilhelm Liebknecht, Ferdinand Tönnies, Emile Durkheim, Max Scheler,
Ernest Renan und Charles Taylor nennen und befragen. Der alte Antagonismus von
„(Lebens)gemeinschaft“ und „Gesellschaft“, neu aufgelegt in der inzwischen überwun-
denen Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte, verschwindet in existenzphilosophi-
schen Entwürfen wie denen von Albert Camus (L’ homme révolté) oder Richard Rorty
(Kontingenz, Ironie und Solidarität).

Die sozialphilosophischen Traditionen bilden den oft kaum bewussten Hintergrund
der Verfassungsgebungs- oder Verfassungsreformdiskussionen im Gefolge der deut-
schen Wiedervereinigung und der Konstitutionalisierung der fünf „neuen“ deutschen
Bundesländer. „Mitmenschlichkeit“ und „Gemeinsinn“ konnten die Hürde vor der Auf-
nahme in das Grundgesetz nicht überwinden. Aber in Jubiläums-Reden zur „Idee von
Europa“ wird heute an die „Solidarität der Tat“ appelliert, die Robert Schuman schon
1950 visionär am Beginn der Entwicklung zur Europäischen Gemeinschaft gefordert
hatte.

30 Erhard Denninger

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 13:46:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2009-1-20

