BURKHARD LIEBSCH

Aussichten kommunikativer
Verwerfungen zwischen digital natives
und analogen Aborigines

Alles ist genau berechnet, doch jetzt kann euch nur
mehr retten, was ihr nicht berechnet habt! Alles habt
ihr ausgeniitzt bis auf seinen letzten Rest — wo ist er,
dieser letzte Rest? Er wird zurickverlangt.

Ilse Aichinger®

Im Verlauf der Zeit wurde das Verlangen nach Selbstaus-
grenzung immer gebieterischer.

Hans M. Enzensberger*

Wenn ich mich im Folgenden mit etwas ironischem Unterton zu kom-
munikativen Verwerfungen zwischen digital natives und analogen
Aborigines duflere, so ist wohl damit zu rechnen, dass solche Verwer-
fungen nicht nur zum Thema werden, sondern auch zwischen Autor
und Lesern auftreten werden, insofern sie altersbedingt vermutlich sehr
verschieden >sozialisiert« worden sind. Bestiirzte Zeitgenossen vermu-
ten sogar, dass die Jungeren lingst auf dem Weg in eine geistig mehr
oder weniger mutierte Zukunft der menschlichen Gattung unterwegs
sind. Mehr noch: in diesem Zusammenhang war bereits — offensicht-
lich >leicht ubertrieben< — von einem regelrechten » Weltkrieg zwischen
digitaler und analoger Kultur« die Rede.? Erstere reduziere alles auf
>Benutzer-< und sonstige, auf jeden Fall metrisch und algorithmisch er-
fassbare Oberflachen#, die am Ende jegliches Geheimnis, jegliches Rit-
sel, das wir bislang fiireinander darstellen mogen, und jegliche radika-
le Alteritdt ausloschen miussen. Was bleibe, sei eine weitestgehend zum
>Bild« gewordene Welts von Bildern, die uns eines Tages ein nicht zu
verbildlichendes und nicht berechenbares »analoges< Leben schmerzlich

Ilse Aichinger, Die gréfere Hoffnung [1948], Hamburg: Fischer 1960, 151.

2 Hans Magnus Enzensberger, Mittelmaf und Wabn. Gesammelte Zerstreu-
ungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989, 270.

3 Lazlo E Foldényi, Lob der Melancholie. Ratselbafte Botschaften, Berlin:
Matthes & Seitz 2019, 188.

4 Ebd., 308.

5 Ebd., 120.

48

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

vermissen lassen konnten.® Dieses scheint bereits derart in die Defensi-
ve geraten zu sein, dass manche dazu iibergehen, ein Recht auf analoge
Existenz zu behaupten.” Nicht darum oder um den zuvor angeschlage-
nen Ton dystopischer Antizipationen gegenwartiger Kulturkritik wird
es mir im Folgenden gehen, sondern um gewisse kommunikative Ver-
werfungen zwischen uns, deren Folgen gegenwirtig in ihrer Radikalitit
in der Tat noch gar nicht abzusehen sind, zumal wir offenbar erst durch
immer weiter voranschreitende Digitalisierungsprozesse dazu gezwun-
gen werden, uns nachtrdglich darauf zu besinnen, was es tiberhaupt
heifst, »analog< und leibhaftig zu existieren und zu ko-existieren — ver-
mutlich weiterhin.® Im verfiigbaren Rahmen muss ich mich allerdings
auf eine Skizze der angedeuteten Diskussionslage beschranken, die sich
an anderer Stelle langst ausfuhrlich und vielfach mit technik-kritischer
StofSrichtung auch mit Grundbegriffen wie >Bild<, >Welt<, >Koexistenz«
und deren Konfiguration auseinandergesetzt hat, von Martin Heideg-
ger und Eugen Fink bis hin zu Jean-Luc Nancy und vielen anderen.

In seiner Philosophie der Antiquiertheit des Menschen spricht Gunther
Anders vom »Schock der sozialen Geburt«, zu dem es kommen miisse,
wenn das Kind realisiert, sich in seinem Leben fortan »als >Ausnahme,

6 Das erinnert an eine Romanskizze von Theodor Fontane, die einen in die-
ser Richtung aufschlussreichen Hinweis gibt. Oceane, die weibliche Hel-
din des ungeschriebenen Romans, leidet daran, dass sie statt eines Ge-
fithls nur Sehnsucht danach haben kann. Trauer und Schmerz bleiben ihr
fremd, denn »alles, was geschieht, wir ihr zum Bild«; und die Sehnsucht
nach Teilnahme am menschlichen Leben »wird ihr selber zum Schicksal.
Sie wirft das Leben weg, weil sie fiihlt [!], daf§ ihr Leben nur ein Schein-Le-
ben, aber kein wirkliches Leben ist.« Die paradoxerweise aus dem Gefiihl,
kein Gefiihl zu haben, keimende Erkenntnis totet sie. Und sie will diese
Erkenntnis zum Schweigen bringen. Theodor Fontane, Der Stechlin. Ro-
man, Minchen: dtv 31993, 412. Ironischerweise erscheint sie lebendig ge-
rade durch die todliche Verwerfung eines sunwirklichen< Lebens, von des-
sen >wirklicher«, verfehlter Lebendigkeit sie sich allerdings ein ihrerseits
womoglich verfehltes Bild macht.

7 So muss »analog zu leben« fiir den amerikanischen Romanautor Dave Eg-
gers »ein Menschenrecht« sein (siehe das Interview mit ihm in der ZEIT, no.
40, vom 30. September 2021, 59).

8  Nur en passant kann ich hier die Frage aufwerfen, ob beide Adverbien
nicht das Gleiche meinen. Bekanntlich bedeutet »analog« so viel wie »ent-
sprechends, >gleichartig« oder auch >dhnlich; und das konnte sich auch auf
Digitales und Virtuelles beziehen. Als Synonym fiir >leibhaftig< aber meint
»analog« ein schlechterdings nicht digitalisierbares Leben bzw. In-der-Welt-
sein im Sinne einer uniiberwindlichen Ungleichartigkeit.

49

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

als >Einzelne[s]« behaupten zu missen. Unter Umstianden falle dieser
Schock derart heftig aus, dass es gerechtfertigt sei, ihn als »als Variante
von Freuds >Geburtstrauma«« aufzufassen.® Neuerdings stellt sich dies in
den Augen von Autoren weniger dramatisch dar, fiir die es bereits >klar«
zu sein scheint, dass »heute [...] jeder Mensch in seine Digitalitat hinein-
geboren« wird; und zwar kontinuierlich und ohne dass das mit einem
besonderen, zu feiernden Ereignis zu verbinden wire.* Von entsprechen-
den Eintragungen in ein neuartiges Personenstandsregister digitaler We-
sen ist auch nichts bekannt.

Diesen Autoren zufolge haben wir es seit der massiven Verbreitung
von PCs, also seit etwa drei Jahrzehnten, mit sogenannten digital na-
tives zu tun, die mit den digitalen Medien — von Computerspielen, dem
Internet, E-Mails und Mobiltelefonen bis hin zum instant messaging
— anscheinend von klein auf vertraut sind und deren Bedienung abge-
sehen von Problemen der Datensicherheit, von denen sie nicht einmal
etwas ahnen, im Gegensatz zu Eltern, ErzieherInnen und LehrerInnen
so spielerisch lernen wie irgendeine Muttersprache als erste Fremd-
sprache, ganz gleich welche. Von ihnen wird dartiber hinaus gesagt,
sie — born digital und grown up digital — lebten geradezu in »compu-
terisierter« bzw. »digitale[r] Koexistenz«** und somit in einer Welt, zu
der Andere, nach wie vor »analog« Lebende, allenfalls noch nachtrig-
lich und beschriankten Zugang hitten — als ungeachtet ihres hoheren
Alters verspdtete Immigranten in eine ihnen mehr oder weniger fremd
bleibende Welt, in der ironischerweise die spater Geborenen als die ei-
gentlichen Ureinwohner bzw. Eingeborenen gelten. Diese riicken zum
Maf3stab zeitgemifler Formen von Koexistenz auf, zu denen die Alteren
—auch als sog. digital immigrants Titulierten — vermeintlich kaum mehr
aufschlieSen konnen. Die Wiirde des Urspriinglichen liegt nicht bei ih-
nen, sondern bei den »>digital Geborenens, Sozialisierten und Fitten.

Doch hier scheint etwas nicht zu stimmen: Miissen nicht auch Ange-
horige jener Generation Millenium, der man erstmals zugeschrieben hat,
im Ganzen in eine weitgehend digitalisierte Welt hineingeboren worden
zu sein, zundchst analog leben und zuvor zur Welt gebracht worden sein?
Handelt es sich nicht um eine frivole, kaum ernst zu nehmende feuilleto-
nistische Ubertreibung, wenn davon die Rede ist, sie seien born digital?
Und sollte man nicht statt von »digitaler Koexistenz« besser von digital
vermitteltem Zusammenleben sprechen? Ist es uns uberhaupt moglich,
digital zu existieren und zu ko-existieren, wie es auch ein bereits in die

o  Giinther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter
der zweiten industriellen Revolution, Miinchen: C. H. Beck 1956, 73.

10 Peter Schmitt, Postdigital. Medienkritik im 21. Jabrbundert, Hamburg: Mei-
ner 2021, 61 [=P].

11 Ebd., 11, §8; vgl. https:/de.wikipedia.org/wiki/Digital_Native

50

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

Jahre gekommener Buchtitel von Nicholas Negroponte vor tiber 20 Jah-
ren nahelegte: Being digital?'> Oder ist das genauso unméglich wie ein
holzernes Eisen? Ein in der Philosophie geradezu klassischer, allerdings
reichlich abgenutzter Ausdruck fiir eine semantische Zusammenfiigung
von Unvereinbarem, die ebenso paradox anmutet wie genau genommen
der Ausdruck »digital sein«.'> GemafS klassischem logischem Verstandnis
ist etwas dies oder jenes, aber niemals beides zugleich, und dementspre-
chend kann von ihm auch nur dies oder jenes zutreffend ausgesagt wer-
den, wie man unter Berufung auf das uralte Prinzip vom ausgeschlos-
senen Dritten behauptet. Demzufolge wiirde gelten: Being, sein, étre,
verbal verstanden, was fiir das Geschehen menschlichen Daseins im Zu-
sammenleben mit und unter Anderen steht, kann nur analog, nicht di-
gital stattfinden. Und umgekehrt: was in einer diskreten Serie von Nul-
len und Einsen, also digital, programmierbar ist, kann nicht analog
existieren. Being, sein bzw. étre vollzieht sich gemafS einschlagiger Be-
schreibungen wie derjenigen, die Maurice Merleau-Ponty in seiner Phd-
nomenologie der Wabhrnehmung (1945) vorgelegt hat, >leibhaftig, in-
karniert und zugleich perspektivisch, situiert >an Ort und Stelle«, wenn
auch in der von Helmuth Plessner beschriebenen »exzentrischen Posi-
tionalitdt«, die weit bis in imagindre und virtuelle Raume vordringen
kann.** Wenn letzteres geschieht, sagt man heute auch: jemand »gehe
ins Netz«. Damit ist gemeint, wie jeder weif$: die Betreffenden fahren
ihren Rechner hoch, steuern eine Internetadresse an, um dann virtu-
ell eventuell zu surfen, bis der Nacken oder das Kreuz weh tut, das so
manchen Internetnerd oder Gamer sodann schmerzhaft daran erinnert,
dass er keineswegs selbst >ins Netz gegangenc« ist, sondern immer noch
vor seinem Rechner sitzt (wie vielleicht, mit gewissen Unterbrechun-
gen, seit Jahren schon und mit geschwichter Oberkorpermuskulatur in
gekrimmter Haltung...).

Ins Netz gegangen ist er, sind wir allerdings moglicherweise auf andere
Weise, wenn man sich so ausdriickt: man ist mit einer solchen Beschrei-
bung auch ins Netz der eigenen Konfusionen gegangen. Wenn etwas
absolut nicht moglich ist, dann ist es das: buchstablich in das Internet
zu gehen. Warum nicht? Eben weil wir nach wie vor leibhaftige Wesen
sind. Das Unmogliche tiberspielen wir mit Worten, die seit langem (und
vielleicht seit jeher) einer semantischen Drift ausgesetzt sind. Die Wor-
te, die wir gebrauchen, sind nicht wie starre Designatoren den Dingen

12 Vgl. Neil Postman, » Miissen Toaster sprechen?«, in: Die Gegenwart der Zu-
kunft, Berlin: Wagenbach 2000, 99-107.

13 Bernhard H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Ver-
such einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M.: Suhrkamp
2004.

14 Helmuth Plessner, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen An-
thropologie, Stuttgart: Reclam 1982.

ST

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

zugeordnet’s, um so der Zeit und einer sie stindig mehr oder weniger
kreativ kohirent deformierenden, aber auch missbrauchlichen Verwen-
dung widerstehen zu konnen, bei der sich Gebrauch und Missbrauch
vielfach kaum unterscheiden lassen.'¢ Vielmehr 16sen sie sich von ver-
meintlich starren Verbindungen mit Dingen, Tatsachen und Sachverhal-
ten, passen sich neuen Wirklichkeiten an und werfen dann erst, nach-
traglich, die Frage auf, ob wir mit ihnen iiberhaupt noch »das Selbe< oder
»das Gleiche« meinen konnen wie das, was wir selbst oder andere, die vor
unserer Zeit gelebt haben, im Sinn gehabt haben mogen.

Inzwischen ist das keine Frage von Epochen oder Generationen mehr,
hat eine permanent vor sich gehende semantische Innovation doch im
Zuge der globalen Vernetzung der menschlichen Lebensverhaltnisse ein
Tempo angenommen, das Missverhiltnisse zwischen Worten und Din-
gen, Tatsachen und Sachverhalten zu einer ironischerweise innerhalb der
eigenen Lebenszeit normalen Erfahrung hat werden lassen; innerhalb
der eigenen Biografie und zwischen uns, im Verhaltnis zu Anderen, fiir
die einerseits Neologismen'7, semantische Importe, Akronyme und selbst
das Esperanto einer internationalen Ikonik und Zeichensprache zu einer
neuen Normalitit geworden sind, wahrend sie iberkommene Begriffe
andererseits kaum mehr in einer ihnen woméglich antiquiert anmuten-
den Bedeutung zu kennen scheinen.

Nur wenige horen aus dem Wort >Ereignis< noch das altere >Erdugnis«
heraus, von dem es sich etymologisch herleitet.” Wihrend es in diesem
Falle ohne weiteres einleuchtet, dass wir es mit einem seit langem un-
gebrauchlich gewordenen und deshalb altertiimlich klingenden Wort
zu tun haben, verhilt es sich mit kommunikativen Begriffen wie s>re-
dens, »sprechens, »antworten«< weit weniger eindeutig. Offenbar antwor-
tet ein Anrufbeantworter jedoch gar nicht im engeren Sinne. Gemessen
an brieflicher Kommunikation >schreibt« womdglich auch der eilige Ver-
fasser einer What’s-App-Nachricht oder ein Twitterer gar nicht an seine
Adressaten — so wenig wie jemand, der etwas postet, im engeren Sinne
auf diese Weise kommuniziert oder der Versender einer Sprachnachricht
an jemanden gewandt und auf Erwiderung hin mit letzterem spricht.
Man konnte und misste sich sogar fragen, ob die user bzw. Anwender
diverser digitaler Kommunikationstechniken tiberhaupt genau wissen,

15 lan Kaplow, Analytik und Ethik der Namen, Wirzburg: Konigshausen &
Neumann 2002.

16 Gerald Posselt, Katachrese, Miinchen: Fink 2005.

17 Der letzte Duden verzeichnet angeblich 1000 Neologismen im Vergleich
zum vorigen.

18 VI, »Ereignis — Erfahrung — Erzdhlung. Spuren einer anderen Ereignis-Ge-
schichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul Ricceur«, in: Marc Rolli
(Hg.), Ereignis auf Franzdsisch. Von Bergson bis Deleuze, Munchen: Fink
2004, 183—207.

52

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

was sie tun, wenn sie diese verwenden — oft in flichtiger, nachlissiger,
fehlerhafter oder geradezu kryptischer Art und Weise, die manchem in
syntaktischer, semantischer und pragmatischer Hinsicht irgendwie dege-
neriert vorkommen mag.*

Auf diese Frage hat sie die tiberlieferte Sprache offenbar nicht vorbe-
reitet, die sich zunachst fir selbstverstindlichen Gebrauch anbietet, ohne
dass man tiberhaupt fragen und genau wissen miisste, was es heifSt, je-
manden anzusprechen, an jemanden gewandt zu sprechen, miteinander
zu reden und auf jemanden zu antworten. All das funktioniert norma-
lerweise in eingewohnten Sprachspielen und Lebensformen, ohne genaue
Nachfragen erforderlich zu machen. Und selbst dort, wo solche Nachfra-
gen eigens aufgeworfen werden (wie in diversen Kommunikationstheo-
rien, in Philosophien kommunikativen Handelns, sozialer Dialoge und
politischer Diskurse etc.), vermisst man vielfach eindeutige Antworten.
Das mag damit zu tun haben, dass >die Sache«, um die es hier geht — das
Ansprechen, Sprechen, Antworten, Miteinanderreden usw. — selbst, in
sich, uneindeutig ist, so dass diejenigen, die miteinander kommunizie-
ren, unvermeidlich in Unklarheiten und Strittigkeiten dartuber verstrickt
werden, was sie dabei >tatsichlich, >wirklich< oder seigentlich< tun und
ob sie davon womaoglich jeweils ein im doppelten Sinne unvermeidlich
geteiltes Verstindnis haben. Solche Unklarheiten und Strittigkeiten miis-
sen nicht offen zutrage treten. Aber dass sie aufbrechen kénnen und sich
dann unter Umstidnden nur schwer, wenn iiberhaupt, beseitigen, begren-
zen oder heilen lassen, ist vielfach bezeugt.

Die meisten, angeblich ohnehin weitgehend leeren Worte hitten mit
einem Versuch, wirklich und ernsthaft miteinander zu reden, »notorisch
nichts zu tun«, meinte der Theologe Karl Barth.>° Sind wir etwa deshalb
»heute [...] nicht mehr miteinander konfrontiert«, wie der tschechische
Autor Milan Kundera behauptete, obgleich es an vielfach gewalttrachti-
gen >Konfrontationen« keineswegs mangelt?** Handelt es sich dabei um
Konfrontationen, in denen man kaum mehr miteinander spricht? Kam
der derzeit amtierende Pabst Franziskus deshalb zu dem Schluss: » Wenn
es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschopfung wiederholen miissen, dann
lautet es Dialog«?2* Handelt es sich hier lediglich um beschworende Rhe-
torik, die keineswegs geeignet ist, den Verdacht zu entscharfen, ihren Na-
men verdienende Kommunikation finde kaum mehr statt, und die im Fall
ihrer Erschopfung ihrerseits keinen Ausweg mehr weifs? Aber verfiigen

19 Man spricht in diesem Zusammenhang auch von »Entliterarisierung«.

20 Karl Barth, Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Menschlichkeit,
Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht 1962, 62.

21 Milan Kundera, »Der existenzielle Sinn der biirokratisierten Welt«, in: Der
Vorhang, Frankfurt/M.: Fischer 2008, 179-184, hier: 182.

22 wavatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa-
francesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).

53

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

wir Uberhaupt tiber Theorien und Konzepte, mit deren Hilfe in dieser
Hinsicht verlasslich Auskunft zu geben wire? Oder ist es vielmehr gera-
de die >Unklarheit« in der Frage, ob man sich wirklich auf Erwiderung
hin aneinander gewandt und Antworten erfahren hat, was menschliche
Kommunikation in Gang halt?

Alle diese Fragen brechen nunmehr ungeschiitzt durch konzeptionelle
und theoretische Riickendeckung infolge jener semantischen Drift auf,
die mit neuen, digitalen Techniken einhergeht, auf die die eingespielte
normale bzw. normalisierte Sprache nicht vorbereitet sein konnte. In-
folgedessen muss sie zur Bezeichnung von Vorgangen herhalten, tiber
die der fortgesetzte Gebrauch von Verben wie >redenc, >schreibenc, »ant-
worten« usw. weniger denn je verlassliche Auskunft gewahrleistet.>s Es
scheint, dass erst kommunikative Verwerfungen wie die zwischen digital
natives und Anderen, die weiterhin glauben, >analog« zur Welt gekom-
men zu sein, wenn nicht ausschliefSlich, so doch gewiss primar »analog«
zu leben und >analog« zu koexistieren, dazu zwingen, sich genau dazu
eigens zu verhalten.

Wissen wit, was wir tun, wenn wir einem Apparat namens Alexa ge-
wisse Kommandos erteilen? Haben wir dann mit einer Maschine gere-
det?>+ Und vielleicht so, dass infolge entsprechender Gewohnungsprozes-
se Unterschiede zum Reden mit einem Anderen nach und nach verwischt
werden — einmal vorausgesetzt, sie waren tiberhaupt je deutlich? Wissen
wir, was wir tun, wenn wir die Frage ignorieren, ob der Apparat alles
Aufgezeichnete irgendwohin sendet und auf diese Weise die Privatheit ei-
ner Wohnung wie auch der Unterhaltung mit Gasten unterlduft? Konnte
das jemand, der noch auf Diskretion Wert legt, nachsehen?

In einem anderen Zusammenhang hiefS es entschuldigend: » Vergib Th-
nen, denn sie wissen nicht, was sie tun.«*s Aber ist solches Nicht-Wissen
bzw. Nicht-Wissen-Konnen jemandem zuzuschreiben, der einen derarti-
gen Apparat anschafft und ihn wie selbstverstandlich auch die Kommuni-
kation aufzeichnen ldsst — und zwar zum weitgehend geheimen Vorteil ei-
nes Dritten, frither big brother genannt, wie der amerikanischen National
Security Agency (NSA), der es nur recht sein kann, wenn wir nicht mehr
wissen, was wir tun, wenn wir in stiller Anwesenheit technischer Dis-
positive weiterhin wie frither analog, privat und diskret nur miteinander
zu sprechen glauben?*¢ Konnten und sollten wir nicht wissen, dass wir

23 »Kann man iiberhaupt noch semantisch erfassen, was passiert? «, fragt auch
Schmitt. Und von einem »Ende aller Theorie« ist die Rede (P, 9, 8§1) — im
Namen von »sensiblen Einzelnen im permanenten Kampf mit der Maschi-
nerie« fortschreitender Digitalisierung (P, 11).

24 Postman, »Miissen Toaster sprechen?«, 99.

25 Ev.n. Lukas 23:34.

26 Bernhard H. F. Taureck, Uberwachungsdemokratie. Die NSA als Religion,
Paderborn: Fink 2014.

54

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

unter solchen digitalen Bedingungen nicht mehr >wie friher< kommuni-
zieren konnen und dass sich das, was darunter zu verstehen ist, substan-
ziell und radikal zu andern beginnt? Miissten wir nicht fragen, was dabei
auf dem Spiel steht? Muss beispielsweise das Problem sozialer Diskre-
tion unter derartigen technischen Rahmenbedingungen ganz neu aufge-
worfen werden? In klassischen Dialogtheorien wurde vielfach ganz un-
problematisch vorausgesetzt, dass man im Gesprich exklusiv >zu zweit<
sein kann. Dagegen brachte bereits Emmanuel Levinas zur Geltung, dass
auch angesichts eines Anderen stets »der Dritte« (le tiers) mit anwesend
sei.*” Auf die gleiche Spur fiithren tradierte Konzeptionen des Gewissens.
Dabei dachte Levinas aber gewiss nicht an eine technische Realisierung
dieser Anwesenheit in der Form eines Gerites, das noch die privateste
Unterhaltung aufzuzeichnen vermag — was streng genommen darauf hi-
nauslaufen miisste, jegliche exklusive Diskretion unmoglich zu machen.

Wird die Frage nicht aufgeworfen, was bei den angedeuteten kom-
munikativen Verwerfungen auf dem Spiel steht, wird es womoglich zu
Segregationen und schliefflich zu Schismen kommen. Wihrend sich die
Einen mehr oder weniger frohlich der andauernden Innovation immer
neuer Techniken ausliefern und sich dabei mit Neologismen behelfen,
wenn iiberkommene Worte nicht mehr angemessen erscheinen, um zu
bezeichnen, was man digital vermittelt tun kann, werden sich Andere
moglicherweise weitgehend zuriickziehen und sich der Entwendung die-
ser Worte durch (aus ihrer Sicht) missbrauchliche Verwendung verwei-
gern, an die sie sich nicht gew6hnen wollen. Kommt es nicht wenigstens
zu kommunikativen Verwerfungen zwischen den Einen und den Ande-
ren, werden Segregationen und Schismen nicht einmal mehr als solche
erkennbar und man beginnt in Parallelwelten zu leben, in denen man an-
einander vorbei und allenfalls insofern noch ko-existiert.

Keineswegs ist ausgemacht, dass wir alle und gleichermaflen bereits
in »digitaler Koexistenz« oder »audiovisueller Gleichschaltung« (P, 14)
angekommen sind. Empirisch trifft es keineswegs zu, dass jede(r) be-
reits in digital »vollstindig durchsetzten« Gesellschaften lebt (P, 54) und
»mit uniformierter Lissigkeit iber Touchscreens« streicht, die identi-
schen Apps und Updates nutzt und der gleichen digitalisierten Umwelt
ausgesetzt ist, in der sie bzw. er mehr oder weniger dasselbe wie alle An-
deren macht - bis hin dazu, dass »das Besondere, das Nicht-Identische«
abgesehen von einem kiimmerlichen Rest an Freiheit angeblich »ver-
schwinden« muss (P, 13, 60).

Nicht zu bestreiten ist der beobachtbare Trend zur fortgesetzten An-
hebung der analog-digitalen Schwelle ungeschmalerter Teilbabe aller,

27 Jasogar »die ganze Menschheit«; vgl. Emmanuel Levinas, Totalitdt und Un-
endlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit [1961], Freiburg i. Br., Miinchen:
Alber 1987, 308 f.

55

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

von Alten und Behinderten sowie auch und gerade von noch unmiindi-
gen Kindern, am gesellschaftlichen Leben. Wenn dieses vom bargeldlo-
sen Zahlungsverkehr wie in Schweden tiber nur noch digital verfiigbare
Zugtickets wie in den Niederlanden bis hin zu digitalen Impfpassen, wie
sie inzwischen auch hierzulande tiblich geworden sind, am Ende nahezu
jeden Zugang zu sozialen Lebensbereichen aufSerhalb der eigenen Woh-
nung von der Erfillung digitaler Voraussetzungen abhingig macht*®,
werden bis auf Weiteres nur analog Lebende schliefSlich in ein deso-
zialisiertes und anachronistisches Abseits abgedriangt, wo ihnen auch
Grundrechte nur noch wenig niitzen werden. Denn um diese wirksam in
Anspruch nehmen zu konnen, muss man sich gegebenenfalls kommuni-
kativ-technisch auch auf der Hohe der Zeit bewegen konnen.

Doch noch ist es nicht so weit, was manche bereits als vollendete
Tatsache ausgeben: »Die Digitalisierung von Allem — der Erdoberfla-
che, des Nachthimmels, der Geburt und des Sterbens — macht ein heuti-
ges An-der-Maschine-Vorbeiexistieren faktisch immer unmoglicher. Man
kann sich ihr nicht mehr entziehen« (P, 43). Wer die technische Gegen-
wart derart tiberzeichnet®, ja hysterisch beschreibt, gibt selbst jegliche
Distanz zu ihr auf und kann infolgedessen auch keine kritische Positi-
on im Verhaltnis zu ihr mehr einnehmen. Noch sind die weiterhin ana-
log Existierenden nicht wie lebendige Fossilien »tolpelhafte Saurier«, die
aus alter Zeit mit all ihren Miangeln tiberlebt haben, ohne recht zu ver-
stehen, was um sie herum vorgeht (P, 15). Weder ist die »totale Verwal-
tung« alles Gesellschaftlichen, die Theodor W. Adorno vor einem halben
Jahrhundert prophezeit hat, nun dank fortgeschrittener Digitalisierung
eingetreten, noch auch ist es bislang zu »restlos verwirklichter«, totaler
Uberwachung im Sinne einer digitalisierten Variante des Bentham’schen
Panoptikums gekommen, wie es sich in einem Projekt namens Ebrliches
Shanghai anzukiindigen scheint (P, 17, 19, 49). Was weder Georges Or-
well noch Michel Foucault als Theoretiker tiberwachender Macht in
vollem Ausmaf$ vorausgesehen haben, ist allerdings, wie weitgehend die
Menschen sich anscheinend freiwillig iberwachen lassen, ohne dass ir-

28 Derzeit wird unter dem Eindruck vieler Falschungen von Impfausweisen er-
wogen, den digitalen Nachweis von Impfungen per Gesetz vorzuschreiben.
Wenn es dazu kommt, miisste die Freiziigigkeit fur Biirger, die tiber kein
Smartphone verfugen, empfindlich eingeschrinkt werden.

29 Der zitierte Autor ist beileibe nicht der einzige in dieser Hinsicht. Man ver-
gleiche nur, was in Giinther Anders’ Buch iiber die Antiquiertheit des Men-
schen iiber die Ubermacht des » Apparats«, bei einem Kulturkritiker wie
Erhart Kastner (Aufstand der Dinge. Byzantinische Aufzeichnungen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979, 216 f.) tiber die neuzeitliche »Welt-Herstellung«
oder bei Jean Baudrillard (Die gottliche Linke, Berlin: Matthes & Seitz
1986, 113 ff.) iber den angeblichen Triumph einer distanzlosen Sozialitdt
zu lesen steht.

56

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

gendeine Macht stindig eingreifen miisste (P, 51 f.). Weniger die Frage,
ob gar kein Ausbruch mehr moglich ist, als vielmehr die Frage, ob man
tiberhaupt noch Sinn fiir das Interesse hat, nicht in digital vermittelter,
vergesellschafteter Sichtbarkeit’® aufzugeben, steht so gesehen zur Dis-
kussion.

Wird nicht gerade in diese Sichtbarkeit alles investiert? Wie anders
ist es zu verstehen, dass man seine vermeintlichen Alleinstellungsmerk-
male Uber Instagram kommuniziert und sich auf diese Weise >indivi-
duell« gibt? Wie ist es sonst zu verstehen, dass man sich scheinbar be-
dingungslos Maf$stiben der Resonanz und permanenter Bewertung in
einem » Aufmerksamkeitskapitalismus« aussetzt (P, 21, 44), der Schind-
luder treibt mit dem Auffilligen, Interessanten, Spektakuldren, dem Pro-
minenten, dessen Kurs er zugleich ins Bodenlose fallen ldsst, sobald es
sich erschopft hat?3!

Will man nur aufgrund der viel zitierten fear of missing out, einer Art
Furcht, digital zu >sterbens, bedingungslos dabeibleiben, alles >mitbekom-
menc<und nichts >verpassen<, um nicht selbst >verpasst< zu werden (P, 27)?
Fiirchtet man nichts so sehr wie den virtuellen Tod im womoglich irre-
versiblen Herausfallen aus einer Okonomie der Aufmerksamkeit’2, die
anscheinend alle nur solange (ko-)existieren ldsst, wie sie bemerkt und
oft genug >gelikt« werden? Uberwiegt deshalb eine sehr weit gehende
Exhibitionsbereitschaft jede Sorge vor nichts mehr verschonender Aus-
spionierung — vorausgesetzt, man glaubt nicht ohnehin, man habe 7o-
thing to hide, nicht einmal dann, wenn jede Bewegung des Mauszeigers
aufgezeichnet wird, um anonymes data mining zu optimieren (P, 87, 29)?
Glaubt man im Ernst, sich einer »unbescholtenen digitalen Lebensfiih-
rung« zu befleiffigen, die nichts zu verbergen hat, also in jeder Hinsicht
jederzeit jedem >transparent< gemacht werden diirfte (P, 51) — oder hat
man liangst jegliche Illusion der Abgrenzbarkeit einer residualen Privat-
sphidre aufgegeben und hofft am Ende nur noch, in der schieren Mas-
se der wofiir auch immer gesammelten Daten unterzugehen, von deren

30 Von Jean-Paul Sartre tiber Giinther Anders bis hin zu Hans Blumenberg
wird die fragliche Sichtbarkeit bzw. Visibilitit, wie sie bei letzterem heifSt,
in der einen oder anderen Weise auf Gefihrdungen bezogen, die von Ande-
ren ausgehen, unter deren Augen jemand sichtbar wird (sei es als Beobach-
teter und Beschdmter, sei es als potenzieller Feind). Es ist ein Desiderat, die-
sen Begriff der Sichtbarkeit bzw. der Visibilitit in digitalisierungskritischer
Perspektive zu erweitern.

31 Auch das ist beileibe keine ganz neue Beobachtung. Man vergleiche nur die
kulturkritischen Uberlegungen Paul Valérys. Bei Karl Lowith resiimiert in:
Paul Valéry. Grundziige seines philosophischen Denkens, Gottingen: Van-
denhoek & Ruprecht 1971.

32 Vgl. Georg Franck, Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Miin-
chen, Wien 1998.

57

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

Verbleib man kaum eine Ahnung hat, zumal wenn einem gerade die digi-
tale Identitit zu Zwecken der Erpressung, gezielten Mobbings oder Stal-
kings entwendet oder verfilscht wird (P, 31, 54, 84)?

Immer entblofter wiirden sich die user des Internet selbst geben, sich
aber auch als gewaltsam entblofSt erfahren, lesen wir in der Literatur,
die diese Entwicklungen kritisch kommentiert, ohne klar und allgemein
angeben zu konnen, was hier auf dem Spiel steht. Etwa: Scham, Scham-
losigkeit oder der »Schutz«, dessen jede(r) Einzelne bediirfe (P, 34), um
nicht >restlos«< algorithmisch erfasst, von gesichtslosen Dispositiven ge-
sichtet und verwertet zu werden — am Ende mit der gnadenlosen Kon-
sequenz, keinerlei Differenz zum eigenen digitalen Image mehr geltend
machen zu konnen.? In diesem Fall wire jede(r) Einzelne geradezu de-
finierbar durch das, was im World Wide Web uber sie bzw. ihn vorliegt
und bekannt ist, ob selektiv genutzt oder nicht. Sollte es etwas dari-
ber hinaus geben, was die Einzelnen ausmacht, so wire es schlicht nicht
nachweisbar, unbeweisbar und insofern vollkommen irrelevant. Es sei
denn, sie konnten irgendwie geltend machen, fiir sich selbst oder im
Verhiltnis zu Anderen auf andere Weise zu existieren als im Modus ei-
nes Wissens, das grundsatzlich ruckstandslos erfassbar zu sein scheint.>

Was fur andere Modi der Existenz und der Koexistenz konnten das
aber sein?

Vorschlige gibt es: Versichert uns nicht von Geburt an die Beriibrung
dessen, dass wir (fiir Andere) >da< sind, d.h. unserer sozialen Existenz?
Gewihrleistet die Vorsicht der Berithrung nicht, dass das Ausgesetztsein
an Andere, das mit der Geburt unvermeidlich einhergeht, nicht in Aus-
lieferung an sie umschlagt? Und wahrt die Diskretion der Berithrung
nicht einen subtilen Abstand zum Beriihrten, ohne den es sich niemals
um das Beriihrtwerden von Anderen als solchen handeln konnte?3s Ist
die Beriihrung mit ihrer Vorsicht und Diskretion nicht ein ausgezeichne-
ter Modus der Achtung der Alteritit Anderer, ohne den sie womoglich

33 Vgl. Steffen Mau, Das metrische Wir. Uber die Quantifizierung des Sozialen,
Berlin: Suhrkamp 2017, sowie die Rezension d. Vf., »Das Soziale im Lich-
te radikaler Infragestellung. Zwischen uralter Sozialitit, liens sociaux und
Wiederkehr der >sozialen Frage«, in: Philosophischer Literaturanzeiger 70,
Nr. 4 (2017), 374-404.

34 Vgl. V., Prekdire Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte Wer-Frage im Ho-
rizont der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 20125 ders.,
»Entzugsverlust. Zu einem kritischen Grundgedanken der Phinomenologie
des radikal Fremden«, in: Barbara Schellhammer (Hg.), Zwischen Phdno-
menologie und Psychoanalyse. Im interdisziplindren Gesprich mit Bernhard
Waldenfels, Baden-Baden: Nomos 2021, §9-104.

35 Vgl. V., »Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskreti-
on — im Riickblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas«, in: Freibur-
ger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 67, Nr. 2 (2020), 444—463.

58

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

niemals unserem >Zugriff< entzogen bleiben konnten? Und hat nicht eine
umfangreiche sozialphilosophische Literatur darauf insistiert, dass An-
dere nur solange wirklich >Andere« firr uns sein konnen, wie sie uns in
gewisser Weise selbst im unvorsichtigen, indiskreten und schliefSlich bru-
talen Zugriff auch entzogen bleiben?

Davon konnen wir aber, so scheint es, nichts wissen. Es handelt sich
nicht einfach um soziale Tatsachen, die man methodisch feststellen, be-
schreiben und erkennen konnte. Vielmehr geht es um praktisch sich voll-
ziehende Formen der Achtung der Alteritit Anderer, die nur im gelebten
Verhaltnis zu ibnen wirklich und wirksam sein konnen. Diese Achtung
bezeugt die >Bedeutung« der Alteritit Anderer noch in der Beriihrung,
liefert aber niemals einen Beweis dafiir, dass letztere diesen Sinn hat und
haben muss.

Durchaus vorstellbar ist, dass wir langst auf dem Weg in eine Zukunft
sind, in der man nichts mehr davon ahnen wiirde, dass wir nicht >rest-
los< Gegenstande des Wissens sind3¢, das man idealiter digital erfassen
und optimieren konnte. Nicht ausgeschlossen scheint, dass man sich in
diesem Sinne in mehr oder weniger manipulierten und zur Datenmenge
nivellierten Informationen verliert (P, 8o, 122, 132) — einschliefSlich all
der Bilder, deren viel zitierte Flut ganz und gar unkenntlich zu machen
droht, was moglicherweise nicht in ihnen aufgehen kann.>” Vielleicht, so
mutmafSen manche, sind wir in der Ikonomanie einer alles und jede(n)
erfassenden Bildlichkeit bereits verloren und ahnen von einer veritablen
Bildlosigkeit nichts mehr, die kein Mangel wire, sondern uns daran er-
innern misste, dass man sich vom Anderen in gewisser Weise »kein Bild-
nis« machen kann bzw. sollte (P, 106).

Eines Bilderverbots nach klassischem Vorbild bediirfte es eigentlich
gar nicht, wenn es stimmt, was die Dichterin Ingeborg Bachmann in ih-
rem Erzdhlband Das dreifSigste Jahr die Protagonistin Charlotte sagen
lasst: »Ich bin in kein Bild hineingeboren«3* — und wenn wenigstens Lie-
be »aus jeglichem Bildnis« wieder »befreien« konnte, wie Max Frisch
annahm.? Aber das hindert Andere erfahrungsgemafS doch nicht daran,
sich von sich selbst und Anderen ein Bild zu machen - ein Bild bzw. end-
los viele Bilder, wie es portable bildgebende Techniken heute aufSeror-
dentlich leicht machen, oder auch Bilder in der weiteren Bedeutung des
Wortes, die epistemische Reprisentationen einschliefst, welche man auch

36 Beileibe kein ganz neues Problem; vgl. V1., »Bewegt von dem, was iibrig
bleibt? Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf
Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur«, in: Jour-
nal Phanomenologie 56 (2021), 70-82.

37 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, 3 f.

38 Ingeborg Bachmann, Das dreiffigste Jabr. Erzdblungen, Miinchen: dtv
**1988, 107.

39 Max Frisch, Tagebuch 1946-1949, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 31.

59

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

algorithmisch fabrizieren kann. In einer Gesellschaft, die Hannah Arendt
zufolge ohnehin darauf hinauslaufen muss, »alles, was vor der Allge-
meinheit erscheint, fiir jedermann sichtbar und horbar zu machen«#,
und in diesem Sinne eine 6ffentliche Welt etabliert, ist das scheinbar un-
vermeidlich, wenn die fragliche Allgemeinheit die Form eines weltwei-
ten digitalen Netzes annimmt, an das irgendwann jede(r) anzuschliefSen
wire, um auf diese Weise mit zahllosen Unbekannten wenigstens eine
»lose Gesellschaft« zu bilden (P, 119). Eine harmlose Allmende wird so
freilich nicht herauskommen (P, 147), wenn die Beteiligten dabei nicht
wissen, was sie tun bzw. wie es genannt werden soll, was sie tun oder
unterlassen.

Traf es aber nicht seit jeher zu, dass die Menschen immer neue tech-
nische Dinge und Verfahren entdeckten, die sie, wenn tiberhaupt, nur
nachtriglich zu >verstehen< begannen? Konnte man im Geringsten wis-
sen, welche Folgen die Nutzung von Bronze und Eisen, die Erfindung
des SchiefSpulvers in China oder des Buchdrucks, elektrischer Fernkom-
munikation seit der Verlegung des ersten Unterwasserseekabels zwi-
schen England und den USA, die Erforschung radioaktiver Prozesse
durch Otto Hahn und Lise Meitner sowie die Entschliisselung des bio-
chemischen Aufbaus der DNS durch James D. Watson und Francis Crick
(1953) haben wiirden?+ Galt besonders in technischer Hinsicht nicht
seit jeher, dass die Menschen >nach vorwirts« lebten und allenfalls nach-
traglich, wenn iiberhaupt, zu begreifen begannen, was sie taten? So-
ren Kierkegaard stellte sich bekanntlich so die hermeneutische Struk-
tur menschlichen Lebens vor: Wir >leben vorwairts<, verstehen aber nur
sriickwartse.

Fur die digitalisierten Strukturen menschlicher Kommunikation
scheint dhnlich zu gelten: Die binnen weniger Jahre vollzogene Durch-
dringung des Lebens wenn nicht aller, so doch der Mehrheit von Milli-
arden Menschen mit digitalen Techniken hat derart penetrante AusmafSe
und Formen angenommen, dass alles, was wir uns unter Welt und Wirk-
lichkeit, Sein und Tatsachen, Realitit, Virtualitat und Bildlichkeit, Spre-
chen und Sichmiteinanderverstindigen etc. vorstellen, davon betroffen
ist. Wir stecken noch mitten drin in diesem Prozess und konnen schwer-
lich eine Position einnehmen, die es erlauben wiirde, ihn ganz von aufSen
zu beobachten. Wir wissen nicht, was wir tun, oder ob wir es wenigstens

40 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen, Zirich: Pi-
per 419835, 49 ff.

41 Was letztere angeht, so vermutete der Chemiker Wendell M. Stanley auf ei-
nem internationalen Kongress des Jahres 1955 immerhin schon, es werde
bald moglich sein, »die lebendige Substanz« eines jeden Organismus »nach
Belieben auf- und ab[zu]bauen«; zit. n. Martin Heidegger, Gelassenbeit,
Pfullingen: Neske *1960, 22.

60

05:25:18. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

in absehbarer Zeit herausfinden werden; wer >wir« ist, und in welchem
Sinne es sich um ein >Tun< handelt.

So soll jedoch keineswegs einem hermeneutischen Nihilismus das
Wort geredet werden. Gerade kommunikative Verwerfungen bieten
namlich die Chance, einer unbegrenzten Auslieferung an die Kontin-
genz und Arbitraritit technischer Innovationen zu entgehen, die man-
che Beobachter bereits in eine posthumane Zukunft miinden sehen, von
der offenbar niemand zu sagen weifs, in welchem Sinne — und zwischen
was fiir >Subjekten<, Cyborgs usw. — in ihr noch Kommunikation statt-
finden wiirde, die ihren Namen verdient.** Vielleicht wird es sich nicht
mehr um Menschen und um die ihnen attestierte Wiirde und Autonomie
handeln, so wie man sie bislang zu kennen glaubte (ohne deren »Wesen¢
bzw. das, was sie als solche ausmacht, >definieren< zu konnen).4 Viel-
leicht werden sie ein Leben ohne Dramatik und Tragik fithren, das am
Ende nur >kaputtgeht« wie irgendein Apparat, nach dessen Vorbild Julien
O. LaMettrie bekanntlich seine programmatische Schrift L’homme ma-
chine im 18. Jahrhundert konzipierte. Vielleicht werden sie nicht mehr
»andiachtig« Musik horen, wenn sie selbst im Larm des Autoverkehrs
wie auch Podcasts und >gestreamte< Aufnahmen aller Art jederzeit und
iiberall »abrufbar«ist. Vielleicht werden sie kommunikativ hochflexible,
jederzeit multitaskingfihige Un-Wesen, die sich selbst genauso wie das,
was sie digital vermittelt austauschen, nur noch als eine »Information«
oder »Nachricht« auffassen, wie es der Kybernetiker Norbert Wiener be-
reits vor Jahrzehnten vorgeschlagen hat.# Informationen und Nachrich-
ten kann man elektronisch tibermitteln und empfangen; aber erfordern
sie gespannte, exklusive Aufmerksamkeit in der Form, wie man Ande-
ren >Gehor schenkt<?

Wer gleichzeitig sein Handy bedient und im Internet unterwegs ist,
mag glauben, jemandem dennoch >zuhoren< zu konnen. Aber ob es dazu
kommt, wird unvermeidlich auch davon abhingen, ob der Andere sei-
nerseits diese Erfahrung macht. Niemand kann - solange wir von ei-
nem tiberkommenen Kommunikationsverstindnis ausgehen — allein ent-
scheiden, was zwischen zweien oder gar mehreren stattfindet. Reden,

42 Vi., » Ansatzpunkte praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmerkun-
gen zur Frage, >ob der Posthumanismus ein Humanismus ist««, in: Gerald
Hartung, Matthias Herrgen (Hg.), Interdisziplindire Anthropologie. Jahr-
buch 06/2018: Das Eigene & das Fremde, Wiesbaden: Springer VS 2019,
I29-156.

43 Philipp Stoellger (Hg.), Figurationen des Menschen. Studien zur Medienan-
thropologie, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2019.

44 Die Rede ist bereits von einer »neuen Spezies« derer, deren Kindheit und Ju-
gend in der Anwendung digitaler Gerite ende (P, 45).

45 Norbert Wiener, Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Gesell-
schaft, Bonn: Athendum 31966, Kap. VL.

61

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

Sichverstandigen, Streiten usw. findet unvermeidlich zwischen uns statt
und kann infolgedessen niemals einseitig jemandem zu Gebote stehen. So
muss jeder, der kein Problem damit zu haben glaubt, alte (analoge) und
neue (digitale) Kommunikationsformen sogar gleichzeitig miteinander
zu verwenden, damit rechnen, auf bestimmte Negationen zu stofSen, die
im Kern besagen: >So kommunizierst du nicht, nicht mit mir, nicht um
diesen Preis« (geteilter Aufmerksamkeit, nicht-exklusiver Zuwendung im
Modus des Zuhorens bzw. Gehorschenkens usw.).

Entsprechende Einwdnde mag man als anachronistische Ausdriicke
der Verbitterung seitens jener abtun, die offenbar die viel zitierten >Zei-
chen der Zeit< nicht erkannt haben und unverdrossen an einem analogen,
vielleicht abgewirtschafteten Verstindnis von Reden, Dialog, Diskursen
und Verstandigung festhalten, das es erforderlich macht, sich leibhaftig
Anderen als solchen zuzuwenden und sich von ihnen in Anspruch neh-
men zu lassen. Aber das ist natiirlich kein Argument. Statt die besag-
ten kommunikativen Verwerfungen zwischen digital natives einerseits
und analogen Verfechtern einer anscheinend riickstandigen, ja primiti-
ven Art und Weise der Kommunikation andererseits in schiere Verstand-
nislosigkeit miinden zu lassen, in der die Einen nicht (mehr) wissen, was
die Anderen (noch oder schon) tun, kime es darauf an, sie fruchtbar zu
machen. Moglicherweise fordert gerade durch neue, digital vermittel-
te Formen von Kommunikation hervorgerufener Widerspruch zu einer
Neujustierung dessen heraus, was es bedeutet, mit Anderen als solchen
zu sprechen, ihnen zu schreiben, zuzuhoren und zu antworten.

Ironischerweise hat es sich mit diesen radikalen Fragen gerade ein
apologetischer Dialogismus allzu leicht gemacht, der emphatisch von
»unmittelbarer«, »wahrhaftiger« und »tiefer« Begegnung mit dem An-
deren als Anderem von Angesicht zu Angesicht spricht und dabei jegli-
che Moglichkeit verspielt, technischen Vermittlungen irgendeine positive
Bedeutung abzugewinnen.** Allerdings insistiert er auf einer unaufheb-
baren Anderbeit des Anderen+, von der Lobredner auf ein kommendes
posthumanes, weitgehender Digitalisierung unterworfenes Zeitalter viel-
fach keine Spur mehr verraten. Was sie als digital vermittelte Kommu-
nikationsformen beschreiben, lauft so gesehen auf die Fortschreibung
einer viel ilteren, keineswegs erst auf die rezenten Digitalisierungspro-
zesse oder auf die >moderne« Technik zuriickzuftihrenden weitgehenden

46 Insofern wende ich mich gegen eine teils resignative, teils reaktionire Kul-
turkritik, die wie tiblich >frither< grundsitzlich das Bessere realisiert sieht.
Die angesprochenen kommunikativen Verwerfungen konnten durchaus
auch dazu fiihren, genau das mitsamt der Begrifflichkeit, in der man zuvor
menschliche Kommunikation beschrieben hat, ganz und gar in Zweifel zu
ziehen.

47 Wie v.a. Martin Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg: L. Schneider
1962.

62

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

» Alterititsvergessenheit« (Marcel Hénaff) hinaus+, die letztlich alles zu
tilgen droht, was nicht in algorithmisch erfassbaren Daten, Informatio-
nen und Wissensbestinden aufgehen kann.

In kommunikativen Verwerfungen zwischen digital natives und ana-
logen Aborigines, die im Ernst noch glauben mogen, Kommunikation
wirklich ab origine, nimlich im Zeichen ihres in jedem Gesprich sich
neu ereignenden Ursprungs des Verhiltnisses zum Anderen als solchen
zu vollziehen, steht so gesehen vor allem dieses >Nicht-Aufgehende« auf
dem Spiel. Welche Bedeutung hat es, sollte oder miisste es haben, algo-
rithmisch, digital und epistemisch nicht srestlos< erfassbar und erkennbar
zu werden? Konnen die Verfechter digitalisierter Kommunikation damit
buchstablich nichts anfangen? Konnen umgekehrt die Verteidiger analo-
ger Kommunikation ohne Weiteres angeben, was letztere >wirklich< bzw.
»in Wahrheit< ausmachen musste?

Fiir beide Seiten stellt sich die Lage nicht derart einfach dar. Zweifel-
los sind keineswegs alle Liebhaber digital vermittelter Kommunikations-
strukturen dazu bereit, sich ihnen bedingungslos auszuliefern. Manche
gehen so weit, nicht nur das Private, sondern auch eine geradezu >ro-
mantisch« anmutende Innerlichkeit und, nicht zuletzt, eine unverfiigba-
re Wiirde gegen jeglichen Zugriff Anderer in Schutz nehmen zu wollen.+
Umgekehrt miissen selbst die radikalsten Vertreter einer Ethik der Alte-
ritat, die sie in der Sorge zu verabsolutieren neigen, sie konnte als blofS
relative andernfalls kommunikativ »aufgehoben« werden, zugeben, dass
sie darauf angewiesen ist, sozial bewahrheitet zu werden. So weit pha-
nomenologische und hermeneutische Methoden reichen, sind weit und
breit keine Spuren absoluter Anderheit, allenfalls radikaler Alteritit zu
finden, die sich als uns entzogene bemerkbar macht, ohne sich je gidnz-
lich von jeglichem Erfahrungsbezug zu losen.

Was aber sollte von vornherein dagegen sprechen, dass dieser Bezug
auch digital vermittelt stattfinden kann? Langst gibt es virtual memorials
im Internet, wo nicht nur die Trauer der Angehorigen und Hinterbliebenen
weltweit nach neuen Moglichkeiten des Gedenkens sucht. So wenig wie
das fotografische Bild Betrauerter jegliche Spur des Abgebildeten tilgen

48 Vgl. die aktuelle Zwischenbilanz: Vf., Werner Stegmaier, Orientierung und
Ander(s)beit. Spielraume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg: Felix
Meiner 2022.

49 Vgl. P, 151. Der Rekurs auf die Wiirde wirkt allerdings vielfach ebenso ratlos
und als »Verwiirdigung« des Anderen in jeder Hinsicht unglaubwiirdig wie
die Berufung auf das viel zitierte Nicht-Identische im Sinne Adornos als an-
geblich »fundamental Anderes« (P, 154). Pejorativ von einer » Verwiirdigung «
spricht Thomas Mann in einem anderen Zusammenhang mit Blick auf eine
moralische Uberhéhung des Kiinstlers, die Gefahr laufe, ihm das Lachen iiber
sich selbst auszutreiben (Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M.: Fischer 1977,

329).

63

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

muss’°, so wenig muss digital vermittelte Kommunikation von vornhe-
rein jegliches Verhaltnis zum radikal Anderen als solchem zum Verschwin-
den bringen. In beiden Fillen kommt es vielmehr auf den Gebrauch an,
den wir von der jeweiligen Technik machen — wobei zunichst allerdings
ein technisches bzw. technizistisches Verstandnis davon, was >Gebrauch:«
bedeutet, fernzuhalten ist. Andernfalls wiirden wir von vornherein auch
»analoge« Kommunikation, in der es ebenfalls auf den >Gebrauch« kom-
munikativer Mittel ankommt, einem solchen Verstindnis unterwerfen.

Seit langem verktindet man uns den Advent eines » Neuen Menschen «
und verheift gar eine »Mutation der Menschheit« — sei es noch (wie bei
Pierre Bertaux) obne, sei es bereits mit konkreten Aussichten auf einen
redigierten Genetischen Code, in denen Kritiker wie Francis Fukuyama
wiederum das unmittelbar bevorstehende »Ende des Menschen« meinen
erkennen zu konnen.s* Weder enthusiastischer noch alarmierter Futu-
rismus wird uns indessen in jenen kommunikativen Verwerfungen wei-
terhelfen, wo es darum geht, zu verstehen, was zwischen uns geschieht,
sowohl im alltdglichen Gesprach wie auch in der langfristigen Diachro-
nie intergenerationeller Beziehungen, in denen derzeit alle Grundbegriffe
der Kommunikation auf dem Spiel stehen: die Anrede und der Anspruch
an den Anderen ebenso wie das Zuhoren, Antworten und Erwidern; die
Aufmerksambkeit, die man Anderen als solchen widmet, ebenso wie das
Gehor, das man ihnen schenkt oder selbst findet; das Verstehen, das man
sucht, ebenso wie die Verstindigung, in der man regelmafSig scheitert; die
Frage, was Scheitern in kommunikativer Hinsicht bedeutet, ebenso wie
die Frage, wie es abzuwenden wire und wie moglicherweise gelingende
Kommunikation vorzustellen wire, von der man kaum noch einen Be-
griff hat.s* Vielleicht gerade deswegen, weil bestimmte Medien mit ihren
triumphalen technischen Erfolgen, die sie global feiern, in sogenannter
»Echtzeit« jeglichen Abstand zwischen uns zu tilgen scheinen, weil sie al-
les Kommunizierte weltweit distribuieren und jederzeit >abrufbar« ma-
chen konnen: alles je Geschriebene und alles je Gesagte, alles je Gefilm-
te, Dokumentierte und Manipulierte...

Zwar sind die entsprechenden Algorithmen nur Eingeweihten und Ge-
heimdiensten wie der NSA bekannt; zwar unterlaufen hochintelligente

so Roland Barthes, Die belle Kammer, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989; Vf., Re-
visionen der Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen
und dsthetischen Perspektiven, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft 2006.

51 Pierre Bertaux, Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979; Gottfried Kiienzlen, Der Neue Mensch. Eine Un-
tersuchung zur sakularen Religionsgeschichte der Moderne, Frankfurt/M.:
Suhrkamp 1997; Francis Fukuyama, Das Ende des Menschen, Miinchen:
Kindler 2004.

52 Vgl. Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar,
Freiburg i. Br., Miinchen: Alber 2020.

64

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

Hacker und sonstige Manipulateure von soffware, Daten und Identita-
ten im dark net die allgemeine offentliche Publizitit, die sich Kosmopo-
liten von einem wirklich freien, jeder und jedem zuginglichen Internet
versprochen haben mégen. Insofern kann keine Rede davon sein, wir alle
seien mehr oder weniger gleichermafSen Teilhaber an weltweiter digita-
ler Vernetzung. Doch ist die Furcht nicht unbegriindet, dass jede Form
der Teilhabe den Preis einer Reduktion auf das zu zahlen hat, was digital
erfasst werden kann, wenn auch in manipulierter Form wie im Fall ge-
stohlener Identititen, gegen die die Bestohlenen kaum noch ankommen.

Um die Bedeutung dieser Reduktion tiberhaupt ausloten zu konnen,
miisste man wenigstens anzugeben versuchen, wer oder was denn tiber-
haupt >reduziert< zu werden droht, und man misste dabei damit rech-
nen, dass es sich nicht um ontisch >dingfestc zu Machendes handelt. Wer
oder was sind wir, die wir — ob mit Recht oder nicht — furchten, als ver-
meintlich bereits digital Geborene, auf jeden Fall aber global Vernetz-
te und insofern auch digital Koexistierende, reduziert zu werden auf die
Spuren, die wir im Netz hinterlassen, auf die Daten, die man tber uns
sammeln kann, und auf die Identititen, die uns iiber alles hinaus, was
selbst engste Freunde und Verwandte je tiber uns in Erfahrung bringen
und erinnern konnen, identifizierbar machen? Darin liegt eine digitale
Alteritit eigener Art, die paradoxerweise damit zu tun hat, dass wir —
bzw. einige von uns nach wie vor, beileibe freilich nicht alle — eine weit-
gehende und hochkomplexe Reidentifizierbarkeit als Reduktion, ja als
eine Form von Gewalt erfahren.

In kommunikativen, Gesprichsabbriiche heraufbeschworenden Ver-
werfungen zwischen naiven Nutzern digitaler Medien einerseits und we-
niger naiven analogen Aborigines andererseits diirften sich diese Fra-
gen ironischerweise als gemeinsamer Brennpunkt abzeichnen, durch den
man wieder ins Gesprach kommen konnte: Inwiefern wollen weder wir
selbst noch Andere >restloser< Identifizierbarkeit iberantwortet werden?
Inwiefern erscheint es uns und Anderen als wesentlich, im Register re-
identifizierbarer Selbigkeit (sameness; mémeté) nicht aufzugehen? In-
wiefern erscheint uns der gegenteilige Glaube, wir konnten geradezu
mit dem zusammenfallen, was >das Netz< oder Instanzen wie die NSA
dort tiber uns >in Erfahrung bringen< konnen, als eine Form der Gewalt,
die wir ablehnen und ablehnen mussen? Liegt das daran, dass wir glau-
ben, dass man im Grunde noch mebr iiber uns wissen miisste, mehr als
unsere Freunde und Verwandten, unsere Nachbarn, Kollegen und sogar
als wir selbst je von uns selbst wissen und erinnern kénnen? Oder liegt
das vielmehr gerade an dem, was sich algorithmischer Erfassung, Re-
mix- und Memifizierungsverfahren (P, 140 f., 118) entzieht und uns ge-
rade deshalb als unverzichtbar erscheint? Dann wiirde paradoxerweise
gerade in einem Weniger an Erfassbarem, Wissbarem und Erkennba-
rem jenes Mehr im Sinne eines Uberschusses liegen, durch den wir uns

65

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

im Verhiltnis zu Datenkraken wie Google und Facebook, zu Geheim-
diensten und uns ausspionierenden Companies aller Couleur als >Ande-
re« erfahren.

Wenn es sich so verhilt, konnte man nun meinen, besteht ja gar kein
Anlass zu besonderer Sorge. Wenn es »etwas< gibt, was sich der Identifi-
zierbarkeit radikal entzieht, sind diese Konzerne und Dienste dann nicht
von vornherein zum Scheitern verurteilt? Oder gelingt es ihnen, auf der
Basis jener fear of missing out jeden derart dazu anzuhalten, sich ih-
nen auszuliefern, dass am Ende jeder glauben muss, nichts tiber das hi-
naus zu sein, was sie tiber jeden Einzelnen »in Erfahrung bringen< kon-
nen bzw. schon gespeichert haben? Kann es wirklich als ausgeschlossen
gelten, dass wir bereits auf dem Weg in eine Zukunft sind, in der infolge
der nachhaltigen Wirkung dieser Auslieferung niemand auch nur die Fra-
ge noch verstehen wirde, was iiberhaupt einmal damit gemeint gewesen
sein konnte, dass wir kraft radikaler Alteritit niemals im algorithmisch
Erfassbaren, zu Wissenden, Identifizierbaren und Erkennbaren aufgehen
konnen? Wie auch sollte man dem eine positive Bedeutung zuerkennen?

Was sich an vielfachen Fronten in kommunikativen Verwerfungen
zwischen digital natives und analogen Aborigines derzeit abspielt, hat in
der skizzierten Perspektive nicht allein die Bedeutung von Missverstiand-
nissen, deformiertem Gebrauch von Verben wie >reden, >schreibens, »ant-
worten< usw. bzw. von Ungeduld und Unwilligkeit angesichts neuer For-
men unhoflicher Unaufmerksamkeit bei der deplatzierten Verwendung
digitaler Kommunikationstechniken, die bereits in dem Verdacht ste-
hen, sozialer Verwahrlosung Vorschub zu leisten.s3 Es geht, weit radika-
ler, nicht zuletzt auch darum, ob in diesen Verwerfungen eine Art Aus-
tausch dariiber stattfinden kann, ob wir noch wissen, was wir tun, wenn
wir uns im Verhiltnis zueinander solcher Techniken bedienen, und ob es
im Geringsten verzeihlich sein kann, sich dieser Frage tiberhaupt nicht
zu stellen; ob es zuldssig oder zutriglich sein kann, dennoch ungeriihrt
weiterzumachen mit neuen Formen von Kommunikation, die analoge
Aborigines moglicherweise gar nicht mehr als solche begreifen kénnen.

Das zweifelhafte Ergebnis wire, nicht zum ersten Male, dass es sich
herausstellt, dass >wir< diejenigen sind, die im Verhaltnis zueinander
»nichts gemeinsam« haben, nichts bis auf eine kiimmerliche Art der Ko-
existenz bzw. des Mit-da-seins, das niemanden mehr lehrt, welchen kom-
munikativen Sinn es eigentlich hat, kann es sich doch offenbar auf tech-
nisch hochstem Niveau ganzlich indifferent zu der Frage verhalten, was
uns Andere als solche uberhaupt >angehen« — solange sie oder irgend-
welche Bots, Roboter oder Anrufbeantworter uns nur irgendwelche

53 Vgl. Jorg Zirfas, » Vulnerabilitidt. Anthropologie und kulturelle Bildung«, in:
Ulas Aktas (Hg.), Vulnerabilitat. Pidagogisch-dsthetische Beitrige zu Korpo-
ralitdt, Sozialitit und Politik, Bielefeld: transcript 2020, 141-160, hier: 1535.

66

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

Nachrichten zukommen lassen, sei es auch eine blofle Abwesenheits-
notiz. Am Ende hitte man dann von der liangst festzustellenden Abwe-
senheit des Anderen als des Anderen keinerlei Notiz genommen.5* Und
von der scheinbar schlechten Nachricht jener analogen Aborigines, die
Alteritat des Anderen, die uns tiber alles algorithmisch Erfassbare und
Erkennbare hinaus gerade durch das Weniger oder Nichts an Erfassbar-
keit und Erkennbarkeit zu >mehr< macht, drohe in Vergessenheit zu fal-
len, wissten digital natives dann nicht einmal mehr zu sagen, was sie
uberhaupt besagen soll. So wiirden sich die Welten von analogen Abori-
gines und digital natives schliefSlich voneinander 16sen und es kdme zu
einem inkommunikablen Schisma, in dem iiberbordende Kommunikati-
on triumphierte und zugleich Sprachlosigkeit herrschen konnte.

Literatur

Aichinger, Ilse (1960): Die groflere Hoffnung, Hamburg: Fischer.

Anders, Giinther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele
im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution, Miinchen: C. H. Beck.

Arendt, Hannah (41985): Vita activa oder Vom tdtigen Leben, Miinchen/
Zirich: Piper.

Bachmann, Ingeborg (**1988): Das dreifSigste Jabr. Erzihlungen, Miinchen:
dtv.

Barth, Karl (1962): Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Mensch-
lichkeit, Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Baudrillard, Jean (1986): Die gottliche Linke, Berlin: Matthes & Seitz.

Bergoglio, Jorge Mario (2016): Ansprache zur Verleihung des Karlspreises
[Rede]. https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/may/
documents/papa-francesco_20160506_premio-carlo-magno.html.

Bertaux, Pierre (1979): Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans (2006): Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Buber, Martin (1962): Das dialogische Prinzip, Heidelberg: L. Schneider.

54 Mit Recht deutet Hans Blumenberg in seiner Beschreibung des Menschen
an, dass »zunehmende Korperausschaltung«, wie sie mit digitalen Techni-
ken einhergeht (597, 777, 862), sowohl einen Verzicht auf Unmittelbarkeit,
als auch »Entbehrlichkeit der Anwesenheit der Sache« bzw. des Anderen als
solchen erforderlich machen und erleichtern kann (599). Welt ware am Ende
dann das, »wovon wir auch abwesend sein konnen« (602). Doch wie weit
kann das gehen? Gerit schliefSlich auch das aus dem Blick, was bzw. wer
»abwesend« bleibt? Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2006.

67

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BURKHARD LIEBSCH

Enzensberger, Hans Magnus (1989): MittelmafS und Wahn. Gesammelte
Zerstreuungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foldényi, Lazld E (2019): Lob der Melancholie. Rétselbafte Botschaften,
Berlin: Matthes & Seitz.

Fontane, Theodor (31993): Der Stechlin. Roman, Munchen: dtv.

Franck, Georg (1998): Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Miin-
chen/Wien: Hanser.

Frisch, Max (1973): Tagebuch 1946-1949, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Fukuyama, Francis (2004): Das Ende des Menschen, Miinchen: Kindler.

Heidegger, Martin (*1960): Gelassenbeit, Pfullingen: Neske.

Kaplow, Ian (2002): Analytik und Ethik der Namen, Wiirzburg: Konigshau-
sen & Neumann.

Kistner, Erhart (1979): Aufstand der Dinge. Byzantinische Aufzeichnungen,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kienzlen, Gottfried (1997): Der Neue Mensch. Eine Untersuchung zur saku-
laren Religionsgeschichte der Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kundera, Milan (2008): »Der existenzielle Sinn der buirokratisierten Welt«,
in: ders., Der Vorhang, Frankfurt/M.: Fischer, 179-184.

Levinas, Emmanuel (1987): Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch iiber die
Exterioritdt [1961], Freiburg i. Br/Miinchen: Alber.

Liebsch, Burkhard (2004): »Ereignis — Erfahrung — Erzihlung. Spuren ei-
ner anderen Ereignis-Geschichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul
Ricceur«, in: Marc Rolli (Hg.), Ereignis auf Franzdsisch. Von Bergson bis
Deleuze, Miinchen: Fink, 183-207.

Liebsch., Burkhard (2006): Revisionen der Trauer. In philosophischen, ge-
schichtlichen, psychoanalytischen und dsthetischen Perspektiven, Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft.

Liebsch, Burkhard (2012): Prekdre Selbst-Bezeugung. Die erschiitterte
Wer-Frage im Horizont der Moderne, Weilerswist: Velbriick Wissenschalft.

Liebsch, Burkhard (2017): »Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung.
Zwischen uralter Sozialitit, liens sociaux und Wiederkehr der >sozialen
Frage«, in: Philosophischer Literaturanzeiger 70, Nr. 4 (2017), 374—404.

Liebsch, Burkhard (2019): » Ansatzpunkte praktisch-negativistischer An-
thropologie. Anmerkungen zur Frage, >ob der Posthumanismus ein Hu-
manismus ist<«, in: Gerald Hartung, Matthias Herrgen (Hg.), Interdis-
ziplindre Anthropologie. Jabrbuch 06/2018: Das Eigene & das Fremde,
Wiesbaden: Springer VS, 129-156.

Liebsch, Burkhard (2020): »Dialogisches Dasein auf der Suche nach der ver-
lorenen Diskretion — im Riickblick auf Martin Buber und Emmanuel Le-
vinas«, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 67, Nr.
2 (2020), 444-463.

Liebsch, Burkhard (Hg.) (2020): Emmanuel Levinas: Dialog. Ein koopera-
tiver Kommentar, Freiburg i. Br./Miinchen: Alber.

Liebsch, Burkhard (2021): »Entzugsverlust. Zu einem kritischen Grund-
gedanken der Phianomenologie des radikal Fremden«, in: Barbara
Schellhammer (Hg.), Zwischen Phanomenologie und Psychoanalyse. Im

68

05:25:18. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

interdiszipliniren Gesprich mit Bernhard Waldenfels, Baden-Baden: No-
mos, §9—104.

Liebsch, Burkhard (2022): »Bewegt von dem, was tibrig bleibt? Robert Mu-
sils Roman Der Mann obhne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumen-
bergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur«, in: Journal Phino-
menologie, Nr. 56, 70-82.

Liebsch, Burkhard; Stegmaier, Werner (2022): Orientierung und Ander(s)
heit. Spielriume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg: Felix Mei-
ner.

Lowith, Karl (1971): Paul Valéry. Grundziige seines philosophischen Den-
kens, Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Mann, Thomas (1977): Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M.: Fischer.

Mau, Steffen (2017): Das metrische Wir. Uber die Quantifizierung des So-
zialen, Berlin: Suhrkamp.

Plessner, Helmuth (1982): Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophi-
schen Anthropologie, Stuttgart: Reclam.

Posselt, Gerald (2005): Katachrese, Minchen: Fink.

Postman, Neil (2000): »Miissen Toaster sprechen?«, in: Die Gegenwart der
Zukunft, Berlin: Wagenbach.

Schmitt, Peter (2021): Postdigital. Medienkritik im 21. Jabrbundert, Ham-
burg: Meiner.

Stoellger, Philipp (Hg.) (2019): Figurationen des Menschen. Studien zur Me-
dienanthropologie, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Taureck, Bernhard H. F. (2004): Metaphern und Gleichnisse in der Philoso-
phie. Versuch einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Taureck, Bernhard H. F. (2014): Uberwachungsdemokratie. Die NSA als Re-
ligion, Paderborn: Fink.

Weisbrod, Lars (2021): »Die Klotiir geht erst wieder auf, wenn du die Hinde
gewaschen hast«. Interview mit Dave Eggers. In: Die ZEIT, Nr. 40/2021.

Wiener, Norbert (*1966): Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Ge-
sellschaft, Bonn: Athendum.

Zirfas, Jorg (2020): » Vulnerabilitit. Anthropologie und kulturelle Bildung«,
in: Ulas Aktas (Hg.), Vulnerabilitit. Padagogisch-dsthetische Beitrige zu
Korporalitat, Sozialitdt und Politik, Bielefeld: transcript, 141-160.

69

05:25:18. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

