
48

Burkhard Liebsch

Aussichten kommunikativer 
Verwerfungen zwischen digital natives 

und analogen Aborigines
	

Alles ist genau berechnet, doch jetzt kann euch nur 
mehr retten, was ihr nicht berechnet habt! Alles habt 
ihr ausgenützt bis auf seinen letzten Rest – wo ist er, 
dieser letzte Rest? Er wird zurückverlangt. 

Ilse Aichinger1 

Im Verlauf der Zeit wurde das Verlangen nach Selbstaus-
grenzung immer gebieterischer.

Hans M. Enzensberger2

Wenn ich mich im Folgenden mit etwas ironischem Unterton zu kom-
munikativen Verwerfungen zwischen digital natives und analogen 
Aborigines äußere, so ist wohl damit zu rechnen, dass solche Verwer-
fungen nicht nur zum Thema werden, sondern auch zwischen Autor 
und Lesern auftreten werden, insofern sie altersbedingt vermutlich sehr 
verschieden ›sozialisiert‹ worden sind. Bestürzte Zeitgenossen vermu-
ten sogar, dass die Jüngeren längst auf dem Weg in eine geistig mehr 
oder weniger mutierte Zukunft der menschlichen Gattung unterwegs 
sind. Mehr noch: in diesem Zusammenhang war bereits – offensicht-
lich ›leicht übertrieben‹ – von einem regelrechten »Weltkrieg zwischen 
digitaler und analoger Kultur« die Rede.3 Erstere reduziere alles auf 
›Benutzer-‹ und sonstige, auf jeden Fall metrisch und algorithmisch er-
fassbare Oberflächen4, die am Ende jegliches Geheimnis, jegliches Rät-
sel, das wir bislang füreinander darstellen mögen, und jegliche radika-
le Alterität auslöschen müssen. Was bleibe, sei eine weitestgehend zum 
›Bild‹ gewordene Welt5 von Bildern, die uns eines Tages ein nicht zu 
verbildlichendes und nicht berechenbares ›analoges‹ Leben schmerzlich 

1	  	Ilse Aichinger, Die größere Hoffnung [1948], Hamburg: Fischer 1960, 151.
2	  	Hans Magnus Enzensberger, Mittelmaß und Wahn. Gesammelte Zerstreu-

ungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989, 270.
3	  	Lázló F. Földényi, Lob der Melancholie. Rätselhafte Botschaften, Berlin: 

Matthes & Seitz 2019, 188.
4	  	Ebd., 308.
5	  	Ebd., 120.

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

vermissen lassen könnten.6 Dieses scheint bereits derart in die Defensi-
ve geraten zu sein, dass manche dazu übergehen, ein Recht auf analoge 
Existenz zu behaupten.7 Nicht darum oder um den zuvor angeschlage-
nen Ton dystopischer Antizipationen gegenwärtiger Kulturkritik wird 
es mir im Folgenden gehen, sondern um gewisse kommunikative Ver-
werfungen zwischen uns, deren Folgen gegenwärtig in ihrer Radikalität 
in der Tat noch gar nicht abzusehen sind, zumal wir offenbar erst durch 
immer weiter voranschreitende Digitalisierungsprozesse dazu gezwun-
gen werden, uns nachträglich darauf zu besinnen, was es überhaupt 
heißt, ›analog‹ und leibhaftig zu existieren und zu ko-existieren – ver-
mutlich weiterhin.8 Im verfügbaren Rahmen muss ich mich allerdings 
auf eine Skizze der angedeuteten Diskussionslage beschränken, die sich 
an anderer Stelle längst ausführlich und vielfach mit technik-kritischer 
Stoßrichtung auch mit Grundbegriffen wie ›Bild‹, ›Welt‹, ›Koexistenz‹ 
und deren Konfiguration auseinandergesetzt hat, von Martin Heideg-
ger und Eugen Fink bis hin zu Jean-Luc Nancy und vielen anderen. 

*

In seiner Philosophie der Antiquiertheit des Menschen spricht Günther 
Anders vom »Schock der sozialen Geburt«, zu dem es kommen müsse, 
wenn das Kind realisiert, sich in seinem Leben fortan »als ›Ausnahme‹, 

6	  	Das erinnert an eine Romanskizze von Theodor Fontane, die einen in die-
ser Richtung aufschlussreichen Hinweis gibt. Oceane, die weibliche Hel-
din des ungeschriebenen Romans, leidet daran, dass sie statt eines Ge-
fühls nur Sehnsucht danach haben kann. Trauer und Schmerz bleiben ihr 
fremd, denn »alles, was geschieht, wir ihr zum Bild«; und die Sehnsucht 
nach Teilnahme am menschlichen Leben »wird ihr selber zum Schicksal. 
Sie wirft das Leben weg, weil sie fühlt [!], daß ihr Leben nur ein Schein-Le-
ben, aber kein wirkliches Leben ist.« Die paradoxerweise aus dem Gefühl, 
kein Gefühl zu haben, keimende Erkenntnis tötet sie. Und sie will diese 
Erkenntnis zum Schweigen bringen. Theodor Fontane, Der Stechlin. Ro-
man, München: dtv 31993, 412. Ironischerweise erscheint sie lebendig ge-
rade durch die tödliche Verwerfung eines ›unwirklichen‹ Lebens, von des-
sen ›wirklicher‹, verfehlter Lebendigkeit sie sich allerdings ein ihrerseits 
womöglich verfehltes Bild macht.

7	  	So muss »analog zu leben« für den amerikanischen Romanautor Dave Eg-
gers »ein Menschenrecht« sein (siehe das Interview mit ihm in der ZEIT, no. 
40, vom 30. September 2021, 59).

8	  	Nur en passant kann ich hier die Frage aufwerfen, ob beide Adverbien 
nicht das Gleiche meinen. Bekanntlich bedeutet ›analog‹ so viel wie ›ent-
sprechend‹, ›gleichartig‹ oder auch ›ähnlich‹; und das könnte sich auch auf 
Digitales und Virtuelles beziehen. Als Synonym für ›leibhaftig‹ aber meint 
›analog‹ ein schlechterdings nicht digitalisierbares Leben bzw. In-der-Welt-
sein im Sinne einer unüberwindlichen Ungleichartigkeit. 

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

als ›Einzelne[s]« behaupten zu müssen. Unter Umständen falle dieser 
Schock derart heftig aus, dass es gerechtfertigt sei, ihn als »als Variante 
von Freuds ›Geburtstrauma‹« aufzufassen.9 Neuerdings stellt sich dies in 
den Augen von Autoren weniger dramatisch dar, für die es bereits ›klar‹ 
zu sein scheint, dass »heute [...] jeder Mensch in seine Digitalität hinein-
geboren« wird; und zwar kontinuierlich und ohne dass das mit einem 
besonderen, zu feiernden Ereignis zu verbinden wäre.10 Von entsprechen-
den Eintragungen in ein neuartiges Personenstandsregister digitaler We-
sen ist auch nichts bekannt. 

Diesen Autoren zufolge haben wir es seit der massiven Verbreitung 
von PCs, also seit etwa drei Jahrzehnten, mit sogenannten digital na
tives zu tun, die mit den digitalen Medien – von Computerspielen, dem 
Internet, E-Mails und Mobiltelefonen bis hin zum instant messaging 
– anscheinend von klein auf vertraut sind und deren Bedienung abge-
sehen von Problemen der Datensicherheit, von denen sie nicht einmal 
etwas ahnen, im Gegensatz zu Eltern, ErzieherInnen und LehrerInnen 
so spielerisch lernen wie irgendeine Muttersprache als erste Fremd-
sprache, ganz gleich welche. Von ihnen wird darüber hinaus gesagt, 
sie – born digital und grown up digital – lebten geradezu in »compu-
terisierter« bzw. »digitale[r] Koexistenz«11 und somit in einer Welt, zu 
der Andere, nach wie vor ›analog‹ Lebende, allenfalls noch nachträg-
lich und beschränkten Zugang hätten – als ungeachtet ihres höheren 
Alters verspätete Immigranten in eine ihnen mehr oder weniger fremd 
bleibende Welt, in der ironischerweise die später Geborenen als die ei-
gentlichen Ureinwohner bzw. Eingeborenen gelten. Diese rücken zum 
Maßstab zeitgemäßer Formen von Koexistenz auf, zu denen die Älteren 
– auch als sog. digital immigrants Titulierten – vermeintlich kaum mehr 
aufschließen können. Die Würde des Ursprünglichen liegt nicht bei ih-
nen, sondern bei den ›digital Geborenen‹, Sozialisierten und Fitten.

Doch hier scheint etwas nicht zu stimmen: Müssen nicht auch Ange-
hörige jener Generation Millenium, der man erstmals zugeschrieben hat, 
im Ganzen in eine weitgehend digitalisierte Welt hineingeboren worden 
zu sein, zunächst analog leben und zuvor zur Welt gebracht worden sein? 
Handelt es sich nicht um eine frivole, kaum ernst zu nehmende feuilleto-
nistische Übertreibung, wenn davon die Rede ist, sie seien born digital? 
Und sollte man nicht statt von »digitaler Koexistenz« besser von digital 
vermitteltem Zusammenleben sprechen? Ist es uns überhaupt möglich, 
digital zu existieren und zu ko-existieren, wie es auch ein bereits in die 

9	  	Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter 
der zweiten industriellen Revolution, München: C. H. Beck 1956, 73.

10	 	Peter Schmitt, Postdigital. Medienkritik im 21. Jahrhundert, Hamburg: Mei-
ner 2021, 61 [=P].

11	 	Ebd., 11, 58; vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Digital_Native

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Jahre gekommener Buchtitel von Nicholas Negroponte vor über 20 Jah-
ren nahelegte: Being digital?12 Oder ist das genauso unmöglich wie ein 
hölzernes Eisen? Ein in der Philosophie geradezu klassischer, allerdings 
reichlich abgenutzter Ausdruck für eine semantische Zusammenfügung 
von Unvereinbarem, die ebenso paradox anmutet wie genau genommen 
der Ausdruck ›digital sein‹.13 Gemäß klassischem logischem Verständnis 
ist etwas dies oder jenes, aber niemals beides zugleich, und dementspre-
chend kann von ihm auch nur dies oder jenes zutreffend ausgesagt wer-
den, wie man unter Berufung auf das uralte Prinzip vom ausgeschlos-
senen Dritten behauptet. Demzufolge würde gelten: Being, sein, être, 
verbal verstanden, was für das Geschehen menschlichen Daseins im Zu-
sammenleben mit und unter Anderen steht, kann nur analog, nicht di-
gital stattfinden. Und umgekehrt: was in einer diskreten Serie von Nul-
len und Einsen, also digital, programmierbar ist, kann nicht analog 
existieren. Being, sein bzw. être vollzieht sich gemäß einschlägiger Be-
schreibungen wie derjenigen, die Maurice Merleau-Ponty in seiner Phä-
nomenologie der Wahrnehmung (1945) vorgelegt hat, ›leibhaftig‹, in-
karniert und zugleich perspektivisch, situiert ›an Ort und Stelle‹, wenn 
auch in der von Helmuth Plessner beschriebenen »exzentrischen Posi-
tionalität«, die weit bis in imaginäre und virtuelle Räume vordringen 
kann.14 Wenn letzteres geschieht, sagt man heute auch: jemand »gehe 
ins Netz«. Damit ist gemeint, wie jeder weiß: die Betreffenden fahren 
ihren Rechner hoch, steuern eine Internetadresse an, um dann virtu-
ell eventuell zu surfen, bis der Nacken oder das Kreuz weh tut, das so 
manchen Internetnerd oder Gamer sodann schmerzhaft daran erinnert, 
dass er keineswegs selbst ›ins Netz gegangen‹ ist, sondern immer noch 
vor seinem Rechner sitzt (wie vielleicht, mit gewissen Unterbrechun-
gen, seit Jahren schon und mit geschwächter Oberkörpermuskulatur in 
gekrümmter Haltung...).

Ins Netz gegangen ist er, sind wir allerdings möglicherweise auf andere 
Weise, wenn man sich so ausdrückt: man ist mit einer solchen Beschrei-
bung auch ins Netz der eigenen Konfusionen gegangen. Wenn etwas 
absolut nicht möglich ist, dann ist es das: buchstäblich in das Internet 
zu gehen. Warum nicht? Eben weil wir nach wie vor leibhaftige Wesen 
sind. Das Unmögliche überspielen wir mit Worten, die seit langem (und 
vielleicht seit jeher) einer semantischen Drift ausgesetzt sind. Die Wor-
te, die wir gebrauchen, sind nicht wie starre Designatoren den Dingen 

12	 	Vgl. Neil Postman, »Müssen Toaster sprechen?«, in: Die Gegenwart der Zu-
kunft, Berlin: Wagenbach 2000, 99–107.

13	 	Bernhard H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Ver-
such einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M.: Suhrkamp 
2004.

14	 	Helmuth Plessner, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen An-
thropologie, Stuttgart: Reclam 1982.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

zugeordnet15, um so der Zeit und einer sie ständig mehr oder weniger 
kreativ kohärent deformierenden, aber auch missbräuchlichen Verwen-
dung widerstehen zu können, bei der sich Gebrauch und Missbrauch 
vielfach kaum unterscheiden lassen.16 Vielmehr lösen sie sich von ver-
meintlich starren Verbindungen mit Dingen, Tatsachen und Sachverhal-
ten, passen sich neuen Wirklichkeiten an und werfen dann erst, nach-
träglich, die Frage auf, ob wir mit ihnen überhaupt noch ›das Selbe‹ oder 
›das Gleiche‹ meinen können wie das, was wir selbst oder andere, die vor 
unserer Zeit gelebt haben, im Sinn gehabt haben mögen. 

Inzwischen ist das keine Frage von Epochen oder Generationen mehr, 
hat eine permanent vor sich gehende semantische Innovation doch im 
Zuge der globalen Vernetzung der menschlichen Lebensverhältnisse ein 
Tempo angenommen, das Missverhältnisse zwischen Worten und Din-
gen, Tatsachen und Sachverhalten zu einer ironischerweise innerhalb der 
eigenen Lebenszeit normalen Erfahrung hat werden lassen; innerhalb 
der eigenen Biografie und zwischen uns, im Verhältnis zu Anderen, für 
die einerseits Neologismen17, semantische Importe, Akronyme und selbst 
das Esperanto einer internationalen Ikonik und Zeichensprache zu einer 
neuen Normalität geworden sind, während sie überkommene Begriffe 
andererseits kaum mehr in einer ihnen womöglich antiquiert anmuten-
den Bedeutung zu kennen scheinen. 

Nur wenige hören aus dem Wort ›Ereignis‹ noch das ältere ›Eräugnis‹ 
heraus, von dem es sich etymologisch herleitet.18 Während es in diesem 
Falle ohne weiteres einleuchtet, dass wir es mit einem seit langem un-
gebräuchlich gewordenen und deshalb altertümlich klingenden Wort 
zu tun haben, verhält es sich mit kommunikativen Begriffen wie ›re-
den‹, ›sprechen‹, ›antworten‹ weit weniger eindeutig. Offenbar antwor-
tet ein Anrufbeantworter jedoch gar nicht im engeren Sinne. Gemessen 
an brieflicher Kommunikation ›schreibt‹ womöglich auch der eilige Ver-
fasser einer What’s-App-Nachricht oder ein Twitterer gar nicht an seine 
Adressaten – so wenig wie jemand, der etwas postet, im engeren Sinne 
auf diese Weise kommuniziert oder der Versender einer Sprachnachricht 
an jemanden gewandt und auf Erwiderung hin mit letzterem spricht. 
Man könnte und müsste sich sogar fragen, ob die user bzw. Anwender 
diverser digitaler Kommunikationstechniken überhaupt genau wissen, 

15	 	 Ian Kaplow, Analytik und Ethik der Namen, Würzburg: Königshausen & 
Neumann 2002.

16	 	 Gerald Posselt, Katachrese, München: Fink 2005.
17	 	Der letzte Duden verzeichnet angeblich 1000 Neologismen im Vergleich 

zum vorigen.
18	 	Vf., »Ereignis – Erfahrung – Erzählung. Spuren einer anderen Ereignis-Ge-

schichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul Ricœur«, in: Marc Rölli 
(Hg.), Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis Deleuze, München: Fink 
2004, 183–207.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

was sie tun, wenn sie diese verwenden – oft in flüchtiger, nachlässiger, 
fehlerhafter oder geradezu kryptischer Art und Weise, die manchem in 
syntaktischer, semantischer und pragmatischer Hinsicht irgendwie dege-
neriert vorkommen mag.19 

Auf diese Frage hat sie die überlieferte Sprache offenbar nicht vorbe-
reitet, die sich zunächst für selbstverständlichen Gebrauch anbietet, ohne 
dass man überhaupt fragen und genau wissen müsste, was es heißt, je-
manden anzusprechen, an jemanden gewandt zu sprechen, miteinander 
zu reden und auf jemanden zu antworten. All das funktioniert norma-
lerweise in eingewöhnten Sprachspielen und Lebensformen, ohne genaue 
Nachfragen erforderlich zu machen. Und selbst dort, wo solche Nachfra-
gen eigens aufgeworfen werden (wie in diversen Kommunikationstheo-
rien, in Philosophien kommunikativen Handelns, sozialer Dialoge und 
politischer Diskurse etc.), vermisst man vielfach eindeutige Antworten. 
Das mag damit zu tun haben, dass ›die Sache‹, um die es hier geht – das 
Ansprechen, Sprechen, Antworten, Miteinanderreden usw. – selbst, in 
sich, uneindeutig ist, so dass diejenigen, die miteinander kommunizie-
ren, unvermeidlich in Unklarheiten und Strittigkeiten darüber verstrickt 
werden, was sie dabei ›tatsächlich‹, ›wirklich‹ oder ›eigentlich‹ tun und 
ob sie davon womöglich jeweils ein im doppelten Sinne unvermeidlich 
geteiltes Verständnis haben. Solche Unklarheiten und Strittigkeiten müs-
sen nicht offen zutrage treten. Aber dass sie aufbrechen können und sich 
dann unter Umständen nur schwer, wenn überhaupt, beseitigen, begren-
zen oder heilen lassen, ist vielfach bezeugt. 

Die meisten, angeblich ohnehin weitgehend leeren Worte hätten mit 
einem Versuch, wirklich und ernsthaft miteinander zu reden, »notorisch 
nichts zu tun«, meinte der Theologe Karl Barth.20 Sind wir etwa deshalb 
»heute […] nicht mehr miteinander konfrontiert«, wie der tschechische 
Autor Milan Kundera behauptete, obgleich es an vielfach gewaltträchti-
gen ›Konfrontationen‹ keineswegs mangelt?21 Handelt es sich dabei um 
Konfrontationen, in denen man kaum mehr miteinander spricht? Kam 
der derzeit amtierende Pabst Franziskus deshalb zu dem Schluss: »Wenn 
es ein Wort gibt, das wir bis zur Erschöpfung wiederholen müssen, dann 
lautet es Dialog«?22 Handelt es sich hier lediglich um beschwörende Rhe-
torik, die keineswegs geeignet ist, den Verdacht zu entschärfen, ihren Na-
men verdienende Kommunikation finde kaum mehr statt, und die im Fall 
ihrer Erschöpfung ihrerseits keinen Ausweg mehr weiß? Aber verfügen 

19	 	Man spricht in diesem Zusammenhang auch von »Entliterarisierung«.
20	 	Karl Barth, Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Menschlichkeit, 

Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht 1962, 62.
21	 	Milan Kundera, »Der existenzielle Sinn der bürokratisierten Welt«, in: Der 

Vorhang, Frankfurt/M.: Fischer 2008, 179–184, hier: 182.
22	 	w2vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/max/documents.papa- 

francesco_20160506_premio-carlo-magno.html (Stand: Januar 2017).

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

wir überhaupt über Theorien und Konzepte, mit deren Hilfe in dieser 
Hinsicht verlässlich Auskunft zu geben wäre? Oder ist es vielmehr gera-
de die ›Unklarheit‹ in der Frage, ob man sich wirklich auf Erwiderung 
hin aneinander gewandt und Antworten erfahren hat, was menschliche 
Kommunikation in Gang hält? 

Alle diese Fragen brechen nunmehr ungeschützt durch konzeptionelle 
und theoretische Rückendeckung infolge jener semantischen Drift auf, 
die mit neuen, digitalen Techniken einhergeht, auf die die eingespielte 
normale bzw. normalisierte Sprache nicht vorbereitet sein konnte. In-
folgedessen muss sie zur Bezeichnung von Vorgängen herhalten, über 
die der fortgesetzte Gebrauch von Verben wie ›reden‹, ›schreiben‹, ›ant-
worten‹ usw. weniger denn je verlässliche Auskunft gewährleistet.23 Es 
scheint, dass erst kommunikative Verwerfungen wie die zwischen digital 
natives und Anderen, die weiterhin glauben, ›analog‹ zur Welt gekom-
men zu sein, wenn nicht ausschließlich, so doch gewiss primär ›analog‹ 
zu leben und ›analog‹ zu koexistieren, dazu zwingen, sich genau dazu 
eigens zu verhalten. 

Wissen wir, was wir tun, wenn wir einem Apparat namens Alexa ge-
wisse Kommandos erteilen? Haben wir dann mit einer Maschine gere-
det?24 Und vielleicht so, dass infolge entsprechender Gewöhnungsprozes-
se Unterschiede zum Reden mit einem Anderen nach und nach verwischt 
werden – einmal vorausgesetzt, sie waren überhaupt je deutlich? Wissen 
wir, was wir tun, wenn wir die Frage ignorieren, ob der Apparat alles 
Aufgezeichnete irgendwohin sendet und auf diese Weise die Privatheit ei-
ner Wohnung wie auch der Unterhaltung mit Gästen unterläuft? Könnte 
das jemand, der noch auf Diskretion Wert legt, nachsehen? 

In einem anderen Zusammenhang hieß es entschuldigend: »Vergib Ih-
nen, denn sie wissen nicht, was sie tun.«25 Aber ist solches Nicht-Wissen 
bzw. Nicht-Wissen-Können jemandem zuzuschreiben, der einen derarti-
gen Apparat anschafft und ihn wie selbstverständlich auch die Kommuni-
kation aufzeichnen lässt – und zwar zum weitgehend geheimen Vorteil ei-
nes Dritten, früher big brother genannt, wie der amerikanischen National 
Security Agency (NSA), der es nur recht sein kann, wenn wir nicht mehr 
wissen, was wir tun, wenn wir in stiller Anwesenheit technischer Dis
positive weiterhin wie früher analog, privat und diskret nur miteinander 
zu sprechen glauben?26 Könnten und sollten wir nicht wissen, dass wir 

23	 	»Kann man überhaupt noch semantisch erfassen, was passiert?«, fragt auch 
Schmitt. Und von einem »Ende aller Theorie« ist die Rede (P, 9, 81) – im 
Namen von »sensiblen Einzelnen im permanenten Kampf mit der Maschi-
nerie« fortschreitender Digitalisierung (P, 11).

24	 	Postman, »Müssen Toaster sprechen?«, 99.
25	 	Ev. n. Lukas 23:34.
26	 	Bernhard H. F. Taureck, Überwachungsdemokratie. Die NSA als Religion, 

Paderborn: Fink 2014.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

unter solchen digitalen Bedingungen nicht mehr ›wie früher‹ kommuni-
zieren können und dass sich das, was darunter zu verstehen ist, substan-
ziell und radikal zu ändern beginnt? Müssten wir nicht fragen, was dabei 
auf dem Spiel steht? Muss beispielsweise das Problem sozialer Diskre-
tion unter derartigen technischen Rahmenbedingungen ganz neu aufge-
worfen werden? In klassischen Dialogtheorien wurde vielfach ganz un-
problematisch vorausgesetzt, dass man im Gespräch exklusiv ›zu zweit‹ 
sein kann. Dagegen brachte bereits Emmanuel Levinas zur Geltung, dass 
auch angesichts eines Anderen stets »der Dritte« (le tiers) mit anwesend 
sei.27 Auf die gleiche Spur führen tradierte Konzeptionen des Gewissens. 
Dabei dachte Levinas aber gewiss nicht an eine technische Realisierung 
dieser Anwesenheit in der Form eines Gerätes, das noch die privateste 
Unterhaltung aufzuzeichnen vermag – was streng genommen darauf hi-
nauslaufen müsste, jegliche exklusive Diskretion unmöglich zu machen.

Wird die Frage nicht aufgeworfen, was bei den angedeuteten kom-
munikativen Verwerfungen auf dem Spiel steht, wird es womöglich zu 
Segregationen und schließlich zu Schismen kommen. Während sich die 
Einen mehr oder weniger fröhlich der andauernden Innovation immer 
neuer Techniken ausliefern und sich dabei mit Neologismen behelfen, 
wenn überkommene Worte nicht mehr angemessen erscheinen, um zu 
bezeichnen, was man digital vermittelt tun kann, werden sich Andere 
möglicherweise weitgehend zurückziehen und sich der Entwendung die-
ser Worte durch (aus ihrer Sicht) missbräuchliche Verwendung verwei-
gern, an die sie sich nicht gewöhnen wollen. Kommt es nicht wenigstens 
zu kommunikativen Verwerfungen zwischen den Einen und den Ande-
ren, werden Segregationen und Schismen nicht einmal mehr als solche 
erkennbar und man beginnt in Parallelwelten zu leben, in denen man an-
einander vorbei und allenfalls insofern noch ko-existiert. 

Keineswegs ist ausgemacht, dass wir alle und gleichermaßen bereits 
in »digitaler Koexistenz« oder »audiovisueller Gleichschaltung« (P, 14) 
angekommen sind. Empirisch trifft es keineswegs zu, dass jede(r) be-
reits in digital »vollständig durchsetzten« Gesellschaften lebt (P, 54) und 
»mit uniformierter Lässigkeit über Touchscreens« streicht, die identi-
schen Apps und Updates nutzt und der gleichen digitalisierten Umwelt 
ausgesetzt ist, in der sie bzw. er mehr oder weniger dasselbe wie alle An-
deren macht – bis hin dazu, dass »das Besondere, das Nicht-Identische« 
abgesehen von einem kümmerlichen Rest an Freiheit angeblich »ver-
schwinden« muss (P, 13, 60). 

Nicht zu bestreiten ist der beobachtbare Trend zur fortgesetzten An-
hebung der analog-digitalen Schwelle ungeschmälerter Teilhabe aller, 

27	 	 Ja sogar »die ganze Menschheit«; vgl. Emmanuel Levinas, Totalität und Un-
endlichkeit. Versuch über die Exteriorität [1961], Freiburg i. Br., München: 
Alber 1987, 308 f.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

von Alten und Behinderten sowie auch und gerade von noch unmündi-
gen Kindern, am gesellschaftlichen Leben. Wenn dieses vom bargeldlo-
sen Zahlungsverkehr wie in Schweden über nur noch digital verfügbare 
Zugtickets wie in den Niederlanden bis hin zu digitalen Impfpässen, wie 
sie inzwischen auch hierzulande üblich geworden sind, am Ende nahezu 
jeden Zugang zu sozialen Lebensbereichen außerhalb der eigenen Woh-
nung von der Erfüllung digitaler Voraussetzungen abhängig macht28, 
werden bis auf Weiteres nur analog Lebende schließlich in ein deso-
zialisiertes und anachronistisches Abseits abgedrängt, wo ihnen auch 
Grundrechte nur noch wenig nützen werden. Denn um diese wirksam in 
Anspruch nehmen zu können, muss man sich gegebenenfalls kommuni-
kativ-technisch auch auf der Höhe der Zeit bewegen können. 

Doch noch ist es nicht so weit, was manche bereits als vollendete 
Tatsache ausgeben: »Die Digitalisierung von Allem – der Erdoberflä-
che, des Nachthimmels, der Geburt und des Sterbens – macht ein heuti-
ges An-der-Maschine-Vorbeiexistieren faktisch immer unmöglicher. Man 
kann sich ihr nicht mehr entziehen« (P, 43). Wer die technische Gegen-
wart derart überzeichnet29, ja hysterisch beschreibt, gibt selbst jegliche 
Distanz zu ihr auf und kann infolgedessen auch keine kritische Positi-
on im Verhältnis zu ihr mehr einnehmen. Noch sind die weiterhin ana-
log Existierenden nicht wie lebendige Fossilien »tölpelhafte Saurier«, die 
aus alter Zeit mit all ihren Mängeln überlebt haben, ohne recht zu ver-
stehen, was um sie herum vorgeht (P, 15). Weder ist die »totale Verwal-
tung« alles Gesellschaftlichen, die Theodor W. Adorno vor einem halben 
Jahrhundert prophezeit hat, nun dank fortgeschrittener Digitalisierung 
eingetreten, noch auch ist es bislang zu »restlos verwirklichter«, totaler 
Überwachung im Sinne einer digitalisierten Variante des Bentham’schen 
Panoptikums gekommen, wie es sich in einem Projekt namens Ehrliches 
Shanghai anzukündigen scheint (P, 17, 19, 49). Was weder Georges Or-
well noch Michel Foucault als Theoretiker überwachender Macht in 
vollem Ausmaß vorausgesehen haben, ist allerdings, wie weitgehend die 
Menschen sich anscheinend freiwillig überwachen lassen, ohne dass ir-

28	 	Derzeit wird unter dem Eindruck vieler Fälschungen von Impfausweisen er-
wogen, den digitalen Nachweis von Impfungen per Gesetz vorzuschreiben. 
Wenn es dazu kommt, müsste die Freizügigkeit für Bürger, die über kein 
Smartphone verfügen, empfindlich eingeschränkt werden. 

29	 	Der zitierte Autor ist beileibe nicht der einzige in dieser Hinsicht. Man ver-
gleiche nur, was in Günther Anders’ Buch über die Antiquiertheit des Men-
schen über die Übermacht des »Apparats«, bei einem Kulturkritiker wie 
Erhart Kästner (Aufstand der Dinge. Byzantinische Aufzeichnungen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979, 216 f.) über die neuzeitliche »Welt-Herstellung« 
oder bei Jean Baudrillard (Die göttliche Linke, Berlin: Matthes & Seitz 
1986, 113 ff.) über den angeblichen Triumph einer distanzlosen Sozialität 
zu lesen steht.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

gendeine Macht ständig eingreifen müsste (P, 51 f.). Weniger die Frage, 
ob gar kein Ausbruch mehr möglich ist, als vielmehr die Frage, ob man 
überhaupt noch Sinn für das Interesse hat, nicht in digital vermittelter, 
vergesellschafteter Sichtbarkeit30 aufzugehen, steht so gesehen zur Dis-
kussion. 

Wird nicht gerade in diese Sichtbarkeit alles investiert? Wie anders 
ist es zu verstehen, dass man seine vermeintlichen Alleinstellungsmerk-
male über Instagram kommuniziert und sich auf diese Weise ›indivi-
duell‹ gibt? Wie ist es sonst zu verstehen, dass man sich scheinbar be-
dingungslos Maßstäben der Resonanz und permanenter Bewertung in 
einem »Aufmerksamkeitskapitalismus« aussetzt (P, 21, 44), der Schind-
luder treibt mit dem Auffälligen, Interessanten, Spektakulären, dem Pro-
minenten, dessen Kurs er zugleich ins Bodenlose fallen lässt, sobald es 
sich erschöpft hat?31 

Will man nur aufgrund der viel zitierten fear of missing out, einer Art 
Furcht, digital zu ›sterben‹, bedingungslos dabeibleiben, alles ›mitbekom-
men‹ und nichts ›verpassen‹, um nicht selbst ›verpasst‹ zu werden (P, 27)? 
Fürchtet man nichts so sehr wie den virtuellen Tod im womöglich irre-
versiblen Herausfallen aus einer Ökonomie der Aufmerksamkeit32, die 
anscheinend alle nur solange (ko-)existieren lässt, wie sie bemerkt und 
oft genug ›gelikt‹ werden? Überwiegt deshalb eine sehr weit gehende 
Exhibitionsbereitschaft jede Sorge vor nichts mehr verschonender Aus-
spionierung – vorausgesetzt, man glaubt nicht ohnehin, man habe no-
thing to hide, nicht einmal dann, wenn jede Bewegung des Mauszeigers 
aufgezeichnet wird, um anonymes data mining zu optimieren (P, 87, 29)? 
Glaubt man im Ernst, sich einer »unbescholtenen digitalen Lebensfüh-
rung« zu befleißigen, die nichts zu verbergen hat, also in jeder Hinsicht 
jederzeit jedem ›transparent‹ gemacht werden dürfte (P, 51) – oder hat 
man längst jegliche Illusion der Abgrenzbarkeit einer residualen Privat-
sphäre aufgegeben und hofft am Ende nur noch, in der schieren Mas-
se der wofür auch immer gesammelten Daten unterzugehen, von deren 

30	 	Von Jean-Paul Sartre über Günther Anders bis hin zu Hans Blumenberg 
wird die fragliche Sichtbarkeit bzw. Visibilität, wie sie bei letzterem heißt, 
in der einen oder anderen Weise auf Gefährdungen bezogen, die von Ande-
ren ausgehen, unter deren Augen jemand sichtbar wird (sei es als Beobach-
teter und Beschämter, sei es als potenzieller Feind). Es ist ein Desiderat, die-
sen Begriff der Sichtbarkeit bzw. der Visibilität in digitalisierungskritischer 
Perspektive zu erweitern.

31	 	Auch das ist beileibe keine ganz neue Beobachtung. Man vergleiche nur die 
kulturkritischen Überlegungen Paul Valérys. Bei Karl Löwith resümiert in: 
Paul Valéry. Grundzüge seines philosophischen Denkens, Göttingen: Van-
denhoek & Ruprecht 1971.

32	 	Vgl. Georg Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Mün-
chen, Wien 1998.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Verbleib man kaum eine Ahnung hat, zumal wenn einem gerade die digi-
tale Identität zu Zwecken der Erpressung, gezielten Mobbings oder Stal-
kings entwendet oder verfälscht wird (P, 31, 54, 84)?

Immer entblößter würden sich die user des Internet selbst geben, sich 
aber auch als gewaltsam entblößt erfahren, lesen wir in der Literatur, 
die diese Entwicklungen kritisch kommentiert, ohne klar und allgemein 
angeben zu können, was hier auf dem Spiel steht. Etwa: Scham, Scham-
losigkeit oder der »Schutz«, dessen jede(r) Einzelne bedürfe (P, 34), um 
nicht ›restlos‹ algorithmisch erfasst, von gesichtslosen Dispositiven ge-
sichtet und verwertet zu werden – am Ende mit der gnadenlosen Kon-
sequenz, keinerlei Differenz zum eigenen digitalen Image mehr geltend 
machen zu können.33 In diesem Fall wäre jede(r) Einzelne geradezu de-
finierbar durch das, was im World Wide Web über sie bzw. ihn vorliegt 
und bekannt ist, ob selektiv genutzt oder nicht. Sollte es etwas darü-
ber hinaus geben, was die Einzelnen ausmacht, so wäre es schlicht nicht 
nachweisbar, unbeweisbar und insofern vollkommen irrelevant. Es sei 
denn, sie könnten irgendwie geltend machen, für sich selbst oder im 
Verhältnis zu Anderen auf andere Weise zu existieren als im Modus ei-
nes Wissens, das grundsätzlich rückstandslos erfassbar zu sein scheint.34 

Was für andere Modi der Existenz und der Koexistenz könnten das 
aber sein? 

Vorschläge gibt es: Versichert uns nicht von Geburt an die Berührung 
dessen, dass wir (für Andere) ›da‹ sind, d.h. unserer sozialen Existenz? 
Gewährleistet die Vorsicht der Berührung nicht, dass das Ausgesetztsein 
an Andere, das mit der Geburt unvermeidlich einhergeht, nicht in Aus-
lieferung an sie umschlägt? Und wahrt die Diskretion der Berührung 
nicht einen subtilen Abstand zum Berührten, ohne den es sich niemals 
um das Berührtwerden von Anderen als solchen handeln könnte?35 Ist 
die Berührung mit ihrer Vorsicht und Diskretion nicht ein ausgezeichne-
ter Modus der Achtung der Alterität Anderer, ohne den sie womöglich 

33	 	Vgl. Steffen Mau, Das metrische Wir. Über die Quantifizierung des Sozialen, 
Berlin: Suhrkamp 2017, sowie die Rezension d. Vf., »Das Soziale im Lich-
te radikaler Infragestellung. Zwischen uralter Sozialität, liens sociaux und 
Wiederkehr der ›sozialen Frage«, in: Philosophischer Literaturanzeiger 70, 
Nr. 4 (2017), 374–404.

34	 	Vgl. Vf., Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Frage im Ho-
rizont der Moderne, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2012; ders., 
»Entzugsverlust. Zu einem kritischen Grundgedanken der Phänomenologie 
des radikal Fremden«, in: Barbara Schellhammer (Hg.), Zwischen Phäno-
menologie und Psychoanalyse. Im interdisziplinären Gespräch mit Bernhard 
Waldenfels, Baden-Baden: Nomos 2021, 89–104.

35	 	Vgl. Vf., »Dialogisches Dasein auf der Suche nach der verlorenen Diskreti-
on – im Rückblick auf Martin Buber und Emmanuel Levinas«, in: Freibur-
ger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 67, Nr. 2 (2020), 444–463.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

niemals unserem ›Zugriff‹ entzogen bleiben könnten? Und hat nicht eine 
umfangreiche sozialphilosophische Literatur darauf insistiert, dass An-
dere nur solange wirklich ›Andere‹ für uns sein können, wie sie uns in 
gewisser Weise selbst im unvorsichtigen, indiskreten und schließlich bru-
talen Zugriff auch entzogen bleiben? 

Davon können wir aber, so scheint es, nichts wissen. Es handelt sich 
nicht einfach um soziale Tatsachen, die man methodisch feststellen, be-
schreiben und erkennen könnte. Vielmehr geht es um praktisch sich voll-
ziehende Formen der Achtung der Alterität Anderer, die nur im gelebten 
Verhältnis zu ihnen wirklich und wirksam sein können. Diese Achtung 
bezeugt die ›Bedeutung‹ der Alterität Anderer noch in der Berührung, 
liefert aber niemals einen Beweis dafür, dass letztere diesen Sinn hat und 
haben muss. 

Durchaus vorstellbar ist, dass wir längst auf dem Weg in eine Zukunft 
sind, in der man nichts mehr davon ahnen würde, dass wir nicht ›rest-
los‹ Gegenstände des Wissens sind36, das man idealiter digital erfassen 
und optimieren könnte. Nicht ausgeschlossen scheint, dass man sich in 
diesem Sinne in mehr oder weniger manipulierten und zur Datenmenge 
nivellierten Informationen verliert (P, 80, 122, 132) – einschließlich all 
der Bilder, deren viel zitierte Flut ganz und gar unkenntlich zu machen 
droht, was möglicherweise nicht in ihnen aufgehen kann.37 Vielleicht, so 
mutmaßen manche, sind wir in der Ikonomanie einer alles und jede(n) 
erfassenden Bildlichkeit bereits verloren und ahnen von einer veritablen 
Bildlosigkeit nichts mehr, die kein Mangel wäre, sondern uns daran er-
innern müsste, dass man sich vom Anderen in gewisser Weise »kein Bild-
nis« machen kann bzw. sollte (P, 106).

Eines Bilderverbots nach klassischem Vorbild bedürfte es eigentlich 
gar nicht, wenn es stimmt, was die Dichterin Ingeborg Bachmann in ih-
rem Erzählband Das dreißigste Jahr die Protagonistin Charlotte sagen 
lässt: »Ich bin in kein Bild hineingeboren«38 – und wenn wenigstens Lie-
be »aus jeglichem Bildnis« wieder »befreien« könnte, wie Max Frisch 
annahm.39 Aber das hindert Andere erfahrungsgemäß doch nicht daran, 
sich von sich selbst und Anderen ein Bild zu machen – ein Bild bzw. end-
los viele Bilder, wie es portable bildgebende Techniken heute außeror-
dentlich leicht machen, oder auch Bilder in der weiteren Bedeutung des 
Wortes, die epistemische Repräsentationen einschließt, welche man auch 

36	 	Beileibe kein ganz neues Problem; vgl. Vf., »Bewegt von dem, was übrig 
bleibt? Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf 
Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur«, in: Jour-
nal Phänomenologie 56 (2021), 70–82.

37	 	 Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, 3 f.
38	 	 Ingeborg Bachmann, Das dreißigste Jahr. Erzählungen, München: dtv 

221988, 107.
39	 	Max Frisch, Tagebuch 1946–1949, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1973, 31.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

algorithmisch fabrizieren kann. In einer Gesellschaft, die Hannah Arendt 
zufolge ohnehin darauf hinauslaufen muss, »alles, was vor der Allge-
meinheit erscheint, für jedermann sichtbar und hörbar zu machen«40, 
und in diesem Sinne eine öffentliche Welt etabliert, ist das scheinbar un-
vermeidlich, wenn die fragliche Allgemeinheit die Form eines weltwei-
ten digitalen Netzes annimmt, an das irgendwann jede(r) anzuschließen 
wäre, um auf diese Weise mit zahllosen Unbekannten wenigstens eine 
»lose Gesellschaft« zu bilden (P, 119). Eine harmlose Allmende wird so 
freilich nicht herauskommen (P, 147), wenn die Beteiligten dabei nicht 
wissen, was sie tun bzw. wie es genannt werden soll, was sie tun oder 
unterlassen. 

Traf es aber nicht seit jeher zu, dass die Menschen immer neue tech-
nische Dinge und Verfahren entdeckten, die sie, wenn überhaupt, nur 
nachträglich zu ›verstehen‹ begannen? Konnte man im Geringsten wis-
sen, welche Folgen die Nutzung von Bronze und Eisen, die Erfindung 
des Schießpulvers in China oder des Buchdrucks, elektrischer Fernkom-
munikation seit der Verlegung des ersten Unterwasserseekabels zwi-
schen England und den USA, die Erforschung radioaktiver Prozesse 
durch Otto Hahn und Lise Meitner sowie die Entschlüsselung des bio-
chemischen Aufbaus der DNS durch James D. Watson und Francis Crick 
(1953) haben würden?41 Galt besonders in technischer Hinsicht nicht 
seit jeher, dass die Menschen ›nach vorwärts‹ lebten und allenfalls nach-
träglich, wenn überhaupt, zu begreifen begannen, was sie taten? Sø-
ren Kierkegaard stellte sich bekanntlich so die hermeneutische Struk-
tur menschlichen Lebens vor: Wir ›leben vorwärts‹, verstehen aber nur 
›rückwärts‹. 

Für die digitalisierten Strukturen menschlicher Kommunikation 
scheint ähnlich zu gelten: Die binnen weniger Jahre vollzogene Durch-
dringung des Lebens wenn nicht aller, so doch der Mehrheit von Milli-
arden Menschen mit digitalen Techniken hat derart penetrante Ausmaße 
und Formen angenommen, dass alles, was wir uns unter Welt und Wirk-
lichkeit, Sein und Tatsachen, Realität, Virtualität und Bildlichkeit, Spre-
chen und Sichmiteinanderverständigen etc. vorstellen, davon betroffen 
ist. Wir stecken noch mitten drin in diesem Prozess und können schwer-
lich eine Position einnehmen, die es erlauben würde, ihn ganz von außen 
zu beobachten. Wir wissen nicht, was wir tun, oder ob wir es wenigstens 

40	 	Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben, München, Zürich: Pi-
per 41985, 49 ff.

41	 	Was letztere angeht, so vermutete der Chemiker Wendell M. Stanley auf ei-
nem internationalen Kongress des Jahres 1955 immerhin schon, es werde 
bald möglich sein, »die lebendige Substanz« eines jeden Organismus »nach 
Belieben auf- und ab[zu]bauen«; zit. n. Martin Heidegger, Gelassenheit, 
Pfullingen: Neske 21960, 22.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

in absehbarer Zeit herausfinden werden; wer ›wir‹ ist, und in welchem 
Sinne es sich um ein ›Tun‹ handelt. 

So soll jedoch keineswegs einem hermeneutischen Nihilismus das 
Wort geredet werden. Gerade kommunikative Verwerfungen bieten 
nämlich die Chance, einer unbegrenzten Auslieferung an die Kontin-
genz und Arbitrarität technischer Innovationen zu entgehen, die man-
che Beobachter bereits in eine posthumane Zukunft münden sehen, von 
der offenbar niemand zu sagen weiß, in welchem Sinne – und zwischen 
was für ›Subjekten‹, Cyborgs usw. – in ihr noch Kommunikation statt-
finden würde, die ihren Namen verdient.42 Vielleicht wird es sich nicht 
mehr um Menschen und um die ihnen attestierte Würde und Autonomie 
handeln, so wie man sie bislang zu kennen glaubte (ohne deren ›Wesen‹ 
bzw. das, was sie als solche ausmacht, ›definieren‹ zu können).43 Viel-
leicht werden sie ein Leben ohne Dramatik und Tragik führen44, das am 
Ende nur ›kaputtgeht‹ wie irgendein Apparat, nach dessen Vorbild Julien 
O. LaMettrie bekanntlich seine programmatische Schrift L’homme ma-
chine im 18. Jahrhundert konzipierte. Vielleicht werden sie nicht mehr 
›andächtig‹ Musik hören, wenn sie selbst im Lärm des Autoverkehrs 
wie auch Podcasts und ›gestreamte‹ Aufnahmen aller Art jederzeit und 
überall ›abrufbar‹ ist. Vielleicht werden sie kommunikativ hochflexible, 
jederzeit multitaskingfähige Un-Wesen, die sich selbst genauso wie das, 
was sie digital vermittelt austauschen, nur noch als eine »Information« 
oder »Nachricht« auffassen, wie es der Kybernetiker Norbert Wiener be-
reits vor Jahrzehnten vorgeschlagen hat.45 Informationen und Nachrich-
ten kann man elektronisch übermitteln und empfangen; aber erfordern 
sie gespannte, exklusive Aufmerksamkeit in der Form, wie man Ande-
ren ›Gehör schenkt‹? 

Wer gleichzeitig sein Handy bedient und im Internet unterwegs ist, 
mag glauben, jemandem dennoch ›zuhören‹ zu können. Aber ob es dazu 
kommt, wird unvermeidlich auch davon abhängen, ob der Andere sei-
nerseits diese Erfahrung macht. Niemand kann – solange wir von ei-
nem überkommenen Kommunikationsverständnis ausgehen – allein ent-
scheiden, was zwischen zweien oder gar mehreren stattfindet. Reden, 

42	 	Vf., »Ansatzpunkte praktisch-negativistischer Anthropologie. Anmerkun-
gen zur Frage, ›ob der Posthumanismus ein Humanismus ist‹«, in: Gerald 
Hartung, Matthias Herrgen (Hg.), Interdisziplinäre Anthropologie. Jahr-
buch 06/2018: Das Eigene & das Fremde, Wiesbaden: Springer VS 2019, 
129–156.

43	 	Philipp Stoellger (Hg.), Figurationen des Menschen. Studien zur Medienan-
thropologie, Würzburg: Königshausen & Neumann 2019.

44	 	Die Rede ist bereits von einer »neuen Spezies« derer, deren Kindheit und Ju-
gend in der Anwendung digitaler Geräte ende (P, 45). 

45	 	Norbert Wiener, Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Gesell-
schaft, Bonn: Athenäum 31966, Kap. VI.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Sichverständigen, Streiten usw. findet unvermeidlich zwischen uns statt 
und kann infolgedessen niemals einseitig jemandem zu Gebote stehen. So 
muss jeder, der kein Problem damit zu haben glaubt, alte (analoge) und 
neue (digitale) Kommunikationsformen sogar gleichzeitig miteinander 
zu verwenden, damit rechnen, auf bestimmte Negationen zu stoßen, die 
im Kern besagen: ›So kommunizierst du nicht, nicht mit mir, nicht um 
diesen Preis‹ (geteilter Aufmerksamkeit, nicht-exklusiver Zuwendung im 
Modus des Zuhörens bzw. Gehörschenkens usw.). 

Entsprechende Einwände mag man als anachronistische Ausdrücke 
der Verbitterung seitens jener abtun, die offenbar die viel zitierten ›Zei-
chen der Zeit‹ nicht erkannt haben und unverdrossen an einem analogen, 
vielleicht abgewirtschafteten Verständnis von Reden, Dialog, Diskursen 
und Verständigung festhalten, das es erforderlich macht, sich leibhaftig 
Anderen als solchen zuzuwenden und sich von ihnen in Anspruch neh-
men zu lassen. Aber das ist natürlich kein Argument. Statt die besag-
ten kommunikativen Verwerfungen zwischen digital natives einerseits 
und analogen Verfechtern einer anscheinend rückständigen, ja primiti-
ven Art und Weise der Kommunikation andererseits in schiere Verständ-
nislosigkeit münden zu lassen, in der die Einen nicht (mehr) wissen, was 
die Anderen (noch oder schon) tun, käme es darauf an, sie fruchtbar zu 
machen. Möglicherweise fordert gerade durch neue, digital vermittel-
te Formen von Kommunikation hervorgerufener Widerspruch zu einer 
Neujustierung dessen heraus, was es bedeutet, mit Anderen als solchen 
zu sprechen, ihnen zu schreiben, zuzuhören und zu antworten. 

Ironischerweise hat es sich mit diesen radikalen Fragen gerade ein 
apologetischer Dialogismus allzu leicht gemacht, der emphatisch von 
»unmittelbarer«, »wahrhaftiger« und »tiefer« Begegnung mit dem An-
deren als Anderem von Angesicht zu Angesicht spricht und dabei jegli-
che Möglichkeit verspielt, technischen Vermittlungen irgendeine positive 
Bedeutung abzugewinnen.46 Allerdings insistiert er auf einer unaufheb-
baren Anderheit des Anderen47, von der Lobredner auf ein kommendes 
posthumanes, weitgehender Digitalisierung unterworfenes Zeitalter viel-
fach keine Spur mehr verraten. Was sie als digital vermittelte Kommu-
nikationsformen beschreiben, läuft so gesehen auf die Fortschreibung 
einer viel älteren, keineswegs erst auf die rezenten Digitalisierungspro-
zesse oder auf die ›moderne‹ Technik zurückzuführenden weitgehenden 

46	 	 Insofern wende ich mich gegen eine teils resignative, teils reaktionäre Kul-
turkritik, die wie üblich ›früher‹ grundsätzlich das Bessere realisiert sieht. 
Die angesprochenen kommunikativen Verwerfungen könnten durchaus 
auch dazu führen, genau das mitsamt der Begrifflichkeit, in der man zuvor 
menschliche Kommunikation beschrieben hat, ganz und gar in Zweifel zu 
ziehen.

47	 	Wie v.a. Martin Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg: L. Schneider 
1962.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

»Alteritätsvergessenheit« (Marcel Hénaff) hinaus48, die letztlich alles zu 
tilgen droht, was nicht in algorithmisch erfassbaren Daten, Informatio-
nen und Wissensbeständen aufgehen kann. 

In kommunikativen Verwerfungen zwischen digital natives und ana-
logen Aborigines, die im Ernst noch glauben mögen, Kommunikation 
wirklich ab origine, nämlich im Zeichen ihres in jedem Gespräch sich 
neu ereignenden Ursprungs des Verhältnisses zum Anderen als solchen 
zu vollziehen, steht so gesehen vor allem dieses ›Nicht-Aufgehende‹ auf 
dem Spiel. Welche Bedeutung hat es, sollte oder müsste es haben, algo-
rithmisch, digital und epistemisch nicht ›restlos‹ erfassbar und erkennbar 
zu werden? Können die Verfechter digitalisierter Kommunikation damit 
buchstäblich nichts anfangen? Können umgekehrt die Verteidiger analo-
ger Kommunikation ohne Weiteres angeben, was letztere ›wirklich‹ bzw. 
›in Wahrheit‹ ausmachen müsste? 

Für beide Seiten stellt sich die Lage nicht derart einfach dar. Zweifel-
los sind keineswegs alle Liebhaber digital vermittelter Kommunikations-
strukturen dazu bereit, sich ihnen bedingungslos auszuliefern. Manche 
gehen so weit, nicht nur das Private, sondern auch eine geradezu ›ro-
mantisch‹ anmutende Innerlichkeit und, nicht zuletzt, eine unverfügba-
re Würde gegen jeglichen Zugriff Anderer in Schutz nehmen zu wollen.49 
Umgekehrt müssen selbst die radikalsten Vertreter einer Ethik der Alte-
rität, die sie in der Sorge zu verabsolutieren neigen, sie könnte als bloß 
relative andernfalls kommunikativ ›aufgehoben‹ werden, zugeben, dass 
sie darauf angewiesen ist, sozial bewahrheitet zu werden. So weit phä-
nomenologische und hermeneutische Methoden reichen, sind weit und 
breit keine Spuren absoluter Anderheit, allenfalls radikaler Alterität zu 
finden, die sich als uns entzogene bemerkbar macht, ohne sich je gänz-
lich von jeglichem Erfahrungsbezug zu lösen. 

Was aber sollte von vornherein dagegen sprechen, dass dieser Bezug 
auch digital vermittelt stattfinden kann? Längst gibt es virtual memorials 
im Internet, wo nicht nur die Trauer der Angehörigen und Hinterbliebenen 
weltweit nach neuen Möglichkeiten des Gedenkens sucht. So wenig wie 
das fotografische Bild Betrauerter jegliche Spur des Abgebildeten tilgen 

48	 	Vgl. die aktuelle Zwischenbilanz: Vf., Werner Stegmaier, Orientierung und 
Ander(s)heit. Spielräume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg: Felix 
Meiner 2022.

49	 	Vgl. P, 151. Der Rekurs auf die Würde wirkt allerdings vielfach ebenso ratlos 
und als »Verwürdigung« des Anderen in jeder Hinsicht unglaubwürdig wie 
die Berufung auf das viel zitierte Nicht-Identische im Sinne Adornos als an-
geblich »fundamental Anderes« (P, 154). Pejorativ von einer »Verwürdigung« 
spricht Thomas Mann in einem anderen Zusammenhang mit Blick auf eine 
moralische Überhöhung des Künstlers, die Gefahr laufe, ihm das Lachen über 
sich selbst auszutreiben (Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M.: Fischer 1977, 
329).

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

muss50, so wenig muss digital vermittelte Kommunikation von vornhe
rein jegliches Verhältnis zum radikal Anderen als solchem zum Verschwin-
den bringen. In beiden Fällen kommt es vielmehr auf den Gebrauch an, 
den wir von der jeweiligen Technik machen – wobei zunächst allerdings 
ein technisches bzw. technizistisches Verständnis davon, was ›Gebrauch‹ 
bedeutet, fernzuhalten ist. Andernfalls würden wir von vornherein auch 
›analoge‹ Kommunikation, in der es ebenfalls auf den ›Gebrauch‹ kom-
munikativer Mittel ankommt, einem solchen Verständnis unterwerfen. 

Seit langem verkündet man uns den Advent eines »Neuen Menschen« 
und verheißt gar eine »Mutation der Menschheit« – sei es noch (wie bei 
Pierre Bertaux) ohne, sei es bereits mit konkreten Aussichten auf einen 
redigierten Genetischen Code, in denen Kritiker wie Francis Fukuyama 
wiederum das unmittelbar bevorstehende »Ende des Menschen« meinen 
erkennen zu können.51 Weder enthusiastischer noch alarmierter Futu-
rismus wird uns indessen in jenen kommunikativen Verwerfungen wei-
terhelfen, wo es darum geht, zu verstehen, was zwischen uns geschieht, 
sowohl im alltäglichen Gespräch wie auch in der langfristigen Diachro-
nie intergenerationeller Beziehungen, in denen derzeit alle Grundbegriffe 
der Kommunikation auf dem Spiel stehen: die Anrede und der Anspruch 
an den Anderen ebenso wie das Zuhören, Antworten und Erwidern; die 
Aufmerksamkeit, die man Anderen als solchen widmet, ebenso wie das 
Gehör, das man ihnen schenkt oder selbst findet; das Verstehen, das man 
sucht, ebenso wie die Verständigung, in der man regelmäßig scheitert; die 
Frage, was Scheitern in kommunikativer Hinsicht bedeutet, ebenso wie 
die Frage, wie es abzuwenden wäre und wie möglicherweise gelingende 
Kommunikation vorzustellen wäre, von der man kaum noch einen Be-
griff hat.52 Vielleicht gerade deswegen, weil bestimmte Medien mit ihren 
triumphalen technischen Erfolgen, die sie global feiern, in sogenannter 
›Echtzeit‹ jeglichen Abstand zwischen uns zu tilgen scheinen, weil sie al-
les Kommunizierte weltweit distribuieren und jederzeit ›abrufbar‹ ma-
chen können: alles je Geschriebene und alles je Gesagte, alles je Gefilm-
te, Dokumentierte und Manipulierte... 

Zwar sind die entsprechenden Algorithmen nur Eingeweihten und Ge-
heimdiensten wie der NSA bekannt; zwar unterlaufen hochintelligente 

50	 	Roland Barthes, Die helle Kammer, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989; Vf., Re-
visionen der Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen 
und ästhetischen Perspektiven, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft 2006.

51	 	Pierre Bertaux, Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1979; Gottfried Küenzlen, Der Neue Mensch. Eine Un-
tersuchung zur säkularen Religionsgeschichte der Moderne, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 1997; Francis Fukuyama, Das Ende des Menschen, München: 
Kindler 2004.

52	 	Vgl. Vf. (Hg.), Emmanuel Levinas: Dialog. Ein kooperativer Kommentar, 
Freiburg i. Br., München: Alber 2020.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Hacker und sonstige Manipulateure von software, Daten und Identitä-
ten im dark net die allgemeine öffentliche Publizität, die sich Kosmopo-
liten von einem wirklich freien, jeder und jedem zugänglichen Internet 
versprochen haben mögen. Insofern kann keine Rede davon sein, wir alle 
seien mehr oder weniger gleichermaßen Teilhaber an weltweiter digita-
ler Vernetzung. Doch ist die Furcht nicht unbegründet, dass jede Form 
der Teilhabe den Preis einer Reduktion auf das zu zahlen hat, was digital 
erfasst werden kann, wenn auch in manipulierter Form wie im Fall ge-
stohlener Identitäten, gegen die die Bestohlenen kaum noch ankommen. 

Um die Bedeutung dieser Reduktion überhaupt ausloten zu können, 
müsste man wenigstens anzugeben versuchen, wer oder was denn über-
haupt ›reduziert‹ zu werden droht, und man müsste dabei damit rech-
nen, dass es sich nicht um ontisch ›dingfest‹ zu Machendes handelt. Wer 
oder was sind wir, die wir – ob mit Recht oder nicht – fürchten, als ver-
meintlich bereits digital Geborene, auf jeden Fall aber global Vernetz-
te und insofern auch digital Koexistierende, reduziert zu werden auf die 
Spuren, die wir im Netz hinterlassen, auf die Daten, die man über uns 
sammeln kann, und auf die Identitäten, die uns über alles hinaus, was 
selbst engste Freunde und Verwandte je über uns in Erfahrung bringen 
und erinnern können, identifizierbar machen? Darin liegt eine digitale 
Alterität eigener Art, die paradoxerweise damit zu tun hat, dass wir – 
bzw. einige von uns nach wie vor, beileibe freilich nicht alle – eine weit-
gehende und hochkomplexe Reidentifizierbarkeit als Reduktion, ja als 
eine Form von Gewalt erfahren.

In kommunikativen, Gesprächsabbrüche heraufbeschwörenden Ver-
werfungen zwischen naiven Nutzern digitaler Medien einerseits und we-
niger naiven analogen Aborigines andererseits dürften sich diese Fra-
gen ironischerweise als gemeinsamer Brennpunkt abzeichnen, durch den 
man wieder ins Gespräch kommen könnte: Inwiefern wollen weder wir 
selbst noch Andere ›restloser‹ Identifizierbarkeit überantwortet werden? 
Inwiefern erscheint es uns und Anderen als wesentlich, im Register re
identifizierbarer Selbigkeit (sameness; mêmeté) nicht aufzugehen? In-
wiefern erscheint uns der gegenteilige Glaube, wir könnten geradezu 
mit dem zusammenfallen, was ›das Netz‹ oder Instanzen wie die NSA 
dort über uns ›in Erfahrung bringen‹ können, als eine Form der Gewalt, 
die wir ablehnen und ablehnen müssen? Liegt das daran, dass wir glau-
ben, dass man im Grunde noch mehr über uns wissen müsste, mehr als 
unsere Freunde und Verwandten, unsere Nachbarn, Kollegen und sogar 
als wir selbst je von uns selbst wissen und erinnern können? Oder liegt 
das vielmehr gerade an dem, was sich algorithmischer Erfassung, Re-
mix- und Memifizierungsverfahren (P, 140 f., 118) entzieht und uns ge-
rade deshalb als unverzichtbar erscheint? Dann würde paradoxerweise 
gerade in einem Weniger an Erfassbarem, Wissbarem und Erkennba-
rem jenes Mehr im Sinne eines Überschusses liegen, durch den wir uns 

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

im Verhältnis zu Datenkraken wie Google und Facebook, zu Geheim-
diensten und uns ausspionierenden Companies aller Couleur als ›Ande-
re‹ erfahren. 

Wenn es sich so verhält, könnte man nun meinen, besteht ja gar kein 
Anlass zu besonderer Sorge. Wenn es ›etwas‹ gibt, was sich der Identifi-
zierbarkeit radikal entzieht, sind diese Konzerne und Dienste dann nicht 
von vornherein zum Scheitern verurteilt? Oder gelingt es ihnen, auf der 
Basis jener fear of missing out jeden derart dazu anzuhalten, sich ih-
nen auszuliefern, dass am Ende jeder glauben muss, nichts über das hi-
naus zu sein, was sie über jeden Einzelnen ›in Erfahrung bringen‹ kön-
nen bzw. schon gespeichert haben? Kann es wirklich als ausgeschlossen 
gelten, dass wir bereits auf dem Weg in eine Zukunft sind, in der infolge 
der nachhaltigen Wirkung dieser Auslieferung niemand auch nur die Fra-
ge noch verstehen würde, was überhaupt einmal damit gemeint gewesen 
sein könnte, dass wir kraft radikaler Alterität niemals im algorithmisch 
Erfassbaren, zu Wissenden, Identifizierbaren und Erkennbaren aufgehen 
können? Wie auch sollte man dem eine positive Bedeutung zuerkennen? 

Was sich an vielfachen Fronten in kommunikativen Verwerfungen 
zwischen digital natives und analogen Aborigines derzeit abspielt, hat in 
der skizzierten Perspektive nicht allein die Bedeutung von Missverständ-
nissen, deformiertem Gebrauch von Verben wie ›reden‹, ›schreiben‹, ›ant-
worten‹ usw. bzw. von Ungeduld und Unwilligkeit angesichts neuer For-
men unhöflicher Unaufmerksamkeit bei der deplatzierten Verwendung 
digitaler Kommunikationstechniken, die bereits in dem Verdacht ste-
hen, sozialer Verwahrlosung Vorschub zu leisten.53 Es geht, weit radika-
ler, nicht zuletzt auch darum, ob in diesen Verwerfungen eine Art Aus-
tausch darüber stattfinden kann, ob wir noch wissen, was wir tun, wenn 
wir uns im Verhältnis zueinander solcher Techniken bedienen, und ob es 
im Geringsten verzeihlich sein kann, sich dieser Frage überhaupt nicht 
zu stellen; ob es zulässig oder zuträglich sein kann, dennoch ungerührt 
weiterzumachen mit neuen Formen von Kommunikation, die analoge 
Aborigines möglicherweise gar nicht mehr als solche begreifen können. 

Das zweifelhafte Ergebnis wäre, nicht zum ersten Male, dass es sich 
herausstellt, dass ›wir‹ diejenigen sind, die im Verhältnis zueinander 
›nichts gemeinsam‹ haben, nichts bis auf eine kümmerliche Art der Ko-
existenz bzw. des Mit-da-seins, das niemanden mehr lehrt, welchen kom-
munikativen Sinn es eigentlich hat, kann es sich doch offenbar auf tech-
nisch höchstem Niveau gänzlich indifferent zu der Frage verhalten, was 
uns Andere als solche überhaupt ›angehen‹ – solange sie oder irgend-
welche Bots, Roboter oder Anrufbeantworter uns nur irgendwelche 

53	 	Vgl. Jörg Zirfas, »Vulnerabilität. Anthropologie und kulturelle Bildung«, in: 
Ulaş Aktaş (Hg.), Vulnerabilität. Pädagogisch-ästhetische Beiträge zu Korpo-
ralität, Sozialität und Politik, Bielefeld: transcript 2020, 141–160, hier: 155.

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Nachrichten zukommen lassen, sei es auch eine bloße Abwesenheits-
notiz. Am Ende hätte man dann von der längst festzustellenden Abwe-
senheit des Anderen als des Anderen keinerlei Notiz genommen.54 Und 
von der scheinbar schlechten Nachricht jener analogen Aborigines, die 
Alterität des Anderen, die uns über alles algorithmisch Erfassbare und 
Erkennbare hinaus gerade durch das Weniger oder Nichts an Erfassbar-
keit und Erkennbarkeit zu ›mehr‹ macht, drohe in Vergessenheit zu fal-
len, wüssten digital natives dann nicht einmal mehr zu sagen, was sie 
überhaupt besagen soll. So würden sich die Welten von analogen Abori-
gines und digital natives schließlich voneinander lösen und es käme zu 
einem inkommunikablen Schisma, in dem überbordende Kommunikati-
on triumphierte und zugleich Sprachlosigkeit herrschen könnte. 

Literatur

Aichinger, Ilse (1960): Die größere Hoffnung, Hamburg: Fischer.
Anders, Günther (1956): Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele 

im Zeitalter der zweiten industriellen Revolution, München: C. H. Beck.
Arendt, Hannah (41985): Vita activa oder Vom tätigen Leben, München/

Zürich: Piper.
Bachmann, Ingeborg (221988): Das dreißigste Jahr. Erzählungen, München: 

dtv.
Barth, Karl (1962): Mensch und Mitmensch. Die Grundform der Mensch-

lichkeit, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.
Barthes, Roland (1989): Die helle Kammer, Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Baudrillard, Jean (1986): Die göttliche Linke, Berlin: Matthes & Seitz. 
Bergoglio, Jorge Mario (2016): Ansprache zur Verleihung des Karlspreises 

[Rede]. https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2016/may/
documents/papa-francesco_20160506_premio-carlo-magno.html. 

Bertaux, Pierre (1979): Mutation der Menschheit. Zukunft und Lebenssinn, 
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans (2006): Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Buber, Martin (1962): Das dialogische Prinzip, Heidelberg: L. Schneider.

54	 	Mit Recht deutet Hans Blumenberg in seiner Beschreibung des Menschen 
an, dass »zunehmende Körperausschaltung«, wie sie mit digitalen Techni-
ken einhergeht (597, 777, 862), sowohl einen Verzicht auf Unmittelbarkeit, 
als auch »Entbehrlichkeit der Anwesenheit der Sache« bzw. des Anderen als 
solchen erforderlich machen und erleichtern kann (599). Welt wäre am Ende 
dann das, »wovon wir auch abwesend sein können« (602). Doch wie weit 
kann das gehen? Gerät schließlich auch das aus dem Blick, was bzw. wer 
›abwesend‹ bleibt? Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frank-
furt/M.: Suhrkamp 2006.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Enzensberger, Hans Magnus (1989): Mittelmaß und Wahn. Gesammelte 
Zerstreuungen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Földényi, Lázló F. (2019): Lob der Melancholie. Rätselhafte Botschaften, 
Berlin: Matthes & Seitz.

Fontane, Theodor (31993): Der Stechlin. Roman, München: dtv.
Franck, Georg (1998): Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Mün-

chen/Wien: Hanser.
Frisch, Max (1973): Tagebuch 1946–1949, Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Fukuyama, Francis (2004): Das Ende des Menschen, München: Kindler.
Heidegger, Martin (21960): Gelassenheit, Pfullingen: Neske.
Kaplow, Ian (2002): Analytik und Ethik der Namen, Würzburg: Königshau-

sen & Neumann.
Kästner, Erhart (1979): Aufstand der Dinge. Byzantinische Aufzeichnungen, 

Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Küenzlen, Gottfried (1997): Der Neue Mensch. Eine Untersuchung zur säku-

laren Religionsgeschichte der Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Kundera, Milan (2008): »Der existenzielle Sinn der bürokratisierten Welt«, 

in: ders., Der Vorhang, Frankfurt/M.: Fischer, 179–184.
Levinas, Emmanuel (1987): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die 

Exteriorität [1961], Freiburg i. Br./München: Alber.
Liebsch, Burkhard (2004): »Ereignis – Erfahrung – Erzählung. Spuren ei-

ner anderen Ereignis-Geschichte: Henri Bergson, Emmanuel Levinas, Paul 
Ricœur«, in: Marc Rölli (Hg.), Ereignis auf Französisch. Von Bergson bis 
Deleuze, München: Fink, 183–207.

Liebsch., Burkhard (2006): Revisionen der Trauer. In philosophischen, ge-
schichtlichen, psychoanalytischen und ästhetischen Perspektiven, Weilers-
wist: Velbrück Wissenschaft.

Liebsch, Burkhard (2012): Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte 
Wer-Frage im Horizont der Moderne, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Liebsch, Burkhard (2017): »Das Soziale im Lichte radikaler Infragestellung. 
Zwischen uralter Sozialität, liens sociaux und Wiederkehr der ›sozialen 
Frage«, in: Philosophischer Literaturanzeiger 70, Nr. 4 (2017), 374–404.

Liebsch, Burkhard (2019): »Ansatzpunkte praktisch-negativistischer An-
thropologie. Anmerkungen zur Frage, ›ob der Posthumanismus ein Hu-
manismus ist‹«, in: Gerald Hartung, Matthias Herrgen (Hg.), Interdis-
ziplinäre Anthropologie. Jahrbuch 06/2018: Das Eigene & das Fremde, 
Wiesbaden: Springer VS, 129–156.

Liebsch, Burkhard (2020): »Dialogisches Dasein auf der Suche nach der ver-
lorenen Diskretion – im Rückblick auf Martin Buber und Emmanuel Le-
vinas«, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 67, Nr. 
2 (2020), 444–463.

Liebsch, Burkhard (Hg.) (2020): Emmanuel Levinas: Dialog. Ein koopera-
tiver Kommentar, Freiburg i. Br./München: Alber.

Liebsch, Burkhard (2021): »Entzugsverlust. Zu einem kritischen Grund-
gedanken der Phänomenologie des radikal Fremden«, in: Barbara 
Schellhammer (Hg.), Zwischen Phänomenologie und Psychoanalyse. Im 

BURKHARD LIEBSCH

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

interdisziplinären Gespräch mit Bernhard Waldenfels, Baden-Baden: No-
mos, 89–104.

Liebsch, Burkhard (2022): »Bewegt von dem, was übrig bleibt? Robert Mu-
sils Roman Der Mann ohne Eigenschaften mit Blick auf Hans Blumen-
bergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur«, in: Journal Phäno-
menologie, Nr. 56, 70–82. 

Liebsch, Burkhard; Stegmaier, Werner (2022): Orientierung und Ander(s)
heit. Spielräume und Grenzen des Unterscheidens, Hamburg: Felix Mei-
ner.

Löwith, Karl (1971): Paul Valéry. Grundzüge seines philosophischen Den-
kens, Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Mann, Thomas (1977): Essays. Bd. 2. Politik, Frankfurt/M.: Fischer.
Mau, Steffen (2017): Das metrische Wir. Über die Quantifizierung des So-

zialen, Berlin: Suhrkamp.
Plessner, Helmuth (1982): Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophi-

schen Anthropologie, Stuttgart: Reclam.
Posselt, Gerald (2005): Katachrese, München: Fink.
Postman, Neil (2000): »Müssen Toaster sprechen?«, in: Die Gegenwart der 

Zukunft, Berlin: Wagenbach. 
Schmitt, Peter (2021): Postdigital. Medienkritik im 21. Jahrhundert, Ham-

burg: Meiner. 
Stoellger, Philipp (Hg.) (2019): Figurationen des Menschen. Studien zur Me-

dienanthropologie, Würzburg: Königshausen & Neumann.
Taureck, Bernhard H. F. (2004): Metaphern und Gleichnisse in der Philoso-

phie. Versuch einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp.

Taureck, Bernhard H. F. (2014): Überwachungsdemokratie. Die NSA als Re-
ligion, Paderborn: Fink.

Weisbrod, Lars (2021): »Die Klotür geht erst wieder auf, wenn du die Hände 
gewaschen hast«. Interview mit Dave Eggers. In: Die ZEIT, Nr. 40/2021.

Wiener, Norbert (31966): Mensch und Menschmaschine. Kybernetik und Ge-
sellschaft, Bonn: Athenäum.

Zirfas, Jörg (2020): »Vulnerabilität. Anthropologie und kulturelle Bildung«, 
in: Ulaş Aktaş (Hg.), Vulnerabilität. Pädagogisch-ästhetische Beiträge zu 
Korporalität, Sozialität und Politik, Bielefeld: transcript, 141–160.

AUSSICHTEN KOMMUNIKATIVER VERWERFUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48 - am 20.01.2026, 05:25:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748934493-48
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

