
I. Einleitung  

I. 1. Das Feld der Verständigung und seine Methodologie  

Maßgeblich für die vorliegende Untersuchung, die die Debatten 

Jacques Derridas mit John R. Searle und Jürgen Habermas respek-

tive deren jeweiligen philosophischen Theorien zum Gegenstand 

hat, ist die Einsicht John L. Austins, dass mit Sprache nicht nur auf 

Zustände in der Welt Bezug genommen werde – und Sprache diese 
dann entweder falsch oder wahr darstelle –, sondern dass Sprache 

selbst Zustände in der Welt hervorbringe und Äußerungen folglich 

nicht allein wahr oder falsch seien.1 Austin spricht diesbezüglich 

von einer vormaligen „descriptive fallacy“ (HTW, 3) der Sprach-

philosophie und verweist demgegenüber darauf, dass Sprache 
selbst „operative“ (HTW, 7) sei (Kap. II.2).2 Dergestalt steckt Aus-

tin das Feld ab, auf dem sich sodann Searle, Habermas und Derrida 

 
1 Karl-Otto Apel erläutert in diesem Sinne: „Der semantische Logos ist 

weiter als der seit Aristoteles und Theophrast philosophisch ausgezeichnete 
Logos der Repräsentation von Sachverhalten durch Propositionen.“ (Karl-Otto A-
pel, „Die Logosauszeichnung der menschlichen Sprache. Die philosophi-
sche Tragweite der Sprechakttheorie“, in: Hans-Georg Bosshardt (Hrsg.), 
Perspektiven auf Sprache. Interdisziplinäre Beiträge. Zum Gedenken an Hans 

Hörmann (Berlin, New York: de Gruyter, 1986), 45-87, 65) 
2 Dies richtet sich insbesondere gegen die erste Generation analytischer 

Philosophen. Dazu bemerkt Paul M. Livingston: „For all of the early ana-
lytic philosophers who appealed to logical structures in practicing the new 
methods of analysis, a primary motivation for the appeal was their desire 
to safeguard the objectivity of contents of thought, over and against the 
threat posed by subjectivist theories of them. Only logically structured con-
tents, they thought, could genuinely be objective in the sense of existing 

wholly independently of anyone’s acts of thinking them, grasping them, 
considering them or entertaining them. […] [T]he first analytic philoso-
phers (in particular, Frege, Moore, and Russell) did not see their methods 
as grounded primarily or specifically in the analysis of language. Their at-
tention to ordinary language most often had the aim of exhibiting its ten-
dency to obfuscate and conceal rather than any analysis of language for its 
own sake.“ (Paul M. Livingston, The Vision of Language (New York, Lon-
don: Routledge, 2008), 5f.) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12  Einleitung 

darüber streiten können, wie diese Operativität der Sprache ge-

dacht und begründet werden kann, wenn hierfür Zustände in der 

Welt als Bedingungen des Verstehens weitgehend entfallen.  

Zu dieser sprachphilosophischen Problemlage im Ausgang von 
Austin tritt das Resultat der erkenntnistheoretischen Überlegung 

Willard v. O. Quines hinzu, wonach der Versuch scheitern müsse, 

Äußerungen per se Zuständen in der Welt zuzuordnen (Kap. I.2). 

Beide Überlegungen, die sprachpragmatische Austins und die er-

kenntnistheoretische Quines präfigurieren den vorliegenden Un-
tersuchungsgegenstand dergestalt, dass Probleme der Sprachphilo-

sophie – etwa: Was ist sprachliche Bedeutung? – weniger durch 

Zustände der außersprachlichen Welt als vielmehr durch inner-

sprachliche (soziale und kulturelle) Dynamiken bestimmt sind. Kei-

neswegs ist damit aber eine gänzliche Unabhängigkeit der Sprache 

von der Welt gemeint, wohl aber eine bestimmte neuartige3 Austa-
rierung ihres Verhältnisses. Letzteres soll in der vorliegenden Ar-

beit zunächst im Ausgang von der Position des Natürlichen Realis-

mus gewonnen werden, aus dem heraus auch die Anfänge der Phi-

losophie Derridas zu gewinnen sind (Kap. II). Die Referenz 

sprachlicher Ausdrücke kann demnach nicht als eine Korrespon-
denz mit Objekten oder Zuständen der außersprachlichen Welt ge-

dacht werden, sondern bezeichnet gemäß Henry Staten einen neu-

artigen Umstand: „We could say that reference is deeply rooted in 

contexts. We cannot pluck it up for easy inspection like a carrot, as 

Kripke and Putnam would like to do; it is more like a tree that when 
uprooted brings with it a considerable chunk of meadow.“4 

Die Debatten zwischen Derrida und Searle (Kap. III) sowie zwi-

schen Derrida und Habermas (Kap. IV) – und in geringerem Um-

fang auch zwischen Searle und Habermas (Kap. III.2.1.1; IV.2.1) – 

 
3 Entsprechend sei erinnert, dass Henry Staten in Derridas Philosophie 

eine Kritik, das heißt zugleich eine Erneuerung der „New Theory of Refe-

rence“ sieht. Vgl. Henry Staten, „The Secret Name of Cats: Deconstruc-
tion, Intentional Meaning, and the New Theory of Reference“, in: Reed 
Way Dasenbrook (Hrsg.), Redrawing the Lines. Analytic Philosophy, Decon-
struction, and Literary Theory (Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 1989), 27-48, 39. 

4 Staten, „The Secret Name of Cats“, 38.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Feld der Verständigung und seine Methodologie 13 

können somit als der Versuch verstanden werden, die sich derge-

stalt abzeichnende Selbständigkeit von Sprache in einer solchen 

Weise zu artikulieren, dass ein Verhältnis von Sprache und Welt 

immerhin noch denkbar bleibt. Die Weltabhängigkeit der Sprache 
kann jedoch – nach Austin und Quine – nicht mehr zu einer Be-

stimmung desjenigen Gebrauchs von Sprache hinreichen, derer 

sich Sprachverwender untereinander bedienen. Es handelt sich im 

Folgenden somit nicht um den Versuch, mit der Sprache aus der 

Welt auszubrechen, sondern eingedenk ihrer weltlichen Vorausset-
zungshaftigkeit zu verstehen, wie zu diesen Voraussetzungen neue 

Bedingungen hinzutreten, welche nach Searle, Habermas und Der-

rida als Explikation der Bedingungen von Verständigung von Spre-

chern untereinander anzusehen sind. 

Searle setzt hierzu auf eine geistphilosophische Tieferlegung der 

Theoreme Austins (Kap. III.2). Demnach sind es nicht länger nur 
Bedingungen in der Welt, die die Bedeutung einer Äußerung be-

stimmen – etwa, dass es regnet, wenn jemand sagt „es regnet“ –, 

sondern dasjenige, was ein Sprecher mit einer Äußerung sagen will 

etwa, dass man den Regenschirm einpacken soll, wenn jemand sagt 

„es regnet“. Diese Tieferlegung auf Intentionalität erklärt in ausgezeich-
neter Weise die Funktionsweise des Sprechers, also die grammati-

sche Rolle der ersten Person Singular (und Plural). Sie erklärt ferner 

die Funktionsweise des Adressaten einer Äußerung – insofern als 

dieser allein daraufhin befragt wird, wie es möglich ist, die Absich-

ten eines Sprechers zu verstehen und gegebenenfalls entsprechend 
seiner Wünsche, Hoffnungen oder Anweisungen zu handeln. Sie 

erklärt jedoch in keiner Weise, wie es möglich ist, dass sich Spre-

cher zueinander in einem Verhältnis wechselseitiger Kritisierbarkeit be-

finden. Dies leistet erst die Intersubjektivitätstheorie Habermas’, 

deren Herzstück die Einführung von Geltungsdimensionen ist, auf 

die sich Sprecher und Angesprochene in gleicher Weise berufen 
können (Kap. IV.2.1). An die Stelle der asymmetrischen Theorie 

der Sprechhandlungen Searles tritt die potenziell symmetrische Ge-

sprächssituation kommunikativer Handlungen (Kap. IV.2). 

Derrida bestreitet nun weder das Gegegebensein von Intentio-

nalität noch die Möglichkeit reziproker Kritisierbarkeit. Anders als 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Einleitung 

Searle und Habermas betrachtet er beide Fälle jedoch als theoriegelei-

tete Vereinseitigungen einer allgemeineren Möglichkeit von Verständi-

gung, die solchermaßen nicht erfasst werde. Als Inhalte einer 

Sprachtheorie können beide Theoreme zwar grundsätzlich ihre Be-
rechtigung haben, sie sind jedoch nicht imstande, so Derrida, phi-

losophisch zu erläutern, wie sie selbst möglich sind. Die grundsätz-

liche methodologische Frage, die zwischen Derrida auf der einen 

und Searle und Habermas auf der anderen Seite verhandelt wird, 

lautet demnach: Darf eine theoriegeleitete Bezugnahme auf vortheoretische 
Entitäten zur Stützung der entsprechenden Theorie verwendet werden oder 

nicht? Avner Baz nennt diese Frage die nach der Kontinuität oder 

Diskontinuität alltäglichen (Sprach-)Wissens mit theoretischen 

Fragestellungen.5 Bejahe man diese Frage und behaupte somit de-

ren Kontinuität, gerate man leicht in das Fahrwasser, so Baz, einer 

„representationalist-referential and atomistic-compositional con-
ception of language“.6 Einer solchen Konzeption aber widerläuft 

tendenziell die Annahme der Operativität von Sprache (Austin). 

Verneint man diese Frage hingegen, so muss man sich auf ein apo-

retisches Theoriedesign einlassen, da alltägliche Annahmen als doch 

einzig möglicher Ausgangspunkt für theoretische Überlegungen 
dann entfallen. Es liegt so eine Diskontinuität von Sprachwissen 

und entsprechender Theorie vor. In diesem Sinne werden für Der-

rida die Bedingungen der Möglichkeit theoretischen Arbeitens zu 

Bedingungen ihrer Unmöglichkeit (Kap. III.3): Nur wenn theore-

tisch unentscheidbar ist, was Sprecher mit Sprache tun, kann Spra-
che in einem starken Sinn als operativ gelten. Dass es sich bei dieser 

aporiegeleiteten Theorieoption Derridas 7 aber um eine veritable 

theoretische Alternative handelt, die keineswegs in eine Verständi-

gungsaporie führt, sondern diese gerade vermeidet (Kap. II.), ist 

 
5 Avner Baz, „Recent Attempts to Defend the Philosophical Method 

of Cases and the Linguistic (Re)turn“, in: Philosophy and Phenomenological Re-
search 17/1 (2016), 105-130, 120. 

6 Ebd., 124. 
7 Vgl. Rudolphe Gasché, „L’expérience aporétique aux origines de la 

pensée. Platon, Heidegger, Derrida“, in: Études françaises 38/1-2 (2002), 
103-122, bes. 116. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Feld der Verständigung und seine Methodologie 15 

von Searle und Habermas nicht ausreichend berücksichtigt wor-

den.  

Gleichwohl kann Derrida die Inhalte einer Sprachtheorie nicht 

derart positiv behaupten, wie dies etwa bei Searle und Habermas 
der Fall ist: Searle und Habermas verstehen ihre Theoreme letztlich 

ontologisch, was methodisch betrachtet jedoch problematisch ist 

(Kap. I.2). In dem Maße nämlich, wie ontologische Unterstellungen 

ihre Selbstverständlichkeit verlieren, stellt sich die Frage nach der 

Rechtfertigung derjenigen Theoreme, auf die keine Sprachphiloso-
phie verzichten kann, umso drängender. Eine Grundlegung der 

Sprachphilosophie kann laut Derrida aber nur auf erkenntnistheo-

retischem Weg erfolgen: Gegen das Unterfangen, einige sprachthe-

oretische Aspekte im Lichte bestimmter vortheoretisch-theoreti-

scher Prämissen als notwendig erscheinen zu lassen, vertritt Der-

rida die Annahme einer Diskontinuität von Theorie und vor-theo-
retischem Wissen (Kap. III.4.3). Diese Diskontinuität überführt 

Derrida schließlich in die unbedingte Möglichkeit von Teilnahme an Ver-

ständigungsprozessen überhaupt (Kap. IV.4.2) – demjenigen Bereich, 

aus dem Searle und Habermas zunächst einzelne Aspekte heraus-

greifen, diese als notwendig für Verständigung deklarieren und 
schließlich als ontologisch fundiert setzen.  

Grundsätzlich anders nämlich als Searle und Habermas setzt 

Derrida das Gegebensein von Gesprächspartnern nicht schon vo-

raus. Searle und Habermas gehen je davon aus, dass es eine Diffe-

renz sprachlicher Akteure gibt, die Searle asymmetrisch und Ha-
bermas symmetrisch verstanden wissen will. Derrida verweist hin-

gegen darauf, dass Sprachtheorie diese Differenz nicht theoretisch 

bestimmen kann, da sie selbst der Möglichkeitsraum von Theorie 

und Sprache ist (Kap. II.4; III.3; IV.4). Eine Theorie der Sprache 

und Verständigung kann somit nicht von dem Umstand abstrahie-

ren, dass jede Äußerung zunächst ein Verhältnis zwischen zwei-o-
der-mehreren Sprechern ist. Während Searle und Habermas diese 

Voraussetzung außersprachlich naturalisieren (Kap. I.2; IV.1; 

IV.3), sieht Derrida, dass Sprachtheorien auf solche Weise ihren 

legitimen Rahmen übertreten, der stets von einer Intersubjektivität 

ausgehen muss, die nicht naturalisiert werden kann, sondern im 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  Einleitung 

Kern ethisch ist, weil sie das Verhältnis mehrerer zueinander be-

trifft (Kap. IV.4). Für Derrida handelt es sich dabei um die Frage 

nach der Identität oder Nicht-Identität der miteinander Sprechen-

den, die je die Freiheit8 des Einzelnen berührt (vgl. DlM, 46) und 
folglich auch von keiner Theorie politischer Identität (Kap. IV.3) 

vorab beantwortet werden kann. Insofern kann es für Derrida auch 

keinen ontologischen Hintergrund der Verständigung geben, weil 

die Identität der Sprechenden – die den Rückschluss auf eine ge-

teilte Ontologie allererst gestattet (vgl. Kap. I.2) – ein kontingenter 
Fall einer grundlegenden Differenz ist, die logisch gesehen nur als Still-

stand von Zeit (Kap. III.3.3) beschrieben werden kann. Die Mög-

lichkeit der Nicht-Identität als eine bewusste freiheitliche Hand-

lung von dann eben nicht mehr miteinander Sprechenden bleibt 

bei Searle und Habermas unberücksichtigt. Dann aber kann In-

tersubjektivität, so etwa auch Simon Critchley, schon nicht mehr 
ethisch verstanden werden: „Ethical intersubjectivity must be foun-

ded on the datum of an irreducible difference between the self and 

the other.“9  

Das Feld der Verständigung nach Austin und Quine verbietet es 

dergestalt, auf notwendige ontologische Voraussetzungen von 
Sprache zu verweisen, da die Identität von miteinander Sprechen-

den als Voraussetzung von Sprache überhaupt selbst nicht notwen-

dig ist. Wenn es aber zu einer Identifikationsbildung von Sprechern 

untereinander kommt, dann hat diese Identität jeweils auch onto-

logische Voraussetzungen, die als solche benannt werden können. 
In dieser Hinsicht können die sprachtheoretischen Inhalte Searles 

und Habermas’ schließlich gerettet werden. Diese ontologische 

Theoretizität (vgl. Kap. I.2) gilt aber nicht absolut, da die erfolgrei-

che Identifikationsbildung von Sprechern untereinander selbst von 

einem theoretischen Standpunkt aus kontingent ist – weswegen sie 

 
8 Vgl. Gianfranco Dalmasso, „L’eccesso di sapere“, in: Jacques Derrida, 

Donare la morte. Traduzione dal francese Luca Berta. Introduzione di Sil-
vano Petrosino. Postfazione di Gianfranco Dalmasso (Mailand: Jaca, 
2002), 187-208, 198. 

9 Simon Critchley, „Prolegomena to Any Post-Deconstructive Subjec-
tivity“, in: Simon Critchley, Peter Dews (Hrsg.), Deconstructive Subjectivities 
(New York: State University Press, 1996), 13-46, 32. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Feld der Verständigung und seine Methodologie 17 

sich eben einer theoretischen Beschreibung der Grundlagen von 

Verständigung mithilfe von Begriffen wie Notwendigkeit, Kausali- 

tät und Normativität entzieht. Für diejenigen Subjekte, die also 

nicht einfach immer schon miteinander sprechen und sprechen 
werden, sondern allererst miteinander sprechen können, gibt es kei-

nen Hintergrund der Verständigung – sie müssen diesen selbst erst 

gewinnen. In diesem Sinn wird im Ausgang von Derrida deutlich, 

dass Sprachtheorien auch Theorien der Freiheit sein müssen, um 

so der Möglichkeit und der Unmöglichkeit von Sprache Rechnung 
zu tragen. Dieser Umstand lässt sich in loser Anlehnung an Derrida 

(vgl. Kap. IV.4) als Rahmung des Hintergrunds bezeichnen.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. 2. Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 

Entscheidend für ein systematisches Verständnis der Derrida-Se-

arle/ Derrida-Habermas Debatte ist die Einsicht, dass zwischen 

den Debattenkontrahenten eine unterschiedliche Bewertung der 
Aufgabe und Leistungsfähigkeit ontologischer beziehungsweise er-

kenntnistheoretischer Begründungen vorliegt. Nun betrifft diese 

Einsicht das Verhältnis von Ontologie und Erkenntnistheorie, das 

leicht missverstanden werden kann.1 Von diesem Verhältnis hat 

Kant in prägender Weise festgehalten, dass Ontologie nur im Aus-
gang von Erkenntnistheorie möglich sei, nämlich  

daß der Verstand a priori niemals mehr leisten könne, als die Form einer 

möglichen Erfahrung überhaupt zu antizipieren […] und [dass] der stolze 

Name einer Ontologie […] dem bescheidenen, einer bloßen Analytik des 

reinen Verstandes, Platz machen [müsse].2 

Dies ist intuitiv plausibel, da man anders überhaupt nichts von der 

Welt aussagen kann (Ontologie), ohne zuvor etwas über die Welt 

beziehungsweise über die Bedingungen von Erkenntnis erkannt zu 

haben (Erkenntnistheorie). Dem hat sich auch Hegel angeschlos-

sen: „Es ist eine natürliche Vorstellung, dass eh in der Philosophie 
an die Sache selbst, nämlich an das wirkliche Erkennen dessen, was 

in Wahrheit ist, gegangen wird, es notwendig sei, vorher über das 

Erkennen sich zu verständigen“3.  

Prima facie ließe sich nun sagen, dass auch Searle und Habermas 

Ontologie in Abhängigkeit von erkenntnistheoretischen Katego-
rien betreiben, das heißt, dass auch sie von Erkenntnisbedingungen 

 
1 Das hat zuerst Roger F. Gibson gesehen, der in den Auseinanderset-

zungen um ein kohärentes Verständnis von Quines Philosophie eindring-
lich vor einer „confusion of epistemology with ontology“ gewarnt hat. Vgl. 
Roger F. Gibson, Jr., „Translation, Physics, and Facts of the Matter“, in: 
Lewis Edwin Hahn, Paul Arthur Schilpp (Hrsg.), The Philosophy of W.V.O. 

Quine, 2. Aufl. (La Salle: Open Court, 1998), 139-154, 147.    
2 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Wilhelm Weischedel (Hrsg.), 

Theoriewerkausgabe, Bd. 3 (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1974), B 303. 
3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Phänomenologie des Geistes, Wolfgang 

Bonsiepen, Reihard Heede (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9 (Hamburg: 
Meiner, 1980), 53. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20  Einleitung 

auf die Annahme einer bestimmten Ontologie schließen. Allerdings 

weisen beide auch darauf hin, dass eine epistemische Einstellung 

zur Welt erst unter der Voraussetzung einer Ontologie möglich sei – für 

Searle „the ontology of the mental“ (RM, 95), für Habermas das 
„ontologische Primat der Lebenswelt“ (vgl. ND II, 25). Sie miss-

verstehen jedoch – so der Kontrast, der in der Debatte mit Derrida 

zutage tritt – den Unterschied zwischen einer ontologischen Vo-

raussetzung und der Annahme einer ontologischen Voraussetzung. 

Zwar muss irgendeine Ontologie jederzeit angenommen werden, 
aber dies ist nicht eigentlich ein ontologischer Umstand, sondern 

selbst epistemisch. Gemäß Derrida ist es erst die epistemische Ein-

stellung zur Welt, die die Frage nach einer Ontologie – also nach 

dem, was wahr oder falsch ist – hervorbringt. Die Notwendigkeit 

der Voraussetzung einer Ontologie entstehe „seulement dans un 

contexte déterminé par une volonté de savoir, par une intention 
épistémique, par un rapport conscient à l’objet comme objet de 

connaissance dans un horizon de vérité“ (SEC, 381). Dergestalt 

mache sich aber die Erkenntnistheorie selbst überflüssig, da sie ihre 

eigentlichen Fragestellungen dann der Ontologie übergebe (vgl. 

Kap. III.3). Dieses Verhältnis von Erkenntnistheorie und Ontolo-
gie kann mit Derrida nun als Empirismus beziehungsweise als Empi-

rismus der Präsenz bezeichnet werden, dem zugleich eine Metaphysik 

der Präsenz entspricht:4  

„Expérience a toujours désigné le rapport à une présence, que ce rapport ait 

ou non la forme de la conscience. Nous devons toutefois […] épuiser les 

 
4 Vgl. dazu die Erläuterung Graham Priests: „[L]et us start with Der-

rida’s principal philosophical thesis: the denial of presence. In a nutshell, a 
presence is some kind of non-linguistic entitity which serves to provide a 
determiner of sense; Derrida often calls it the transcendental signified. Clearly, 
Tractarian objects are presences; so are Lockean ideas; so are the entities 
of Fregean semantics (senses, concepts, etc). Derrida does not explicitly 
set his sights on these; the examples he does cite are things such as essence, 

Being and, particulary, consciousness. These are, of course, some of the 
central concepts from Western metaphysics. In fact, Derrida takes meta-
physics to be exactly that subject that endorses the existence and action of 
some notion of presence.“ (Graham Priest, „Derrida and Self-Reference“, 
in: Christopher Norris, David Roden (Hrsg.), Jacques Derrida. Volume II 
(London: Sage, 2003), 59-69, 60) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 21 

ressources du concept d’expérience avant et afin de l’atteindre, par décons-

truction, en son dernier fond. C’est la seule condition pour échapper à la 

fois à l’„empirisme“ et aux critiques „naïves“ de l’expérience. (Gr, 89) 

Derrida plädiert folglich für ein anderes Verständnis der erkennt-

nistheoretischen Fragestellung, das erkenntnistheoretische nicht in 
ontologische Annahmen überführt (Kap. III.3.2; IV.4.1):   

Il [l’empirisme] n’en est rien dans le cas de l’expérience comme archi-écri-

ture. […] Celle-ci n’est accessible que dans la mesure où […] on pose la 

question de l’origine transcendantale du système lui-même, comme sys-

tème des objets d’une science, et, corrélativement, du système théorique 

qui l’étudie […]. (Gr, 89f.) 

Derridas empirischer Gegenentwurf zum Empirismus der Präsenz 

orientiert sich demnach an einem bestimmten Schriftbegriff („ar-
chi-écriture“), der sich als eine transzendentale (In-)Fragestellung 

versteht (Kap. II.4.2, III.2). Man kann dieses Verständnis von Em-

pirie und Metaphysik als jeweils nicht-präsentisch, als ein empirisch-

theoretisches Vagabundieren (Kap. III.3.2) beziehungsweise als eine 

Metaphysik der Rahmung (Kap. IV.4) verstehen. Bereits in diesem Ka-

pitel soll nun deutlich werden, was es heißt, eine offene Ontologie 
zu vertreten und dass Derrida – anders als Searle und Habermas – 

diesen Standpunkt einnimmt. 

Um die argumentativen Grundzüge dieser bislang noch nicht 

untersuchten 5  ontologisch-erkenntnistheoretischen Fundierung 

der Derrida-Searle/Derrida-Habermas Debatte zu verdeutlichen, 
müssen die allgemeinen Merkmale einer solchen Debatte umrissen 

werden: Hierzu ist ein allgemeiner Überblick über das Spannungs-

feld von Ontologie und Erkenntnistheorie unter Berücksichtigung 

der Positionen Searles, Habermas und Derridas zu geben und, in-

sofern es einem besseren Verständnis dient, auch unabhängig von 
diesen. Da Searle derjenige ist, dessen Ontologie am offensivsten 

vertreten wird, ist es sinnvoll, mit der Kennzeichnung seiner Posi-

tion zu beginnen. Searle plädiert, wie bereits gesehen, für eine on- 

 
5 Zu den bisherigen Forschungsstandpunkten zu Derrida siehe Kap. 

III.3.1 und III.3.2, zur Forschungsituation zur Derrida-Searle Debatte 
siehe Kap. III.1, zu derjenigen der Derrida-Habermas Debatte siehe Kap. 
IV.1. und IV.4.1. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  Einleitung 

tologische Basis geistiger Zustände: „the actual ontology of mental 

states“ (RM, 16; vgl. 20f., 95, 98f., 161). Diese Ontologie ist zu-

gleich die Ontologie der Sprache, denn „the philosophy of langu-

age is a branch of the philosophy of mind“ (RM, xi; vgl. Int, vii). 
Entsprechend ist Sprache bei Searle bewusstseinsabhängig gedacht 

(RM, xi; vgl. MLS, 83; Int, 175). Dies ergibt sich aus der ontologi-

schen Irreduziblität der Subjektivität geistiger Zustände: „In gene-

ral mental states have an irreducibly subjective ontology“ (RM, 19; 

vgl. 111ff.; MLS, 55ff.). Damit ist gemeint, dass diese Zustände 
nicht wieder auf nicht-bewusstseinsmäßige Zustände zurückführ-

bar sind, ohne dabei jene phänomenalen Qualitäten einzubüßen, 

die diese Zustände auszeichnen – etwa Denken, Träumen oder das 

Haben von Empfindungen wie Schmerzen (RM, 117). Searle un-

terscheidet hierbei kausale Reduzibilität von ontologischer Irredu-

zibilität: Kausal betrachtet ist Bewusstsein ein Teil der neurobiolo-
gisch beschreibbaren Welt (RM, 14f., 115); phänomenal betrachtet 

ist Bewusstsein als solches irreduzibel, denn „[w]here appearance is 

concerned we cannot make the appearance-reality distinction be-

cause the appearance is the reality.“ (RM, 122, i.O. kursiv)  

Diese „asymmetry“ (RM, 116) von kausaler Reduzibilität und 
ontologischer Irreduzibilität stellt für Searle insofern kein Problem 

dar, 6  als er geistige Zustände als höherstufige Natur betrachtet 

(„higher-level or emergent property of the brain“, RM, 14), der in 

dieser Höherstufigkeit gerade nur durch die Annahme einer onto-

logisch-kausalen beziehungsweise – insofern Kausalität eine epis-
temische Kategorie ist – einer ontologisch-epistemischen Asym-

metrie beizukommen sei: Erst die irreduzible Ontologie des Men-

talen erlaube es, die epistemischen Haltungen des Mentalen zu er-

forschen. Searle weist in diesem Sinn explizit darauf hin, dass die 

Ontologie nicht von Erkenntnistheorie bestimmt werde: „The 

epistemology of studying the mental no more determines its onto-
logy than does the epistemology of any other discipline determine  

 
6 Vgl. die Kritik Neil C. Mansons: „If something is irreducibly subjec-

tive, it just follows, as a matter of definition, that it cannot be objective. 
Searle, therefore, must be endorsing some kind of dualism, mustn’t he?“ 
(Neil C. Manson, „Consciousness“, in: Barry Smith (Hrsg.), John Searle 
(Cambridge: University Press, 2003), 128-154, 144) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 23 

its ontology.“ (RM, 23) Die Frage, die sich nun stellt, lautet: Woher 

kommt das Wissen um eine Ontologie, wenn dieses nicht durch 

epistemische Operationen bedingt sein soll? Dies läuft auf die ge-

nerelle Frage hinaus, in welchem epistemischen Sinn die Annahme 
einer Ontologie überhaupt gerechtfertigt werden kann?  

Am Rande sei angemerkt, dass Searle, wenn er denn recht hat, 

die Jahrhunderte alte Körper-Geist Debatte zu einem Ende bringt, 

da erst die Strategie der Asymmetrisierung es erlaubt, zwischen ma-

teriellen und immateriellen Eigenschaften des Geistes keinen Wi-
derspruch mehr zu sehen:7 „The fact that a feature is mental does 

not imply that it is not physical; the fact that a feature is physical 

does not imply that it is not mental.“ (RM, 14f.)  

Nun hat Quine gegen die Theorieoption einer Ontologisierung 

geistiger Zustände schon früh Einspruch eingelegt.8 Denn wenn 

das Bewusstsein kausale Voraussetzungen hat, wie Searle annimmt, 
dann sind grundsätzlich zwei Möglichkeiten denkbar, wie diese Vo-

raussetzungen zu verstehen sind: entweder sie sind von Akten des 

Bewusstseins abhängig, das heißt sie sind erst dadurch gegeben, 

dass sie mithilfe geistiger Zustände erkannt werden – dann sind sie 

epistemisch relativ – oder aber sie sind unabhängig davon gegeben, 
dass sie erkannt werden – dann sind sie ontologisch absolut. Wie 

jeder echte Naturalist bestreitet Quine nicht, dass kausale Voraus-

setzungen unabhängig davon gegeben sind, dass sie erkannt wer- 

den. Allerdings bestreitet Quine, dass wir unabhängig von unseren 

 
7 Auch darauf weist Manson hin: „We might infer from the fact that we 

cannot reduce consciousness that it is, therefore, something non-natural, 
not part of the material world. This assumption, that if consciousness is 
subjective it must be non-natural, shapes the mind-body debate in philos-
ophy, and it is precisely this assumption that, in Searle’s view, we need to 

drop from our thinking about the mind.“ (Manson, „Consciousness“, 147) 
8 W.V.O. Quine, „Mind and Verbal Dispositions“, in: Samuel Gutten-

plan (Hrsg.), Mind and Language (Oxford: Clarendon Press, 1975), 83-97. 
Vgl. jedoch den in mancher Hinsicht verblüffend mehrdeutigen § 45 in 
Quine, Word and Object (Cambridge MA: MIT Press, 1960). Siehe dazu die 
exzellente Analyse Daniel C. Dennetts in: Daniel C. Dennett, „Mid-Term 
Examination: Compare and Contrast“, in: The Intentional Stance (Cambridge 
MA: MIT Press, 1987), 339-350, bes. 343-345. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24  Einleitung 

epistemischen Voraussetzungen erkennen können, was der Fall ist. 

In diesem Sinne ist Quine ein Vertreter der These ontologischer 

Relativität.9 Denn zwischen dem, so Quine und dessen Anhänger10, 

was wir erkennen können und dem, was der Fall ist – zwischen 
epistemischer Relativität und absoluter ontologischer Objektivität 

–, bestehe ein Verhältnis systematischer Unbestimmtheit, da die 

Fakten der Welt, um diesen Gedanken zu umschreiben, mehr als 

eine Sprache sprechen: 

The phrases ,inscrutability of reference‘ and ,ontological relativity‘ domi-

nated my account of these matters, and kindly readers have sought a tech-

nical distinction that was never clear in my own mind. But I can now say 

what ontological relativity is relative to, more succinctly than I did in the 

lectures, paper and book of that title. It is relative to a manual of transla-

tion. To say that ,gavagai‘ denotes rabbits is to opt for a manual of trans-

lation in which ,gavagai‘ is translated as rabbit, instead of opting for any of 

the alternative manuals.11 

Vann McGee hat darauf hingewiesen, dass es sich bei der Auffas-

sung Quines um eine „disquotational conception of reference“12 

handele. Zwar meint McGee, damit über Quine hinauszugehen 
(„my proposal is to go a step farther“ 13), allerdings sagt bereits 

Quine nichts Anderes: „Reference is then explicated in paradigms 

analogous to Tarski’s truth paradigm; thus ,rabbit‘ denotes rabbits, 

whatever they are, and ,Boston‘ designates Boston.“14 Diese disquo- 

 
9 Vgl. Quine, „Ontological Relativity“, in: Ontological Relativity and other 

Essays (New York: Columbia University Press, 1969), 26-68. 
10  Etwa: Gibson, The Philosophy of W.V. Quine. An expository essay 

(Tampa: University Presses of Florida, 1974). Dennett, The Intentional 
Stance. Dagfinn Føllesdahl, „Indeterminacy and Mental States“, in: Robert 

B. Barrett, Roger F. Gibson (Hrsg.), Perspectives on Quine (Cambridge, Ox-
ford: Blackwell, 1990), 98-109. Peter Hylton, Quine (New York, London: 
Routledge, 2007). 

11 Quine, „Three Indeterminacies“, in: Perspectives on Quine, 1-16, 6. 
12  Van McGee, „Inscrutability and its Discontents“, in: Noûs 39/3 

(2005), 397-425, 410. 
13 Ebd. 
14 Quine, „Three Indeterminacies“, 6. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 25 

tionale15 Auffassung von Referenz ergibt sich aus der These onto-

logischer Relativität: „[R]eference is nonsense except relative to a 

coordinate system.“16 Damit verweist Quine auf die Unmöglich-

keit, dieses Koordinatensystem im Sinne absoluter ontologischer 
Referierbarkeit zu verstehen. Referenz ist nur relativ zu einer jewei-

ligen Auffassung über die Welt möglich, nicht zur Welt tout court.  

Diesen Gedanken hat Quine an einem berühmten Beispiel deut-

lich gemacht:17 Darin erforscht ein Linguist eine fremde Sprache 

und sieht sich dabei mit der Schwierigkeit konfrontiert, die Äuße-
rung („Gavagai“) eines Eingeborenen zu übersetzen, während 

beide auf einer Wiese sitzen und gerade ein Hase über die Wiese 

hoppelt. Dies legt nun den Schluss nahe, „Gavagai“ mit Hase zu 

übersetzen. Ebenso gut kann der Muttersprachler aber die Ohren 

(Löffel) des Hasen oder seine Beine (Läufe) gemeint haben, die in 

der Eingeborenenkultur eine kulinarische Spezialität darstellen o-
der andere Teile des Hasen, die etwa besondere Verwendung bei 

magischen Riten finden. Es lässt sich überhaupt nicht bestimmen, 

ob der Muttersprachler von einem Hasen oder von Teilen des Ha-

sen gesprochen hat. Zudem könnte mit „Gavagai“ eine besondere 

Bewegung des Grases gemeint sein, die der Hase verursacht, sobald 
er über die Wiese hoppelt und die konkomitant gegeben ist, wenn 

 
15 Dass Quine Wahrheit disquotional versteht, ist weithin unbestritten 

(vgl. etwa Sandra Laugier, Du réel à l’ordinaire. Quelle philosophie du langage 
aujourd’hui? (Paris: Vrin, 1999), 59: „Pour Quine, il n’y a pas de définition 
de la vérité autre que triviale, et c’est ainsi qu’il interprète la convention de 

Tarski.“). Was damit gemeint ist, kann – einer üblichen Vereinfachung im 
Anschluss an Hilary Putnam (Hilary Putnam, „Reference and Truth“, in: 
Philosophical Papers. Vol. 3 (Cambridge: University Press, 1983), 69-86, hier: 
75-79) folgend – folgendermaßen veranschaulicht werden: Dem Satz 
„Schnee ist weiß“ kann das Prädikat „ist wahr“ hinzugefügt werden. Man 
erhält so: ‚Schnee ist weiß‘ ist wahr. Dieser Satz ist nun genau dann wahr, 
wenn der Ausgangssatz wahr ist, man kann ihm zustimmen, wenn man 
dem Ausgangssatz zustimmen kann usf. Das Verfahren der Disquotation 

bringt dergestalt zum Ausdruck, was ein Satz bedeutet, wenn er wahr ist: 
Die Wahrheit des Satzes „Schnee ist weiß“ bedeutet demnach, dass Schnee 
weiß ist.  

16 Quine, „Ontological Relativity“, 48. 
17 Siehe § 2 in Word and Object. Eine gute Diskussion des Gavagai-Bei-

spiels bietet Hylton, Quine, Ch. 8, 197-231.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  Einleitung 

der Linguist auch „Hase“ übersetzen könnte. Der Linguist müsste 

also stets, wenn er einen Hasen sieht, selbst „Gavagai“ sagen und 

die Reaktion seines Gegenübers abwarten. Er müsste diese Reak-

tion dann auch entsprechend als „Ja“ oder „Nein“ einschätzen 
können. Angenommen er kann dies, so steht gegebenenfalls den-

noch ein unendlich langer Weg vor ihm. Denn selbst wenn der Lin-

guist mehrere Male „Gavagai“ gesagt hat, nachdem ein Hase vor-

beihoppelte, und der Muttersprachler Zustimmung signalisiert hat, 

so kann es dennoch sein, dass dieser jedesmal nicht „Hase“ meinte, 
sondern einen der unendlich vielen konkomitanten Umstände: 

etwa die eigentümliche Bewegung des Grases, oder das graue Fell 

des Hasen, oder eine kleine Fliege, die sich im Fell des Hasen auf-

hält und von deren Existenz nur die Einheimischen wissen oder 

eine Käferlarve, die sich auf dem Rücken der Fliege aufhält, die sich 

im Fell des Hasen aufhält usf. 
Das Problem, mit dem sich der Linguist konfrontiert sieht, kann 

nun entweder erkenntnistheoretisch oder ontologisch verstanden 

werden:18 Entweder es handelt sich nur um eine Frage des Wis-

sens,19 das heißt der Linguist bräuchte lediglich mehr Informatio-

nen über die Eingeborenenkultur, deren Gewohnheiten und deren 
Umwelt, um „Gavagai“ richtig zu übersetzen. Diesen Umstand 

epistemischer Unzulänglichkeit bezeichnet Quine als die „under-

determination of empirical science“20. Oder man nimmt davon Ab-

stand, dass es überhaupt eine richtige Übersetzung gibt, denn, so 

 
18 Vgl. dazu: Hylton, „Translation, Meaning, and Self-Knowledge“, Pro-

ceedings of the Aristotelian Society 91 (1990-91), 269-290, 270. Hylton nimmt 
dabei Bezug auf Gibson, „Translation, Physics, and Facts of the Matter“. 
In Kürze wird darauf zurückzukommen sein. 

19 Diese Auffassung vertritt etwa Crispin Wright, der davon ausgeht, 

Bedeutungstheorien seien „like all empirical theories, underdetermined by the 
behavioural data.“ (Crispin Wright, „The Indeterminacy of Translation“, 
in: Crispin Wright, Bob Hale (Hrsg.), A Companion to the Philosophy of Lan-
guage (Malden, Oxford: Blackwell, 1997), 397-426, 416) und entsprechend 
folgert „that the scope of the argument [of inscrutability, P.F.] can in any 
case extend no further than that of the Underdetermina-tion Thesis which 
fuels it.“ (Ebd., 417) 

20 Quine, „Three Indeterminacies“, 1. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 27 

Quine, „Translation of ,Gavagai‘ as ,[…] rabbit‘ is insufficient to 

fix the reference of ,gavagai‘ as a term“21. Dann gibt es überhaupt 

nur Übersetzungen, die relativ zu einem derzeitigen Wissensstand 

sind – einem eben jeweils schon eingenommenen Koordinatensys-
tem epistemischer Referierbarkeit. In einem absoluten ontologi-

schen Sinn gibt es dann keine richtige oder falsche Übersetzung, 

weil „richtig“ und „falsch“ je schon relativ zu einem von vielen 

Koordinatensystemen von Weltwissen sind. In diesem Sinn 

schreibt McGee über Quines berühmtes Beispiel:  

This persistent failure leads us to suspect that there isn’t any possible evi-

dence that would enable us to answer the question whether „gavagai“ refers 

to rabbits or to undetached rabbit parts. But the conclusion at which Quine 

is aiming is altogether more stunning than this. It is that, not only are we 

incapable of finding evidence that answers the question, but the totality of 

behavioural, mental, causal, physiological, and historical factors that bring 

it about that speakers mean what they mean by the words they use fails to 

determine an answer to the question. It’s not merely that we don’t know; 

there is no fact of the matter to be known.22 

Das Problem des Linguisten ontologisch zu verstehen, wie McGee 

dies nahelegt, wenn er sagt, es gäbe „no fact of the matter to be 

known“, ist jedoch nicht als absolute Absage an eine Ontologie zu 

verstehen. Denn schon die epistemische Bemühung des Linguis-

ten, herauszufinden, worauf sich der Ausdruck „Gavagai“ bezieht, 
setzt voraus, dass es Objekte gibt, auf die sich dieser Ausdruck be-

ziehen kann. Quine spricht in diesem Sinn von den „ontological 

commitments of a theory“23. Diese Verpflichtungen ergeben sich 

daraus, dass schon die Möglichkeit von Erkenntnis ontologisch 

 
21 Ebd., 6. 
22 McGee, „Inscrutability and its Discontents“, 400. 
23 Quine, „On what there is“, in: From a logical point of view. Nine logico-

philosophical essays, 2. Aufl. (Harvard: University Press, 1961), 1-19, 19. 
Vgl. ebd., 8: „We commit ourselves to an ontology containing numbers 
when we say there are prime numbers larger than a million; we commit 
ourselves to an ontology containing centaurs when we say there are cen-
taurs; and we commit ourselves to an ontology containing Pegasus when 
we say Pegasus is.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  Einleitung 

voreingenommen ist. Da Erkenntnis aber nicht nur eine Sache der 

Wissenschaft ist, sondern bereits auf alltäglicher Ebene stattfindet, 

erstrecken sich ontologische Verpflichtungen auch auf die Alltags-

sprache.24 Diese generelle ontologische Theoretizität von Erkennt-
nisbedingungen, die auch vor der Alltagssprache nicht halt macht, 

erklärt Føllesdal folgendermaßen: „[W]e learn the semantics of a 

language together with our teacher’s theory of the world. Thus, for 

example, my parents taught me the semantics of ‚it is raining‘ by 

rewarding me for saying ‚it is raining‘ when, in their opinion, it was 
raining.“25  

Einen ontologisch absoluten Sinn von Realität gibt es dann aber 

gerade nicht. Die damit verbundene These hat Richard Rorty ein-

drücklich benannt: „[T]ruth cannot outstrip translatability.“26 Denn 

die je vorausgesetzte ontologische Theoretizität ist schon episte-

misch relativ, bevor sie auf ihre Theoretizität in ontologischer Hin-
sicht abheben kann. Dennoch ist damit, wie Peter Hylton hervor-

hebt,27 keine relativistische Ontologie gemeint, sondern lediglich 

die epistemische Relativität einer jeden realistischen Ontologie 

(wobei realistisch als unabhängig von unserer Erkenntnis zu ver- 

stehen ist)28: Denn abhängig davon, welche wissenschaftliche oder 

 
24 In diesem Sinne halten Geert Keil und Herbert Schnädelbach fest: 

„Die Grenze zwischen einem eingrenzenden und einem ausgrenzenden 

Wissenschaftsbegriff bleibt indes bei Quine unaufgelöst.“ Vgl. Geert Keil 
und Herbert Schnädelbach, „Naturalismus“, in: Dies. (Hrsg.), Naturalismus. 
Philosophische Beiträge (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2000), 7-45, 41. 

25 Føllesdahl, „Indeterminacy and Mental States“, 102. 
26  Richard Rorty, „Transcendental Arguments, Self-Reference, and 

Pragmatism“, in: Peter Bieri, Rolf P. Horstmann, Lorenz Krüger (Hrsg.), 
Transcendental Arguments and Science (Dordrecht: Reidel, 1979), 77-104, 96. 

27 Hylton, „Quine on Reference and Ontology“, in: Gibson (Hrsg.), The 

Cambridge Companion to Quine (Cambridge: University Press, 2004), 115-151, 
134: „Quine is thus a realist about ontology, not a relativist“. 

28 Tim Button benennt drei fundamentale Annahmen des Realismus, 
wobei die Annahme einer Wirklichkeit unabhängig von unserer Erkennt-
nis nur eine dieser drei ist. Neben das „Credo in Independence“ treten 
nach Button das „Credo in Correspondence“ und das „Credo in Cartesi-
anism“. Vgl. Tim Button, The Limits of Realism (Oxford: University Press, 
2013), 7-11. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 29 

alltagssprachliche Theorie man vertritt, akzeptiert man unter-

schiedliche Entitäten als existent. 29  Daraus folgt zugleich eine 

sprachphilosophische Konsequenz, denn ontologisch kann nun 

nicht bestritten werden „that there might in fact be more than one 
way to attribute structure to our sentences“.30  

Diesem ontologischen Verständnis des Gavagai-Beispiels, das 

Quine selbst favorisiert,31 liegt näherhin die Annahme zugrunde, 

„that there can be logically incompatible and empirically equivalent 

physical theories A and B“.32 Versucht wird neuerdings diesen Ge-
danken durch das Permutations-Theorem deutlicher zu fassen.33 

Demnach ist Wissen über die Fakten der Welt nur dann möglich, 

wenn diese auf eine bestimmte Weise geordnet werden: „We can-

not know what something is without knowing how it is marked off 

from other things. Identity is thus of a piece with ontology.“34 

Wahrheit ist demnach erst durch eine ontologische Identitätsre- 
lation gegeben. Dies lässt sich folgendermaßen darstellen:35 Gemäß 

einer Ontologie A lässt sich die Welt einteilen in Gegenstände, die 

 
29 Hylton, „Quine on Reference and Ontology“, 137: „And in accepting 

it, we no doubt accept a certain range of entities as existing – we accept an 
ontology.“ 

30 Ebd. 
31 So Quine selbst: „The indeterminacy of translation is not just an in-

stance of the empirically underdetermined character of physics. The point 
is not just that linguistics, being part of behavioral science and hence ulti-
mately of physics, shares the empirically undertermined character of phys-
ics. On the contrary, the indeterminacy of translation is additional.“ Vgl. 
Quine, „On the Reasons of Indeterminacy of Translation“, in: The Journal 
of Philosophy 67/6 (1970), 178-183, 180.  

32 Ebd., 181. 
33 Allen voran Button, The Limits of Realism, 15. Ebenso: McGee, „In-

scrutability and its Discontents“, 404. Im Hintergrund steht: Quine, „On-
tological Relativity“, 55f.; vgl. Ders., „Three Indeterminacies“, 6. 

34 Quine, „Ontological Relativity“, 55. 
35 Ein Wort zur Darstellungsweise: Button sieht die Gefahr einer Ab-

hängigkeit modell-theoretischer Argumente „upon some sophisticated 
mathematics. Emphatically: they do not. They depend only on simple, ele-
mentary considerations.“ (Button, The Limits of Realism, 16) Im Folgenden 
soll versucht werden, diesen elementaren Gedankengang darzustellen. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  Einleitung 

essbar sind und Gegenstände, die nicht essbar sind: etwa Erdbee-

ren, Tomaten und Mais auf der einen Seite und Bücher und Gold 

auf der anderen Seite. Wenn man wissen will, was essbar ist, gibt 

die gewählte Ontologie A Wahrheitsbedingungen an. Demnach ist 
es wahr (w), dass Erdbeeren (E) essbar sind (e): A(w)(E(e)) – lies: In 

Ontologie A ist es wahr, dass Erdbeeren essbar sind. Nun besteht 

die durch die Ontologie A gestiftete Identitätsrelation recht bese-

hen aus drei Elementen: (1) Namen wie „Erdbeere“, (2) Objekten, 

die durch diese Namen bezeichnet werden und (3) Eigenschaften, 
die diesen Objekten zukommen. Das Permutations-Argument be-

sagt nun, dass die Objekte innerhalb einer Ontologie vertauscht 

werden können, ohne dass sich dadurch die Wahrheitsbedingungen 

ändern. Wenn also das Objekt, das zuvor etwa als „Buch“ bezeich-

net wurde, nun zur Referenz des Ausdrucks „Erdbeere“ wird, dann 

gilt noch immer: A(w)(E(e)). Das Permutationstheorem veran-
schaulicht die These Ontologischer Relativität: „If there is one way 

to make a theory true, then there are many ways to do so.“36    

Entsprechend ist nun auch dem Faktum des Bewusstseins nicht 

in einem ontologisch absoluten, sondern nur in einem ontologisch 

relativen Sinn beizukommen. Denn auch innerhalb der Ontologie 
des Bewusstseins lässt sich nicht mit Sicherheit sagen, dass das, was 

mit „Bewusstsein“ gemeint ist, tatsächlich dem Bewusstsein ent-

spricht. Hilary Putnam hat dies zum Anlass genommen, das Be-

wusstsein in einen körperlosen Tank mit Nährflüssigkeit zu verset-

zen.37 Demnach können alle Aussagen über das Gehirn ebenso gut 
einem körperlosen Nervengeflecht im Tank gelten. Die Vorausset-

zung für Putnams Manöver ist aber, wie Quine erkannte, folgender 

Umstand: „The central notion in mentalistic semantics is an unan-

alysed notion of meaning.“38 Denn diese verfalle einer „illusion of 

explanation“,39 wenn sie der Referenz des Wortes „Bewusstsein“ 

 
36 Button, The Limits of Realism, 14 (i.O. kursiv). 
37 Putnam, Reason, Truth and History (Cambridge: Cambridge University 

Press, 1981), Kap. 1. Siehe hierzu: Button, The Limits of Realism, Kap. 12.   
38 Quine, „Mind and Verbal Dispositions“, 86. 
39 Ebd., 87.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 31 

oder „Geist“ ein ontologisches Korrelat zuspreche, das heißt „Be-

wusstsein“ in einem absoluten Sinn ontologisch identifiziere. 

Correspondingly, instead of saying that mental states are identical with 

physiological ones, we could repudiate them; we could claim that they can 

be dispensed with, in all our theorizing, in favour of physiological states, 

these being specified usually not in actual physiological terms but in the 

idiom of behavioral dispositions.40   

Den Vorteil einer dispositionalen Auffassung des Geistes sieht 

Quine entsprechend darin „that it is less likely than the mentalistic 

level [in einem ontologischen Sinn, P.F.] to engender an illusion of 

being more explanatory than it is“.41 Quine plädiert somit dafür, 

dass bei gleicher Erklärungskraft die ontologisch voraussetzungs-

ärmere Auffassung mentaler Zustände der ontologisch vorausset-
zungsreicheren vorzuziehen sei. Im Hintergrund dieser Annahme 

steht, so ist zu vermuten, Ockhams Rasiermesser: pluralitas non est 

ponenda sine necessitate.42 

Den Empirismus versteht Quine entsprechend epistemisch,43 

den Behaviorismus evidentiell und beide nicht ontologisch.44 Ent-
sprechend ist Quine Naturalist, versteht den Naturalismus aber 

 
40 Ebd., 94. 
41 Ebd., 95. 
42 Siehe hierzu: Kurt Flasch, Das philosophische Denken im Mittelalter. Von 

Augustin zu Machiavelli, 2. Aufl. (Stuttgart: Reclam, 2000), 505f. und Fn. 
10, 739. Vgl. ferner: Elizabeth Karger, „Would Ockham have shaved Wy-
man’s Beard?“, in: Franciscan Studies 40/18 (1980), 244-264. 

43  Gibson, „Translation, Physics, and Facts of the Matter“, 147: 
„[E]pistemology is for Quine empiricism“. 

44 Føllesdahl, „Indeterminacy and Mental States“, 98f.: „Quine calls 

himself a behaviourist, and many of the traditional behaviourists, espacially 
the early ones, are what we would call ,ontological behaviourists‘, they hold 
that there is a behaviour, but there are no mental states underlying behav-
iour. Another version of behaviourism, which I call ,evidential‘ behavior-
ism, and which I regard as that of Quine, is a position concerning evidence: 
the only evidence we can build on in our study of man, as in any other 
scientific study, is empirical evidence, in particular the observation of be-
haviour.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  Einleitung 

nicht doktrinär. 45 Quines Naturalismus richte sich, so Keil und 

Schnädelbach, „gegen den angeblichen Apriorismus der traditionel-

len Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie: gegen alle Versuche, die 

Methoden der Wissenschaft a priori zu bestimmen“.46 Denn dieser 
belaufe sich auf die Ontologisierung von Erkenntnisvoraussetzun-

gen im Sinne einer ersten Philosophie. Entsprechend gilt Quines 

Gegnerschaft einem „external[…] standpoint for metaphysics“,47 

der vorgibt, aus der Bedingtheit seiner eigenen Erkenntnis ausbre-

chen zu können und diese von außen zu sehen und dabei ontolo-
gisch zu identifizieren. Huw Price folgert in diesem Zusammen-

hang „that the ontological question itself rests on a philopher’s 

confusion about language“.48 Wenn Sprache qua Referenz ontolo-

gische Verpflichtungen eingehe, dann folge daraus – sprachimma-

nent betrachtet – nicht, dass diese Verpflichtungen tatsächlich on-

tologisch eingelöst werden können: „[I]t doesn’t imply that there is 
an argument from the needs of science to ontological conclusions – 

for realism.“49   

Price weist ferner darauf hin, dass derartige Argumente von ei-

ner „subtle misinterpretation of Quine“ 50  ausgingen. So kann 

„Quine’s own minimalism about truth“51, mithin sein disquotiona-
les Verständnis von Referenz (McGee), – wie bereits gesehen – er-

kenntnistheoretisch gedeutet werden (Wright). Demnach weiß man 

 
45 Vgl. Quine, Pursuit of Truth, 2. Aufl. (Cambridge, MA: Harvard Uni-

versity Press, 1992), 20f: „Even telepathy and clairvoyance are scientific 
options, however moribund. It would take some extraordinary evidence to 
enliven them, but, if that were to happen, then empiricism itself – the 
crowning norm, we saw, of naturalized epistemology – would go by the 
board. For remember that norm, and naturalized epistemology itself, are 
integral to science, and science is fallible and corrigible.“   

46 Keil, Schnädelbach, „Naturalismus“, 24. 
47 Huw Price, „Metaphysics after Carnap: The ghost who walks?“, in: 

David Chalmers, David Manley, Ryan Wasserman (Hrsg.), Metametaphysics. 
New Essays on the Foundations of Ontology (Oxford: Clarendon Press, 
2009), 320-346, 335. 

48 Ebd., 334. 
49 Ebd., 338. 
50 Ebd., 336. 
51 Ebd., 334. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 33 

einfach nicht genug, um bestimmte Fragen, wie die nach dem Ver-

hältnis einer Theorie über die Welt und der Welt tout court systema-

tisch zu bestimmen.52 Die Irreduzibilität der Ontologie, die Searle 

behauptet, nimmt dann den Platz ein, den die erkenntnistheore-
tisch gedeuteten Phänomene der Quineschen Theorie ihr überlas-

sen – wobei sie diesen Platz nicht einnehmen könnte, wenn diesel-

ben Phänomene vorab ontologisch verstanden würden. In der Li-

teratur zu Quine und Searle wird in diesem Zusammenhang nun 

explizit von einer Verwechslung von Ontologie und Epistemolo-
gie53 gesprochen. So äußert Hylton in seiner Stellungnahme zur Se-

arle-Quine Debatte: 

One kind of misapprehension of Quine’s scenario can, I think, be relatively 

quickly dispersed. What is at stake in Quine’s discussion are not epistemo-

logical or methodological questions. […] The claim of the indeterminacy 

of translation is not that just the linguist will not be able to discover the 

correct translation of the native utterances; the claim is, rather, that in some 

cases there is no uniquely correct translation to be discovered. The ques-

tion is not the extent of the linguist’s knowledge, but what there is to be 

known. The issues are not epistemological but ontological, about whether 

the facts […] suffice to determinate meaning uniquely.54 

Nennen wir diese Meinung nun die Verwechslungs-Hypothese (VH). 

(VH) gibt uns einen Schlüssel in die Hand, Searles Werk systema- 

 
52 Zu dieser Frage hält Rorty polemisch fest: „[T]he project of finding 

connections between inquiry and the world needs elimination rather than 
naturalization.“ (Rorty, „Transcendental Arguments, Self-Reference, and 
Pragmatism“, 91.) 

53 Es geht in dieser Arbeit – und in diesem Kapitel insbesondere – um 
das Verhältnis von Ontologie und Erkenntnistheorie und weniger um das 
Verhältnis von Ontologie und Epistemologie. Grundsätzlich gilt: Erkennt-

nistheorie ist der weitere, Epistemologie der engere Begriff. Epistemologie 
fragt vor allem danach, was Wissen ist; Erkenntnistheorie fragt auch da-
nach, wie Wissen überhaupt möglich ist. Vgl. dazu den Eintrag „Erkennt-
nistheorie/Epistemologie“ bei: Markus Gabriel, Die Erkenntnis der Welt. 
Eine Einführung in die Erkenntnistheorie (Freiburg i.B.: Alber, 2012), 389. 

54 Hylton, „Translation, Meaning, and Self-Knowledge“, 270. Hylton 
nimmt dabei Bezug auf: Gibson, „Translation, Physics, and Facts of the 
Matter“.   

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34  Einleitung 

tisch zu untersuchen. Wenn (VH) zutrifft, dann trifft mindestens 

zu, dass Searle keine guten Gründe gegen eine empirische Auffas-

sung mentaler Zustände hat. Dann ließe sich Sprachlichkeit aber 

auch nicht aus der Ontologie des Geistes ableiten (vgl. Int, vii), weil 
es diese Ontologie dann nicht gibt – jedenfalls nicht in dem abso-

luten Sinne einer irreduziblen Ontologie, den Searle beansprucht. 

Wenn sich (VH) jedoch als falsch herausstellt – das heißt, wenn 

keine Verwechslung sondern eine gerechtfertigte Identifikation on-

tologischer Voraussetzungen vorliegt –, dann muss eine unmittel-
bare ontologische Fundierung bewusstseinsmäßiger Zustände wie 

Gedanken, Wünsche und Schmerzempfindungen angenommen 

werden. Die Sprachlichkeit dieser Zustände erfolgte dann mittelbar 

aus dem ontologisch verstandenen Bewusstsein, während Sprach-

lichkeit nach Quine ein empirisch und somit epistemisch hinrei-

chend beschreibbares Phänomen darstellt.55 Dagegen hält Searle 
fest: „[A]s theorists we are interested in the ontology of language, 

and the epistemological question – how do you know? – is irrele-

vant.“ (LTD, 648) 

Gegen (VH) spricht nun ein Argument, das Searle in mehreren 

Texten, zu unterschiedlichen Zeitpunkten und zu unterschiedli-
chen Themen formuliert hat: Wir können es im Anschluss an Neil 

C. Manson das Argument des Ontologischen Freischusses (OFs) nennen.56 

(OFs) hat die Eigenschaft zu greifen, bevor alle anderen (erkennt-

nistheoretischen) Argumente greifen. Es hat die Eigenschaft, den 

epistemischen Raum ontologisch zu ordnen und kann daher als 
neo-aristotelisch bezeichnet werden.57 Es insistiert auf die Notwen-

digkeit der Bezugnahme auf den Standpunkt der Subjektivität: So 

 
55 Wie McGee gezeigt hat, bedarf Quine keiner zusätzlichen behaviou-

ristischen Annahmen: „Quine’s argument outlives its behaviourist 

premise.“ (McGee, „Inscrutability and its Discontents“, 401.) Anderer 
Auffassung ist Gibson, „Quine’s Behaviorism cum Empiricism“, in: Gib-
son (Hrsg.), The Cambridge Companion to Quine (Cambridge: University Press, 
2004), 181-199.  

56 Manson, „Consciousness“, 149: „Searle’s account of mind and lan-
guage has a ,free move‘ at the beginning“. 

57 Gemäß der Klassifizierung Jonathan Schaffers. Vgl. Jonathan Schaf-
fer, „On what grounds what“, in: Metametaphysics, 347-383, 354f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 35 

gründet Searle seine Methodologie bereits in Speech Acts (1969) auf 

„the intuitions of the native speaker“ (SA, 15), was ihn zugleich zu 

einem Vertreter der Kontinuitätsthese im Sinne Baz’ macht (vgl. 

Kap. I.1). Damit impliziert Searle, was erst in der späteren Entwick-
lung seines Werks gänzlich klar wird – nämlich dass Bedeutung als 

„intrinsic mental content“ (RM, 200) gedacht wird.  

Sprachphilosophische Probleme, wie etwa die von Quine ver-

worfene Unterscheidung von analytischen und synthetischen Sät-

zen,58 können sich nur deswegen darstellen, weil man in einem un-
problematischen Sinn schon verstanden hat, worum es jeweils geht: 

„We could not grasp borderline cases of a concept as borderline 

cases if we did not grasp the concept to begin with.“ (SA, 8) Von 

Searles Standpunkt aus könne folglich eine Lücke in einer Argu-

mentation wie derjenigen Quines geschlossen werden: Denn in kri-

tischer Auseinandersetzung mit Quines Annahme Ontologischer 
Relativität lässt sich ein Paradoxon formulieren, dessen Existenz 

wiederum (OFs) motiviert. McGee nennt dieses Paradoxon „the 

specter of ungrounded semantic facts“:59 Wenn alle verfügbaren 

Faktoren, anhand derer die Referenz sprachlicher Äußerungen be-

stimmt werden könnte – „be they behavioral, physiological, psy-
chological, causal, or whatever“60 –, zu einer Bestimmung von Re-

ferenz nicht hinreichen,61 wie lässt sich dann der Umstand erklären, 

dass mit der Aussage „Ich nehme den Zug heute Abend“ tatsäch-

lich die Absicht verbunden ist, an besagtem Zeitpunkt den Zug 

nehmen zu wollen? Denkt man die sprachphilosophischen Konse-
quenzen der Annahme Ontologischer Relativität zu Ende, dann 

verliert, so scheint es, der alltägliche Sprachgebrauch jede Nach-

vollziehbarkeit – womit zugleich die semantischen Behauptbar-

keitsbedingungen der These Ontologischer Relativität ad absurdum 

 
58 Quine, „Two Dogmas of Empiricism“, in: From a logical point of view, 

20-46. Dass Searle auf die von Quine aufgeworfenen Probleme antwortet, 
wird etwa deutlich in der Diskussion dieser Probleme, die Gilbert Harman 

liefert. Vgl. Gilbert Harman, „Quine on Meaning and Existence, I“, in: The 
Review of Metaphysics (Jg. 21, Heft 1, 1967), 124-151. 

59 McGee, „Inscrutability and its Discontents“, 404. 
60 Ebd., 403. 
61 Für eine Übersicht der Strategien, Referenz dennoch zu bestimmen, 

siehe Button, The Limits of Realism, 20-26. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  Einleitung 

geführt wären (vgl. IEFP, 124). Diese absurde Konsequenz kann 

nur vermieden werden, so Searle, wenn dasjenige, was ich meine, 

auch dasjenige ist, was ich sage – wenn also gilt: „I know what I 

mean.“ (IEFP, 141)  
Nun sieht sich Searle aber mit der Notwendigkeit konfrontiert, 

einen prinzipiellen Grund dafür anzugeben, warum Sprecher über 

die Fähigkeit verfügen, dasjenige auch zu meinen, was sie sagen. In 

Speech Acts sind dies die Intuitionen des Muttersprachlers als einer 

genuin sprachphilosophischen Instanz von (OFs): „This method, 
as I have been emphasizing, places heavy reliance on the intuitions 

of the native speaker.“ (SA, 14) Den Bezug auf diese Intuitionen 

betrachtet Searle entsprechend als „ability“ (SA, 7), ohne die weder 

Sprache noch Sprachphilosophie möglich sei. So schreibt Searle im 

Bezug auf die Fähigkeit, Beispiele für analytische Sätze anzugeben: 

„Anyone familiar with these terms is able to continue this list indef-
initely, and that ability is what constitutes an understanding of ‚an-

alytic‘, indeed this ability is presupposed by a search for formal cri-

teria for the explication of ‚analytic‘.“ (SA, 7, m.H.)  

Im Rahmen von Speech Acts, einem – wie der Untertitel verrät – 

Essay in the Philosophy of Language, kann Searle diese „ability“ aber 
nicht weiter begründen, sondern muss sie, recht besehen, als geist-

philosophische Hypothese voraussetzen. Denn rein sprachlich be-

trachtet, bedeutet die Äußerung „Ich nehme den Zug heute 

Abend“ eben nur, dass ich den Zug heute Abend nehme. Zu wis-

sen, dass damit zum Ausdruck gebracht werden soll, zu besagtem 
Zeitpunkt den Zug nehmen zu wollen, ist eine zusätzliche geistphi-

losophische Annahme, nämlich der Rückschluss auf Intentionalität 

(also die Gerichtetheit eines Bewusstseins etwa auf Äußerungen).62 

Sprachimmanent kann dieser Rückschluss nicht erfolgen, was Se-

arle später deutlich macht: „[W]e define speakers’ meaning in terms 

of Intentionality that are not intrinsically linguistic.“ (Int, 160) So-
mit geht Searle erst in Intentionality (1983), einem Essay in the Philoso-

phy of Mind, zur Begründung seiner geistphilosophischen Arbeits- 

 
62 Intentionalität ist ein Begriff, der auf Husserl zurückgeht und der in 

Derridas Ausgang von diesem (Kap. II.3) sowie in der Debatte mit Searle 
(Kap. III) erläutert und diskutiert wird.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 37 

hypothese von Speech Acts über. Entsprechend schreibt er im dorti-

gen Vorwort: 

This book is the third in a series of related studies of mind and language. 

One of its objectives is to provide a foundation for my two earlier books, 

Speech Acts […] and Expression and Meaning […], as well as for future inves-

tigation of these topics. […] Since speech acts are a type of human action, 

and since the capacity of speech to represent objects and states of affairs 

is part of a more general capacity of the mind to relate the organism to the 

world, any complete account of speech and language requires an account 

of how the mind/ brain relates the organism to reality. (Int, vii) 

Mit der Begründung sprachlicher Fähigkeiten durch Nicht-Sprach-

liches nimmt Searle zugleich den epistemischen Gehalt der Sprache 

– das heißt diejenigen Dinge, um die man wissen muss, wenn man 
eine Sprache spricht und versteht – von der weiteren Untersuchung 

aus. Searle selbst sieht dies und hält entsprechend fest, dass seine 

Methode daher nur auf Subjekte angewandt werden könne, „who 

already have a language“ (Int, 176, m.H.). Er räumt explizit ein, dass 

seine Methode von der Annahme einer auf die Welt schon zugrei-

fen könnenden Sprache je schon ausgehe: „Given the existence of 
language as an institution, what is the structure of individual mean-

ing content?“ (Int, 176, m.H.) Allein unter Voraussetzung der ge-

nuin realistischen Annahme einer auf die Welt zugreifen können-

den Sprache ist es aber sinnvoll, nach „individual meaning content“ 

zu fragen. Um also eine realistische Ontologie zu vertreten, muss 
diese Annahme eingeholt werden. Sie kann aber nicht eingeholt 

werden, wenn Sprache als „intrinsic mental content“ (RM, 200) ge-

dacht ist.63  

Einwänden dieser Art kann Searle zunächst mit der Annahme 

einer ontologisch höherstufigen Natur begegnen. Denn die Forde-
rung, es müsse begründet werden, inwiefern diese Sprachkonzep-

tion mit der Welt kompatibel sei, vergisst – so ließe sich von (OFs) 

aus argumentieren –, dass Sprache ein Umstand der Welt ist: Spra- 

 
63 In diesem Sinne bereits Ilham Dilman, „John Searle’s Defence of Re-

alism“, in: Philosophy as Criticism (New York: Continuum, 2011), 18-36, 30: 
„Searle is asking us to agree to something which, at the same time, he ren-
ders unthinkable by removing it from the realm of the possible.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  Einleitung 

che wäre überhaupt nicht möglich, wenn es nicht die biologisch 

beschreibbaren neuronalen Vorgänge des Gehirns gäbe. Diese on-

tologische Voraussetzung müssen epistemologische Einwände an-

erkennen, ergo (OFs). Die Prämissen von Searles Sprachphilosophie 
sind demnach – als Teil einer ontologisch höherstufigen Natur – 

immun gegenüber antirealistischen Einwänden, da sie nicht von re-

alistischen Hypothesen abhängen. Schließlich sind die neuronalen 

Prozesse des Gehirns „the precondition for having hypotheses“. 

(Int, 159) In diesem Sinne weist Manson darauf hin, dass – sei eine 
Instanz von (OFs) erst einmal gültig – die ihr entgegenstehenden 

Theorien „doomed from the start“64 seien, da ontologisch unhalt-

bar. (OFs) ist demnach ein starkes Argument gegen anti-realistische 

Einwände.  

Nun scheint die Pointe der Quineschen Überlegungen aber mo-

derater zu sein. Zwar verbieten die ontologischen Verpflichtungen 
der Sprache anti-realistische Einwände – und demnach sticht (OFs) 

–, aber daraus ergibt sich noch kein Argument – so Price – „[to] 

support or mandate realist metaphysics“.65 Searle ist für diese Ein-

sicht nicht ganz unsensibel: 

Contemporary discussions of realism are, for the most part strictly sense-

less, because the very posing of the question, or indeed of any question at 

all presupposes the preintentional realism of the Background. There can’t 

be a fully meaningful question „Is there a real world independent of my 

representations of it?“ because the very having of representations can only 

exist against a Background which gives representations the character of 

„representing something“. This not to say that realism is a true hypothesis, 

rather it is to say that it is not a hypothesis at all, but the precondition of 

having hypothesis. (Int, 159)  

Allerdings muss sich Searle dann die Frage gefallen lassen, wieso er 

diese „precondition“ anschließend naturalistisch fasse – so an sel-

biger Stelle eine Seite später: „The approach taken to Intentionality 

is resolutely naturalistic.“ (Int, 160) Diese Vorentscheidung zuguns- 

 
64 Manson, „Consciousnees“, 139. 
65 Price, „Metaphysics after Carnap: The ghost who walks?“, Fn. 11, 

337. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 39 

ten des Naturalismus – im „meta-methodolo-gische[n]“ 66  Sinne 

Quines denkbar – und einer daran aufbauenden, in sich irreduzib-

len Ontologie – im Sinne Quines undenkbar – ist argumentativ 

nicht nachvollziehbar. Wenn diese Entscheidung nachvollziehbar 
sein sollte, dann aufgrund einer transzendentalen Argumentation, 

die sich ab initio in Quines Gegnerschaft befindet. Diese Option 

scheint Searle an keiner Stelle zu erwägen.67 Vor diesem Hinter-

grund gewinnt die Kritik Derridas Profil. Denn gerade im Ausgang 

von Husserl (siehe Kap. II.3; II.4.1) hat Derrida theoretische Res-
sourcen erschlossen, die den Übergang von einer deskriptiv-phä-

nomenologischen68 zu einer transzendentalen Analyse nötig ma- 

chen.69 So kann er nun Searle vorwerfern, was er bereits an Husserl 

 
66 Keil, Schnädelbach, „Naturalismus“, 24. 
67 Was Raoul Moati freilich nicht davon abhält mit guten Gründen da-

rauf hinzuweisen, dass Searle mit dem „principle of expressability“ (SA, 

19) de facto bereits einer „possibilité trancendantale“ das Wort redet. Vgl. Raoul 
Moati, Derrida/Searle. Déconstruction et langage ordinaire (Paris: Presses 
Universitaires de France, 2009), 109. Dies bedarf allerdings einer eingehen-
deren Analyse (Kap. III).  

68 Obwohl hier die Gefahr besteht, Searle zu stark an Husserl anzuglei-
chen, müssen die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Beachtung finden 
können – wenn man sich im Umkehrschluss auch ihrer jeweiligen Unter-
schiede bewusst ist (siehe hierzu Kevin Mulligan, „Searle, Derrida, and the 

Ends of Phenomenology“, in: John Searle, 261-286, bes. 266-269). Festge-
halten werden kann demnach: „Searle’s project of analysing and describing 
the structure of mind and intentionality in a way that does not lose sight 
of the first-person perspective is, of course, also a Husserlian project. 
Searle’s descriptivist élan, which he shares with Wittgenstein and Austin, 
as well as with Brian O’Shaughnessy, is one of the most important similar-
ities between his philosophy of mind and those of the Brentanian tradi-
tion.“ (Ebd., 267) 

69 So etwa Herman Rapaport (für eine ausführlichere Analyse der in der 
Diskussion befindlichen Kategorien von Derridas Philosophie siehe Kap. 
III.3; IV.4): „Although it is a commonplace to interpret Husserl as if he 
were an epistemologist, the fact that Husserl’s transcendental philosophy 
rejects the idea that subjective or psychological experience is relevant to a 
critical philosophical investigation, a point Derrida, too, has assumed in 
taking up various analytics that do not make too much sense if one’s pri-
mary means of testing his remarks are based on the assumption that the 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  Einleitung 

kritisiert hat: Auch dieser ziehe „une frontière qui ne passe pas 

entre la langue et la non-langue, mais, dans le langage en général, 

entre l’exprès et le non-exprès (avec toutes leurs connotations)“. 

(VPh, 39) Dies kann aber nur im Rahmen einer transzendentalen 
Strategie erfolgreich durchgeführt werden. 

Searle ist demnach zu einer ontologisch-absoluten Verkürzung 

der Frage nach der Sprachlichkeit von Intentionalität gezwungen 

(die Annahme von „intrinsic mental content“, RM, 200), da er in-

nerhalb seines methodischen Rahmens die Sprachlichkeit ontolo-
gischer Verpflichtungen ausklammert (Kap. III.4). Denn die mit 

der Sprachlichkeit ontologischer Verpflichtungen einhergehende 

Voraussetzungslast70 bedingt nicht die sprachliche Ausführung ei-

ner naturalistisch verstandenen Intentionalität – mithin nicht die 

Sprachlichkeit eines kausal reduziblen Bewusstseins –, sondern die 

Sprachlichkeit der Intentionalität selbst, die sich als biologisch de-
terminiert erkennen können muss, bevor die Behauptung aufgestellt 

werden kann, dass sie etwa biologisch determiniert ist.  

Diese Sprachlichkeit wäre demnach, transzendental gesprochen, 

eine Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis von kausaler De-

terminiertheit. Insofern sich diese Sprachlichkeit der Intentionalität 
aber als kausal durch biologische Voraussetzungen determiniert er-

kennt, handelt es sich recht besehen nicht mehr um eine transzen-

dentale Bedingung, sondern um Kausalität – ebendies ist die Pointe 

 
world he describes ought to be answerable to how one experiences it. This 
transcendental approach […].“ (Herman Rapaport, „Deregionalizing Ontol-
ogy. Derrida’s Khōra“, in: Derrida Today 1/1 (2008), 95-118, 99, m.H.) 
Kontrovers ist allerdings, aus Derrida einen Transzendentalphilosophen 
zu machen, weil er selbst dieser Annahme stets widersprochen hat: So be-
zweifelt er die Möglichkeit der „simplicity of a logical or transcendental 
principle“. (Lim, 234). 

70 Auch Price kommt zu dem Schluss, dass die ontologisch strittigen 
Punkte der Quine-Carnap Debatte abhängig seien von „substantial issues 
about language on which the jury is still out“. (Price, „Metaphysics after 
Carnap: The ghost who walks?“, 335) Und er fährt im nächsten Absatz 
fort: „Perhaps it would be better to say that the jury has been disbanded, 
for contemporary philosophy seems to have forgotten the case.“ (Ebd.) 
Offenbar nimmt sich die Derrida-Searle-/Derrida-Habermas-Debatte hier 
längst vergessener Fragen wieder an.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 41 

der Erkenntnis kausaler Reduzibilität und ein Argument dafür, wa-

rum Searle an dieser Stelle naturalistisch und nicht transzendental-

philosophisch verfährt. Kausal betrachtet kann aber die Erkenntnis 

von Kausalität wiederum nicht erklärt werden, da die Erkenntnis 
von Kausalität selbst kein kausales Phänomen ist. In abgewandelter 

Form hat Rorty diesen Gedanken folgendermaßen formuliert: 

„Specifically, reference to meaning, as so explicated, cannot explain 

the possibility of the practice of translation any more than reference 

to composition can explain the possibility of chemical analysis.“71 
Diese epistemische Irreduzibilität bedingt aber – und hierin bestehe Se-

arles Irrtum – lediglich eine Begründung transzendentalen Typs – 

und keine Ontologie. Da Searle aber die wechselseitige Bedingtheit 

von Transzendentalphilosophie und Naturalismus übersieht, ist er 

gezwungen die epistemische Irreduzibilität des Naturalismus im 

Sinne einer ontologischen Irreduzibilität misszuverstehen.  
 Derridas Philosophie plädiert an zentraler Stelle nun für diese 

wechselseitige Bedingtheit von Transzendentalphilosophie und 

Empirie (Kap. III.3.2; IV.4.1). Entsprechend bezeichnet Derrida 

seine eigene Position als „ultra-transcendantal“ (Gr, 90) bezie-

hungsweise als „quasi-transcendantal“ (Ccp, 510). Damit ist einer-
seits die Notwendigkeit transzendentalphilosophischer Argumente 

gemeint und andererseits die Notwendigkeit, diese Angabe von Be- 

dingungen der Möglichkeit nicht ontologisch misszuverstehen. 

Denn, so Derridas Überlegung, Bedingungen der Möglichkeit seien 

stets der Gefahr ausgesetzt, als ontologischer Ausgangspunkt des-
sen missverstanden zu werden, was sie bedingen. Sie sind aber als 

Bedingungen von Möglichkeit nur der Ausgangspunkt einer epis-

temischen Möglichkeit. Es gibt, epistemisch betrachtet, aber keinen 

zwingenden Grund für die Annahme, dass der Ausgangspunkt ei-

ner epistemischen Möglichkeit ontologisch zu verstehen sei (Price). 

Das heißt nicht, dass daraus ein Anti-Realismus folgt, sondern nur, 
dass daraus ein ontologischer Schluss, sei er realistischer oder anti-

realistischer Art, keineswegs zwingend motiviert werden kann. 

Vor dem Hintergund dieser Überlegung, die insbesondere in 

Derridas Ausgang von Husserl deutlich wird (Kap. II.4.1.), lassen 

 
71 Rorty, „Indeterminacy of Translation and of Truth“, Synthese 23/4 

(1972), 443-462, 447. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  Einleitung 

sich transzendentale Argumente als ein Kerngeschäft der Philoso-

phie nur dann formulieren, wenn dieses Unterfangen verstanden 

wird als „la tâche de penser encore ce que veut dire le ‚possible‘, 

comme l’ ‚impossible‘, et de le faire autour de ladite ‚condition de 
possibilité‘, souvent démontrée comme ‚condition d’impossibi-

lité‘“. (Ccp, 511) Quasi-Tranzendentalität ist demnach der Versuch, 

Transzendentalphilosophie und Empirie als wechselseitig bedingt 

zu denken, denn eine Bedingung der Unmöglichkeit bedingt – an-

ders als eine Bedingung der Möglichkeit – nicht Möglichkeit, son-
dern Notwendigkeit. Wenn in Übereinstimmung mit der For-

schungsliteratur zu Derrida gezeigt werden kann (Kap. III.3.1; 

III.3.2), dass dies ein integraler Bestandteil transzendentaler Argu-

mente ist, dann sind diese zugleich naturalistische Argumente, das 

heißt Argumentes in denen Raum ist für Kausalität (verstanden als 

Notwendigkeit) und somit für Empirie (Kap. III.3; IV.4). Im Re-
sultat (Kap. III.4) kämen Searle und Derrida dann darin überein, 

Materialität und Immaterialität zusammenzudenken, aber Searle 

braucht dafür ein ontologisches Argument, wo Derrida erkenntnis-

theoretische Überlegungen ausreichen. Im Ergebnis spricht Ock-

ham für Derrida und gegen Searle. 
 Entsprechend soll im Folgenden (Kap. III.2) gezeigt werden, 

dass sich Searles Argumentation in seiner Entgegnung auf Derrida 

ebenfalls auf (OFs) stützt. Derridas Philosophie lässt sich dann als 

entschiedene Verneinung von (OFs) verstehen. Er formuliert dage-

gen ein Argument der quasi-transzendentalen Unhintergehbarkeit von Spra-
che (QUS) – das im Ausgang von Husserl und Austin (Kap. II) als 

Argument der quasi-transzendentalen Öffentlichkeit von Kommunikabilität 

(QÖK) zu rekonstruieren ist. (QUS) bedeutet dabei nicht, dass es 

kein Außerhalb der Sprache gibt – so eine populäre Vorstellung der 

Derrida-Kritik (vgl. WUD, 180: „Derrida’s claim that there is 

nothing outside the text“) –, sondern im Gegenteil, dass die Mög-
lichkeit der Sprachunabhängigkeit sprachlicher Gehalte, die auch 

Searles Realismus in Anspruch nimmt, nur dann gewährleistet ist, 

wenn die Bedingung der Möglichkeit von Sprache („the precondi-

tion of having hypotheses“, Int, 159) zugleich eine Bedingung der 

Unmöglichkeit von Sprache ist (vgl. SEC, 391; siehe dazu Kap. 
II.4.1; III.4.3; IV.4.1). Demnach ist Sprache nicht schon als Sprachlichkeit 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 43 

der Intentionalität ontologisch fundiert, sondern die quasi-transzendentale Vo-

raussetzung für die Möglichkeit, dass Sprache sich als Sprachlichkeit etwa der 

Intentionalität und entsprechend als biologisch determiniert erkennt. Ein ko-

härenter Realismus muss demnach der Unmöglichkeit der Erkenntnis dessen, 
was unabhängig von Erkenntnis ist, Rechnung tragen können. Hier eröffnet 

sich Derridas Programm einer Metaphysik der Rahmung, die die Notwendig-

keit dieser Unterscheidung zum Thema hat (Kap. IV.4).  

Entsprechend ist im Ausgang von Austin (Kap. II.2) festzuhal-

ten, dass es keinen einheitlichen kategorialen Zugriff – auch keinen 
epistemisch geregelten – auf Realität gibt. Anders könnte die Mög-

lichkeit einer Erkenntnis von Realität nicht von ihrer Notwendig-

keit unterschieden werden. Dann wäre Erkenntnistheorie aber von 

vornherein nicht von der Vorgehensweise der Naturwissenschaf-

ten zu unterscheiden und folglich wäre auch kein philosophisches 

Argument in dieser Debatte denkbar – was jede Geistphilosophie 
ad absurdum führen würde.  

Die quasi-transzendentale Unhintergehbarkeit von Sprache 

nennt Derrida „Schrift“, sagt aber zugleich, dass damit die Struktur 

von Erfahrung überhaupt gemeint ist (Gr, 89; SEC, 376f.) – was 

insbesondere in seinem Ausgang von Husserl motiviert werden 
kann (Kap. II.4.1). Im Ausgang von Austin (II.4.2.) wird hingegen 

deutlich, dass mit der so verstandenen Schrift sowohl die Bedin-

gung der Möglichkeit wie der Unmöglichkeit dessen gemeint ist, 

was Searle allein positiv (und anschließend ontologisch) fasst72 – 

nämlich „a mastery of a system of rules which renders my use of 
the elements of that language regular and systematic“. (SA, 13) 

Derrida versucht demgegenüber gerade die Negativität73 im Den-

ken Austins zu unterstreichen: „Ordinary language breaks down in 

 
72 Dem würde Searle widersprechen: „On this account there is nothing 

infallible about linguistic characterizations; speakers’ intuitions are notori-
ously fallible.“ (SA, 14) Die Frage ist aber, ob dieser richtige empirische 
Befund in eine Ontologie integriert werden kann, die die Sprachlichkeit der 
Intentionalität als reduzibel erachtet: „[W]e define speakers’ meaning in 
terms of Intentionality that are not intrinsically linguistic.“ (Int, 160)  

73 Diesen Aspekt betont auch Karin de Boer, „Différance as Negativity: 
The Hegelian Remains of Derrida’s Philosophy“, in: Stephen Houlgate, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  Einleitung 

extraordinary cases. (In such cases the breakdown is semantical.) 

[…] words fail us.“74 

Den Zusammenhang einer quasi-transzendentalen Bedingungs-

struktur von Möglichkeit und Unmöglichkeit fasst Derrida in der 
Grammatologie (1967) als „différance“, die einerseits den schieren Un-

terschied von Möglichkeit und Unmöglichkeit meint und anderer-

seits den wechselseitigen Aufschub des Einen durch das Andere, 

was Derrida entsprechend als „mouvement de la différance“ (VPh, 

92) bezeichnet (Kap. III.3.2):  

La différance tout court serait plus ‚originaire‘, mais on ne pourrait plus 

l’appeler ‚origine‘ ni ‚fondement‘, ces notions appartenant essentiellement 

à l’histoire de l’onto-théologie, c’est-à-dire au système fonctionnant 

comme effacement de la différence. (Gr, 38).  

In diesem Sinn vertritt Derrida wie Quine eine offene, das heißt 
nicht schon vorab geordnete Ontologie75 (Kap. II.4.1; IV.4.2) – 

wenn auch unter anderen erkenntnistheoretischen Vorzeichen.76  

Sprache ist im Zusammenhang von (QUS) notwendig öffent-

lich, daher (QÖK) – dies ist im Kern die These von (Kap. II). Wenn 

Sprache aber öffentlich ist und Intentionalität unhintergehbar 
sprachlich, dann ist die ontologische Irreduzibilität des Standpunk-

tes der ersten Person Singular nur schwer zu halten (mindestens 

muss diese dann mit der Möglichkeit einer öffentlichen Sprache 

kompatibel sein). Gemäß (QUS) kann der Möglichkeit einer öffent-

lichen Sprache, die zugleich – aber gerade nicht primär (pace Searle) 

– die Sprache der ersten Person Singular ist, nur quasi-transzenden- 

 
Michael Baur (Hrsg.), A Companion to Hegel (Oxford et. al.: Blackwell, 2011), 
594-610. 

74 John L. Austin, „The Meaning of a Word“, in: Philosophical Papers (Ox-

ford: Clarendon Press, 1961), 23-43, 36. 
75 Vgl. Schaffer, „On what grounds what“, 355. 
76 Vgl. Martin Kurthen, „Indeterminiertheit, Iterabilität und Intentio-

nalität“, in: Journal for General Philosophy of Science – Zeitschrift für allgemeine 
Wissenschaftstheorie 20/1 (1989), 54-86, 82: „Derrida verwirft Searles Kon-
zept in erster Linie wegen seines Totalisierungsaspektes, während man der ‚Inten-
tionalität‘ von Quine her gerade vorwerfen müsste, dass sie der Totalisie-
rung der naturalistischen Welttheorie[…] im Weg steht.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 45 

tal Rechnung getragen werden, das heißt als eine transzendentale 

Struktur über die Begrenztheit transzendentaler Strukturen. In die-

sem Sinn ist diese Überlegung nicht unähnlich der Auffassung Ror-

tys bezüglich Donald Davidson: „Davidson, in other words, seems 
to me to have found a transcendental argument to end all transcen-

dental arguments.“77 Allerdings beendet Derridas quasi-transzen-

dentales Argument keineswegs die Gültigkeit transzendentaler Ar-

gumente – dies wäre dann in einem trivialen Sinn widersprüchlich. 

Vielmehr erläutere, so de Boer, Derridas Argument transzendental 
die Reichweite transzendentaler Argumente, die immer auch das 

Gegenteil dessen, was sie bestimmen, mitbestimmen:  

The principle of différance, I take Derrida to mean, both underlies and 

undermines such ontological oppositions as have informed the history of 

philosophy. […] [H]e suggests that each of these oppositions testifies to 

the incapacity of philosophy to affirm the irresolvable differance between 

contrary determinations.78 

Derrida wendet diesen Gedanken im Ausgang von Austin und in 

der Auseinandersetzung mit Searle explizit auf die Logik der Kom-
munikation an (SEC, 367). Dem geht jedoch die grundlegende 

Analyse La voix et le phénomène (1967) von Husserls intentionalisti-

scher Bedeutungstheorie voran. Bereits diese – und weitere bis da-

hin veröffentlichte Arbeiten wie De la Grammatologie und L’écriture et 

la différence (beide ebenfalls 1967) – ziehen aber den entschiedenen 
Widerspruch Habermas nach sich, der in der Derridaschen An-

strengung, die metaphysische Irreduzibilität konträrer Termini her-

auszustellen, einen „Vorrang der Rhetorik vor der Logik“ (DM, 

224) ausmacht. Habermas selbst befindet sich zu diesem Zeitpunkt 

auf dem intellektuellen „Weg“, so Hauke Brunkhorst, „von einer 

kritischen Erkenntnisanthropologie […] zur Substitution des ver-
gesellschafteten Menschen durch subjektlose (aber keineswegs 

wahrheits- und begründungsneutrale) gesellschaftliche Kommuni- 

 
77  Rorty, „Transcendental Arguments, Self-Reference, and Pragma-

tism“, 78. Zu einer eingehenden Kritik an Rortys Derrida-Verständnis 
siehe Kap. II. 

78 De Boer, „Différance as Negativity“, 598. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  Einleitung 

kation“. 79  Habermas nimmt dabei affirmativ Bezug auf Searle 

(TKH, I, 449-452) – auch wenn er anders als dieser nicht an „die 

Erklärungskraft des intentionalistischen Ansatzes“ (ND I, 137) 

glaubt –, um schließlich nahezulegen:  

[D]as Gesellschaftskonzept muß an ein zum Begriff des kommunikativen 

Handelns komplementäres Lebensweltkonzept angeknüpft werden. Dann 

wird kommunikatives Handeln in erster Linie als ein Prinzip der Vergesell-

schaftung interessant (TKH, I, 452). 

Entsprechend versteht Habermas nun Kommunikation bezie-
hungsweise „kommunikatives Handeln“ als ein „Prinzip der Ver-

gesellschaftung“. Gegen die Prinzipiierbarkeit von Kommunika-

tion richten sich aber gerade Derridas kommunikationstheoreti-

sche Überlegungen: „Est-il assuré qu’au mot de communication cor-

responde un concept unique, univoque, rigoreusement maîtrisable 
et transmissible : communicable ?“ (SEC, 367)   

Dabei ist die grundsätzliche Frage, wodurch „Vergesellschaf-

tung“ ermöglicht wird, bei Habermas durch die schon bereits in 

Erkenntnis und Interesse (1973) formulierte Einsicht motiviert, „daß 

radikale Erkenntniskritik nur als Gesellschaftstheorie möglich ist“. 
(EI, 9) Diese erkenntnistheoretisch orientierte Gesellschaftstheorie 

muss dann den Bedingungen ihrer eigenen Möglichkeit Rechnung 

tragen, das heißt sie muss selbst möglich sein. Dazu nimmt Haber-

mas erläuternd Bezug auf „die allgemeinen Infrastrukturen von Le-

benswelten überhaupt“ (VuE, 600). Von ihnen sagt Habermas bis 

zuletzt – in Nachmetaphysisches Denken II (2014) –: „Die Lebenswelt 
als Bestandteil der objektiven Welt genießt gewissermaßen einen ‚onto-

logischen Primat‘ vor dem jeweils aktuellen Hintergrundbewusst-

sein des einzelnen Angehörigen“ (ND, II, 25). Insofern die Lebens-

welt bei Habermas dem „Hintergrundbewusstsein des einzelnen 

Angehörigen“ ontologisch vorgeordnet ist, vertritt er wie Searle 
eine geordnete (und nicht wie Quine oder Derrida eine offene) On- 

 
79 Hauke Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie. Jür-

gen Habermas im Kontext der Nachkriegssoziologie“, in: Richard Faber, 
Eva-Maria Ziege (Hrsg.), Das Feld der Frankfurter Kultur- und Sozialwissen-
schaften nach 1945 (Würzburg: Königshausen und Neumann, 2008), 167-
187, 171. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 47 

tologie. Anders als bei Searle ist diese Ontologie aber eine der Ge-

sellschaft und nicht eine des einzelnen Subjekts. Nebenbei sei be-

merkt, dass daran auch Searles neuere Bemühungen (vgl. CSR, 

MLS, MSW) um eine „general theory of social ontology“ (MSW, 
x) nichts ändern. Auch diese bleiben dem bisher vorgestellten in-

tentional-ontologischen Paradigma treu:  

Our aim is to explain human social ontology. Because that ontology is cre-

ated by the mind, we have to begin with that property of the mind that 

creates the reality we are trying to analyze. We have to begin with inten-

tionality. […] Consciousness and intentionality are caused and realized in 

neurobiology. (MSW, 25) 

Habermas will nun die Erkenntnisbedingungen der Lebenswelt qua 

„Rehabilitierung des Vernunftbegriffs“ (DM, 395) als einer „kom-
munikativen Vernunft“ (DM, 395) auch sprachtheoretisch gewähr-

leisten. (QUS) zufolge käme für ein „Prinzip der Vergesellschaf-

tung“ aber nur eine quasi-transzendental vorauszusetzende Spra-

che infrage, die dann ebenso als Prinzip der Vergesellschaftung wie 

als Prinzip der Vereinzelung zu verstehen wäre, da anders dieselben 
Probleme drohten wie bei Searle, nämlich die Absurdität einer ge-

nuin philosophischen Begründung von Erkenntnis. Wenn Kom-

munikation nicht zur Notwendigkeit verkommen soll, dann muss 

die ihr zugrundeliegende Vernunft scheitern können. In diesem 

Sinne sind die Begriffe der politisch-ethischen Philosophie Derri-
das kontrastiv zu denen Habermas’ zu rekonstruieren (Kap. IV.3; 

IV.4).  

Habermas beruft sich nun aber in einem absoluten Sinne auf ein 

positives Theorem („kommunikative Vernunft“, DM, 395). Dies ist 

indes nur dadurch möglich, dass er der Kommunikation vorab ei-

nen, wie Karl-Otto Apel hervorhebt, „systematisch doppeldeuti-
gen“80 Begriff von Verständigung unterstellt. Im Hintergrund steht 

dabei folgende Fragestellung Habermas’, die für seine Ausarbei- 

 
80 Apel, „Das Problem des offenen strategischen Sprachgebrauchs in 

transzendentalpragmatischer Sicht. Ein zweiter Versuch, mit Habermas 
gegen Habermas zu denken“, in: Holger Burckhart (Hrsg.), Diskurs über 
Sprache. Ein interdisziplinäres Symposion für Edmund Braun (Würzburg: 
Königshausen und Neumann, 1994), 31-52, 34. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  Einleitung 

tung einer sprachphilosophischen Theorie der Vergesellschaftung 

besonders drängend ist:  

Ist nicht gerade eine Theorie der Sprechhandlungen, die den illokutionären 

Bindungseffekt mit einer vom Sprecher angebotenen Gewähr für die Gül-

tigkeit des Gesagten und mit einer entsprechend rationalen Motivation des 

Hörers erklären will, auf eine Bedeutungstheorie angewiesen, die ihrerseits 

erklärt, unter welchen Bedingungen die verwendeten Sätze gültig sind? 

(TKH, I, 423) 

Habermas sieht sich hier mit demselben sprachphilosophischen 

Problem konfrontiert, das schon Searle umtrieb, nämlich „how I 

know that what I have to say is true“. (SA, 5) Wie gesagt, Searle 
antwortet darauf mit einer geistphilosophischen Hypothese: „[W]e 

define speakers’ meaning in terms of Intentionality that is not 

intrinsically linguistic.“ (Int, 160) Da Habermas aber den „mentalis-

tische[n] Begriff von Bedeutung“ (ND, I, 138) ablehnt, nimmt er 

eine, so Apel, „normative Aufladung des Konzepts der Verständi-
gung“81 vor. Diese Aufladung ergibt sich notwendigerweise aus der 

Abkehr vom semantischen Mentalismus Searles. So Habermas in 

eigenen Worten: 

Das illokutionäre Ziel besteht eben nicht darin, daß der Adressat die Mei-

nung von S zur Kenntnis nimmt – er selbst soll vielmehr zu derselben Auf-

fassung gelangen, von der S überzeugt ist. Kurzum, der Adressat soll die 

Behauptung des Sprechers als gültig akzeptieren. Um dieses Ziel zu errei-

chen, genügt es nicht, daß S die Wahrheitsbedingungen für einen mental 

repräsentierten Sachverhalt einem Zeichen ‚x‘ auferlegt und diese dem Ad-

ressaten zur Kenntnis bringt, indem er das mit den Wahrheitsbedingungen 

gleichsam imprägnierte ‚x‘ (den assertorischen Satz) äußert. Vielmehr muß 

S den Adressaten mit seinem Anspruch konfrontieren, daß die Bedingun-

gen, die den behaupteten Satz wahr machen, auch erfüllt sind. (ND, I, 

145f.) 

Habermas hat dazu an anderer Stelle notiert: 

Bei diesem Streit geht es nicht um Fragen der Revierabgrenzung oder der 

nominellen Definition, sondern darum, ob das Konzept der Gültigkeit eines 

 
81 Ebd., 35 (i.O. kursiv). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 49 

Satzes unabhängig vom Konzept der Einlösung eines mit der Äußerung die-

ses Satzes erhobenen Geltungsanspruchs geklärt werden kann. Ich vertrete 

die These, daß das nicht möglich ist. (TKH, 1/2, 424) 

Entsprechend hat Apel darauf hingewiesen, Habermas gebrauche 

den Begriff der Verständigung „nicht etwa nur in dem engeren 
Sinne der durch sprachliche Kommunikation ermöglichten Sinn-

Verständigung, sondern in dem weiteren Sinn der Verständigung qua 

Konsensbildung über Geltungsansprüche (Wahrheit, Wahrhaftigkeit und 

normative Richtigkeit)“.82 Damit dies möglich ist, muss Habermas 

annehmen, dass der alltägliche Sprachgebrauch dergestalt unprob-
lematisch ist, dass dieser zugleich eine Aufklärung über seine eige-

nen semantischen Bedingungen ermöglicht – was auch ihn zu ei-

nem Vertreter der Kontinuitätsthese im Sinne Baz’ macht (vgl. 

Kap. I.1).83 Dieter Henrich weist in diesem Zusammenhang darauf 

hin, dass Habermas eine „naive Selbstsicherheit“84 an den Tag lege, 

die den „naturalistischen Problemdruck“85 nicht sehe. Denn grund-
sätzlich betreffen die Argumente Ontologischer Relativität bereits 

den alltäglichen Sprachgebrauch, da dieser ontologisch voreinge-

nommen ist. Insofern hat Habermas durchaus recht: Ontologische 

Theoretizität ist vom alltäglichen Sprachgebrauch nicht zu trennen. 

Insofern muss eine, so Henrich, „semantische Aufklärung“86 jeder-
zeit stattfinden können. Daraus folgt aber nicht schon die affirma-

tive Annahme eines den alltäglichen Sprachgebrauch vorab koor-

dinierenden, absoluten Bezugssystems – wie sie Habermas an-

nimmt:  

Die Kommunikationsteilnehmer können sich über Grenzen divergieren-

der Lebenswelten hinweg verständigen, weil sie sich mit dem Blick auf eine 

 
82 Apel, „Das Problem des offenen strategischen Sprachgebrauchs in 

transzendentalpragmatischer Sicht“, 35. 
83 Dies wurde bereits zuvor als Einwand gegenüber Habermas geäu-

ßert. Vgl. Dieter Henrich, „Was ist Metaphysik – was Moderne? Zwölf 
Thesen gegen Habermas“, in: Konzepte. Essays zur Philosophie in der Zeit 
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1987), 11-44, 25. 

84 Ebd. 
85 Ebd., 24. 
86 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  Einleitung 

gemeinsame objektive Welt am Anspruch auf die Wahrheit, d.h. die unbe-

dingte Gültigkeit ihrer Aussagen orientieren. (NuR, 39) 

Mit der Unterstellung einer „Wahrheitsorientierung“ (NuR, 39) 

kommunikativer Prozesse ist aber dann nichts gewonnen, wenn die 

Konsensuierbarkeit von Geltungsansprüchen unter Bedingungen 

Ontologischer Relativität gedacht werden soll. Denn dann kann ge-
rade nicht vorausgesetzt werden, dass diese Orientierung stets für 

alle potenziellen Sprecher dieselbe ist. Derridas Kritik an Haber-

mas’ Diskursethik läuft darauf hinaus, Diskursivität unter den Be-

dingungen Ontologischer Relativität zu denken. Dies ist nicht 

gleichbedeutend mit einer grundsätzlichen Absage an die Annahme 

der Konsensuierbarkeit von Geltungsanssprüchen, denn gemäß 
der Annahme einer offenen Ontologie ist hierüber überhaupt keine 

metaphysische Entscheidung möglich. Gegen die Annahme der 

Lebenswelt als einen Begriff, der, wie Henrich schreibt, „den un-

hintergehbaren Ausgang aller Sprechakte zu einer im Prinzip har-

monischen Totalität“ 87  bereits unterstellt, 88  rechnet Derrida das 
metaphysische Dissensrisiko hoch und wendet dieses ins Produk-

tive:89 Denn nur dann, wenn nicht schon unterstellt werden kann, 

dass Gesprächspartner von denselben Geltungsansprüchen ausge-

hen, müssen diese diskutiert werden. Nur wenn Dissens aber nicht 

schon vorab ausgeschlossen ist, können jene diskursiven Rahmen-
strukturen tatsächlich verhandelt werden, die bei Habermas bereits 

in Form einer, so Axel Honneth, „vorschnellen und unangemesse-

nen Versöhnung“90 vorliegen – etwa Demokratie (AuC), Freund-

schaft (Pol), Gerechtigkeit (For). Um aber überhaupt ergebnisoffen 

verhandelt werden zu können, müssen diese auf irreduzible Weise 

 
87 Ebd., 18. 
88 Auch Apel spricht in diesem Zusammenhang explizit von einer „pe-

titio principii“ Habermas’ (Apel, „Das Problem des offenen strategischen 
Sprachgebrauchs in transzendentalpragmatischer Sicht“, 35).  

89 Dies betont Axel Honneth, „Das Andere der Gerechtigkeit. Haber-
mas und die ethische Herausforderung der Postmoderne“, in: Das Andere 
der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie (Frankfurt a.M: 
Suhrkamp, 2000), 133-170, 165. 

90 Ebd., 167. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie 51 

unentscheidbar beziehungsweise ontologisch offen sein: „La jus-

tice est une expérience de l’impossible.“ (For, 38)  

Auch wenn Habermas „auf der Ebene normativer Erklärungen 

die Tugendzumutung durch eine Rationalitätsvermutung ersetzen“ 
(EdA, 312) will, so ist doch nicht zu sehen wie Konsensuierbarkeit 

dann etwas anderes sein sollte als, so Andreas Heinle, „die Folge 

lebensweltlich geteilter Selbstverständlichkeiten“.91 Damit tritt an 

die Stelle einer Bedingung der Möglichkeit die Vermutung einer 

Notwendigkeit, die – und das ist das Verheerende – wenn sie zu-
trifft, erkenntnistheoretisch nicht mehr reflektiert werden kann. 

Eine offene Ontologie der Intersubjektivität kann es demnach nur 

geben, wenn am wesentlich aporetischen Charakter der Intersub-

jektivität festgehalten wird,92 anstatt, wie Habermas, so Brunkhorst, 

„Adornos Begriff des Nichtidentischen in Kategorien seiner eige-

nen Kommunikationstheorie zu rekonstruieren, aber nicht, um die 
aporetische Struktur dieses Begriffs in die Kommunikations- und 

Bedeutungstheorie zu verlängern, sondern um die Aporie loszu-

werden“.93 Eine kohärente Diskursphilosophie muss demnach der 

Möglichkeit ihrer eigenen Unmöglichkeit Rechnung tragen (Kap. 

IV.4.1), da die inhärenten Möglichkeiten – etwa: die Konsensuier-
barkeit von Geltungsansprüchen – sonst zu Notwendigkeiten wür-

den, denen naturwissenschaftlich besser beizukommen wäre als 

philosophisch. Dieses Problem bleibt auch dann bestehen,94 wenn 

 
91  Andreas Heinle, Dekonstruktion und/oder kommunikative Rationalität? 

Eine Untersuchung zu Jacques Derrida und Jürgen Habermas (Göttingen: 
V&R, 2012), 102.  

92 So auch Critchley, The Ethics of Deconstruction. Derrida and Levinas 
(Edinburgh: Edinburgh University Press, 2014), 275: „As I see it, the cen-
tral aporia of deconstruction – an aporia of which Derrida is perfectly well 
aware and one that must not be avoided if any responsible political action 

is to be undertaken – concerns the nature of this passage from undecida-
bility to the decision, from the ethical ‚experience‘ of justice to political 
judgement and action.“ 

93 Brunkhorst, „Die kommunikative Wende der Soziologie“, Fn. 12, 
179. 

94 Vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer, Was heißt Denken? Von Heidegger, 
über Hölderlin zu Derrida (Bonn: University Press, 2004), 47 (eigene Her-
vorhebung, P.F.): „Keine Verständigung zwischen Personen ist nie bloß 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  Einleitung 

das Normativitätstheorem als sprachphilosophischer Erbe einer 

sonst nur naturwissenschaftlich beschreibbaren Form der Kausali-

tät auftritt, da dieses – zumindest im Rahmen seiner hier zu bespre-

chenden Formen – im Kern eine Inkompatibilität mit jener Freiheit 
bedeutet, die intersubjektiv immer schon vorausgesetzt werden 

muss (Kap. IV.4). 

 

 
schematische Anwendung von Regeln, sondern immer auch freie Zusam-
menarbeit, wie sie gerade für das Lesen und Interpretieren von Gedichten 
notwendig und hier ja gerade auch systematisch eingeübt wird. Dabei geht 
es beim Leser um eine Art der angemessenen Lösung eines Kooperations-
problems mit dem Autor […].“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11 - am 19.01.2026, 21:17:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I.1. Das Feld der Verständigung und seine Methodologie
	I.2. Zwei Fragemöglichkeiten: Ontologie und Erkenntnistheorie

