III. SCHLUSSFOLGERUNGEN UND AUSBLICK

1. Zusammenfassung der Ergebnisse

Die hier vorgelegten Untersuchungen lielen sich von der Idee leiten,
daB sich die Analyse des Islam nicht auf die Suche nach einem jen-
seits aller historischen Erscheinungsformen in der Tiefe schlummern-
den Wesen begeben soll. Beim Studium des Islam muf3 unabdingbar
die konstitutive Bedeutung der Geschichtlichkeit gewiirdigt, d.h. der
Gegenstand in den je spezifischen geschichtlichen Kontext eingeord-
net werden. Die Rechtspraktiken im islamischen Kulturkreis, die ,,fak-
tische Laizitit”, zeugen mit ihrer gewissermaflen institutionalisierten
doppelten Lagerung zwischen dem (z.B. altarabischen bzw. tiirki-
schen) Gewohnheitsrecht und dem religiosen Gesetz (Scharia) von der
Geschichtlichkeit, von der der Islam unmittelbar erfaf3t ist.

Der Geschichtlichkeit wurde gemdll dieser Pramisse auch in der
Analyse des neuzeitlichen tiirkischen Islam konstitutive Bedeutung
zugemessen. Das Verstindnis des Islam mit seinen unterschiedlichen
Ausformungen in der Tiirkei erforderte folglich die Einbeziehung der
Einfliisse, die aus der Begegnung mit der westlichen Moderne hervor-
gegangen sind. Dies hatte in verschiedener Hinsicht Konsequenzen.

In methodischer Hinsicht mufite sich die vorliegende Studie weit-
gehend auf die historische Materie einlassen und sich mit konkreten
gesellschaftlichen Diskursen und ihrer institutionellen Umsetzung be-
schéftigen.

In methodologischer Hinsicht wurde vermieden, zwischen unter-
schiedlichen Artikulationsweisen des Islam nach dem Mafstab der
Authentizitit zu entscheiden. Selbstverstdndlich kommen die jeweili-
gen Konzeptualisierungen des Islam wie z. B. die laizistische oder die
islamistische nicht ohne den Wahrheitsanspruch aus. Fiir die Akteure
ist es immer der ,,wahre* Islam, den sie jeweils formulieren und insti-
tutionell umzusetzen anstreben. Fiir eine soziologische Studie gebot es
sich allerdings, den Islam immer schon als diskursiv umkampft zu
verstehen und die verschiedenen Konzeptionen desselben als Artiku-
lationen gleichermafen ernst zu nehmen. In diesem Sinne ist die laizi-
stische Konzeption des verwalteten Islam, fiir die Religion letztlich
eine Gewissensangelegenheit bleiben soll, genauso ,,authentisch wie
die Version der Orthodoxie. Im gleichen Sinne wurde die im islamisti-

207

- am 13.02,2026, 21:53:21.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schen Diskurs artikulierte Version des Islam ebenfalls nicht am MaB-
stab seiner vermeintlichen Authentizitit oder Nichtauthentizitdt be-
messen. Jenseits dieser diskursiven Ausgestaltungen existiert kein rei-
ner, auBerdiskursiver Islam, an dem man die konkreten Artikulationen
nach ihrer Ferne oder Néhe bewerten konnte. Fiir eine diskursanaly-
tisch verfahrende Untersuchung ist die Bedeutung des Islam immer
schon in dem Sinne umkémpft, dal die Bedeutung dessen, was der
,wahre Islam sei, aus konkurrierenden Antworten hervorgeht. Dabei
beziehen sich die jeweiligen Positionen auf spezifische Aspekte des
Islam, intensivieren sie, wiahrend andere Aspekte bzw. historische Er-
fahrungen unterbelichtet werden. In diesem Prozel3 der Artikulationen,
in denen die Bedeutungen von dem, was Islam sein soll, fixiert wer-
den, wird jedoch nicht einfach ein vorgingig abgeschlossener Islam
mehr oder weniger wiedergegeben. Es ereignen sich unvermeidlich
Transformationen des Islam in den unterschiedlichen Rekonstruktio-
nen jenseits der subjektiven Intentionen der Beteiligten.

In theoretischer Hinsicht galt es die jeweiligen Artikulationen, die
nicht im Hinblick auf ihre vermeintliche Authentizitit gegeneinander
ausgespielt werden diirfen, auf den geschichtlichen Kontext zu bezie-
hen. Die Instrumente, Modi und spezifischen Inhalte jeweiliger dis-
kursiver Artikulationen waren daher erst aus dem Kontext des kultur-
iibergreifenden Austausches heraus zu verstehen. Die Aneignung der
islamischen Kulturbestinde erfolgt demnach nicht jenseits der gravie-
renden Folgen, welche die Verwestlichung der Welt (in der ,,Zeit des
Weltbildes®), auch in den nichtwestlichen Kulturen ausgeldst hat. Die
Machbarkeit der Gesellschaft ist die allgemeine Bezeichnung fiir die
Vision, ohne die politische Entwicklungen auch in den muslimischen
Gesellschaften der Neuzeit nicht angemessen erfait werden konnen.
Es sei denn, man will die lange Geschichte der Modernisierung in der
muslimischen Welt gemédll dem Duktus des spezifischen islamisti-
schen Diskurses als einen ,Irrweg® in der gesamtislamischen Ge-
schichte diffamieren.

Diese gesellschaftstechnische Vision ist auch in der Tiirkei sowohl
iiber theoretische Diskurse als auch in Gestalt praktischer Politik in-
folge der Ubernahme moderner politischer Rationalitit (hier vorrangig
als Staatsraison praktiziert) wirksam geworden. Die diskursiven Arti-
kulationen des Islam stehen mit mehr oder weniger Intensitit und auf
je eigentiimliche Weise im Zeichen dieser Vision bzw. ihrer prakti-
schen Umsetzung mit Hilfe von Staatsraison. Damit sind auch die drei
Elemente der Analyse wiedergegeben:

a) Im modernistischen Diskurs flihrte Staatsraison als die dominante
politische Technik dazu, die Religion aus dem o6ffentlich-politischen
Bereich als explizite politische Ideologie vorweg auszuschlieen, um

208

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

sie gleichzeitig in den Staatsapparat einzubinden, wobei die Verwal-
tung der Religion infolge der Machtverhédltnisse mehr und mehr in-
haltliche Ziige annahm. Die Staatsraison trug dabei zur Formierung
einer Gesellschaft bei, in der sich die Religion aus einer Vielzahl von
lokalen Praktiken und Ideen zu einer zentral verbreiteten und verwal-
teten Angelegenheit entwickelte. Religion sollte hiernach zunéchst
den moralischen ,,Kitt* fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt be-
reitstellen. Nach und nach iibernahm sie jedoch die Funktion eines
ideologischen Ferments. Somit hat die laizistische Verwaltung der Re-
ligion bei gleichzeitiger Beschrinkung derselben auf spezifische ge-
sellschaftliche Funktionen und auf eine private Gewissensangele-
genheit zugleich die infrastrukturellen Bedingungen fiir eine zentral
geschaltete, religiose Durchdringung der Gesellschaft vorbereitet. Die
Religion entwickelte sich aber durch ihren strategischen Einsatz zu
einem Instrument in Machtspielen, die sich nicht mehr auf das alte
Herrschaftsverhdltnis zwischen dem Souverdn und den Untertanen
beschrinken lassen. Dies ist eine Ambivalenz, die wesentlich in den
strategischen Einsatz der Religion eingebaut ist. In ihr sind ndmlich
gleichzeitig die Bedingungen der Moglichkeit dafiir gegeben, dal3 die
in die Gesellschaft hineingespielte strategische Handhabe der Religion
in der Gesellschaft selbst als Gegenmacht aufgegriffen und gegen die
staatliche Macht eingesetzt wird.

b) Das institutionelle Mittel der Verwaltung der Religion ist die in der
Diyanet organisierte Orthodoxie, deren Verhiltnis zu den gesell-
schaftstechnischen Zielen der politischen Macht sich durch ein eigen-
tiimliches In-der-Schwebe-Lassen auszeichnet. Sie bekennt sich zu der
bzw. akzeptiert die Laizitdt, ohne daB sich dadurch fiir die Orthodoxie
grundsitzliche Widerspriiche ergidben, welche die innere Rationalitét
der Lehre betridfen und deshalb zum Gegenstand diskursiver Ausein-
andersetzungen erhoben werden miifiten. Dabei kann sie ihre Haltung
weitgehend aus ihrer erfolgreich praktizierten historischen Praxis her-
aus begriinden, die immer schon eine gewisse Allianz mit dem Herr-
scher enthielt.

Die Ambivalenz stellt sich allerdings auch fiir die Orthodoxie, da
sie sich mit der ,,bescheidenen* Religionspolitik der Staatsraison,
selbst in ihrer spéter immer stirker werdenden inhaltlichen Wendung,
nicht ganz zufrieden geben kann. Letztlich ist doch das formelle Be-
kenntnis des Staates zum religiosen Gesetz nicht unerheblich, und von
diesem Ziel wiirde die Orthodoxie nicht endgiiltig absehen. Ein sol-
ches Bekenntnis wiirde nimlich der Orthodoxie die aus der Laizitét
entspringenden Unwegsamkeiten ersparen, wie sie z.B. in Konflikt-
féllen zwischen dem profanen und dem theokratischen Gesetz oder in
der grundsitzlichen Kritik an der Religionspolitik eines sdkularen

209

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Staates vorkommen. Vor allem wiirde eine solche explizite Ver-
pflichtung des Staates zur religidsen Rechtleitung die institutionelle
Vormachtstellung der sunnitischen Orthodoxie gegeniiber den identi-
titspolitischen Forderungen konfessioneller Minderheiten (wie z. B.
von Aleviten) aufrechterhalten. Nichtsdestotrotz nimmt der Dissens
zwischen der Orthodoxie und der laizistisch verpflichteten Politik
nicht den Charakter eines prinzipiellen Konfliktes an. Entscheidend
bleibt, daf3 der Staat unterhalb des offiziellen Bekenntnisses zur Lai-
zitat durch die Orthodoxie die ,,rechte Lehre* betreibt und die Gesell-
schaft ,religiose Aufkldrung®, tatsdchlich jedoch ,,Rechtleitung®, er-
hélt.

c) Das Gesellschafismodell islamistischer Intellektuelle wendet sich
gegen die ,,uneindeutige* Haltung der beiden zuvor Genannten in Be-
zug auf den Platz der Religion in der Gesellschaft und konzipiert den
Islam im Modus einer alternativen Gesellschaft. Die Islamisten re-
flektieren den gesellschaftstechnischen Zug der Staatsraison, bauen
ihre ideologische Produktion, weitgehend beeinflufit von den diskursi-
ven Entwicklungen aus der westlichen Welt, genau auf seine Identifi-
zierung und Kritik auf. Nicht nur wird dabei die staatliche Funktiona-
lisierung der Religion durch deren Verwaltung angeprangert. Der Is-
lamismus enthélt auch gewisse bedrohliche Ziige fiir die Orthodoxie,
sofern er mit der zwischen der politischen Macht und der Orthodoxie
bestehenden historischen Allianz schlechthin brechen will. Dabei wird
auch das Monopol der Orthodoxie bei der Verwaltung des Heilserbes
in Frage gestellt, indem die Islamisten, nahezu allesamt sékular gebil-
deten Laien, das Deutungsrecht fiir den ,, Text™ flir sich in Anspruch
nehmen. Die Auflésung der ,,Uneindeutigkeit”, ja der Ambivalenz, die
sowohl in der laizistischen Religionspolitik als auch im Verhalten der
Orthodoxie festgestellt werden kann, verwandelt sich jedoch im isla-
mistischen Diskurs in eine Paradoxie. Ausgerechnet die Suche nach
einem von den westlichen Einfliissen nicht kontaminierten, ,,authenti-
schen® islamischen Gesellschaftsprojekt treibt den Islamismus in die
Vorstellungswelt der Moderne, in der die Ursprungsvisionen, der
,,mythische RegreB*, utopische Ziige entwickeln. Aus der Vision der
,machbaren Gesellschaft, die auch die Religion als einen spezifi-
schen Bereich der Macht behandelte und ihr dabei eine bestimmte
Funktion zuwies, wird die Idee einer islamischen Gesellschaft gebo-
ren. Die ,, Authentizitdt™ der islamistischen Rekonstruktion der Urvi-
sionen verrdit nur zu deutlich ihre genealogische Herkunft aus der
modernen Gesellschafisidee.

Das islamistische Gesellschaftsmodell greift ohne Zweifel auf die
materialen Kulturbestinde des Islam zuriick. Diese werden jedoch in
einem spezifischen Diskurs rekonstruiert, dessen Instrumente, Wis-

210

- am 13.02,2026, 21:53:21.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

sensmodi und teilweise auch Inhalte nicht alleine aus dem klassischen
Bestand des Islam stammen. Uber diese einzelnen Formen der unbe-
absichtigten Ubernahme aus der modernen westlichen Kultur hinaus
und sich auf deren Basis erhebend driickt sich die durch den Islamis-
mus ausgeldste Transformation des Islam vor allem in der Konzeption
von Gesellschaft aus. Es wird eine Gesellschaftsvorstellung in das is-
lamische Denken eingefiihrt, die in ihrem Wesen bereinigt von Macht
bzw. versohnt erscheint und durch willentliches Handeln ins Werk
gesetzt werden kann.

Die Behandlung der Frage, welche spezifischen Pragungen aus der
Wirkung moderner Kulturinstrumente und deren institutionellen Ver-
korperungen in den islamisch geprigten Gesellschaften hervorgehen,
greift allerdings solange nicht radikal genug aus, als deren Zusam-
menhang mit den kulturell wirksamen Formen der Selbstkonstitution
aus der Analyse ausgeschlossen bleibt. Dieser ,,Mangel“ hat offenge-
standen auch unsere Reflexionen von Anfang an begleitet, obgleich
das diesbeziiglich erforderliche ProblembewuBtsein stets offen an den
Tag gelegt wurde. Die Problematik mufite jedenfalls zunéchst heraus-
gestellt werden: Dafiir wurden die laizistische Verwaltung der Reli-
gion und die reflexive Wendung der Ordnungsprinzipien durch den
Islamismus analysiert. Die Bezugnahme auf Foucaults Analyse politi-
scher Rationalitét signalisierte tatsdchlich bereits eine Sensibilitit fiir
die Aufgabe, sich mit der Genealogie der modernen Macht in einem
Rahmen zu befassen, in dem die Formen und Funktionsweise der po-
litischen Technologien und der Selbstkonstitution miteinander ver-
kniipft werden sollen. Man miifite davon ausgehen, daf} die realen
Ausformungen der Machtpraktiken und Wissensformen nicht nur un-
tereinander, sondern auch in Beziehung zu den Formen stehen, wie die
Individuen ihr Selbst gestalten. Es gilt diese Beziehungen zwischen
den iibernommenen Machttechniken (Staatsraison) und Wissensfor-
men (Einfliisse moderner Wissenschaften) noch um diejenigen zu den
Selbstverhiltnissen zu erweitern (oder zu erkldren, falls dies nicht
pafit). Die Dominanz der Staatsraison in der politischen Kultur gegen-
iiber den liberalen Regierungstechnologien und das historische Arran-
gement der Orthodoxie mit der Staatsraison diirften wohl auch mit den
Formen der Selbstkonstitution zu tun haben. Die Frage, warum die
moderne politische Rationalitit in Gestalt der Staatsraison am tiirki-
schen Beispiel so rasch in ,,Rechtleitung® umschlug und sich nicht
einfach auf die Sorge um die moralische Qualitét der Bevolkerung be-
schriankte, wie Foucault es fiir die Staatsraison herausgearbeitet hatte,
kann ebenfalls von hier aus im Hinblick auf die kulturspezifischen
Brechungen globaler Diskurse, Praktiken und Institutionen behandelt
werden. Das gleiche gilt auch fiir die Frage, wie sich die iiber-
nommenen Wissensformen hier tatsichlich etablierten und ob es dabei

211

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

auf eine dhnliche Weise zu spezifischen Brechungen kam; vor allem
in Bezug auf deren innere Verkniipfung mit Machttechniken.

Im folgenden wird die Thematik der Selbstkonstitution vornehm-
lich in fiir die kiinftige Forschung vorbereitender Absicht angerissen.
Die vorldufigen Ausfiihrungen sollen hier lediglich das Problembe-
wulBtsein schérfen.

2. Ausblick: Kultur des Gestidndnisses, Kultur
des Konventionalismus

Foucault war {iberzeugt davon, dal} sich die moderne Macht in einem
Zusammenhang mit Praktiken entfalten konnte, die das individuelle
Selbst iiber Jahrhunderte hinweg durch besondere Enthiillungsprakti-
ken gepragt haben. Die Durchsetzung der Biomacht, die ,dullere®
Fiihrung, war also in der westlichen Geschichte ohne die Vorbereitung
der ,,inneren” Fiihrung durch die Selbsttechniken nicht zu denken.

Mit dem Hinweis auf die Selbsttechniken ist bereits ein flir die
kiinftige kulturiibergreifende Forschung wesentlicher Punkt angespro-
chen. Die Bedeutung des Gesténdnisses als einer im Abendland ange-
wandten Selbsttechnik erldutert Foucault durch eine kulturverglei-
chende Gegeniiberstellung, auf die er aber nicht mehr zuriickkommt.
Er macht im Hinblick auf seinen Untersuchungsgegenstand Sexualitdt
»Zwel gro3e Verfahren aus, die Wahrheit des Sexes zu produzieren®,
deren systematische Bedeutung jedoch zweifellos iiber den spezifi-
schen Gegenstand hinausweist. Der grundlegende Unterschied zwi-
schen der in orientalischen Gesellschaften noch vorherrschenden ars
erotica (1983: 74) auf der einen Seite und der modernen scientia se-
xualis besteht darin, dal3 diese ,,im Laufe von Jahrhunderten um die
Wahrheit des Sexes zu sagen Prozeduren entwickelt hat, die sich im
wesentlichen einer Form von Macht-Wissen unterordnen, die der
Kunst der Initiationen und dem Geheimnis des Meisters streng entge-
gengesetzt ist* (a.a.0.: 75). Es ,handelt sich um das Gestdndnis*
(ebd.), das wirkungsgeschichtlich zu einer unendlichen Vermehrung
der Diskurse gefiihrt hat.

Die Uberlegungen zu den Technologien des Selbst, die sich mit der
Frage befassen, ,,wie wir auf direkte Weise unsere Identitéit geschaffen
haben mit ethischen Selbsttechniken® (Foucault 1993b: 169), miinden
bei Foucault in dem Urteil: ,,Im Abendland ist der Mensch ein Ge-
standnistier geworden* (Foucault 1983.: 77). Wenn auch mit bedeut-
samen Verdnderungen in ihrer Funktion, bildet die Selbstenthiillung,
das ist die Quintessenz seiner Studien fiir unsere Uberlegungen in pro-
spektiver Sicht, eine lange Tradition in der abendldndischen Ge-
schichte. Foucault interessiert sich vor allem fiir verbalisierende Prak-

212

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

tiken der Selbstenthiillung respektive die eigentiimliche, ethisch rele-
vante Verkniipfung von Macht und Wissen, die ein besonderes Wahr-
heitsverhéltnis konstituiert und in sikularisierter Form spéter die Mat-
rix fiir die politische Rationalitit und die Humanwissenschaften abge-
geben hat. Eine solche Praktik erblickt Foucault in der Pastoral-
technik. Hier wird der Glaubige dazu angehalten, dem ,,Hirten* die
Wahrheit iiber sich selbst liickenlos zu erzdhlen. Dies perpetuiert nicht
nur die bereits in der Antike entwickelte Technik der Selbstbeobach-
tung und daran anschlieBende genaue Aufzeichnung der Ergebnisse in
Briefen und Tagebiichern, sondern stellt auch den Selbstbeobachter
ins Machtverhéltnis zu einer &uleren Instanz.

Die Gestandnispflicht, die zunichst innerhalb der Praktiken der
BuBle lokalisiert war, weitet sich spiter in andere Bereiche aus. Sie
steht dann, mit erheblichen Modifikationen, als Modell einer politi-
schen Rationalitit zur Verfiigung, die sich ebenfalls, doch auf ihre ei-
gene Art und Weise, um das Wohl der Einzelnen kiimmern wird, in-
dem diese zum Gegenstand von miteinander verkniipften Machtprak-
tiken und Wissensformen gemacht werden. Protestantismus (vgl. dazu
auch Hahn 1982: 416ff), piadagogische und medizinische Disziplinen
haben zudem erheblich dazu beigetragen, dafl die Beichte ihre rituelle
und exklusive Lokalisierung verloren hat. Seit dem 18. Jahrhundert
bis in die Gegenwart ,,sind die Techniken der Verbalisierung von den
sogenannten Sozialwissenschaften in einen anderen Kontext transfor-
miert worden® (Foucault 1993a: 62; vgl. auch Hahn 1982: 407). So
wurde auch die Gestindnistechnik in unterschiedliche Beziehungen
wie zwischen ,,Schiiler und Pddagogen, Kranken und Psychiater, De-
linquenten und Experten® (Foucault 1983: 82) eingeflochten. Die Kul-
tur des Gesténdnisses arbeitet somit in unterschiedlichsten Bereichen
durch eine unendliche ,,Anreizung zu Diskursen®. In der ,,Vorliebe*
zu Gestdndnispraktiken und im Hinblick auf deren zivilisatorischen
Folgen liegt ein grundlegender Unterschied zwischen der ori-
entalischen und der okzidentalischen Kulturentwicklung.

Was sind die Konsequenzen der These, dall die Institutionen, Ideen
und Instrumente einen spezifischen kulturellen Hintergrund aufwei-
sen, fiir ihre Ubernahme in andere Kulturen? Die Freilegung dieses
Hintergrundes darf selbstverstdndlich nicht der Intention folgen, die
Unméglichkeit der Ubernahmeprozesse nachzuweisen. Sie kann aber
dazu dienen, sich fiir die unterschiedlichen Folgen des Einsatzes der
ibernommenen Instrumente, Konzepte und Techniken zu sensibilisie-
ren. Die Relevanz der Fragestellung besteht darin, dafl die besagten
politischen Techniken und Wissensformen in einer Gesellschaft zum
Wirken kommen, deren historisch-kultureller Hintergrund sich nicht
mit Gesténdnistechniken in eine Verbindung bringen 146t, ja, sogar

213

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

auf einer Kultur beruht, die ihren Mitgliedern gerade von den Prakti-
ken der Selbstenthiillung abrit.

Die Schwierigkeiten, die trotz der hohen Relevanz einer solchen
Perspektive der Umsetzung der Foucaultschen Analyse von Selbst-
techniken im Wege stehen, liegen schon im ersten Blick auf der Hand.
Bereits die geschichtliche Konstitution des Begriffs von Technik im
allgemeinen und Selbsttechniken im besonderen bzw. ihrer Transfor-
mationen gemahnt zur Vorsicht bei dessen umstandlosen Ubertragung
auf die Praktiken der Selbstkonstitution in der islamischen Kulturent-
wicklung. Ob nicht schon der Umstand, da3 das Selbst zum Gegen-
stand von Techniken gemacht wird, eine kulturspezifische Entwick-
lung ist, miifite noch im Vorfeld gepriift werden. Daher sollte sich eine
solche Untersuchung nicht von vornherein auf die Identifizierung von
Selbsttechniken beschridnken, statt dessen allgemeiner ansetzen und
nach den (geschichtlichen) Formen der Selbstkonstitution fragen.

Wie bereits oben eingestanden, kann ich hier lediglich auf die Be-
deutung dieses Aspektes hinweisen; eine eingehende Analyse kann
hier nicht geleistet werden. Gleichwohl kann man einige Anhalts-
punkte fiir die spitere Beschéftigung mit dem Thema anzeigen, auch
ohne die eben angezeigte Schwierigkeit zuvor vollstdndig gekléart zu
haben.

Wenn nicht direkt iiber mogliche Selbsttechniken, so kénnte man
sich wenigstens doch iiber eine spezifische Dimension des in den is-
lamisch gepriagten Gesellschaften wirksamen Wahrheitsverstindnisses
und der damit zusammenhéngenden Selbstkonstitution an die Thema-
tik heranndhern. Es handelt sich um den rituellen Konventionalismus,
der fiir den Modus der alltdglichen Kommunikation von paradigmati-
scher Bedeutung ist. Seine Relevanz miifite ebenfalls fiir die politi-
schen Praktiken und Wissensformen noch herausgearbeitet werden.

Mit dem Begriff wird hier der Umstand beschrieben, dall das mog-
liche Verhiltnis zwischen dem rituellen Akt und der inneren Haltung
unterbrochen ist. Die Einhaltung des (nicht nur religidsen) Ritus ge-
schieht konventionell und ohne einen kulturell bedeutsamen Zwang
zur inneren Wertvertiefung. Das Thema ist bisher kaum behandelt
worden, es lassen sich aber einige verstreute Hinweise in der Literatur
finden. So besteht fiir Stauth das orientalische Wahrheitsverstdandnis in
der ,,Akzeptanz des Ritus und nicht in seiner Essentialisierung™ (1993:
196). Der Islamwissenschaftler Tilman Nagel merkt in Bezug auf die
»geldufige Form der islamischen Religiositit® an, dal} sie sich weitge-
hend auf den duferen Vollzug des religidsen Ritus verlasse. Und er
bringt sie in ein Oppositionsverhiltnis zu der individual-ethischen
Haltung, die demgegeniiber entsprechend schwach ausfalle: ,,An die
Stelle der Herausbildung eines gemeinschaftsdienlichen Ichs tritt so-
mit der eher dufserliche Vollzug der gemeinschaftlichen Rituale und

214

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

Bekenntnisse. Sie werden, losgelost von ihrer individual-ethischen
Deutung und Bedeutung, fir die groe Masse zur eigentlichen Le-
bensmitte des islamischen Gemeinwesens.* (Nagel 1981b: 347; Her-
vorhebung L.T.) Bezogen auf den spezifischen Umgang mit dem reli-
gidsen Gesetz zeigte Rahman ein Gespiir davon, wenn er sich an-
schickte, die verschiedenen Methoden des muslimischen Umgangs mit
der Moderne auseinanderzuhalten. Auch der islamische Modernismus
war nach Rahmans Meinung im Konventionalismus eingefangen, so-
fern sein Unternehmen hauptséchlich darin bestand, die Tradition und
die Koransuren selektiv zu gebrauchen, um sie an die modernen Be-
diirfnisse anzupassen (1966: 119ff). Die Formen des Konven-
tionalismus wurden auch hier nicht aufgebrochen. Erst eine historisch-
kritische Lektiire, wie sie von Rahman entwickelt wurde, konne die
innere Verbindung zwischen dem moralischen Geist und dem legalen
Level herstellen (a.a.0.: 120).

Vom Islam, der sowohl von dieser Kultur des Konventionalismus
mitgeprégt ist als auch auf sie selbst pragend gewirkt hat, sind, um auf
die Thematik der Selbstkonstitution zuriickzukommen, folglich keine
Impulse ausgegangen, die eine auf Selbstenthiillung aufbauende Kul-
tur vorbereitet hétten. Ganz im Gegenteil, haben die islamischen An-
forderungen an das Selbst eine mifitrauische Haltung gegeniiber der
Selbstanalyse und der Introspektion kultiviert, die dem individuellen
Subjekt ein inneres Wahrheitsverhéltnis zu einer dufleren Instanz ab-
verlangen. So hat sich auch folglich ein solches Verhéltnis nicht zu
einem gesellschaftsrelevanten Phdnomen in der muslimischen Kul-
turwelt entwickelt. Es gibt kaum einen kulturrelevanten Bereich, in
dem &hnliche Techniken dafiir eingesetzt wiirden, das Selbst in seinen
innersten Regungen zum Sprechen zu bringen, die Ergebnisse der
Selbstbeobachtung, die intimsten Regungen seines Selbst als ,.heils-
relevant® (Hahn 1982: 409) genauestens in Tagebiichern oder anderen
Medien festzuhalten, und dies letztlich auch einer ,,duBleren* Instanz
zur Verfiigung zu stellen. Es gibt zwar Hinweise darauf, dal die Hir-
tenmetapher, der Foucault eine paradigmatische Bedeutung zu-
schreibt, auch in der islamischen Kulturgeschichte vorkommt. Sie ist
aber vollig anders angelegt, und steht in keinerlei Zusammenhang mit
irgend einer wie auch immer gearteten ,,Pastoraltechnik®. Sie treibt die
Herde nicht zu einer stindigen Selbsterforschung an, sondern regelt
hauptsichlich die Pflichten zwischen dem Herrscher und den Be-
herrschten. ,,.Der Herrscher gewahrt der Herde, was ihr zukommt®,
berichtet Tilman Nagel als das Ziel der wechselseitigen Beziehung
(1981a: 164) aus dem Friihislam, ,,und die Herde erfiillt ihre Pflicht
gegeniiber dem Herrscher.” Von einer inneren Wahrheitsbeziehung ist
nirgends die Rede. Diese ist weitgehend in der Einhaltung der Obliga-
tionen bereits abgedeckt.

215

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Man kann an dieser Stelle ansetzen und nach Praktiken bzw.
,,Techniken suchen, die sich in einem verwandtschaftlichen Zusam-
menhang mit diesem Wahrheitsverstindnis befinden. Einen Anhalts-
punkt, dem anderorts systematisch nachgegangen werden miifite, kann
man bereits der Literatur entnehmen (vgl. dazu G. E. von Grunebaum
1963, insb. Teil II). Von der frithen Zeit bis in die Glanzepoche der
islamischen Zivilisation hinein entwickelte sich, so von Grunebaum,
neben ilm (Wissenschaft) eine weitere ,,Technik®, adab, zur Gestal-
tung des islamischen Selbst. Adab 148t sich, grob gesprochen, als Dis-
ziplinierung und Ubung des Geistes, Beherrschung der formellen
Vollkommenheit, Besitz der Eleganz iibersetzen und bezeichnet im
Alltagstiirkischen die Gesamtheit des sich geziemenden Verhaltens.'"”
Die praktische Ausgestaltung der Adab ihre kulturellen Wirkungen
und geschichtlichen Transformationen miissen noch herausgearbeitet
und in den theologischen Bestand des Islam in Beziehung gesetzt
werden. Von Grunebaum hat dies seinerseits im Hinblick auf die spe-
zifische Frage, inwiefern sie eine individualisierte Personlichkeit for-
derlich ist, unternommen. Er legte dar, dal ein Gutteil arabischer au-
tobiographischer Schriften sich auf bestimmte Tatsachen wie Geburt,
Studium, Positionen beschranken, so daB3 die Personlichkeit gar nicht
in den Vorschein treten konne (a.a.O.: 344). Die Formzwénge in der

119 Beispiele fiir die Verankerung dieser ,,Technik® im alltdglichen Leben
gibt es viele. Man denke z. B. nur an das symbolische Spiel, das sich
nahezu in jedem tiirkischen Haushalt zwischen Vater und Sohn (neuer-
dings auch Tochter) abspielt. In Anwesenheit des Vaters darf der Sohn,
selbst wenn er seinerseits hoheres Alter erreicht hat, nicht rauchen.
Nun, fast jeder tiirkische Vater weill davon, wenn sein Sohn raucht, und
es kommt jedesmal ein wunderbares Spiel zwischen den beiden in
Gange. Viter und Soéhne (bzw. Tochter, wenn auch seltener) befolgen
dabei verschiedene Strategien der Vermeidung, des Nichtwissens, ob-
wohl man es weif}, dal der andere es weill. Es widerspricht nicht der
Adab, wenn der Sohn in der Wohnung raucht, wihrend sich der Vater
dort, aber auf jeden Fall in einem anderen Raum, aufhilt. Wichtig ist,
daB er im Falle einer unvermeidlichen Begegnung die Zigarette in der
Hand nicht sichtlich hilt, damit dem Vater noch die Mdglichkeit bleibt,
das Spiel des ,,Als-ob“ weiter zu betreiben. Der Sohn darf in der Regel
nicht durch seine Handlung, schon gar nicht durch verbale AuBerungen
gestehen, dal} er nun einmal dieser Last front. Mit der nichtverbalisier-
ten, und offiziell im Modus des Verbots verbleibenden Tatsache kann
der Vater leben, der Sohn auch. Darauf kommt es ja auch schlieBlich
an. Der Respekt ist an die Form gebunden, und sie bleibt gewahrt. Der
symbolische ,,Vatermord“ besitzt, sollte man diese alltagskulturelle
Praktik tiber die empirische familidre Beziehung hinaus in einen allge-
meinen Zusammenhang fiihren, keine kulturrelevante Bedeutung.

216

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

literarischen Verfeinerung des islamischen Selbst weisen daher eine
unmittelbare Parallelitdt zur Pflege der Frommigkeit auf, die sich un-
schwer auf die sich von der Orthopraxie ausstrahlende HeilsgewiBheit
verlassen kann.

Es diirfte nun nicht mehr verwunderlich sein, daf} eine solche lite-
rarische und religidse Bearbeitung des Selbst eine mitrauische Hal-
tung gegeniiber der Selbstanalyse und Introspektion priferiert. Eine
solche Haltung pflegte noch 1934 der dgyptische Reformer Taha Hus-
sein: ,,Selbstanalyse und Introspektion sollen®, so faflt von Grune-
baum dessen Gedanken zusammen, ,,nicht zu eindringlich werden,
denn der zivilisierte Mensch sollte sich nicht einmal vor sich selbst
entbloBen (1963: 566, Fn. 45). Nicht die Selbstenthiillung soll der
Gebildete anstreben, sondern die Schambhaftigkeit ist die geeignete
Form. Fiir von Grunebaum wird im islamischen Menschenideal das
Individuum durch seine an Regeln geiibte Wandlung entpersonlicht,
bis es ,,typengerecht” (a.a.0.: 298) wird. Wenn die Anpassung des in-
dividuellen Ich an den vorgepridgten Typus das muslimische Men-
schenideal ausmacht, dann wird das Ziel der sittlichen Bildung weder
in der ,,Entfaltung des Selbst liegen, noch wird sie nach einer ,,fort-
schreitende(n) Heilung auf dem Wege der Selbstverwirklichung®
(a.a.0.: 284) streben. Man konnte folglich von hier aus eine Erklidrung
dafiir herausarbeiten, warum die ,,unsichtbare Religion®, die von
Luckmann als die moderne Form der Religion beschriebene Kultur
der Selbstverwirklichung, in der tiirkischen Gesellschaft noch kaum
nennenswerte kulturelle Verwurzelung erfahren hat.

Das islamische Selbst artikuliert sich, so konnte man diese vorldu-
figen Bemerkungen zusammenfassen, indem es seine Besonderheit
zuriicknimmt. Es ist bestrebt, sich seiner Einzigartigkeit durch die
Angleichung an die Sunna (Tradition: Taten und Worte des Propheten
und seiner ersten Gemeinschaft) zu vergewissern und in den aner-
kannten Formen auszudriicken. Die vielgepriesene islamische Tole-
ranz diirfte wohl nur zusammen mit dieser Kehrseite ihrer selbst, mit
dem Konventionalismus, moglich sein. Solange der Geédchtete den
Konventionen 6ffentlich Folge leistet, solange sich also seine Spezifi-
zitdt nicht mit einer Wertforderung zur 6ffentlichen Anerkennung ver-
bindet, d.h.: solange die Abweichung nicht o6ffentlich eingestanden
(bzw. der Abweichler zum Eingestindnis aufgefordert) wird und mit
Partizipationsforderung verbunden wird, wird der Abweichler aus der
Kommunikation nicht ausgeschlossen. Man miifite die Einfliisse dieser
Kultur der bewuBlten Vermeidung oder des In-Grenzen-Haltens der
Diskursivierung (hier: des Selbst), welche die Zuriickhaltung gegen-
iiber diversen Formen von ,,coming out™ als die oberste Maxime vor-

217

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

schr?zi(?t, auch bei der Analyse der politischen Kultur beriicksichti-
gen.

Die tiirkische Staatsraison kam in einem solchen kulturellen Um-
feld zum Einsatz. Sie hat verschiedene Techniken aus dem Repertoire
der modernen, von Foucault eindringlich beschriebenen Biomacht zur
Geltung gebracht, vor allem die Disziplinartechniken. Dies alles ge-
schah allerdings, ohne daB die tiirkischen Menschen gleichzeitig eine
breite Palette von den subjektivierenden Selbsttechniken anwendeten,
die von Foucault in einem historisch-kulturellen Wirkungszusammen-
hang mit den Disziplinartechniken, auf deren Genealogie in den
christlichen Gestidndnistechniken hin, brillant analysiert worden sind.
Die ,,Fiihrung™ der Individuen durch die Staatsraison operierte also
ohne die Begleitung einer ,,Fiihrung der Seelen®, verstanden in dem
ganz spezifischen Sinne, da3 die Individuen iiber die Praktiken der
Selbstenthiillung in ein Wahrheitsverhdltnis nicht nur zu sich selbst
(das innere Moment), sondern auch zu einer duferen Instanz (Beicht-
vater, Padagoge, Psychologe etc.) treten.'”’ Symptomatisch ist auch
daher der Tatbestand, daB3 die Gestédndnistechnik sich im tiirkischen
Kontext fast ausschlieBlich im polizeilichen Verhér etabliert hat; also
in jenem Bereich, welcher unverkennbar der Maxime der Staatsraison
unterliegt.

Eine kiinftige Studie kann an dieser Stelle ansetzen. Sie miifite
selbstverstidndlich die hier in vorbereitender Absicht angestreiften
Formen und Praktiken griindlich und systematisch freilegen, mit de-
nen das islamische Selbst (individuell wie kollektiv) konstituiert wird

120 Die alevitische Forderung nach der Anerkennung religio-kultureller
Identitét, die erst in den letzten Dekaden der tiirkischen politischen Ge-
schichte denkbar werden konnte, wurde denn auch eher im Modus der
Anerkennung alevitischer Gemeinschaft unter dem inhaltlichen Ge-
sichtspunkt verhandelt, da3 man iiber Aleviten bisher nur falsch infor-
miert gewesen sei und es im Grunde keine substantielle Differenz zwi-
schen ihnen und Sunniten bestehe (vgl. Kapitel 1.4.4).

121 Man konnte die Frage, warum sich in der eigentlich so autoritétshori-
gen tiirkischen Gesellschaft die totalitiren Tendenzen lange Zeit nur
sehr schwer entwickeln konnten, in einem Zusammenhang mit dem
,Fehlen“ der Verkniipfung von &duflerem und innerem Moment der Fiih-
rung zu beantworten suchen. Insofern blieb der tiirkische Staat trotz
seiner repressiven Praktiken ein Obrigkeitsstaat. Selbst der tiirkische
Faschismus als eine gesellschaftliche Kraft hat es iibrigens nicht fertig
gebracht, eine totale Kontrolle iiber die eigenen Anhénger selbst zu ha-
ben, geschweige denn iiber die Mehrheit der Bevolkerung, die sich
zwar der Autoritét in der Regel beugt, aber nicht unbedingt dafiir auch
noch eifrig mobilisieren 1dBt. Erst der islamische Fundamentalismus
scheint imstande zu sein, eine solche stindige innere wie duflere Mobi-
lisierung der Individuen bewirken zu kdnnen.

218

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSFOLGERUNGEN

(vgl. Mihgiyazgan 1994a, 1994b). Ein solches Unternehmen miifite
auch die Dynamik der Transformationen im Blick behalten, die sich
gesellschaftlich, und zwar in einem rasanten Tempo, einstellen. Dabei
ist sowohl an die islamistischen (vgl. Nokel 2002, allerdings die is-
lamspezifische Ausgestaltung nicht beriicksichtigt) als auch die sdku-
laristischen Ausgestaltungen der Selbstkonzepte zu denken. Die isla-
mistische Herausforderung des verwalteten Islam miifite dann auch in
den Formen der Selbstkonstitution aufgespiirt werden konnen. Man
konnte hier fragen, was aus dem Formalismus und der ,,Laxheit” des
rituellen Konventionalismus wird, und ob denn nicht im politischen
Essentialismus der Islamisten die Einheit von Ritus und Lebensform
bzw. der inneren Haltung tendenziell hergestellt wird.

Es miiite dann daran die Frage nach den Auswirkungen der Ver-
anderungen an der Selbstkonstitution auf die politische Ordnung re-
spektive die Staatsraison anschlieBen. Um es allgemeiner zu formulie-
ren: In welchem dynamischen Zusammenhang stehen die spezifischen
Ausgestaltungen der politischen Kultur mit Blick auf die Verschie-
bungen an ihr und den ethischen Selbstkonzeptionen?

219

- am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02,2026, 21:53:21.


https://doi.org/10.14361/9783839401064-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

