Dritter Teil: Die ethische Dimension von
Sein und Werden

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

25.01.2026, 11:44:26.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Die 'Ordnung der Liebe' bei Augustinus und Thomas
von Aquin

Matthias KoBler

Die Trennung von Philosophie und Theologie, wie sie heute ge-
laufig ist, geht auf eine neuzeitliche Entwicklung zuriick, die im
Spétmittelalter ihren Ausgangspunkt hatte und bei Luther ihren
klassischen Ausdruck in der Entgegensetzung von Glaube und
Vernunft fand. Wéhrend Luther dem Glauben gegeniiber der
menschlichen Vernunft den Vorrang gab, verhilt es sich heute
eher umgekehrt; aber die Trennung ist im Grunde dieselbe: die
rational begriindende und vermittelbare Sicht der Welt wird als
Erkennen der Philosophie und den Wissenschaften oder auch nur
den Wissenschaften zugeordnet, der Religion dagegen der irratio-
nale, gefithlsméaBige, subjektive Glaube, der eine eigene, von der
Wissenschaft unabhingige Weltsicht darstelit.

Bis hin zum Spétmittelalter war das Verhiltnis von Glaube und
Erkennen von ganz anderer Art. Es ist zwar allgemein bekannt,
daB Theologie und Philosophie im Mittelalter nicht voneinander
getrennt waren, doch wird ihre Einheit in der Regel wieder von
der uns selbstverstindlichen Getrenntheit aus verstanden: als
Vermischung von Glaubensinhalten und Tatsachen, von Gefiihl
und Rationalitit, von Glaube und Vernunft; oder die Einheit wird
als Unterordnung der Philosophie unter die Theologie vorgestellt,
so daB die Philosophie als ,ancilla theologiae sich von der
Theologie hitte vorschreiben lassen, was sie zu denken hat.

Die Uberordnung des Glaubens iber das Erkennen ist nach
dem antiken und mittelalterlichen christlichen Verstindnis nicht
im Sinne einer Einschrinkung oder Reglementierung des Den-
kens aufzufassen. Vielmehr wird der Glaube deshalb vorange-
stellt, weil er das Erkennen erst erméglicht. Nach Augustinus
findet der Christ Gott nicht als etwas, was unerkannt nur geglaubt
wird, und er findet ihn nicht, wenn er nicht vorher glaubt, was er
nachher erkennen wird.! Auf diese Weise sind Glaube und Erken-

! Aurelius Augustinus: De libero arbitrio in: Corpus Christianorum. Series La-
tina [= CCL] Bd. 29. Turnhout 1970, S. 209-321, L1, ii, 6, 18: , Deinde iam cre-
dentibus dicit [deus]: 'Quaerite et invenietis’; nam neque inuentum dici potest

203

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen so untereinander verbunden, daB bei einer Trennung beide
ihre Kraft verlieren: sie ergénzen sich. Thomas von Aquin faBt zu
Beginn der Summa contra Gentiles den Inhalt des Glaubens,
niamlich Gott, als etwas, das dem Erkennen aufgegeben ist, aber
wegen der Unzuldnglichkeit des menschlichen Intellekts von die-
sem nicht erreicht werden kann. Der Glaube hat damit die Funk-
tion, den Menschen vor der iiberheblichen Meinung zu bewahren,
er konne durch seinen Verstand die Natur der Dinge adidquat be-
greifen, und ihn im Streben nach der ihm unerreichbaren Wahr-
heit zu erhalten. Denn nur durch dieses Streben kann er in einer
gewissen Weise einen Begriff von der Wahrheit erreichen, der
sich aus der Teilhabe am Erkennen Gottes erklart.?

Bei der Verkniipfung von Glaube und Erkenntnis gibt es zwei
Moglichkeiten, die eine unterschiedliche Stellung des Erkennens
zum Gottlichen, zur Wahrheit und zum Guten mit sich bringen.
Im einen Fall ist die Verbindung so eng, daB beide in einer Erfah-
rung der Gegenwart des Gottlichen zusammenfallen.® Diese Art
von intuitiver Erkenntnis ist die mystische Schau dessen, was
Gegenstand des Glaubens ist. Gott ist hierbei etwas positiv Gege-
benes fiir das Erkennen, auch wenn es nicht begrifflich bestimmt

quod incognitum creditur neque quisquam inueniendo dei fit idoneus, nisi ante
crediderit quod est postea cogniturus“. Vgl. a. ibid. I, ii, 4, 11: ,,Aderit enim deus
et nos intellegere quod credidimus faciet*.

* Thomas von Aquin: Liber de veritate catholica fidei contra errores infidelium,
seu ,,surama contra gentiles” [= summa contra gentiles]. Turin / Rom 1961, lib.
I, cap. 1-10, insbes. cap. 2; cap. 5: ,,Sunt enim quidam tantum de suo ingenio
praesumentes ut tolam rerum naturam se reputent suo intellectus posse metiri,
aestimantes scilicet totum esse verum quod eis videtur, et falsum quod eis non
videtur. Ut ergo ab hac praesumptione humanus animus liberaius ad modestam
inquisitionem veritatis perveniat, necessarium fuit homini proponi quaedam
divinitus quae omnino intellectum eiuis excederent®, cap. 8: ,Humana igitur
ratio ad cognoscendum fidei veritatem ... ita se habet quod ad eam potest aliquas
versimilitudines colligere, quae tamen non sufficiunt ad hoc quod praedicta
veritas quasi demonstrative vel per se intellecta comprehendatur®.

3 Im weiteren Sinne trifft das fiir die Formen zu, die Karl Albert im AnschluB an
Louis Lavelle unter dem Begriff der ,,ontologischen Erfahrung“ zusammenfaBt;
vgl. Karl Albert: Die ontologische Erfahrung. Ratingen / Kastellaun 1974; ders.:
Philosophie der Religion (Philosophische Studien Bd. III). St. Augustin 1991, S.
126f.

204

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden kann. Etwas anderes ist es, wenn der Gottesbegriff nur in
einer negativen Bedeutung fiir das Erkennen beriicksichtigt wird.
Der Glaube steht dann nur insofern in Verbindung mit dem Er-
kennen, als er es durch den Hinweis auf seine prinzipielle Unzu-
langlichkeit korrigiert. Deswegen ist Gott aber fiir das Erkennen
nicht Nichts, sondern die negative Bedeutung wird in die Refle-
xion aufgenommen, z.B. in dem Gedanken, daB allein Gott die
Dinge in ihrem lebendigen Wesen erfaBt, wihrend der Mensch
nur abstrahierend erkennt, dabei aber aus der Beriicksichtigung
der fiir das Erkennen negativen Bedeutung des Géttlichen heraus
die Intention auf das Wesen, den Blick auf das Lebendige in den
Dingen richtet. Dieses Selbstverstandnis vom Erkennen, das kein
intuitives Vermdégen beansprucht, aber den Gottesbegriff im
Sinne der Selbstbegrenzung in die diskursive Reflexion hinein-
nimmt, ist das spekulative; es ist wesentlich reflexiv, weil es sich
bei der Betrachtung der Dinge immer zugleich kritisch auf sich
selbst bezieht. Die Spekulation steht so zwischen der Mystik und
dem neuzeitlich-empirischen Denken, bei dem Gott gar nichts
oder ein absolutes Jenseits ist, das fiir das Erkennen keine Be-
deutung, auch keine negative, hat.

Damit ist die Rolle des Gottesbegriffs im spekulativen Denken
des Mittelalters angedeutet, die auch mit der Vorrangstellung des
Glaubens bei Augustinus angesprochen ist:* Gott steht fir die
Wahrheit und die vollkommene Erkenntnis, an der der Mensch
nur insofern teilhat, als er nach ihr strebt. Nur als Suchendem und
Strebendem erdfinet sich dem Menschen die Erkenntnis der Natur
als lebendiger, der Schépfung. Und der Glaube hilt ihn im Stre-
ben und Suchen, indem er ihm die iiber seine Fihigkeiten hinaus-
gehende Wahrheit vorhilt. Im Zusammenhang des spekulativen
Denkens hat also der Gotiesbegriff keine dogmatische Féarbung,
sondern driickt ein erkenntnistheoretisches Moment aus.’ Das

% Das soll nicht heiBen, daB etwa bei Augustinus und Thomas die mystische
Erfahrung ausgeschlossen wire, (vgl. K. Albert: Die ontologische Erfahrung,
a.a.0., S. 621iI.) aber sie spielt keine Rolle fur die Erkenntnistheorie, die dem
diskursiven Denken verpflichtet ist.

% Von der Bestimmung als vollkommene Erkenntnis her kommt der Gottesbe-
griff mit dem aristotelischen 0berein; das spezifisch christliche der mitelalterli-
chen gegentliber der antiken Spekulation ist in der Aufnahme eines affektiven
Moments - der Liebe zu Gott - in die Bestimmung des Erkennens zu sehen. Vgl.

205

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

christliche spekulative Denken begreift sich als ein solches, das
nur wie durch einen unklaren Spiegel, in einer Analogie, erkennt.
Es ist weit davon entfernt, sich die Erkenntnis iibernatiirlicher
Dinge anzumaBen; vielmehr schrinkt es die Giiltigkeit der Na-
turerkenntnis ein, 146t dadurch aber gerade die Lebendigkeit und
Selbsttitigkeit der Dinge bestehen. Und auch die Erkenntnis
selbst ist nicht etwas, das aufbewahrt und gesammelt werden
kann, sondern wird aus dem lebendigen Vollzug, der Tétigkeit
heraus, verstanden. Der Mensch erkennt die Dinge in Gott, den er
nicht erkennt. Das Verhéltnis zu Gott besteht hierbei in dem Stre-
ben nach ihm, das zugleich die Liebe zu Gott, zum Guten, und die
Liebe zur Wahrheit ist. Hier hingen Erkenntnistheorie und Ethik
unmittelbar zusammen.

Durch den Zusammenhang von Erkenntnislehre und Ethik er-
geben sich aus dem christlichen spekulativen Denken Eigentiim-
lichkeiten im Begriff der Ethik, die heute jedoch nicht so fremd-
artig anmuten, wie dieses Denken selbst, weil im Bereich der
Ethik die Gegenwart durch das Christentum noch viel stirker
geprégt ist. So wie das Erkennen aus seinem Vollzug heraus und
nicht aus den gesammelten Ergebnissen verstanden wird, so wird
auch das Handeln weniger danach bewertet, ob die richtigen
Normen und Gesetze ihm vorgesetzt werden, als danach, ob aus
rechter Liebe (rechter Gesinnung) gehandelt wird. Ob es sich um
die rechte Liebe handelt, hingt ebenso wie das rechte Erkennen
damit zusammen, daB es mit der Liebe zu Gott verkniipft ist. Die
Ethik ist also mit der Religion verkniipft, jedoch nicht in dem
Sinne, daB das Ethische in den Normen - in den zehn Geboten
oder gar in den Vorschriften des Katechismus - beschlossen sei.
Gutes Handeln ist ein solches, das sich aus der Liebe zu Gott und
nicht aus der bloBen Befolgung von Gesetzen versteht. Dadurch
wird die Ethik vom Recht unterschieden und ihm sogar in gewis-
ser Weise entgegengesetzt. DaB Moralitat sich bisweilen gegen
gesetzte Normen behaupten muB und umgekehrt die strikte Be-
folgung von Sitte und Gesetz unmoralisch sein kann, 148t sich nur
auf der Basis einer solchen Differenzierung begriinden.

Die christliche Ethik stellt dem Gedanken des Gesetzes den
Begriff der Liebe als genuin ethischen gegeniiber. Mit der Forde-

dazu Matthias KoBler: Artikel , Spekulation, spekulativ* in: Metzler Philosophie
Lexikon 2. Auflage. Stuttgart / Weimar 1999, S. 556f.

206

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung der Liebe wird das Ethische an die Situation gebunden; und
auch hierbei ist wieder im Verhaltnis zur Starrheit des Gesetzes
die Lebendigkeit seiner Erfullung im jeweiligen Vollzug im
Blick. Damit ist vordergriindig natiirlich ein gewisser Verlust an
Verbindlichkeit des moralischen Handelns gegeniiber der Festig-
keit und auch Unerbittlichkeit von Recht und Gesetz verkniipft.
Aber dieser Verlust wird wettgemacht dadurch, daB der Mensch
durch die Liebe zu Gott in einer héheren Verbindlichkeit steht.
Denn er stellt sich damit in eine Ordnung, die fester und zuverlis-
siger als jede menschliche Rechtsordnung ist. Augustinus nennt
diese Ordnung mit einem aus der stoischen Philosophie iiber-
nommenen Ausdruck , lex aeterna®.* Im moralischen Handeln aus
Liebe wird die Gerechtigkeit also nicht negiert, sondern auf eine
hohere Stufe gehoben. Auf diese Weise wird die Liebe, die im
unmittelbaren Handeln situativ ist, durch die Verbindung mit der
Liebe zu Gott mit einer Ordnung und Verbindlichkeit versehen,
wegen der sie von Augustinus ,dilectio ordinata®’ genannt wird.

1. Augustinus

Nachdem die Grundziige des Gedankens der geordneten Licbe
dargelegt worden sind, ist nun zu betrachten, was Augustinus
unter der Ordnung versteht, die der Liebe ihre hohere Verbind-
lichkeit gibt und sie zu einer hoheren Form der Gerechtigkeit
macht. DaB es sich nicht um die von den Menschen gesetzte Ord-
nung handeln kann, wie sie sich in Gesellschaft, Staat und Recht
manifestiert, ist nach dem in der Einleitung Dargelegten klar. Im
Unterschied zu dieser Ordnung nach Gesetzen, die die Menschen
erlassen und die daher historisch wandelbar sind, ist die Ordnung,
die eine hohere, moralische Verbindlichkeit mit sich bringt, un-
wandelbar. Es ist eine Ordnung, die in der Welt selbst liegt, im
christlichen Verstindnis die Ordnung, in der Gott die Welt als
»sehr gut“ (vgl. Gen. 1, 31) geschaffen hat.

§ Z.B. De libero arbitrio, .a.0., L, vi, 15, 51 und I, xiv, 30, S. 101.
7 Augustinus: De doctrina christiana. In: CCL Bd. 32, Turnhout 1962, S. 1-167,
I, 27,28,

207

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ordnung iiberhaupt bestimmt Augustinus als ,,die Anord-
nung der gleichen und ungleichen Dinge, die jedem seinen gebiih-
renden Platz zuweist“*® Die Ordnung der Schopfung 148t sich mit
Hilfe der Venunft im Groben nachvollziechen anhand der Auf-
teilung der Natur in Sein, Leben und Erkennen, die Augustinus
aus der platonischen und neuplatonischen Philosophie iibernom-
men hatte.’ Diese Gebiete stchen nun nicht gleichrangig und
beziehungslos nebeneinander, sondemn stellen zugleich eine Stu-
fenfolge dar, in der die nichsthéhere Stufe jeweils die niedrigere
einschlieBt: Leben schlieBt Sein und Erkennen schlieBt Leben ein.
Vom Gedanken der Schépfung her stellt die jeweils hohere Stufe
einen héheren Grad an Seinsverwirklichung dar. Und da alles,
was Gott geschaffen hat, insofern er es geschaffen hat, gut ist,
bedeutet der héhere Grad der Seinsverwirklichung auch zugleich
einen hoheren Grad an Giite. In der Schopfungsordnung sind also
die Ordnung der Natur und die moralische Ordnung dasselbe.
Wihrend sie von der Vernunft nur in dieser groben Einteilung
erfaBt werden kann, ist die gesamte Schopfung durch die gottliche
Vorsehung, die auch als die ,,forma incommutabilis*“'® bezeichnet
wird, bis ins kleinste bestimmt und geordnet.

Wenn alles, was von Gott geschaffen ist, uneingeschrinkt gut
ist, dann stellt sich die Frage, wie es in der Natur zu einer Abstu-
fung kommen kann. Denn die unteren Stufen sind im Vergleich
zu den hoheren weniger gut, das heiBt es miiite auch etwas
Schlechtes an ihnen sein. Hier muB nun hinzugenommen werden,
was in der Einleitung iiber das spekulative Denken gesagt worden
war, namlich daB es das Leben, die Bewegung, die Tatigkeit zum

¥ Augustinus: De civitate Dei. CCL Bd. 47 / 48. Turnhout 1955, XIX, S. 13:
,-Ordo est parium dispariumque rerum sua cuique loca tribuens dispositio®.

® Augustinus: De ordine. In: CCL Bd. 29. Turnhout 1970, S. 87-137, 1L, S. 11,
13; De libero arbitrio, a.a.0., I, iii, 7 und II, v, 11 f. Vgl. Leopold Wittmann:
Ascensus, der Aufstieg zur Transzendenz in der Metaphysik Augustins. Min-
chen 1980, 8. 261; Karl Anton Wohlfahrt: Noverim me - noverim te. Die Be-
grindung der Metaphysik in der Selbstauslegung des Geistes bei Augustinus.
Meisenheim 1969, S. 96, von dem der Ausdruck ,,Seinsverwirklichung™ tiber-
nommen wurde. Zum EinfluB Plotins vgl. die Enneaden I11, 2, 3; V, 2; II, 8, 8,
vgl. dazu a. Christian Parma: Pronoia und Providentia. Der Vorsehungsbegriff
Plotins und Augustins. Leidem 1971, S. 126.

1% De libero arbitrio, a.a.0., I, xvii, S. 45, 174.

208

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenstand hat. Die Schopfung wird nicht als statische vorlie-
gende aufgefallt, so wie wir heute gewohnt sind, die Natur als
Gesamtheit, als Summe der Erscheinungen zu sehen. Die Schop-
fung wird von Augustinus von ihrem Aktcharakter her begriffen
als die Bewegung, die der Akt der Schopfung vom Nichts zur
hochsten Verwirklichung des Seins vollzieht. Die Einheit der
Welt ist kein duBerliches Zusammenfassen, sondern liegt in der
unwandelbaren Form des Schopfungsaktes selbst, die sich nach
Augustinus in der Einheit des Ganzen ebenso zeigt wie in der
Einheit jedes einzelnen Geschaffenen." Die Bewegung ist hierbei
freilich nicht als geschichtliche zu verstehen, etwa im Sinne der
Heilsgeschichte oder der Evolution. Der Ausdruck 'Bewegung'
soll hier nur die Sinnrichtung des vom Nichts zum Sein fithrenden
Aktes innerhalb der Stufungen verdeutlichen. Jede Stufe ist voll-
kommen gut, insofern sie sich nach den héheren Stufen orientiert
und iiber diese hinaus auf die Vollendung des Schépfungsaktes
ausgerichtet ist. In diesem Sinne ist die Schépfungsordnung ein
Bild der Bewegung des Schopfungsaktes.'? So wird das Problem

"' In diesem Sinne ist die universitas ,,profecto ab uno cognominata“ (De ordine,
a.a.0., L 2, 3). Das Eine als Formprinzip entfaltet sich in die Mannigfaltigkeit
der Geschdpfe und erhiilt sie zugleich in ihrer individuellen Form als auch in
ihrem Zusammenhang untereinander; vgl. Augustinus: De vera religione. In:
CCL Bd. 32. Turnhout 1962, S. 169-260, 43, 81: ,,Praecessit enim forma om-
nium summe implens unum de quo est, ut cetera quae sunt, in quantum sunt uni
similia, per eam formam fierent“. Der Passus, aus dem das Zitat stammt, ist stark
von Plotins Lehre von dem Einen (vgl. Enneade III, 8, Enneade VI, S. 9 und
Enneade VI, S. 8, 9ff.) beeinfluB. Vgl. Odilo Lechner: Idee und Zeit in der Meta-
physik Augustins. Milnchen 1964, S. 82; vgl. a. Josef Rief: Der Ordobegriff des
jungen Augustinus. Paderborn 1962, S. 2211F., der auf den Unterschied zu Plotin
hinweist, dem die Individuation, auch wenn die Dinge durch Zahl und MaB
geordnet sind, vorrangig einen Abfall bedeutet, wihrend Augustinus durch die
Abbildung der Einheit des Alls in der Einheit des Einzelnen die Individualitit
grundsétzlich, d.h. sofern sie sich dem ihr eigenen MaB entsprechend geordnet
verhélt, positiv bewertet. Zur Rolle der Zahl iberhaupt bei Augustinus vgl. Rief,
a. a. 0., S. 203ff; Wohlfahrt, a.a.0., S. 101ff; Lechner, a.a.0., S. 791ff.

2 Die Einheit jedes Geschaffenen ist eine Nachahmung der Einheit des Schp-
fungsaktes, die jeweils fiir sich betrachtet in einem der Stufe entsprechenden
MaB unvollkommen ist. Bei den bloBen K6rpern, die dem Nichts, aus dem sie
geschaffen sind, am n#ichsten sind, ist die Unvollkommenheit der Nachahmung

209

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Widerspriichlichkeit zwischen der vollkommenen Giite der
Schopfung und ihrer Abstufung zunichst gelost. Denn nur wenn
die Orientierung umgekehrt von den héheren zu den niedrigeren
Stufen und schlieBlich auf das Nichts gerichtet ist, kommen der
Mangel und das Bése in den Blick.”

Die Schopfungsordnung, nach der alles Geschaffene gut ist,
wird durch den Siindenfall beeinflufit. Der Siindenfall selbst soll
hier nicht niher betrachtet werden, sondern nur seine Rolle in
Beziehung auf die moralische Ordnung. Innerhalb der dargelegten
Schopfungsordnung, d.h. unter den ,bona“ der Natur, macht im
Menschen der Wille ein ,medium bonum“ aus: iber ihm stehen
Vernunft und Tugend - oder das Geistige -, unter ihm der Bereich
des Korperlichen." Der Mensch selbst, als das Wesen, das einen
freien Willen hat, steht unter den Wesen, die aus Freiheit niemals
sindigen, den Engeln, und iiber den Wesen, die nicht siindigen,

am groBten, aber dennoch sind sie nur etwas im Hinblick auf das, was sie nach-
ahmen; vgl. De vera religione, a.a.0., S. 34, 63: ,,Omne quippe corpus uerum
corpus est, sed falsa unitas. Non enim summe unum est aut in tantum id imitatur,
ut impleat, et tamen nec corpus ipsum esset nisi utcumque unum esset*.

13 Vgl. Remo Bodei: Ordo amoris. Augustinus, irdische Konflikte und himm-
lische Gltickseligkeit. Wien 1993, S. 112f.. Dieser dynamisch anfgefaBten Stu-
fung der Natur in Sein, Leben und Erkennen entspringt der Gottesbeweis, den
Augustinus in De libero arbitrio, a.a.0., II, iii — xv vorbringt: Auch die hdchste
Stufe der Natur, das Erkennen des Menschen, ist nicht die vollkommenste, denn
es ist eine Thtigkeit, ein Streben, das auf etwas ausgerichtet ist, nAmlich auf die
Wabhrheit, Die Wahrheit ist etwas, das Ober das menschliche Erkennen hinaus-
geht, denn die Wahrheit ist unwandelbar, wihrend das menschliche Erkennen
bisweilen klarer und manchmal undeutlich ist, zunimmt und verschwindet. Sie
bildet also eine noch hthere Stufe; und was Qber dem Erkennen des Menschen
steht und vollkommener als dieser ist, wird Gott genannt. DaB damit nur das
Dasein Gottes bewiesen, nicht jedoch sein Wesen erkannt ist, wird darin deut-
lich, daB Augustinus sich nicht festlegt, ob die Wahrheit unmittelbar mit Gott
gleichzusetzen ist, oder ob Gott nicht noch iber der Wahrheit stehend anzuneh-
men sei (xv, 39, 153). Auch die Wahrheit wird in dem Beweis ja nicht erkannt,
sondern der Mensch wird sich nur auf die Weise seines Strebens und Suchens
bewubBt, daBl es die Wahrheit und Gott gibt. Und weil dies BewuBtsein auf dem
Streben beruht, ist in Gott nicht nur die Wahrheit, sondern auch das htchste Gut
und die Gliickseligkeit.

" De libero arbitrio, a.a.O., II, xix.

210

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aber auch nicht frei sind, den Tieren.” Das Besondere am
menschlichen Willen ist, daB er frei ist zu siindigen. Das bedeutet,
daB er sein Streben, das wie alle anderen Giiter urspriinglich nach
der Vollkommenheit ausgerichtet ist, umkehren kann, so daB es
die Richtung auf das Nichts, aus dem er geschaffen ist, nimmt.
Das geschieht im Siindenfall, und dadurch kommt das Bose und
Schlechte in die Welt: nicht durch eine Gott gegeniiberstehende
Macht oder Substanz, sondern durch die ,,a summa substantia, te
deo, detortae in infima uoluntatis peruersitas“.'® Die Schopfungs-
ordnung selbst bleibt dabei insofern unberiihrt, als es nicht die
geschaffene Natur des Menschen ist, die die Verkehrung bewirkt,
sondern sein freier Wille. Daher ist fiir Augustinus das Schlechte
am menschlichen Willen kein naturgegebenes, sondern ein Zu-
stand (affectio) der Seele, der mit dem Begriff der Erbsiinde be-
zeichnet wird."

Mit dieser Unterscheidung versucht Augustinus das Problem
der Theodizee zu l6sen, das ihn in seinen Schriften von Anfang
an beschiftigt hatte.' In unserer Untersuchung interessiert wieder
nur der Aspekt, wie es sich auf den Ordnungsgedanken auswirkt.
Infolge der Siinde des Menschen wird die Schépfungsordnung

'3 De libero arbitrio, a.a.0., III, ix; vgl. Augustinus: De Genesi ad litteram. In:
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum [= CSEL] Bd. 28,1. Wien 1894,
S. 1435, VIII, 23, 44 und X1, 7.

16 Augustinus: Confessiones (CCL Bd. 27). Turnhout 1981, VII, 16, 22.

' De libero arbitrio, a.a.0., III, ix, 26, 94: ,Non enim peccatum et supplicium
peccati naturae sunt quaedam, sed adfectiones naturarum, illa uoluntaria, ista
poenalis®; vgl. ibid. III, xiii, 36, 127: ,,... omnis natura in quantum natura est
bona est ...“. Durch die Vererbung der Stinde wird der Zustand ,,quodam modo
naturaliter* (ibid.,III, xviii, 52, 177). In der Schrift De diversis quaestionibus ad
Simplicianum (CCL Bd. 44). Turnhout 1970, in der Augustins Gnadenlehre ihre
endgiiltige Gestalt erhélt, scheint bisweilen die Stinde nicht nur gleichsam,
sondern tatsichlich die Natur des Menschen auszumachen (z. B. [, 2, 17, vgl. a.
Augustinus: De diversis quaestionibus octoginta tribus. In: CCL Bd. 84. Tum-
hout 1975, S. 1-249, quaest. 68, 3), doch bleibt auch hier die ursptmgliche Aus-
sage, daB ,.,omnis autem creatura dei bona est, et omnis homo, in quantum homo
est, creatura est, non in quantum peccator est” aufrechterhalten (L, 2, 18).

'8 Explizit in den Frithschriften De libero arbitrio und De ordine, implizit in allen
Schriften, die sich mit dem Spannungsverhaltnis von Willensfreiheit und Gna-
denlehre bzw. Pridestination beschaftigen.

211

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erst im eigentlichen Sinne, ndmlich der genannten Definition zu
einer Ordnung. Denn die Unterschiede der Stufen waren bisher in
die Einheit der Bewegung auf die Vollkommenheit hin aufge-
hoben: sie kamen in dem allgemeinen Streben der Natur gar nicht
in den Blick. Wo keine Unterschiede sind, ist fiir den mensch-
lichen Verstand” auch keine Ordnung méglich; und wenn der
Mensch von Natur aus das Gute tut, dann braucht es keine Ge-
rechtigkeit.” Die gerechte Ordnung besteht darin, daB den Guten
ein gutes und den Bosen ein elendes Leben zugeteilt wird. Diese
Ordnung muB mit der Schopfungsordnung, die ja die moralische
Hinordnung auf das hochste Gut enthilt, vereint werden. Denn
die gottliche Ordnung soll ja, im Unterschied zu der vom Men-
schen gesetzten, eine unwandelbare sein - die lex aeterna, die
auch mit dem Aufireten des Siindenfalls keine Wandlung erfahrt.
Das geschieht, indem die Umkehrung des menschlichen freien
Willens in die Aufstiegsbewegung der urspriinglichen Ordnung
eingegliedert wird. Die Siinde fiihrt die Strafe unmittelbar mit
sich, so daB die Storung der urspriinglichen Ordnung ebenso un-
mittelbar wieder aufgehoben wird. Dabei erweist sich die bloBe
Zustandlichkeit der Siinde (und auch der mit ihr verbundenen
Strafe) gegeniiber der Natur. Das ist kurz zu veranschaulichen.
Der Mensch, wie er gut erschaffen wurde, richtet sein Tun und
Streben im Sinne der Schopfungsordnung nach Gott aus, d.h. er
bezieht das unter ihm Stehende auf das, was iiber ihm ist: der
Wille gebraucht die korperlichen Dinge, zu denen auch die Sinne
und Triebe gehéren, um zu Erkenntnis, Tugend und Gott zu ge-
langen. Da es so in der Ordnung ist, dient ihm das Korperliche
ohne Widerstand in diesem Bestreben. In der Siinde kehrt er die
Richtung um; er gebraucht jetzt die Vernunft und Gott um der
korperlichen Dinge willen. Die Umkehrung der Ordnung bein-
haltet zugleich aber die Strafe, weil damit die korperlichen Dinge
dem Willen nicht mehr dienen, sondern beginnen, ihn zu beherr-

1 Es muB betont werden, daB dies nur fir den menschlichen Verstand so ist,
wodurch die Ordnung der Schépfung, die den Verstand tibersteigt, nicht negiert
wird. Die Erérterung, aus der das folgende Zitat entnommen ist, endet dement-
sprechend aporetisch.

2 De ordine, a.2.0., II, S. 7, 22: , Non enim iudicium, dei fuit ullum, quando ma-
lum non fuit, nec, si aliquando bonis et malis sua cuique non tribuit, potest uideri
iustus fuisse ... quando non erat malum, non erat iustus®.

212

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen:” die Bediirfnisse werden nur mit Miihe oder gar nicht ge-
stillt, und dariiber hinaus steigert sich die Bediirftigkeit ins Gren-
zenlose, weil immer mehr und neue Bediirfnisse entstehen. Be-
gehren ohne Erfiillung bedeutet Leiden, und je groBer dic Be-
gierde ist, desto groBer das Leiden.” Darin liegt fiir Augustinus
die mit der Siinde unmittelbar verkniipfte Strafe.

Es gibt fir den Menschen in dieser Situation zwei Méglich-
keiten, dem ewigen Gesetz Geniige zu tun: die erneute Umkebr zu
Gott und dem hochsten Sein oder der Abstieg durch das Elend
zum Nichts.” Da aber infolge des Siindenfalls der Mensch seine
Freiheit dadurch verloren hat, daB er vom Korperlichen be-
herrscht wird, kann die Umkehr zum guten Leben nicht vom
Menschen selbst, sondern nur durch die Gnade Gottes geleistet
werden, die zugleich die Freiheit des Willens wiederherstelit. Mit
dem Gedanken der Gnadenwirkung wird die moralische Ordnung
noch einmal modifiziert, damit aber auch die Differenz des ersten
und zweiten Begriffs von (moralischer) Ordnung aufgehoben.

2 De civitate Dei, a.2.0., XV, S. 15 ,.... dum tamen per justitiam dominantis
dei, cui subditi servire noluimus, caro nostra nobis, quae subdita fuerat, non se-
ruiendo molesta sit ...*; vgl. Augustinus: Epistulae (CSEL Bd. 44). Wien/ Leip-
zig 1904, ep. 140, 2, 4: , qui enim iniuste se ordinat in peccatis, iuste ordinatur in
misﬁt‘
2 De diversis quaestionibus octoginta tribus, a.a.0., quaest. 77: ,,omnis igitur
cupiditas passio ... omnis igitur cupiditas, cum est in nobis, ipsa cupiditate pati-
mur, et in quantum cupiditas est patimur. Die Begierde (cupiditas, concupis-
centia) ist, wie zu sehen ist, nicht die Stinde selbst, sondern deren Folge. sie ist
ein ,,vitium®, also ein Gebrechen, das von Adam auf die Nachkommen itberge-
gangen ist (vgl. Augustinus: De nuptiis et concupiscentia. In: CSEL Bd. 42.
Wien 1902, S. 211-319, L, 23, 25 und 24, 27). Der Stndenfall beruht auf der
Freiheit, mit der der Mensch geschaffen ist, die Begierde auf dem Verlust der
Freiheit durch ihren falschen Gebrauch.
B De libero arbitrio, a.8.0., III, xv, 44, 151£: ,Quia enim nemo superat leges
omnipotentis creatoris, non sinitur anima non reddere debitum. Aut enim reddit
bene utendo quod accepit aut reddit amittendo quod uti noluit bene. Itaque si non
reddit faciendo iustitiam, reddet patiendo miseriam, quia in utroque uerbum illud
debiti sonat ... Nullo autem intervallo temporis ista dividuntur - ut quasi alio
tempore non faciat quod debet et alio patiatur quod debet -, ne uel puncto tempo-
ris uniuersalis pulchritudo turpetur, ut sit in ea peccati dedecus sine decore uin-
dictae®.

213

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Entscheidend fiir das Verhiltnis beider sind die Richtungen der
Dynamik, die dem Ordnungsgedanken wesentlich ist. Die Schép-
fungsordnung ist reine Bewegung, reiner Akt. Erst mit der Ver-
kehrung der Bewegungsrichtung durch den freien Willen, die die
urspriingliche Bewegung aber nicht aufheben kann, entsteht der
Anschein einer statischen Ordnung der Gerechtigkeit, die jedem
Ding seinen Platz zuweist und Gutes wie Boses vergeltet. Die
Dynamik der Ordnung wird so gewissermaBen verstindigt.

Die moralische Ordnung nach dem Siindenfall entspricht auf-
grund der Aufhebung des Dynamischen dem menschlichen Ver-
stand und dessen Bestimmung der Ordnung. Die Gerechtigkeit
der Ordnung ist hier als ausgleichende Gerechtigkeit klar ersicht-
lich. Mit der Einbeziehung der Gnadenwirkung geht diese Klar-
heit aber verloren. Denn daB Gott Menschen, die von sich aus
nicht besser sind als die anderen, auswahlt und ihnen zu Umkehr
und Gliickseligkeit verhilft, scheint der Vorstellung einer gerech-
ten Ordnung zu widersprechen. Die Gnade ist aber dennoch mit
der Gerechtigkeit vereinbar, insofern sie den Auserwahlten nicht
unmittelbar die Gliickseligkeit verschafft, sondern ithm die in der
Siinde verlorengegangene Freiheit, sich im Sinne der Schop-
fungsordnung zu bekehren und somit Gutes zu tun, wiedergibt.”

2 Dies ist der Grundgedanke, von dem ausgehend Augustinus sich um eine
Synthese von Gnade und Willensfreiheit bemht hat, die, anders als Kurt Flasch:
Logik des Schreckens: De diversis quaestinibus ad Simplicianum I 2. Mainz
1990, S. 92 behauptet, fir ihn das ganze Leben lang im Zentrum des Interesses
stand. Noch in der Spétschrift De praedestinatione sanctorum. In: Sankt Augu-
stinus. Der Lehrer der Gnade (ed. Kunzelmann / Zumkeller). Schriften gegen die
Semipelagianer. Wilrzburg 1955, S. 240438, heifit es ,Misericordia igitur et
iudicium in ipsis voluntatibus facta sunt“ (6, 11). Freilich ist, wie Augustinus in
den Retraktationen selbst eingesteht, ihm die Losung dieser Aufgabe nicht zu-
friedenstellend gelungen (vgl. Augustinus: Retractationes (CCL 57). Turnhout
1984, 11, 1, 2). So wurde die Lehre von der Wiederherstellung des freien Willens
spéter in den Schriften De correptione et gratia und De dono perseverantiae
dahingehend modifiziert, daB der wiederhergestellte Wille nicht mehr fihig ist
zu stindigen. Vgl. dazu a. Lechner, a.a.0. Das Zusammenbestehen von Wil-
lensfreiheit und Gnade und die Entwicklung hin zur Annahme einer ,,Gabe der
Beharrlichkeit sind nur vor dem Hintergrund einer dynamischen Auffassung
der Ordnung zu verstehen; vgl. dazu Matthias KoBler: Empirische Ethik und
christliche Moral. Zur Differenz einer areligidsen und einer religiésen Grundle-

214

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Barmherzigkeit Gottes, die in der Gnade wirksam ist, wird
also die Gerechtigkeit nicht negiert, sondern auf eine hohere Stufe
gehoben. Die Barmherzigkeit Gottes ist die vollkommene Ge-
rechtigzl;cit, aber sie ist als solche auch eine ,,aequitas occultis-
sima‘®.

Verborgen ist die vollkommene Gerechtigkeit unter der morali-
schen Ordnung, der sie nicht widersprechen kann. So fehlt auch
in ihr nicht das Leiden, das die Erbsiinde begleitet; aber es hat in
ihr nicht die Funktion der ausgleichenden Bestrafung, sondern die
der Lauterung und Riickfiihrung in die rechte Ordnung.* Diese
Differenz ist aber fiir den Menschen nicht wahrnehmbar, so daB
er nur die Ungerechtigkeit sieht, daB es in der Welt den Guten oft
schlecht geht und den Bésen relativ gut. Auch aus einem anderen
Grunde ist die hohere Gerechtigkeit verborgen, denn vom
menschlichen Verstand aus ist nicht zu begreifen, wie das Erbar-
men, das ja willkiirlich ist, mit dem allgemeinen Gesetz und der
Gerechtigkeit iibereinstimmen kann. Obwohl das so ist, verhilt
sich der Mensch indessen im alltiglichen Umgang durchaus im
Sinne dieser Ubereinstimmung. Denn niemand sieht es als eine
Ungerechtigkeit an, wenn z.B. jemand einem anderen die Schul-
den erliBt oder ihm verzeiht; und iiberall sieht das Strafrecht die
Moglichkeit der Begnadigung vor. Der Mensch hat also offen-
sichtlich eine Ahnung von der h6heren Gerechtigkeit, wenn er sie

gung der Ethik am Beispiel der Gegentiberstellung Schopenhauers mit Augusti-
nus, der Scholastik und Luther. Wiirzburg 1999, S. 37 ., 109ff.
B De diversis quaestionibus ad Simplicianum, a.a.0., I, 2, 16; vgl. De libero
arbitrio, a.a.0., IIL, xv, 44, 152; enn. Ps. 9, 1. An den beiden letztgenannten
Stellen wird dem ,,iudicium occultum® das ,.iudicium manifestum* des Jiingsten
Gerichts gegeniibergestellt. Vom Ordnunggedanken her gesehen ist das jedoch
nur eine Reminiszenz an die menschliche Vorstellung von Gerechtigkeit, an die
Fassungskraft des unter der Siinde stehenden Menschen. Das wird aus der Un-
terscheidung zwischen der ersten und zweiten Auferstehung deutlich, die Augu-
stinus in De civitate Dei, a.a.0., XX, 6 f. darlegt, deutlich. Vgl. dazu KoBler,
a.a.0, S. 1156F.
% Augustinus: Enarrationes in Psalmos (CCL 38-40). Turnhout 1966, Ps. 44, 18:
~Nemo sibi multum de misericordia Dei blanditur: virga directionis est ... Sic
enim [Deum] dilige misericordem, ut uelis esse ueracem; non enim misericordia
potest illi auferre iustitiam, neque iustitia misericordiam“. Vgl. Rief, a.a.0., S.
257, der von einer ,heilspidagogischen Bedeutung* der Leiden spricht.

215

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch rational nicht nachvollziehen kann. Augustinus nennt daher
dieses Verhalten ,,Abbild“ oder ,,Spur der vollkommenen Ge-
rechtigkeit.”’

Wer nun diese nur geahnte, aber nicht recht begreifbare voll-
kommene Gerechtigkeit anerkennt, der sieht Gesetz, moralische
Ordnung und Gerechtigkeit mit anderen Augen an. Seine Haltung
wird von Augustinus als Liebe zur Gerechtigkeit bezeichnet und
der Furcht vor dem Gesetz gegeniibergestellt.”

Wer die Gerechtigkeit von der Strafandrohung her begreift, so
wie es im von Menschen gesetzten Recht der Fall ist, der hat
Furcht vor dem Gesetz. Wird dieses Verstindnis von Gerechtig-
keit auf die moralische Ordnung der Welt iibertragen, so muB sich
die Haltung der Furcht vor dem Gesetz noch verstarken, weil der
Mensch wegen der unvermeidlichen Siinde der Strafe verfallen
ist. Er lebt also in Furcht vor dem ewigen Gesetz in der Form des
Jingsten Gerichts.” In der Ahnung der vollkommenen Gerech-
tigkeit hat sich aber gezeigt, daB die ausgleichende Gerechtigkeit
nur einen beschrinkten, dem unvollkommenen menschlichen
Verstand angemessenen Begriff von Gerechtigkeit gibt. Die
Furcht vor dem ewigen Gesetz rithrt deshalb nach Augustinus nur
daher, daB der Mensch seine eigene Gerechtigkeit aufstellen und
auf Gott iibertragen will.* Wird die moralische Ordnung in die-

%7 De diversis quaestionibus ad Simplicianum, a.a.0., I, S. 2, 16: ,,Quapropter
cum dando et accipiendo inter se hominum societas conectatur, dentur autem et
accipiantur uel debita uel non debita, quis non uideat iniquitatis argui neminem
posse qui quod sibi debetur exegerit, nec eum certe qui quod ei debetur donare
uoluerit, hoc autem non esse in eorum qui debitores sunt, sed in eius cui debetur
arbitrio? Haec imago uel, ut supra dixi, uestigium negotiis hominum de fastigio
summo aequitatis impraessum est®.

% Augustinus: Expositio quarundam propositionum ex epistola ad Romanos. In:
CSEL Bd. 84. Wien 1971, S. 1-52, 40.

# vgl. Anm. 53.

¥ De civitate Dei, aa.0., XXI, S. 24: , Hanc Dei iustitiam, quam donat gratia
sine meritis, nesciunt illi, qui suam iustitiam uolunt constituere, et ideo iustitiae
Dei, quod est Christus, non sunt subiecti“. Die eigene Gerechtigkeit des
Menschen ist dadurch bestimmt, daB sie am Gesetz hingt und auf der Furcht vor
Strafe beruht, wihren die Gerechtigkeit Gottes ,dulcis® ist: ,,... illis, qui timore
poenarum suam justitiam uolunt constituere quae in lege est, non est iustitia Dei
dulcis, quia nesciunt eam®,

216

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sem Sinn aufgefaBt, so wird man durch das Gesetz zum morali-
schen Handeln gezwungen, indem die Furcht vor der Strafe, nicht
der Wille oder die Gesinnung, dazu antreibt. Da die Strafandro-
hung sich auf das Korperliche im weiteren Sinne bezieht (auch
die Hollenstrafen sind kérperlich), beruht diese Auffassung von
Moralitit gerade auf dem Verhéltnis zur Natur, die das Bdse cha-
rakterisiert: um des Korperlichen willen, aus korperlicher Selbst-
liebe und nicht aus Liebe zu Gott soll das Gute getan werden.*

In der Liebe zur Gerechtigkeit dagegen erweist sich die Liebe
als die Erkenntnis der hoheren Gerechtigkeit und der wahren mo-
ralischen Ordnung der Schépfung.® Diese Erkenntnis der Liebe
ist zwar keine rationale Erkenntnis, aber sie lait sich rational im
Sinne des spekulativen Denkens als die Anerkennung einer iiber
das Fassungsvermogen hinausgehenden Wahrheit begreifen, die
sich im Streben nach ihr - in der Liebe eben — ereignet.®

Das Verhiltnis von Liebe und moralischer Ordnung 148t sich
nun in zweierlei Hinsicht darlegen: Zum einen insofern die Liebe
als rechte Liebe das ist, was das Gesetz erfiillt und somit der mo-
ralischen Ordnung gerecht wird (die rechte Liebe als bedingt
durch die Ordnung). Und zum anderen als die Erkenntnis der
wahren moralischen Ordnung (die rechte Liebe als die Ordnung
bedingend). Die Bezichung dieser beiden Aspekte aufeinander ist
das, was die Ordnung der Liebe ausmacht.

Es ist gesagt worden, daB die rechte und die falsche Liebe sich
danach unterscheiden, ob sie sich in die Ordnung der Schépfung
eingliedert oder ob sie sie umkehrt; d.h. wenn die niedrigeren
Dinge gebraucht werden, um die héheren zu genieBen, so ist die
Liebe in der Ordnung, werden dagegen die hoheren gebraucht,

*! Expositio quarundam propositionum ex epistola ad Romanos, a.a.0., 40, 3.
 ygl. Augustinus: De Trinitate (CCL 50 / 50 A). Turnhout 1968, X, 3-5; De
doctrina christiana, a.a.0., I, S. 27, 28: ,]lle autem iuste et sancte wiuit, qui
rerum integer aestimator est; ipse est autem, qui ordinatam habet dilectionem®.

3 Vgl. De diversis quaestionibus octoginta tribus, a.a.0., quaest. 35, 2: ,Quid-
quid autem mente habetur noscendo habetur; nullumque bonum perfecte nosci-
tur, quod non perfecte amatur“. Vgl. Bodei, a.a.0., S. 119ff., der von einer ,,Lo-
gik der Liebe“ spricht: ,Die Logik der Liebe erzeugt jedoch keine statische
Ordnung, sondern eine Ordnung in Bewegung®; vgl. a.a.0,, 8. 117, wo er die
ordinata dilectio als ,,ein zum Guten hin polarisiertes Licht“ zu fassen versucht.

217

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um die niedrigeren zu genieBen, so ist die Liebe verkehrt.* Au-
Berdem wurde die falsche Liebe mit der Selbstliebe in Verbin-
dung gebracht. Hier muB noch einmal differenziert werden, denn
auch in der rechten Ordnung ist die Selbstliebe enthalten, insofern
das Korperliche da ist, um sich selbst geistig zu genieBen. Und
nicht nur hinsichtlich der Beziehung zu den niedrigeren Stufen,
sondern auch fiir die Liebe zu Gott spielt die Selbstliebe eine
entscheidende Rolle, wie sie in Mt 22, 37-39 zum Ausdruck
kommt: ,,Du sollst Gott liecben ist das eine Hauptgebot und das
andere ,,Du sollst deinen Nachsten lieben wie dich selbst*, und
dieses zweite ist ,dem ersten gleich“. Da alle Liebe, sei es die
rechte oder die falsche, auf den GenuB des Geliebten aus ist, ist
sic an die Selbstlicbe gebunden. In der rechten oder falschen
Selbstliebe ist also die rechte oder falsche Liebe letztlich gegriin-
det.

Der Mensch kann sich selbst betrachten entweder als isoliertes
Individuum im Rahmen einer verstandesmiBigen Ordnung oder
im Rahmen der dynamischen Schépfungsordnung als ein Wesen,
das iiber sich hinaus zu Gott strebt. Im ersten Fall bezieht sich die
Selbstliebe auf das Ich in seiner Isoliertheit.* Die Haltung zu
allem auBer ihm Stehenden, zu den Dingen, zum Néchsten und zu
Gott, ist zunichst die des Gebrauchs; da aber ein umgreifendes
Ziel der Liebe nicht gegeben ist, das den Gebrauch regelt, werden

3“DieVe.t*lvzehmng des Strebens, die in der Erbstinde habituell wird, wird von
Augustinus als die Umkehrung des Verhaltnisses von ,,uti“ und , frui“ gekenn-
zeichnet: ,,Omnis itaque humana peruersio est, quod etiam uitium uocatur, fru-
endis uti uelle atque utendis frui; et rursus omnis ordinatio, quae uirtus etiam
nominatur, fruendis frui, et utendis uti“ (De diversis quaestionibus octoginta
tribus, a.a.0., quaest. 30). Vgl. Josef Brechtken: Augustinus Doctor Caritatis.
Sein Liebesbegriff im Widerspruch von Eigennutz und selbstloser Glite im
Rahmen der antiken Gerechtigkeits-Ethik. Meisenheim 1975, S. 54.

35 Daher besteht der Unterschied nicht nur hinsichtlich der Gegenstéinde der
Liebe, sondern betrifft die ganze Art und Weise der Liebe und auch des Ge-
brauchs. Vgl. dazu Brechtken, 2.2.0., S. 145ff., der von einem ,;neuen uti“ in der
Gottes- und Néchstenliebe spricht, diesen Punkt aber zu wenig in seiner Dar-
stellung der augustinischen Ethik als ,appetitus-Ethik“ berficksichtigt (vgl. S.
187). Vgl. a. Augustinus: De civitate Dei, a.a.0., XIV, 7.

% Vgl. Hannah Arendt: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philo-
sophischen Interpretation. Berlin 1929, S. 13f.

218

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die zum Gebrauch vorgesehenen Dinge sogleich zum jeweils
ausschlieBlichen Ziel der Liebe. Das Selbst verliert sich so in
ungehemmter Begierde an die Gegenstinde. Diese Selbstliebe ist
daher eine nicht nur moralisch, sondern sachlich verkehrte
Selbstliebe, weil sie infolge einer falschen Selbsterkenntnis an
dem Selbst vorbeigeht, sich stindig verfehlt.”

Betrachtet sich der Mensch dagegen in der Bewegung der
Schopfungsordnung als im Streben auf Gott hin befindlichen, so
hat er hierin nicht nur einen iibergreifenden Zweck, dem er den
Gebrauch der Dinge unterordnen kann, so daB er sich ihnen nicht
in der Begierde ausliefert;® er tritt damit auch aus seiner Isolie-
rung gegeniiber anderen Menschen heraus und sieht in der Liebe
zu Gott ein Gemeinsames in allen Menschen, das die Selbstliebe
mitumfaBt. Wahre Nichstenliebe, in der der Néchste nicht nur als
Mittel betrachtet wird, und damit ethisches Handeln iiberhaupt, ist
fiir Augustinus nur auf diese Weise moglich. Aber es ist nicht nur
so, daB diese rechte Selbstliecbe unmittelbar die Nichstenliebe
einschlieBt. Liebe zu sich selbst, zu Gott und zum Néchsten fallen
in der rechten Selbstliebe unmittelbar zusammen, so daB das ,,wie
sich selbst” in dem Matthius-Zitat nicht als Vergleich aufzufas-
sen ist, sondern als Identitit. ¥

In dem Zusammenfallen der hoheren Momente der Ordnung:
Gott, Nichster, Selbst, in der Unmittelbarkeit der Liebe zeigt sich
die rationale Unbegreiflichkeit der moralischen Ordnung. Wie der
spekulativ Denkende nicht weiB, was die Wahrheit ist, aber weiB,
daB es sie gibt;* und wie der Glaubende nicht weiB, was Gott ist,
aber daB es ihn gibt: so weiB auch der moralisch Handelnde nicht,

3 Augustinus: Sermones (Patrologia Cursus Completus. Series Latina (ed.
Migne) [= PL] Bd. 38. Paris 1841, sermo 142, 3: , Recessit [anima] ab illo [do-
mino suo] et non remansit in se: et a se repellitur, et a se excluditur, et in exte-
riora prolabitur®,
% Die Dinge werden , temperanter gebraucht und nicht ,,cupide” begehrt (Au-
gustinus: In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem. In: PL Bd. 35. Paris
1902, Sp. 1977-2062, 2,11; vgl. Contra Tulianum. Opus imperfectum (CSEL Bd.
85,1). Wien 1974,1, S. 70, 4.
¥ Vgl. Bodei, a.a.0., S. 185.
“ Vgl. De Trinitate, a.2.0., X, 15: ,,An cum se nosse amat, non se quam nondum
nouit sed ipsum nosse amat acerbiusque tolerat se ipsam deesse scientiae suae
qua uult cubcta comprendere?*,

219

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was die hohere Gerechtigkeit ist, aber er weiB, daB es eine hohere
Gerechtigkeit, die vollkommene moralische Ordnung der Welt
gibt, die nicht der rational abmessenden Gerechtigkeit entspricht
und die sich in Spuren in der menschlichen Barmherzigkeit an-
deutet. Dieses Wissen, daB etwas, das ich nicht begreife, mich in
meinem Handeln mit dem Néachsten verbindet und das Handeln
verbindlich macht, ist aber die Liebe selbst. Man konnte sie in
dieser Bestimmung auch den guten Willen nennen, wenn man
unter gutem Willen den Willen versteht, dem anderen etwas Gu-
tes zu tun, ohne die eigene Vorstellung oder irgendeine Definition
des Guten dabei zugrundezulegen, sondern das, was fiir ihn das
Gute ist und das ich nicht kenne, weil es das Gute in der unbe-
greiflichen Ordnung ist. Daher gibt es fiir Augustinus eigentlich
nur ein Gebot, das lautet ,dilige, et quod vis, fac“.* Damit ist das
Ethische des Handelns ganz an die jeweilige Situation gebunden:
was zu tun ist, zeigt sich erst in der konkreten Situation. Aber
dennoch ist es in einem unumstdBlichen Gesetz, der ,lex aeterna®,
festgelegt.

2. Thomas von Aquin

Der Grundgedanke der ,,Ordnung der Liebe“ oder der ,,geordne-
ten Liebe® ist die Einheit eines erkenntnisartigen Moments (Ord-
nung, Gerechtigkeit, Wahrheit, aber gemaB einer hoheren, vom
Menschen nicht zu erreichenden Vernunft) mit einem willensarti-
gen (Liebe, Streben, Unmittelbarkeit). Innerhalb dieser Einheit ist
bei Augustinus in dem Gebot ,dilige, et quod vis, fac™ eine stér-
kere Gewichtung des Willensartigen gegeben: Das Erkenntnis-
moment scheint hier ganz in den Affekt aufgehoben zu sein. Der
Mensch ist in seinem ethischen Handeln darauf verwiesen, daf
die Liebe sich ereignet. Er verfiigt nicht iiber die Liebe, daher
wird sie von Augustinus als Wirkung der Gnade gefaBit, in der

“ In epistolam Ioannis ad Parthos tractatus decem, a.a.0., 7, 8; vgl. ibid,, 9, 10:
,»51 Deus dilectio, quisquis diligit dilectionem, Deum diligit. Dilige ergo fratrem,
et securus esto.

220

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott den Menschen die Liebe ,einfloBt“ “ Es stellt sich dann die
Frage, wie der Mensch sich zu seinem Handeln iiberhaupt be-
stimmen kann, was ja unter dem Gesichtspunkt der Verantwort-
lichkeit zum ethischen Handeln gehé6rt. Er hat zwar aus der
Richtung der Ordnung in Beziehung auf die unter ihm stehenden
Dinge, die er erkennen kann, den Hinweis, daB er sie nicht um
ihrer selbst willen begehren soll (asketisches Moment); aber in
Beziehung auf Goftt, sich selbst und den Néchsten, kann ihm,
indem das Selbst und der Néchste in ihrem iiber-sich-Hinausge-
hen zu Gott zu lieben sind, nur aus der Liebe selbst und in der
jeweiligen Situation klar werden, wie er sie zu lieben hat.

Angesichts dieser Problematik soll nun noch kurz die Ausfor-
mung des im Grunde gleichen Gedankens der ,,Ordnung der
Liebe“ bei Thomas von Aquin betrachtet werden, weil hier nAm-
lich eine umgekehrte Gewichtung der genannten Einheit zugun-
sten des Erkenntnismoments zu beobachten ist.

Man pflegt in diesem Sinne Augustinus als "Voluntaristen' und
Thomas als 'Intellektualisten’ zu bezeichnen. Diese Entgegenset-
zung von Voluntarismus und Intellektualismus ist jedoch hin-
sichtlich der Philosophie des Mittelalters sehr mit Vorsicht zu
handhaben. Denn wie in der Einleitung gezeigt wurde, beruht das
spekulative Denken, das die christliche Philosophie des Mittelal-
ters prégt, auf der Integration eines Willensmoments, das sich im
Streben nach der Wahrheit duBert. Und umgekehrt ist der Wille
die Form des Strebens, die dem Menschen als erkennendem We-
sen eigentiimlich ist. Diese Einheit von Wille und Erkennen stellt
bei Thomas wie bei Augustinus die erkenntnistheoretische Basis
dar.® Die Unterschiede zwischen Augustinus und Thomas rithren

2 Augustinus: Contra Fortunatum disputatio. In: CSEL Bd. 25,1. Wien 1891, S.
81-112, 22, 125: ,,cum autem gratia dei amorem nobis divinum inspirauerit, et
nos suae uoluntati subditos fecerit, ...) ab ista lege [peccati] liberamur, cum iusti
esse coeperimus”. Hier wird die Problematik des Liebesgebots virulent, zu der
sich Thomas von Aquin, anders als Augustinus, in: Summa Theologiae. Turin /
Rom 1952, I/ I, qu. 44, ausfiihrlich duBert.

® Vgl. Thomas von Aquin: Summa Theologiae, a.a.0., I, qu 12, art. 6, resp.:
,»racultas autem videndi Deum non competit intellectui creato secundum suum
naturam, sed per lumen gloriae, quod intellectum in quadam deiformitate con-
stituit ... Unde intellectus plus participans de lumine gloriae perfectius Deum
videbit. Plus autem participabit de lumine gloriae, qui plus habet de caritate.

221

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von der Schwierigkeit her, die Einheit von Wollen und Erkennen
begrifflich zu fassen.

Was fiir die Erkenntnis- und Willenslehre im allgemeinen gilt,
148t sich auch von der Lehre der geordneten Liebe im besondern
sagen. Freilich ist die Philosophie Thomas von Aquins eine an-
dere als dic Augustins, schon wegen des Einflusses der mittelal-
terlichen Aristotelesrezeption, der bei Thomas sehr ausgepragt ist.
Aber gerade bei dem genuin christlichen Thema der Liebe ist die
Néhe zu Augustinus uniibersehbar. Wenn ich nun der stirkeren
Gewichtung des Willensmomentes bei Augustinus die stirkere
Gewichtung des Erkenntnismomentes bei Thomas gegeniiberstel-
le, so ist anzumerken, daB der Unterschied hierbei noch durch die
Interpretation, die ich beiden gebe, verstirkt ist: Wie es bei Augu-
stinus Texte gibt, die im Vergleich zu der von mir herangezo-
genen Johannesbriefauslegung den Aspekt der Ordnung gegen-
iiber dem der Unmittelbarkeit der Liebe stirker betonen, so gibt
es bei Thomas auch Stellen - insbesondere in bezug auf die Liebe
-, die einen eindeutigen Vorrang des Willens vor dem Erkennen
behaupten.* Die Betonung des Unterschieds dient dem Zweck,
diec Problematik, aber auch die Moglichkeiten einer Konzeption

Vgl. a. Albert Ilien: Wesen und Funktion der Liebe bei Thomas von Aquin.
Freiburg 1975, insbes. S. 53ff. Es stellt sich hier tibrigens gar nicht die Frage
nach Irrationalismus oder Rationalismus, die im 19.Jh. akut war und wahr-
scheinlich zur Betonung der Differenz und zur Prégung der Begriffe gefthrt
hatte.

“ Far Augustinus ist vor allem die Schrift De doctrina christiana zu nennen, in
der der Erkenntnischarakter der Liebe deshalb stirker hervorgehoben ist, weil
sie zum Zweck einer Prop#ideutik der Schriftauslegung erdrtert wird (vgl a.a.0.,
1, 36, 40fF.). So wird dort stiirker zwischen der Liebe zu Gott, zum Néchsten und
zu sich selbst differenziert als in der Johannesbriefauslegung, die die Liebe zum
Hauptthema hat und die Einheit des Affekts in den drei Momenten betont. Fiir
Thomas kann beispielsweise Summa Theologiae, a.a.0., II, qu. 44, art. 5, resp.
angefithrt werden: ,,nam sicut cor corporale est principium omnium corporalium
motuum, ita etiam voluntas, et maxime quantum ad intentionem finis ultimi,
quod est obiectum caritatis, est principium omnium spiritualium motuum. Tria
autem sunt principia actuum quae moventur a voluntate: scilicet intellectus ... vis
appetitiva inferior ... et vis executiva exterior ...*.

222

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der geordneten Liebe auf der Basis spekulativen Denkens iiber-
haupt deutlich zu machen.*

In der Einleitung ist gesagt worden, daB der Mensch in seinem
Streben nach der Wahrheit teilhat an ihr. Wahrend bei Augustinus
das Streben im Vordergrund stand,® ist es bei Thomas die Teil-
habe, die in den Blick genommen wird: Der Mensch erkennt die
Natur, sich selbst, die Anderen und Gott, also alles, was da ist, auf
die Weise der ,,participatio” an der Erkenntnis Gottes.” Der parti-
cipatio auf Seiten des Menschen entspricht auf der Seite Gottes
die ,,communicatio®: Gott hat die Welt geschaffen, um den Men-
schen seine Giite mitzuteilen. Die Schopfung ist also, iiber Augu-
stinus hinausgehend, als Akt der Liebe Gottes zu den Menschen
zu begreifen, in dem er ihnen seine Giite zu erkennen gibt und sie
damit gliickselig macht. Dennoch bleibt es dabei, daB der Mensch
das Gute in der Schépfung nur erkennen kann, wenn er es in lie-
bender Hinwendung auf Gott bezieht. Aber mit dem Gedanken
der , diffusio bonitatis*“®® durch Gott kommt sozusagen der Blick-
winkel Gottes ins Spiel, der der Stufung der Giiter - die im ibri-
gen die gleiche ist wie bei Augustinus - neben deren dynami-
schem auch einen objektiven Charakter gibt, und zwar einen sol-
chen, der sich nicht der Zustindlichkeit der Siinde verdankt, die
unmittelbar wieder in die Dynamik aufgehoben wird. Infolgedes-
sen ist der ,,ordo caritatis“ nicht wie bei Augustinus ganz in der
Unmittelbarkeit aufgehoben, sondern wird von Thomas in einem

% Es ist klar, daB daher nicht der Anspruch erhoben wird, dem Liebesbegriff
oder gar der Ethik des Hl. Thomas umfassend gerecht zu werden. Hier wird nur
der Gesichtspunkt einer Verkntipfung von Liebe und Ordnung berticksichtigt.

% So ist in De Trinitate die erste Form der Dreieinigkeit, auf die Augustinus
stoBt, die von Liebendem, Geliebtem und Liebe, von der aus das (spekulative)
Erkennen als Sichlieben in der Form des sich gegenwiirtig sein Wollens, um sich
zu geniefen, entwickelt wird (a.a.0., IX, 2); vgl. a. ibid,, X, 3: ,,An in ratione
ueritatis aeternae uidet quam speciosum sit nosse semetipsam, et hoc amat quod
uidet studetque in se fieri quia, quamuis sibi nota non sit, notum ei est quam
bonum sit ut sibi nota sit? Zur Verkniipfung des Gedankens der geordneten
Liebe mit der TrinitAtsspekulation vgl. a. Bodei, a.a.0., S. 157ff. und 189fF.

47 Zur Partizipationslehre, insbesondere in bezug auf die Verbindung mit der
Funktion der Liebe, vgl. Ilien, a.a.0., S. 84ff.

“ Summa contra Gentiles, a.2.0. II, cap. 45. Der Gedanke der ,diffusio boni-
tatis“ geht auf die , extasis amoris*“bei Pseudo-Dionysius Areopagita zurlick.

223

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigenen Abschnitt der Summa Theologiae in Form einer Rangliste
vorg%egt, die festlegt, was mehr und was weniger geliebt werden
muB,

Die menschliche Gemeinschaft wird gemidB dieser Ordnung
aus der Mitteilung der Giite und Gliickseligkeit von Gott her und
der gemeinsamen Teilhabe der Menschen an ihr begriindet.® Das
erste, was am meisten zu lieben ist, ist Gott, weil seine Mitteilung
die Gemeinschaft der das Gute Liebenden konstituiert: Nur da-
durch, daB das Gute in der Welt ist, kann iiberhaupt das Gute
gewollt werden; und dem Néchsten Gutes tun zu wollen ist ja das
Charakteristikum der Liebe.” Gott ist so das Fundament und
Prinzip der wie bei Augustinus ethisch verstandenen Gemein-
schaft. Aus der Liebe zu Gott folgt die Liebe zu sich selbst und
die Liebe unter den Menschen, die durch die gemeinsame Teil-
habe zu einer Gemeinschaft verbunden sind.” Drei Bedingungen
fiir das Zustandekommen der Liebe werden von Thomas genannt,
die sich auf die Rangordnung auswirken: 1. Die Liebe bezieht
sich auf das Gute, daher ist Gott die erste Bedingung; die Stufung
der Giiter wirkt sich in der Rangordnung aus. 2. Die Liebe beruht
auf Gegenseitigkeit, daher ist eine Gemeinschaft vorausgesetzt,
die im Fall der Selbstliebe am groBten ist und sich dann die Rang-
folge der Néchstenliebe bestimmt; grundsitzlich aber sind alle
Menschen durch die Verbundenheit in der Teilhabe eine Gemein-
schaft. 3. Die Liebe setzt die Teilhabe an der Gliickseligkeit vor-

“ Thomas: Summa Theologiae, a.2.0., II / IL, qu. 26: De ordine caritatis.

% Summa Theologiae, a.a.0., I / II, qu. 25, art. 12, resp.: ,,... amicitia caritatis
super communicatione beatitudinis fundatur. In qua quidem comminicatione
unum quidem est quod consideratur ut principium influens beatitudinem, scilicet
Deus; aliud est beatitudinem directe participans, scilicet homo et angelus; ter-
tium autem est id ad quod per qundam redundantiam beatitudo derivatur, scilicet
corpus humanum®,

3! Summa Theologiae, a.a.0. II, II, qu. 23, art. 1, resp.: ,, ... quando scilicet sic
amamus aliquem ut ei bonum velimus“. Vgl. ibid., qu. 44, art. 7, resp.

 A.a.0.,: ,Jd quidem quod est beatitudinem influens est ea ratione diligibile
quia est beatitudinis causa. Id autem quod est beatitudinem participans potest
esse duplici ratione diligibile: vel quia est unum nobiscum; vel quia est nobis
consociatum in beatitudinis participatione. Et secundum hoc sumuntur duo ex
caritate diligibilia: prout scilicet homo diligit et seipsum et proximum®.

224

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus, daher ist der menschliche Kérper nur indirekt zu lieben, inso-
fern er mit der teilhabenden Seele verbunden ist.

Die Ordnung der Liebe als Rangordnung wird bei Thomas also,
was die hoheren Stufen betrifft, durch zwei verschiedene Prin-
zipien bestimmt: ,ex parte obiecti“, insofern das in der Stufen-
folge des Guten Hoherstehende, das ,.excellentior bonum®, mehr
zu lieben ist; und ,.ex parte diligentis“, insofern das, zu dem eine
engere Verbindung und Verwandtschaft, eine ,,maior coniunctio®
besteht, mehr geliebt werden soll.® Aus dieser Doppelung der
ratio magis diligendi ergeben sich Zwiespaltigkeiten in der Ord-
nung der Liebe. Im Rahmen der Néchstenliebe sind so nach Tho-
mas unter dem Gesichtspunkt des héheren Guts der Vater mehr
als die Mutter, diese mehr als Sohn und Tochter, die Eltern mehr
als der Ehepartner und der Wohltéiter mehr als der Empfénger der
Wohltat zu lieben, wihrend sich diese Verhiltnisse unter dem
Gesichtspunkt der engeren Verbundenheit hingegen gerade um-
kehren.® Bei dem Vorrang der geistigen Selbstliebe vor der
Nichstenliebe ist einfach der Grund der Verbundenheit aus-
schlaggebend.” Aber bei der Frage nach dem Verhiltnis von
Gottes- und Néchstenliebe taucht die Zwiespéltigkeit wieder auf,
wenn auch nicht in der quaestio iiber den ordo caritatis selbst, in
der der Vorrang der Gottesliebe eindeutig ist. In der darauf fol-
genden quaestio jedoch wird unterschieden zwischen der Liebe zu
Gott, insofern sie nur fiir sich betrachtet wird, und insofern sie
(im Sinne der Augustinischen Position) mit der Néchstenliebe
unmittelbar zusammenfillt; und in dieser zweiten Hinsicht ist die
Liebe zum Nichsten, die die zu Gott notwendig einschlieBt, hoher
zu bewerten.*

%} Summa Theologiae, a.2.0., I/ II, qu. 26, art. 4, ad 1; ibid., art. 12, resp.

¥ Aa.0,qu 26, art. 7-12.

% A8.0.,qu 26,art. 4,ad 1.

% A.a.0, qu. 27, art. 8, resp.: ,,Unde erit comparatio dilectionis Dei perfectae,
quae extendit se etiam ad proximum, ad dilectionem Dei insufficientem et im-
perfectam ... Et in hoc sensu dilectio proximi praeeminet”. Die beiden Auffas-
sungen der Gottesliebe werden in ibid., qu. 182, art. 3, mit der vita contempla-
tiva und der vita activa parallelisiert, wobei Thomas dann doch den Vorrang des
kontemplativen Lebens behauptet. Vgl. ibid., qu. 25, art. 1, resp. und qu. 26, art.
2, ad 1, wo der Vorrang der Gottesliebe ex parte obiecti und der Vorrang der
Néchstenliebe ex parte diligentis unmittelbar gegenitbergestellt sind.

225

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bei der durch die Zwiespéltigkeit der Begriindung in der Ord-
nung der Liebe vorhandenen Unbestimmtheit zieht Thomas ge-
sellschaftliche Verhaltnisse heran, um sie in Analogie auf die
Rangfolge zu beziehen: wie die politische Freundschaft sich vor-
rangig auf den Vorsteher der Biirgerschaft beziehe, von dem das
ganze Gemeinwohl der Biirgerschaft abhinge, so miisse Gott in
hochstem MaBe geliebt werden, weil er die Ursache der Gliickse-
ligkeit in allen ist, wiahrend der Néchste nur als solcher, der - wie
ein Mitbiirger - an dieser Gliickseligkeit mit uns zusammen teil-
hat, geliebt werden soll.”

Diese Parallelisierung der ethischen Gemeinschaft mit der po-
litisch-rechtlichen Gesellschaft ist auf beiden Seiten problema-
tisch. Auf der Seite der Politik wird der rationale Charakter der
Verfassung ethisch iiberhoht, der Unterschied zwischen ethischer
und rechtlich verfaBter Gemeinschaft verwischt. Und auf der
Seite der Ethik wird die Unmittelbarkeit der Néchstenliebe aufge-
hoben. Es scheint damit die Hauptbedingung der Liebe, die unter
den drei Bedingungen vorhin nicht genannt war, nimlich daB das
Geliebte an sich und um seiner selbst willen geliebt wird, in Frage
gestellt zu werden. Thomas sieht diese Bedingung auch in der
Liebe zum Nichsten, die um der Liebe zu Gott willen stattfinden
soll, erfiillt, weil Gott auf die Weise der Teilhabe im Néchsten
ist.® Aber dieser Gedanke der Einheit Gottes mit den Menschen
fithrt wieder zu einer Auffassung zuriick, wie sie bei Augustinus
festgestellt worden ist. So ist es letztlich nach Thomas die Unvoll-
kommenheit des menschlichen Erkennens, die eine Mehrzahl von
Liebesgeboten und damit auch eine Rangordnung der Liebe not-
wendig macht. Dabei zieht er ausdriicklich eine Parallele zum
spekulativen Denken, indem sich die verschiedenen Gebote und
Stufungen zu dem einen Liebesgebot verhalten, wie Schliisse, die
in den ersten Prinzipien bereits enthalten sind, aber wegen der
Diskursivitdt des menschlichen Denkens nicht unmittelbar erfafit
werden: ,, ... qui perfecte cognosceret principia secundum totam
suam virtutem, non opus haberet ut ei conclusiones seorsum pro-

7 A.a.0., qu. 26, art. 2, resp.; vgl. qu. 25, art. 7, resp.

% A.a.0,, qu. 44, art. 7, resp.: ,,propter hoc enim ex caritate debemus alios dili-
gere, quia sunt nobis proximi et secundum naturalem Dei imaginem et secundum
capacitatem gloriae®.

226

https://dol.org/10.5771/9783495993705-203 - am 25.01.2026, 11:44:26. -



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ponerentur*.® Das Prinzip der Liebe iiberhaupt ist das Gebot der
Gottesliebe, aber seine Erkenntnis ist die Liebe selbst in ihrer
Unmittelbarkeit, denn auch fiir Thomas besteht zwar ein Vorrang
des Intellekts vor dem Willen beziiglich der Dinge, die nicht ,,su-
pra animam® sind, aber ,de voluntate secundum comparationem
ad id quod supra animam est“ gilt der Primat der Liebe.® Es zeigt
sich hier, daB es letztlich die Bewertung der Momente des Streben
und des Erkennens im spekulativen Denken ist, die die festge-
stellte unterschiedliche Gewichtung von Ordnung und Unmittel-
barkeit bedingt.

Wahrend bei Augustinus die Schwierigkeit darin bestand, die
Verantwortlichkeit des moralischen Handelns im Liebesgebot
sichtbar werden zu lassen, ist bei Thomas e¢her umgekehrt das
Problem, wie die Forderung der Liebe im Befolgen einer duBer-
lich festgelegt erscheinenden Ordnung erfiillt werden kann ©

Anhand der Gegeniiberstellung von Augustinus und Thomas
sollte die Problematik des Gedankens einer Ordnung der Liebe,
wie er sich auf der Grundlage des spekulativen Denkens des Mit-
telalters ergibt, aufgezeigt werden. Bei allen Schwierigkeiten und
Unzulanglichkeiten hat dieses Denken auch heute etwas zu sagen,
wenn angesichts von "Werteverlust’ und 'Sinnkrise’ Forderungen
nach Wiederbelebung von Werten, nach Festsetzung ethischer
Normen und nach Sinnstiftung erhoben werden. Denn es erinnert
daran, daB diese Haltung, hinter der ein Denken der Machbarkeit
steckt, nicht die einzig mogliche ist. Die Uberlegungen, die sich
aus der Erdrterung der so weit ab von den gegenwirtigen Frage-
stellungen zu liegen scheinenden mittelalterlichen spekulativen
Philosophie ergeben, geben zu bedenken, daB es gerade das
Dréngen auf eine Bestimmung von Werten, von Sinn und von

¥ A.a.0., qu. 44, art. 2, resp.

% Summa Theologiae, . a. O., I, qu. 82, art. 3, resp. und ad 3.

$! Damit im Zusammenhang ist tbrigens auch zu sehen, da8 Thomas trotz der
Betonung des Verantwortungs- und Verdiensmoments im ethischen Handeln die
vita contemplativa, also das in der Betrachtung bleibende Leben, der vita activa,
dem titigen Leben vorzieht; vgl. Anm. 58. Mit der dort angefithrten Differenzie-
rung der Gottesliebe h#ingt auch zusammen, dal Thomas in der Summa Theolo-
giae, a.a.0,, I/11 qu. 26, art. 3, resp., einen Unterschied zwischen amor, dilectio
und caritas macht, wihrend Augustinus in De civitate Dei, a.a.0., XIV, 7, diese
Unterscheidung ausdriicklich ablehnt. Vgl. a. Brechtken, a.a.0., S. 48fF.

227

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. /de/e - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wahrheit sein kann, was die Konstituierung einer ethischen Ge-
meinschaft und eines gemeinsamen Lebenssinns verhindert. Denn
diese sind auf der Basis des Willens und nicht der beschrinkten
Erkenntnis gegriindet. Daher kénnen Werte, Sinn und Wahrheit
nur dann eine Rolle spielen - und dann sind sie allerdings unbe-
dingt notwendig -, wenn sie als Unbegreifliche erkannt werden,
die nur auf die Weise des Strebens anerkannt werden kénnen. Nur
der Sinn, den ich nicht begreife, weil er iiber meine Vorstellungs-
féhigkeit hinausgeht, von dem ich aber dennoch weiB, daB es ihn
gibt, kann meinem Leben Sinn geben. Und nur wenn ich dem
Anderen etwas Gutes tun will, ohne eine vorgeprigte Ansicht
davon zu haben, was gut ist, wird sich dieses Handeln als Wohltat
fiir den Anderen und damit als ethisches Handeln erweisen.

228

https://dol.c am 25.01.2028, 11:44:26. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783495993705-203
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

