8 Islamische Theologie. Sdkularisierung und
Religionisierung des Islams

Am Anfang meiner Studie stand die Frage, wie sich in der Islamischen
Theologie auf Religion bezogen wird und welches Verhiltnis von Reli-
gion und Nicht-Religion mit dem Fach verbunden wird. Absicht der
Arbeit war es, das Fach Islamische Theologie unter Einbezug der Per-
spektive der Fachbeteiligten, insbesondere der Studierenden, einer reli-
gions- und wissenssoziologischen Analyse zu unterziehen. In den drei
empirischen Kapiteln habe ich im Detail rekonstruiert, was in der Isla-
mischen Theologie in Deutschland vor sich geht. Die Ergebnisse der
Rekonstruktion im Blick behaltend, werde ich nun den soziologischen
Ertrag der Analyse herausarbeiten. Wenn auch schon an manchen Stel-
len der empirischen Analyse theoretische Beziige auftauchten, so geht es
im Folgenden darum, Theorie und Empirie systematisch zu verbinden
und damit eine iiber den spezifischen Fall hinausgehende Schlussfolge-
rung zu ermdglichen, aber auch die Grenzen der Generalisierbarkeit und
der Studie auszuloten.

In der Einleitung habe ich das strukturelle Problem beschrieben,
das mit der Schaffung von Theologien beantwortet wird: Die Institu-
tion Theologie dient der Kontrolle von Religion und der Ausbildung
von Expert:innen in einer nicht-religiosen Institution. Die spezifische
Losung dafiir liegt in Deutschland (aber auch in anderen Léandern)
in der akademischen Fassung von Theologie und der Kontrolle von
Religion tiber das Bildungssystem. Das Fach stiitzt sich - strukturgleich
zu anderen Theologien - auf Religion im doppelten Sinne: Es behandelt
Religion und muss sie sich so zum Aufien machen und beansprucht, dies
zugleich aus der ,Binnenperspektive, also auch aus glaubiger Sicht, zu
tun. Indem sich in der Universitdt auf Religion bezogen wird, werden
Dimensionen des Religidsen in die Logik der Universitét integriert und
durch sie geformt. Religion taucht damit nicht als Religion, sondern
eben als Theologie in der Universitit auf.

Das theoretische Problem, das der Analyse der Islamischen Theologie
zugrunde liegt, leitet sich aus der machttheoretischen Kritik an dem
Fach ab, die es als Technik der Zéhmung und Domestizierung des Is-
lams versteht und Prozesse unterbelichtet lasst, die dieser Diskurslogik
nicht entsprechen. Dabei wurde anhand neuer islamischer Institutionen
auch die These aufgestellt, dass Muslime als sékulare Subjekte imaginiert
werden, die sakular-liberalen Prinzipien entsprechen sollen. Fiir meine
Analyse des Fachs habe ich vorgeschlagen, das Fach wissenssoziologisch

261



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in den Blick zu nehmen, um Sakularisierungs- und Religionisierungs-
prozesse zusammenzudenken. In Verbindung mit der Rekonstruktion
auf der Ebene der Organisation etwa iiber Informationsmaterialien habe
ich empirisches Material in Form von Biographischen Interviews mit
Studierenden als auch Perspektiven der Dozent:innen und Studienbera-
ter:innen ausgewertet. Darin zeigt sich, wie Wissen iiber den Islam her-
vorgebracht wird und auf welche Erfahrungen sich die Fachbeteiligten
beziehen. In der Rekonstruktion des empirischen Materials kam ich zu
Ergebnissen, die ich zundchst auf der Dimension des jeweiligen Typisie-
rungsschritts in drei Kapiteln ausgefiihrt und verdichtet habe (siehe Kap.
5-7).

Im ersten Schritt (Kap. 5) der empirischen Analyse wurde deutlich,
dass die Studierenden im Studium Schliisselerfahrungen biographischer
Islamizitat mobilisieren. Abstrakt zeichnet sich darin eine zeit- und orts-
spezifische Entwicklung der Muslimisierung und Identifizierung ab, die
sich in den Erfahrungen der Studierenden niederschligt. Sie geht mit
Fremd- und Selbstzuschreibungen als Muslim:in einher. Im zweiten Teil
der empirischen Rekonstruktion (Kap. 6) lief3 sich erkennen, wie in der
Praxis des Fachs die Erfahrungen biographischer Islamizitat prozessiert,
namlich differenziert, relativiert, umgewertet und mit Wertsetzungen
verbunden werden. Die Prozessierungen sind dabei als Hervorbringun-
gen zu lesen, an denen unterschiedliche Interaktionsbeteiligte in dem
Fach mitarbeiten. Dies zeigt das Zusammenwirken unterschiedlicher
Institutionalisierungen an: die Beschrankung und Aktivierung, die {iber
die Akteure als ,active shapers® (Archer 2009: 308) hergestellt wird. Im
dritten empirischen Kapitel (Kap. 7) wurde schliellich rekonstruiert,
dass die Pluralitit des Islams die zentrale Objektivierung der Islami-
schen Theologie darstellt.

Zur Generalisierung und theoretischen Verdichtung der Empirie sol-
len die Ergebnisse nun stédrker als in den Empiriekapiteln an die theore-
tische Perspektive riickgebunden werden. In der Generalisierung ziele
ich darauf ab, zu erkldren, wie Wissen und Religion in der Islamischen
Theologie aktualisiert werden und ob sich daraus Schlussfolgerungen
auf die Relevanz erlauben, die Religion in der Gesellschaft zugewiesen
wird. Zunidchst gehe ich auf den Islam als Subjekt (8.1) und auf die Rele-
vanz von Wissen (8.2) als zwei zentrale Institutionalisierungen in dem
Fach ein. In den weiteren Schritten perspektiviere ich Islamische Theo-
logie als religionssoziologischen Gegenstand: Vom dritten Empiriekapi-
tel ausgehend, behandle ich das Thema Pluralismus (8.3) und diskutiere
in einem weiteren Teil die Logik der Religionisierung in dem Fach (8.4).
Mit Blick auf Prozesse der Differenzierung (8.5) frage ich, ob in der

262



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

religios-sdkularen Konstellation ein ,sdkulares Subjekt hervorgebracht
wird (8.6), fasse abschlieflend (8.7) die Ergebnisse zusammen und gebe
einen Ausblick auf den weiteren Forschungsbedarf.

8.1 Der Islam als Subjekt in der islamischen Tradition

Uber die Zusammenfiithrung der empirischen Ergebnisse lisst sich fest-
stellen, dass die Fachbeteiligten daran arbeiten, den Islam als Subjekt
in der islamischen Tradition zu verorten. Sie kniipfen dabei an die
Erfahrungen der Studierenden an. Auf Grundlage der Rekonstruktion
lasst sich folgende Schlussfolgerung festhalten:

Mit der Hervorbringung der Pluralitit des Islams, die mit der (implizit
bleibenden) Verortung der eigenen Rechtsschule und der Glaubensprak-
tiken einhergeht, schliefSen die Fachbeteiligten an gesellschaftliche Erfah-
rungen an.

Die gesellschaftlichen Erfahrungen sind dabei wie folgt zu fassen: Beim
Typus der Identifizierung und Performanz definieren die Studierenden
ihre Identitdt primir religiés. Dies habe ich im ersten Empiriekapitel
als eine Form biographischer Islamizitét verstanden, die generationsspe-
zifisch ist und iiber die Moglichkeit, sich in der Tradition zu verorten,
an das Studium angekoppelt wird. Gerade die gemeinsamen Erfahrungs-
qualitdten in Form der Identifizierung und Muslimisierung konnen mit
dem Pluralisierungsanliegen verbunden werden, weil das Konzept des
vielgestaltigen Islams eine normative Vereindeutigung von Positionen
delegitimiert. Da die eindeutigen Zuschreibungen, die mit der Muslimi-
sierung einhergehen, von den Studierenden negativ erlebt werden, stellt
die Pluralitatsfigur einen positiven Gegenhorizont fiir sie dar. Die dabei
entstehende Objektivierung der Pluralitit des Islams in der Islamischen
Theologie erlaubt es dennoch, die eigene Position zu legitimieren und
sich iiber sie zu vergewissern. Die Interaktionsbeteiligten stiitzen sich
auf, wie sie sagen, ,die islamische Tradition® und insbesondere die Viel-
falt an Rechtsmeinungen und theologischen Fragen in der Geschichte
des Islams, um dieses Bild als authentisch zu beschreiben. Beim Ty-
pus der Islamischen Piddagogisierung, bei dem Studierende Erziehung
und Padagogik als unpassend empfinden, legitimieren die Studierenden
ihren Veranderungsanspruch nicht tiber die islamische Tradition, son-
dern iiber eine kindzentrierte Pidagogik und ein Ideal der Individualitat.
Individuelle Anspriiche werden mit padagogischen Anspriichen verbun-
den, um die islamische Tradition mit der Gegenwart zu verbinden. Beim

263



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Typus der Renormierung geht es um neo-salafistische Tendenzen, die
tiber den Riickbezug auf die islamische Verortung der Eltern oder die
islamische Tradition (Konvertiten) fiir die Studierenden wieder biogra-
phisch integrierbar werden: Das Selbst integriert sich in seiner Umwelt.
Die Pluralitit des Islams als Ideal ermdglicht beim Typus der Islami-
schen Piddagogisierung und beim Typus der Renormierung die Verbin-
dung von islamischer Tradition und Individualitat.

Die islamische Tradition taucht in der Fachpraxis der Islamischen
Theologie in einer spezifischen Interpretation auf. Das theologische
Wissen wird mit Bezug auf das ,Iraditionswissen® (Schulze 2015a: 102)
hervorgebracht und die Gemeinschaft stellt den ,Gewahrungsort® (ebd.)
der Tradition dar. Dieser Bezug auf das Traditionswissen tritt im Fach
dadurch hervor, dass der Tradition Vielfalt, Ambiguitat und Multiplizitat
zugeschrieben werden. Die Verbindung der Tradition mit Werten stellt
die Grundlage und Legitimation fiir die Konstruktion des aktualisierten
Islamverstidndnisses dar. Es bleibt bei dieser Offnung des Islambildes
in Richtung von Ambiguitit und Vielfalt implizit, wo die Grenzen der
Tradition verlaufen. Das liegt daran, dass es in dem Fach darum geht,
Islamverstandnisse zu offnen, und dass eine explizite Festlegung von
Grenzen dem Bild der Heterogenisierung strukturell zuwiderlduft. In
der Rekonstruktion wurde diesbeziiglich deutlich, dass die Fachbetei-
ligten nicht festlegen, welche Islamverstandnisse nicht mehr Teil der
islamischen Tradition sind, sondern sie sich darauf einigen, dass viele
Islamverstandnisse Teil der islamischen Tradition sind.

Der Traditionsbezug dient dazu, das Islamverstindnis eines pluralen
Islams zu legitimieren, in dem auch widerspriichliche Auslegungen des
Rechts, des Korans oder der hadithe nebeneinander existieren. Wah-
rend jedoch die islamische Tradition auf unterschiedliche Gestaltungen
des muslimischen Daseins bezogen werden kann, wie beispielsweise in
einer spezifischen Moschee oder Gemeinschaft, zeigt doch die Figur der
Objektivierung, dass ein eingegrenzter Bereich der selbstwahrgenomme-
nen ,Gestaltung muslimischen Daseins“ (Schulze 2015a: 111) mit der
Wissensproduktion in der Fachpraxis verbunden und damit umgeformt
wird. Das heif8t, nur bestimmte konkrete, religiose Haltungen werden
tiber das Bild des pluralen Islams gefordert.

Die Wissensproduktion des pluralen, vielféltigen Islams als Objekt
wird mit einem Islam als Subjekt verbunden, der in zeit- und gesell-
schaftsspezifischen Erfahrungen wurzelt. Diese Erfahrungen sind nicht
deckungsgleich mit den Erfahrungen des muslimischen Daseins der
Gemeinden als vielmehr der postmigrantischen Generationen in einer

264



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Minderheitenposition.?””> Diese essentialisierende Religionisierung, in
der Religion einen ,ausdifferenzierten Ort im gesellschaftlichen Leben®
(Klinkhammer 2000: 283) erhilt, ist im empirischen Material vor allem
in den Studierendeninterviews sichtbar und sie wird iiber die Islamische
Theologie institutionalisiert. Damit wird die Ausdifferenzierung einer
auf das Subjekt bezogenen Religion und Tradition institutionalisiert,
das heif3t eine Religionisierung?® des Islams, die mit einem spezifisch
subjektbezogenen Religionsverstandnis einhergeht.

Es zeigt sich, dass sich die unterschiedlichen Habitualisierungen und
Prozessierungen iiber die Fachsozialisation im Laufe des Studiums ko-
hérenter gestalten. Bestimmte Institutionalisierungen werden iiber das
Zusammenwirken der Interaktionsgemeinschaften als illegitim markiert,
namlich spirituelle Anspriiche oder Anspriiche, eindeutige Bestétigun-
gen fiir die eigene Glaubenspraxis zu erhalten. Das spezifische Verstdnd-
nis des Islams als plural beziehen die Studierenden (jedoch potenziell
auch andere Beteiligte des Fachs) auf ihre Verortung im Islam zuriick
und konnen es mit ihrem Erfahrungswissen verkniipfen. Diese Riick-
fithrung lasst sich als fachsozialisatorischer Prozess beschreiben, analog
zu einem sozialkonstruktivistischen Verstindnis von Sozialisation: ,Das
allgemeine Getfiihl fiir die Relativitdt aller Welten nimmt zu - einschlief3-
lich der eigenen, die subjektiv als eine Welt, nicht als die Welt angesehen
wird” (Berger & Luckmann 2004: 184; Hervorh. im Orig.). Das fach-
sozialisatorische Moment 16st tendenziell Eindeutigkeit auf, doch die
potenzielle Transformation des Eigenen, weil es kontextualisiert und ins
Licht moglicher anderer Positionen gestellt wird, wird von den Studie-
renden wie auch zum Teil von Lehrenden nur implizit thematisiert. Ver-
anderung wird nur dann explizit thematisiert, wenn es um eine Abgren-
zung vom Salafismus geht. Die islamische Tradition ist der expliziten
Verdnderung entzogen - dies macht sich im Studium auch daran fest,
was unter Bildung verstanden wird. Das Studium geht nicht mit einem
personlichen Veranderungsanspruch einher (das wire ein Bildungsver-
stindnis (vgl. Tenorth 2013), das in der Aufklirung wurzelt, indem es

275 Die Lage dieser Generation hat Klinkhammer als ,Ablgsung der umfassenden
Alltagsintegration religiéser Traditionen im fremdkulturellen gesellschaftlichen
Kontext und die Entwicklung zu einer essentialisierenden ,Religionisierung’ (van
Dijk), die der Tradition als Religion einen spezifischen, ausdifferenzierten Ort im
gesellschaftlichen Leben einrdumt® (2000: 283), beschrieben.

Religionisierung zeigt bei DrefSler (2019b) eine Verschiebung von Konzepten im
Diskurs an, mir geht es an dieser Stelle um die Wirkungen auf Selbstbilder und
damit Subjekte, auch damit geht aber eine Unterteilung in legitime und illegitime
Religion einher, die Dressler und Mandair (2011: 11) als ,particularly European/
Western/Protestant notion of modernity/civilized culture® verstehen.

276

265



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um die Entwicklung der inneren Form geht und um die Gestaltung der
Welt und seiner selbst), sondern allein mit der Kontextualisierung der ei-
genen religiosen Verortung.?’”” Der Anspruch, vereindeutigenden Bildern
auf ,den” Islam entgegenzuwirken, wird dahingegen explizit formuliert.
Somit geht es in der Islamischen Theologie um eine Vervielfdltigung
moglicher islamischer Positionen und die Beibehaltung der Position des
Subjekts.

Die Verortung in der Rechtsschule, in einer Tradition oder das Selbst-
verstandnis als Muslim:in werden in den Grenzen des Subjektiven an
die Produktion von Wissen im Fach anschlussfahig gemacht und prozes-
siert.?”s Islam als Subjekt und Islam als Objekt werden im Bild eines
pluralen Islams verbunden - analog zu anderen Theologien wird Religi-
on somit als Objekt wie auch Subjekt vorausgesetzt (Schulze 2015a: 111).
Es lasst sich somit festhalten:

Die Pluralitit des Islams ist in dem Fach nicht auf den Komplex Religion
ausgerichtet, sondern auf Erfahrungen der Muslimisierung und Identifi-
zierung, die — ausdriicklich auf das Subjekt gewendete — Prozesse der
Religionisierung darstellen.

In ihrer aktuellen Form zielt die Objektivierung, an der im Fach gear-
beitet wird, nur indirekt auf die Religionsgemeinschaften ab — ndmlich
tiber die Vorstellung eines pluralen Nebeneinanders - als vielmehr auf
postmigrantische Erfahrungen (Schiffauer 2013) und die Entwicklung
der Muslimisierung des Selbst (Amirpur 2011; Chebli et al. 2011; Spiel-
haus 2011). Wie ich im dritten Empiriekapitel rekonstruiert habe, bear-
beiten die Akteure in ihrem Pluralititsanspruch weniger strukturelle
Widerspriiche multireligioser Gesellschaften als vielmehr solche des Ne-
beneinanders unterschiedlicher islamischer Bekenntnisse. Damit bleibt
die spezifische Situation des Islams in Deutschland, die Politisierung,
das Problem des Islamismus und der Stigmatisierung von Muslimen -
obwohl die Objektivierung auf Erfahrungen in dieser Situation aufbaut
- implizit unbearbeitet. Das heifdt, die Erfahrungen in der Gesellschaft
bleiben nur subjektiver Ausgangspunkt fiir die Bearbeitung eines inneris-
lamischen Pluralismus und einer Heterogenitat. Die Heterogenitat soll
einerseits indirekt in die Gesellschaft ausstrahlen (im Fall der Ansprii-
che der Studierenden, um das Islambild der sogenannten Mehrheitsge-

277 Wie oben erwihnt, ist bei den konvertierten Studierenden dieser Verdnderungs-
imperativ eher zu finden.

278 Subjektivitit wird dabei, wie bereits erwihnt, als eine Fassung von Religion ver-
standen, die auf das Subjektive begrenzt in die Objektivierung des Fachs einbezo-
gen wird.

266



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sellschaft zu verdndern) und andererseits auf den Islam (im Fall der
Anspriiche der Fachbeteiligten, um das Islambild der Muslime zu veran-
dern).

Indem im Fach Islamische Theologie in der Konzeption eines plura-
len Islamverstindnisses die Erfahrung biographischer Islamizitat aufge-
griffen wird, entsteht somit eine Reprdsentanz genau jenes Pluralitdts-
verstandnisses des Islams und eines Religionsverstindnisses, das den
Islam als Teilbereich von Gesellschaft definiert. Das Islamverstdndnis ist
hochgradig anschlussfahig an Deutungen eines sozialen Daseins, das als
prekdr in Bezug auf ,den” Islam wahrgenommen wird. In der Pluralitat
des Islams ist dabei weniger die Absicht zu erkennen, in der Forschung
eine muslimische Perspektive geltend zu machen (vgl. Schulze 2015a:
121), als vielmehr die Legitimation und Positionierung unterschiedlicher
Glaubensformen als Teil des Islams und Erfahrungen mit Islamizitit zu
ermoglichen. Dies fithrt zu der Schlussfolgerung:

Das Projekt Islamische Theologie ist als Bildungsprojekt zu verstehen,
das intersubjektiv hervorgebrachte Islamizitit tiber die Universitt gesell-
schaftlich wieder einbettet?® weil subjektive Erfahrung in den Kontext
kollektiver Erfahrung und unterschiedliche Formen des Glaubens in den
Kontext der islamischen Tradition gestellt werden.

8.2 Die Verortung innerhalb der Wissensordnung

Welches Wissensverstdndnis wird folglich iiber das Bildungsprojekt Isla-
mische Theologie produziert? Die Annahme eines ,neutralen” Wissens
wird damit in Frage gestellt. Jedoch ist — von der Islamischen Theologie
aus geurteilt — das Ergebnis nicht einfach ein normatives Verstindnis
von Wissen. Vielmehr geht es darum, dass die Erfahrung als Minderheit
die Voraussetzung fiir eine bestimmte Form von Wissen darstellt.?$° In
dieser Vorstellung von Wissen wird - spitzt man dies zu - die Nachvoll-
ziehbarkeit subjektiver Erfahrung durch soziale Andere ausgeschlossen,
wiahrend zugleich angenommen wird, dass diese Erfahrungen kollektiv
geltend gemacht werden sollen. Als Schlussfolgerung lédsst sich diesbe-
ziiglich aus der empirischen Analyse ableiten:

279 Zur Wiedereinbettung siehe Stichweh (2013: 177). Man konnte auch sagen, dass
hier der Abstand zwischen ,Laien” und ,Experten” verkleinert wird (zur gegen-
satzlichen Entwicklung vgl. Schiitz & Luckmann 2003: 422).

280 Die explizite Verbindung von gesellschaftlichem Erfahrungswissen und Wissen
in dem Fach ist nochmals zu unterscheiden von der generellen Verbindung von
Weltsichten und Wissenschaft, die Silke Giilker (2012, 2015) herausgearbeitet hat.

267



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Islamischen Theologie wird ein Wissensverstindnis aktualisiert, das
die Erfahrung biographischer Islamizitit als subjektive Position®! in die
Konstruktion von Wissen miteinbezieht.

Kommt man also zu der im Theoriekapitel aufgeworfenen Frage zuriick,
wie das Wissen in der Islamischen Theologie hervorgebracht wird und
in welchen sozialen Zusammenhéngen, so ist festzuhalten:

(a)

(b)

(c)

Das Wissen wird iiber intersubjektive Bearbeitungsweisen hervorge-
bracht, in denen Subjekt und Objekt, Erfahrung und Wissen (Um-
wertung), Identitdt und Rollen (Relativierung), privat und offent-
lich (Differenzierung) gegeniibergestellt und unterschieden werden.
Der soziale Zusammenhang, in dem dieses Wissen emergiert, liegt
in der Selbstidentifikation und Fremdidentifizierung von Muslimen
als religiose Minderheit und gesellschaftliche Gruppe. Die Pluralitit
des Islams erlaubt es, dass die Erfahrungen als Muslime verortet
werden und dass unterschiedliche islamische Riten, Rituale und
Rechtsschulen anerkannt werden. Dies ist als Gegenreaktion zur
Homogenisierung des Islams nach innen (etwa iiber die Diskurs-
hoheit des sunnitischen Islams) und von auflen (etwa iiber die
Unterstellung erzwungener Praktiken gegeniiber Musliminnen) zu
verstehen.

Im Vergleich mit anderen Fachern - etwa Katholischer Theologie
oder Islamwissenschaft — lasst sich feststellen, dass sich auch hier
Studierende eine andere Wissensordnung erschlieflen. Allerdings
unterscheidet sich die Wissensordnung der Islamischen Theologie,
insofern hier auf die gesellschaftliche Erfahrung einer religiosen
Minderheit Bezug genommen wird. Das Laienwissen wird synchron
(Historizitat) und diachron (Regionalitit, Konfessionalitét) diversi-
fiziert. Die gesellschaftliche Erfahrung als Muslim:in wird im Laufe
des Studiums von Religion unterscheidbar gemacht, Religion und
Glauben damit von Wissen unterschieden und - hierin liegt eine
zentrale Differenz zur Islamwissenschaft — als Teil des im Fach her-
vorgebrachten Ideals eines pluralen Islams gefasst. Insofern finden
sich hier Wertbindungen, die padagogisch oder historisch begriin-
det werden.

Ein Beispiel fiir den Einbezug von subjektbezogenem Wissen ist, dass
Studierende lebensweltliche Fragen mit der islamisch-theologischen

Bl Dieser subjektive Bezug weist Parallelen zur Konzeption einer individualistischen

268

Religiositdt auf, wie sie Schonfeld etwa in den Verdffentlichungen des islamischen
Theologen Mouhanad Khorchides feststellt (Schonfeld 2014: 415).



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wissensproduktion verkniipfen. Diese werden in der Lehrpraxis aufge-
nommen und als privat verstanden, sind jedoch zugleich Teil des Fachs:
Religiositit, identitdre Verortungen, padagogische wie politische Wert-
setzungen konnen in der Universitdt geltend gemacht werden, weil tiber
die Differenzierung, Umwertung, Relativierung und Wertbindung die
Vorstellung dessen, was legitimes Wissen ist, verbreitert wird. Mit der
Islamischen Theologie wird folglich aktualisiert, was als legitimer Teil
von Wissen gilt, ndmlich gesellschaftliche Erfahrungen (mit dem Islam).

Im Wissensverstindnis wird damit eine legitime Verbindung zwischen
theologischem Wissen und der Deutung des eigenen Glaubens (durch Ego
oder Alter) hergestellt.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob das mit der Konzeption
eines ,positioned knowledge“ (Johansen 2006: 103) gleichzusetzen ist,
in der das Religiose als Wissen kategorisiert wird. Als Zwischenergebnis
habe ich diesbeziiglich festgehalten, dass nicht generell und allgemein
Religion, sondern eine auf das Subjekt begrenzte Form von Religion
an das akademische Wissen anschlussfahig ist. Die Unterscheidung zwi-
schen Religiositat und Religion, die sich in dem Fach findet, impliziert,
dass in dem Wissensverstindnis die Position des Subjekts inbegriffen
sein kann; das heifst aber auch, dass Religiositat als eine mogliche dieser
subjektiven Positionen mit anderen subjektiven Positionen gleichgesetzt
wird. Spitzt man diese Logik zu, so lasst sich das mit identitdren Veror-
tungen (Wohlrab-Sahr 2014) vergleichen, die in die Produktion von Wis-
sen einbezogen werden. Der Bezug auf Religion ist analog zu Identitéts-
beziigen zu verstehen, die sich in der Hervorbringung von Wissen auch
in anderen Bereichen beobachten lassen.?8? Die subjektive Positionie-
rung gilt in der Islamischen Theologie dabei nicht als Religion, sondern
als Subjektivitat. Entsprechend erscheint hier nicht die Unterscheidung
von Wissenschaft und Religion zentral, sondern die Unterscheidung von
Subjektivem und Objektivem, von subjektiver und objektiver Religion.233
Religioses Wissen, das in den Religionsgemeinschaften als solches be-
handelt wird, oder Rituale beispielsweise — beides objektivierte Formen
von Religion - sind kein legitimer Teil der islamisch-theologischen Wis-
sensproduktion. Sie werden der Sphare der Religion zugewiesen und als

282 7Zwischen Subjektivitit als Programm und Perspektivierung unterscheidet Wohl-
rab-Sahr in Auseinandersetzung mit der damaligen Frauenforschung (Wohlrab-
Sahr 1993: 133), die m. E. als ebenfalls junges Fach, das sich mit der Frage nach
identitdren Verortungen auseinandergesetzt hat, einen Vergleichshorizont fiir die
Islamische Theologie darstellen kann.

Diese Unterscheidung ist historisch kontingent und eng mit der Aufkldrung ver-
kntipft, wie Charles Taylor (2020: 619) darlegt.

283

269



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine mogliche Form islamischer Praxis behandelt, aber nicht als theolo-
gisches Wissen. Folglich wird auch nicht generell Religion als Teil des
positioned knowledge und als Wissen in das Fach einbezogen, sondern
Religiositat und gesellschaftliche Erfahrungen mit Religion.

Blickt man auf die Narrative, Praktiken und Konzepte in dem Fach,
so ist festzustellen, dass hier kulturelle Kategorien (vgl. Hirschauer 2014:
173) hervorgebracht werden. Sie werden von den Fachbeteiligten mit
Konzepten aus der islamischen Tradition verbunden und iiber diese legi-
timiert. Inhaltlich beziehen sich die Fachbeteiligten auf die Vorstellung
einer pluralen Gesellschaft und eines Wissens, das von der Position
des Subjekts seinen Ausgang nimmt. Es ldasst sich hier nur vermuten
- und wiirde einer eingehenden islamwissenschaftlichen Untersuchung
bediirfen -, dass der Bezug auf lebensweltliches Wissen beispielsweise
an die Logik christlicher Theologien ankniipfen kann, genauso wie an
den Einbezug weltlichen (dunyawi) Wissens in islamischen Lehranstal-
ten.?8* Das islamisch-theologische Wissen wie auch das Ideal des plura-
len Islams lassen sich dabei nicht als ,westlich“ oder ,nicht-westlich®
abgrenzen. An der Islamischen Theologie ist nicht die Logik kultureller
Hegemonie, sondern die Logik kultureller Interferenz beobachtbar.

8.3 Pluralitdt als Zustand oder Ideal?

Aus der Verbindung islamisch-theologischen Wissens mit lebensweltli-
chen Fragen von Muslimen ldsst sich wiederum nicht einfach schlussfol-
gern, dass das Fach auf eine multireligiose Gesellschaft verweist. In der
Islamischen Theologie werden zwar auf den verschiedenen empirischen
Ebenen Beziige zu einem pluralen Islam erdffnet und gepflegt, diese
sind jedoch zunichst als Ideal einzuordnen: Die Studierenden beschrei-
ben die Begegnung mit verschiedenen Rechtsschulen und Praktiken des
Islams iiber die sozialen Anderen und iiber die im Fach unterrichtete
Geschichte des Islams und seiner Quellen als Pluralititserfahrung. Die
Dozent:innen greifen auf das Bild in der Lehre zuriick, um zu zeigen,
wie vielgestaltig die islamische Tradition stets war und ist. Das islamwis-
senschaftliche Konzept der Ambiguitit des Islams (vgl. Bauer 2016) dient
als ein Bezug auf dieses Ideal, auf das sich die Fachbeteiligten beziehen.

284 Giehe zu Sachverhalten, die dem Weltlichen zugeordnet werden, der Unterschei-
dung bzw. Genealogie von din, dunya und dunyawi Schulze (2015b: 443f., 457).
Ob die lebensweltlichen Beziige in der deutschsprachigen Islamischen Theologie
einer solchen Unterscheidung genealogisch zugeordnet werden kénnen, muss, wie
erwihnt, islamwissenschaftlich eingeordnet werden.

270



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In religionssoziologischen Debatten wurde Pluralisierung (meist als
ein Aspekt von Sakularisierung) als Folge von Migration (Schonwalder
et al. 2016) bzw. Globalisierung diskutiert (vgl. Casanova 2019: 65f.). Pe-
ter Berger geht davon aus, dass religioser Pluralismus, also die Existenz
mehrerer Religionen nebeneinander wie auch das Nebeneinander von
religiésen und sakularen Diskursen, fiir die moderne Gesellschaft mafi-
geblich ist (Berger 2017; Berger et al. 2017a: 8f.). Ahnlich wurde das Fach
Islamische Theologie als Reaktion auf die religios-plurale Gesellschaft
und ihre Kultur der Ambiguitét verstanden (Engelhardt 2017: 129). Vor
diesem Hintergrund ist im Folgenden zu erdrtern, ob das Bild eines
pluralen Islams ein Gesellschaftsbild einer religios-pluralen Gesellschaft
reproduziert oder sich auch eine solche gesellschaftliche Entwicklung in
dem Fach abbildet. Zunichst ist festzuhalten:

Die Schaffung der Studienginge an sich, fiir eine andere Religion als
die der christlichen Konfessionen des Protestantismus und Katholizismus,
bedeutet eine symbolische Anerkennung des Islams durch den Staat iiber
das Bildungssystem.

Die Institutionalisierung islamischen Wissens in der deutschen Hoch-
schule ist insofern ein Zeichen fiir eine Gesellschaft, in der unterschied-
liche Religionen nebeneinander existieren und institutionell reprasen-
tiert sind. Das zeigt zwar religiose Pluralitit an, Religion wird aber in
das bisherige Verhaltnis von Staat und Religion integriert und die Plura-
litat bildet sich damit nur begrenzt in institutionellem Wandel ab. Das
heifit, hier ist keine Zasur im kooperativen Modell zwischen Kirche und
Staat festzustellen, sondern das kooperative Modell wird auf den Islam
ausgeweitet. Es manifestiert sich damit, dass die religiose Vielfalt in
Deutschland zugenommen hat (Pluralisierung), und zugleich, dass der
Pfad der Kooperation zwischen Staat und Religionen in gemeinsamen
Angelegenheiten fortgesetzt wird (Sakularitdtsmodell).

Die religios-sakulare Konstellation, die sich in dem Fach zeigt, wird
mit dem Gesellschaftsbild einer religios-pluralen Gesellschaft verbun-
den. Dabei gehen die am Fach Beteiligten von einer Gesellschaft aus,
in der dem Islam Minderheitenstatus neben ,der Mehrheitsgesellschaft®
zukomme. Die Erfahrungen biographischer Islamizitit wiederum, die in
dem Fach bearbeitet werden, nehmen starker auf den Minderheitensta-
tus von Muslimen Bezug anstatt auf ein vielgestaltiges Nebeneinander
unterschiedlicher Religionen oder Weltanschauungen.?$> Analog ist das

285 Gleichwohl pflegen gerade die Standorte, die eng mit anderen Theologien koope-
rieren, auch Beziige zu anderen Religionen. Es geht mir an dieser Stelle jedoch um
die zentrale Objektivierung in dem Fach, die freilich auf den Islam bezogen ist.

271



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bild des pluralen Islams gegen die Homogenisierung des Islams von
innen und von aufien gerichtet, nicht aber auf die generelle Pluralitat des
Religiosen.?s® Daraus lasst sich schliefSen:

Pluralismus ist das Ideal, mit dem die religios-sikulare Konstellation der
Islamischen Theologie gesellschaftlich kommuniziert wird und das eine
zentrale Kategorie im Fach darstellt. Dies ermoglicht eine Selbstverortung
der Fachbeteiligten. Die faktische Pluralitit, auf der das Fach aufbaut,
ist das Nebeneinander von Religion und Sikularitit wie auch das Neben-
einander unterschiedlicher islamischer Rituale, Riten und Rechtsschulen
innerhalb dieser Konstellation.

Mit dem Bild der religiosen Pluralitit wird eine Gesellschaft imaginiert,
die unterschiedliche Religionen integriert und eine begrenzte Pluralitdt
eingeiibt: Zu dieser konnen auch unhintergehbare Wahrheitsordnungen
und orthodoxe Deutungen gehdren, nicht aber Deutungen des Islams,
die ihn mit Radikalisierung oder Stigmatisierung in Verbindung bringen.
Anhand des Fachs lasst sich also nicht entscheiden, ob wir es hier eher
mit der Manifestation von Sékularisierung oder von Pluralisierung zu
tun haben, ob also die Relativitit der eigenen Religion im Zuge von
Pluralitat (vgl. Berger 2017) verstirkt wird.?” Doch macht die Analyse
deutlich, dass iiber das Ideal der Pluralitét eine religios-sdkulare Konstel-
lation legitimiert werden kann - diese ist auf den Islam selbst ausgerich-
tet wie auch auf die Positionierung des Islams in der Gesellschaft. Die
Wirkungen, die das Ideal entfaltet, lassen sich einerseits daran festma-
chen, dass es vereinheitlichend wirkt, weil es Unterschiede innerhalb des
Islams in Deutschland {iber das Bild eines pluralen Islams zusammen-
bringt.?8% Andererseits ist unklar, wie weit das produzierte Ideal wirkt,
da davon auszugehen ist, dass ihm andere gesellschafts- und religions-
politische Ideale entgegengesetzt werden, die beispielsweise auf eine
partikulare Homogenisierung hinauslaufen und Unterschiede zwischen
Rechtsschulen und Religionsgemeinschaften betonen. Die Agenda, den
Islam zu vervielfaltigen, kann also auch nur eine Position unter auch
gegenldufigen Tendenzen im islamischen Feld sein.

286 R konnte sein, dass sich das Fach beziiglich des Pluralititsideals in der Etablie-
rungsphase der Denkfigur eines pluralen Islams befindet, die langfristig auch auf
andere Weltanschauungen ausgeweitet wird.

Luhmann spricht den Aspekt der Relativitait m. E. ebenfalls an, wenn er davon
spricht, dass es sich bei Pluralismus um ein Konzept handele, das die Unter-
schiede negiere, auf denen es beruhe (Luhmann 2016: 193). Diese Betonung der
Gemeinsambkeit ist es, die die jeweilige Religion weniger deutlich unterscheidbar
macht und relativiert.

288 Deswegen spreche ich oben von der Homogenisierung,

287

272



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Tendenz, die mit dem Ideal des Pluralismus verbunden werden
kann, ndmlich Partikularismus und Indifferenz, zeigt sich latent auch
im Fach selbst: Pluralismus kann auch als (indifferentes) Nebeneinander
unterschiedlicher sozialer oder religioser Gruppen gedeutet werden, die
in sich homogen strukturiert sind.?®* Das Fach Islamische Theologie
reprasentiert diese Ambivalenz, die die Verhiltnissetzung von Homoge-
nitit und Heterogenitdt in Form von Pluralitit enthdlt. Der Raum, der
tiber das Fach konstituiert wird, ist fiir manche Fachbeteiligte ein homo-
gener muslimischer Raum, eine homogene Einheit innerhalb eines Um-
felds, das sich von diesem Raum unterscheidet.??° In diesem Raum ist es
legitim, religiose Praxis sichtbar zu machen, insbesondere die Bedeckung
durch den Hidschab und das Fasten sind nicht stigmatisiert. Es gibt aber
Normalititen, die manche Studierende mit dem muslimischen Raum
verbinden, die selbst wiederum Abweichung entstehen lassen. Dies gilt
etwa fiir die nach Geschlechtern sortierte Sitzordnung im Seminar und
in der Vorlesung, oder fiir die geschlechtergetrennte, fromme Kommu-
nikation in Chatgruppen.?! Die Pluralitdt in der hier beschriebenen
Logik, die eine innere Homogenitédt markiert, ist fiir diejenigen mit Aus-
grenzung verbunden, die anders sind: Studentinnen und Dozentinnen,
die keinen Hidschab tragen, oder, wie eine Interviewte es formuliert,
deren Kopftuch immer weiter nach hinten rutscht; Studierende, die als
Giilen-Anhidnger gelten (vor allem auf der Hohe des politischen Kon-
flikts 2015/2016); Lehrende, die Fachinhalte diskutieren, die religiose
Tabus bertithren, wie das Thema Suizid; Studierende, die sich nicht mehr
bei den Vortragen des (im religiosen Sinne) charismatischen Dozenten
zeigen. Die innere Homogenitit ist also dann gestort, wenn als gemein-
sam angenommene Werte durch andere Praktiken und Werte in Frage
gestellt werden, die als nicht-islamisch oder als politisch falsch aufgefasst
werden, aber auch, wenn Praktiken das Ideal der Pluralitit gefdhrden.
Von daher handeln die Studierenden und anderen am Fach Beteiligten

289 Ein pluraler Islam als Bild lisst sich mit dem Ideal der Diversitit verkniipfen.
Deswegen ist es auch kein Zufall, dass das Fach in der Universitdt auch von
Verantwortlichen geférdert wird, denen es nicht um die Aufwertung von Religion,
sondern um Diversitit in der Hochschule geht. Fiir das Konzept der Diversitit
beschreibt Vertovec (2012: 309) die genannten Implikationen des Partikularismus.
Berger geht davon aus, dass Pluralismus eine Situation schaffe, ,in der jeder
mit jedem redet” (Berger 2017: 19). Das hier beschriebene Nebeneinander kann
aber auch eine Situation schaffen, in der jeder neben jedem schweigt, weil die
subjektive Verortung des Gegeniibers tabuisiert wird.

Als ,fromm"“ bezeichne ich den verbalen Angriff auf einige Studentinnen durch
Studenten, weil sich die Studentinnen im Chat {iber das gute Aussehen eines
Dozenten ausgetauscht hatten. Die Studenten bezogen sich dabei auf religiése
Regeln, die das verbieten wiirden.

290

291

273



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus, was als islamisch gilt (geschlechtergemischte Kommunikation, wie
in den Chatgruppen der Studierenden?) und was dennoch mit dem
Ideal des pluralen Islams vereinbar ist (eine solche Kommunikation mit
dem Verweis unterbinden, dass sie falsch ist?). Das Ideal des Pluralismus
ist also weder mit einer faktischen Pluralitit im Fach zu verwechseln
noch mit einer pluralen Gesellschatft.

Die politische Aufladung der Studiengdnge als integrationsfordernd
zeigt vor dem Hintergrund der Wertbindung im Fach selbst tiber den
Wert der Pluralitit damit eine Umstellung in der Kommunikation an:
Es geht nicht mehr darum, den Islam zu integrieren, sondern darum,
die Perspektive religioser Minderheiten gesellschaftlich einzubetten. Die
Kritik an der Islamischen Theologie,®? aber auch am Reformislam, dass
sich hierin eine strategische Anpassung vollziehe, die die Diversitit isla-
mischer Lebenswelten negiere (Malik 2013: 497) und die Kultur des
Islams vereinheitliche, lauft insofern ins Leere, als iiber die zentrale Ob-
jektivation in dem Fach Vielfalt und Pluralitdt betont werden. Allerdings
zeigt sich in dem empirischen Material meiner Studie auch, dass es
sich um einen Wert handelt, der fur muslimische Akteure wie sakulare
Akteure hoch anschlussfahig ist und {iber die Begrenzung des Pluralen
auch Ausschliisse produziert. Darin liegt die Einheitlichkeit im Pluralen:
dass nur Positionen integriert werden, die das Nebeneinander nicht in
Frage stellen, so dass fromme Glaubensformen tendenziell exkludiert
werden, wenn sie andere Glaubensformen oder Rechtsschulen delegiti-
mieren. Nicht die Diversitét islamischer Lebenswelten wird damit ne-
giert (so wird Spiritualitdt als legitim angesehen), sondern die Diversitit
wird zu einem legitimen Teil der Kultur erklirt, die vom religiésen
Kern des Islams zu unterscheiden ist, jedoch aus ihm abgeleitet wird.
Der Kritik am Fach, es handele sich um eine Regierungstechnik, die
den Islam in eine bestimmte Fassung bringen solle, ist also insofern
zuzustimmen, als damit ein bestimmtes Religionsverstdndnis einhergeht,
wie auch der Ausschluss bestimmter islamischer Lebenswelten, die als
unvereinbar mit gegenwirtigen Wertsetzungen verstanden werden, im
Fach jedoch - insbesondere im Falle des Neo-Salafismus - als unverein-
bar mit der islamischen Tradition kommuniziert werden. Im Weiteren
werde ich deswegen darauf eingehen, welches Religionsverstdndnis, aber
auch welche Abgrenzung zu Nicht-Religion in dem Fach etabliert wird.

292 Malik (2013: 497) spricht hier von Strategie, da Islamische Religion mit europa-
ischen Ideen zusammengebracht werden solle, indem auf eine zentrale, generelle
Idee der Vernunft referiert werde. Diese Argumentationstaktik sei als Erstes in
kolonialen Zusammenhidngen aufgetaucht, um Anerkennung von den koloniali-
sierenden Gruppen zu erhalten.

274



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.4 Die religios-sikulare Konstellation in der Islamischen
Theologie

Wihrend die Erfahrungen der Studierenden, die Prozesse der Muslimi-
sierung des Selbst, als Religionisierung verstanden werden konnen, ist
bis hierher noch offen, inwiefern die Objektivierung eines pluralen Is-
lam mit sdkularisierten Selbstbildern oder einem spezifisch sakularen
Islambild einhergeht. Die Vermutung, dass sich hier ein Prozess von
der Muslimisierung zur Sakularisierung abzeichnet, liegt zundchst na-
he, da Bildung einen klassischen Bereich von Sékularisierung darstellt
(Burchardt & Wohlrab-Sahr 2013) und Theologie als Reflexionsinstanz
von Religion verstanden werden kann (Beyer 2003: 154). Uber die Re-
konstruktion des Verhaltnisses von Religionisierung und Sékularisierung
in der Islamischen Theologie ist damit auch auszuloten, inwiefern durch
die staatlich geforderte Institutionalisierung der Islamischen Theologie
ausgehandelt wird, ,[...] was einer Religion zugerechnet werden kann®
(Peter 2018a: 67). Gerade an dem Fach wird sichtbar, dass zwar Grenz-
ziehungen gegeniiber Religion zentral sind - hier wirkt die Domestizie-
rungsabsicht des Projekts als eines politischen Projekts -, diese aber
einseitig beschrieben sind, wenn nicht die Dimension des Einbezugs
mitgedacht wird. In der Islamischen Theologie zeigen sich die Grenzen
dessen, was Religion, wie auch, was Nicht-Religion und dem Sikularen
zugerechnet werden kann (vgl. Engelhardt 2017).

Islamische Theologie kann als Institutionalisierung einer religios-
sikularen Konstellation gelesen werden, die sich iiber Narrative und
Praktiken verfestigt und auf Werte stiitzt. Die religios-sakulare Konstella-
tion ist als relationale Ordnung zu verstehen, genauso wie die Konstruk-
tion von Religion in dem Fach relational ist, also iiber Abgrenzungen
zu Nicht-Religion hervorgebracht wird. Bei der Islamischen Theologie
handelt es sich um eine Institution, in der Aushandlungen um den Platz
des Islams in der Gesellschaft sedimentiert wurden. Ein akademisierter
Zugrift auf den Islam unter Hinzuziehung muslimischer Akteure wurde
gezielt gefordert und ihm damit ein Ort im Bildungssystem zugestanden.
Das Fach stellt insofern eine Antwort auf Integrationsanforderungen an
den Islam als das gesellschaftlich Andere dar. In dieser Antwort aktuali-
siert die Gesellschaft ihren Bezug auf Religion, aber auch gesellschaftli-
che Selbstverhiltnisse (Schulze 2013: 349). Prozesse der Religionisierung
und der Sakularisierung greifen dabei ineinander, da bestimmte Dimen-
sionen von Religion als religiose Sphére manifestiert werden (Religioni-
sierung) und andere Dimensionen von Religion unterschieden werden

275



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Sakularisierung). Die folgenden Relationen und Grenzziehungen zei-
gen sich konkret im empirischen Material:

(a)

(b)

(c)

(d)

Die Erfahrungen biographischer Islamizitat bilden abstrakt gefasst
Prozesse der Religionisierung ab in dem Sinne, dass sich {iber sie
Personen als Muslime identifizieren und Personen identifiziert wer-
den. Sie werden dabei als religios gedeutet und deuten sich selbst
religios.?*> Die Erfahrungen werden im Studium funktionalisiert,
insofern sie als Erfahrungswissen zu einem Teil des islamisch-theo-
logischen Wissens werden.

In den rekonstruierten Erfahrungen wird sichtbar, dass dabei ein
Islamverstandnis reproduziert wird, indem der Islam als religioses
Selbstverhiltnis aufgefasst wird. Die Deutung von Religion als in-
dividualisierte Kategorie wird verstarkt. Auch dies entspricht der
Logik der Religionisierung, da Religion als abgrenzbare Sphire defi-
niert wird.

Die zentrale Grenzziehung in dem Fach verlauft zwischen Wis-
sen und objektiver Religion, d. h. kollektiv verbindlichen Formen
von Religion (wie sie die Religionsgemeinschaften darstellen, aber
auch Rituale, Rechtsschulen, die ummah, Glaubenspraktiken und
-regeln). In das Wissen werden subjektive Dimensionen von Reli-
gion inkludiert, d. h. es wird ausgehandelt, inwiefern Religiositt
und Erfahrungen mit Religion Teil des Fachs sind, wiahrend kollek-
tiv-verbindliche Religion davon abgegrenzt wird.

Die Werte, auf die sich die Studierenden, aber auch andere Betei-
ligte in dem Fach stiitzen, wenn die Grenzen zwischen Religion
und Nicht-Religion ausgehandelt werden, variieren dahingehend,
ob diese Abgrenzung im Kontext nicht-muslimischer oder musli-
mischer Akteure vollzogen wird. Dabei ruft ein Teil der Interview-
ten die Werte von individueller Freiheit und Vielfalt auf, d. h.
ihnen geht es um die Balance zwischen individueller Freiheit und
islamischer Tradition. Das Motiv, etwas freiwillig zu entscheiden
und von sozialen Anderen (meist den Eltern) nicht gezwungen
worden zu sein, genauso aber, sich vom Staat nicht zwingen lassen

276

Ich fasse den Begriff der Religionisierung hier biographietheoretisch als Prozess,
durch den Personen sich religiés oder als Glaubige (z. B. Muslime) identifizieren
und identifiziert werden. Vgl. im Vergleich dazu Drefller & Mandair (2011: 21),
die das Religion-Making in Bezug auf Praxis und Diskurs ausarbeiten, wobei es
allerdings um die Reifizierung innerhalb des Diskurses um Weltreligionen geht.
In Biographien und iiber Erfahrungen bilden sich Religionisierung und Religion-
Making in anderen Formen ab, ndmlich in Narrativen und Praktiken, die iiber
Sinnzuschreibungen und Ausdeutung als religiés oder Religion verstanden und
verfestigt werden.



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(e)

()

zu wollen, das Kopftuch in der Schule abzulegen, ist zentral in
den Interviews, wenn es um die Bedeckung in nicht-muslimischen
Kontexten geht.?* In muslimischen Kontexten legitimieren sich die
Studentinnen, wenn sie etwa kein Kopftuch tragen, tiber die Viel-
falt der islamischen Tradition. Jedoch weisen die Werte, die ich
rekonstruiert habe, {iber die Legitimation qua individuelle Freiheit
und Vielfalt hinaus. In den Erfahrungen der Padagogisierung und
Normierung geht es um die Kongruenz zwischen individueller Frei-
heit und islamischer Tradition, die teilweise familial, teilweise tiiber
andere Lebenswelten verbiirgt ist. In der Binnenbeziehung zwischen
dem Selbst und seinem direkten Umfeld verhandeln die Studieren-
den die Unterscheidung von Religion als das Nicht-Verdnderbare
und Nicht-Religion als das Verdnderbare: Sie versuchen Inkongru-
enzen zwischen ihrem Selbst und der Umwelt durch Ubersetzung
auszubalancieren.®> In den unterschiedlichen Lebenswelten rufen
die Studierenden dabei unterschiedliche Werte auf, an die sie an-
schlieflen konnen. Damit positionieren sie sich in islamischen und
nicht-islamischen Kontexten.

Die (beschrankte) Pluralitat als Wert wird insbesondere tiber eine
Abgrenzung gegeniiber dem Neo-Salafismus und iiber den Wert der
individuellen Freiheit beschrinkt. Die Kongruenz zwischen Selbst
und Umwelt stellt dabei ein Ideal dar, das heif$t, den Studierenden
geht es weder um einseitige Selbstentfaltung noch um die Unterord-
nung unter kollektive Anspriiche (der ,,Mehrheitsgesellschaft” oder
der ,Community®). Zentral ist fiir sie, vom Islam kulturelle Aspekte
und historische Besonderheiten abzugrenzen, die zeigen, dass sich
der Islam vielgestaltig entwickelt hat. Zwar wird damit dem Islam
eine Essenz zugewiesen, zugleich jedoch wird er als grundsatzlich
und nicht nur historisch ambig verstanden.

Fiir das Nicht-Islamische steht unter den Studierenden vor allem die
sog. Mehrheitsgesellschaft. Da ein Teil der Studierenden den Islam
in diesem Kontext als Stigma erfahren hat, beanspruchen die am
Fach Beteiligten, das Bild vom Islam zu verandern. Thnen geht es
um die Kongruenz zwischen den islamischen (und der innerislami-

294

295

Vgl. dazu auch bei den von Nékel (2002) untersuchten Frauen die Legitimation fiir
das Kopftuch tiber individuelle Freiheit.
Vgl. zu einer dhnlichen Figur im Cambridge Muslim College Sinclair (2019).

277



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Pluralitdt) und nicht-islamischen sozialen Kontexten (inner-
halb der allgemeinen gesellschaftlichen Pluralitat).2%¢

(g) Religionisierung impliziert insofern latent auch eine Kulturalisie-
rung, da Kultur und Religion unterschieden werden - eine Unter-
scheidung, in der das Religiose stabil ist und das Kulturelle zum
Flexiblen wird.?”” Die Religionisierung fithrt allerdings in dem hier
untersuchten Kontext auch dazu, dass bestimmte Aspekte, wie etwa
eine bestimmte Form der Bedeckung, des Betens, der Relevanz der
hadithe, als kulturell und nicht allein religios verstanden werden.
Kultur und Religion werden also dissoziiert, und mehrere kulturelle
Deutungen des Religiosen sind dann méglich.

Vor dem Hintergrund dieser empirischen Teilaspekte lasst sich festhal-
ten:

In der Islamischen Theologie greifen Religionisierung und Sikularisierung
ineinander. Organisierte Religion und subjektive Religiositit werden reli-
gionisiert, Erfahrungen mit dem Islam in der Gesellschaft werden sikula-
risiert. Sie werden als Teil des islamisch-theologischen Wissens in das Fach
einbezogen. Bildung stellt in dieser Hinsicht den neutralen Bereich dar, in
dem Grenzziehungen zwischen Religion und Nicht-Religion ausgehandelt
werden.

Da Religionisierung und Sékularisierung in der Islamischen Theologie
ineinandergreifen, lasst sich in dem Fach beobachten, wie {iber die Re-
lationierung von Religion und Nicht-Religion die Unterscheidung von
Sphéren verhandelt wird und dabei semantische Distinktionen hervor-
gebracht werden, die nicht nur fiir sakulare Anspriiche an den Islam,
sondern auch fiir innerreligiése Anspriiche anschlussfihig sind. Fragt
man also, auf welches gesellschaftliche Problem (vgl. Wohlrab-Sahr 2017:
50) die Herausbildung der religios-siakularen Konstellation bezogen ist,
die tiber die Islamische Theologie institutionalisiert wird, so ist auf
Grundlage der empirischen Analyse festzustellen:

Die Objektivierung der Pluralitit des Islams, die die eigene Position
legitimiert und zugleich in den Kontext anderer islamischer Positionen
stellt, antwortet auf die innerislamische Homogenisierung des Islams. Die
Distinktion von gesellschaftlichem und religiosem Islam bearbeitet das

2% Hier ist der Bezug nicht die innerislamische Pluralitit, sondern eine gesellschaftli-
che Pluralitat. Die Gesellschaft soll die innerislamische Pluralitat verstehen und ihr
Bild vom Islam andern.

297 Es ist dabei zu beachten, dass eine solche Unterscheidung auch in primodernen
islamischen Kontexten zu finden ist (vgl. Kramer 2021: 78).

278



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Problem der Stigmatisierung von Muslimen als religiose Minderheit und
damit die Homogenisierung von Muslimen.

Im Anschluss an die Religionisierung von Muslimen zeichnet sich die
Verstiarkung eines gesellschaftspolitischen Verstandnisses (auch religio-
ser) Selbstverhaltnisse ab. Die Selbstverhiltnisse, die in der Islamischen
Theologie verstirkt werden, schliefen an ,Vergemeinschaftungsprozesse
in Reaktion auf gesellschaftspolitische Diskurse an, die sich auch im
Feld des organisierten Islams finden lassen (Chbib 2017: 392). Es deutet
sich damit ein Prozess an, in dem das Verstindnis von Muslimen als
religios-kulturelle Subjekte hin zu einer sozialen und gesellschaftspoliti-
schen Kategorie verschoben wird.?%® Insofern ist es symbolisch zu verste-
hen, dass in den Interviews haufig von Muslimen als Minderheit in einer
nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaft gesprochen wird: Die Akteure
rekurrieren hier auf das Verstindnis von Muslimen als gesellschaftliche
Minderheit (vgl. auch Nokel 2000: 273). Damit geht eine Verschiebung
der Kategorie Religion als zunehmend individuelle Kategorie einher.?®
Die Prozesse der Religionisierung bedeuten jedoch auch, dass dem Islam
eine Essentialitdt zugeschrieben wird und er vereinheitlicht wird. Dies
ist der Grund dafiir, weshalb das Bild des pluralen Islams deutliche An-
schliisse in unterschiedlichsten Kontexten und Rechtsschulen entfalten
kann: weil diese Vereinheitlichung Anschliisse fiir die sakulare Univer-
sitdt ermdglicht wie auch fiir unterschiedliche religiose Akteure, deren
Islambild sich teilweise bereits vor Griindung der Studiengdnge verein-
heitlicht hat (Tiesler 2007: 32). Das Bild eines pluralen Islams erlaubt
es, unterschiedliche islamische Rechtsschulen, Religionsgemeinschaften
und Traditionen und ihre kulturellen Deutungen zu integrieren.

8.5 Die Differenzierung von Religion und Nicht-Religion
Zur weiteren Generalisierung der empirischen Ergebnisse dieser Studie

ist zu fragen, was die religios-sdkulare Konstellation in der Islamischen
Theologie iiber soziale Differenzierung aussagt. In dem Fach werden

298 Dies kime einer Umkehrung der Prozesse gleich, die Attia beschreibt (2015:
185f.), miisste aber in Zukunft genauer anhand des Vergleichs akademischer und
nicht-akademischer Akteure untersucht werden.

Die Abgrenzung einer subjektiven Dimension im Islam kann als Gegenposition
zur Gleichsetzung von Islam, Sharia und Identitédt gelesen werden, die sich tber
Globalisierung und Kolonialisierung verstirkt hat (Krdmer 2021: 77). Allerdings
ist auch zu beachten, dass die Wirkungsmacht des deutschsprachigen islamisch-
theologischen Diskurses als bislang begrenzt einzuschitzen ist.

299

279



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesellschaftliche Teilbereiche unterschieden und zugleich ist auf der Ebe-
ne des Wissensverstindnisses eine Offnung zum Teilbereich Religion
festzustellen.

In den ersten Jahren nach 2010 wurden die Einflussbereiche zwischen
akademischen Akteuren und den religiosen Beirdten ausgehandelt, aber
auch aktuell finden sich in der Studienpraxis Aushandlungen um die
Zeit und den Ort fiir die religiose Praxis: Beispielsweise handeln die
Studierenden und Lehrenden in manchen Seminaren aus, ob Gebets-
pausen eingelegt werden. Wie bereits in anderen institutionellen Zusam-
menhiéngen festgestellt wurde (Koenig 2003), lasst sich das Verhaltnis
zwischen Religion und sékularer Universitat als kooperativ bezeichnen.
Das Fach wird auf dieser Ebene iiber eine deutliche Grenzziehung zu
Religion konstituiert. Die Abgrenzung von Konzepten hingegen stellt
sich anders dar: Uber die rekonstruierten Bearbeitungsweisen des Fachs,
die Umwertung, Relativierung, Differenzierung und Wertbindung gren-
zen sich die Fachbeteiligten von Islamdeutungen ab, die aus ihrer Sicht
nicht mit der islamischen Tradition zu verbinden sind, und beziehen
den Islam als Subjekt in die Konstruktion eines pluralen Islams mit ein.
Universalitat, Spiritualitit und Homogenisierung von Islamverstdndnis-
sen werden dabei als Werte und Anspriiche verstanden, die auflerhalb
des Fachs liegen. Sie werden bearbeitet, um sie mit der Wissenskon-
struktion im Fach zu verbinden. Religioses Wissen, Kohérenzerfahrun-
gen, Identifizierungen, politische und padagogische Anspriiche werden
einbezogen und als Voraussetzung fiir das Fach verstanden. Wéhrend
darin entdifferenzierende Prozesse auf der Ebene von Konzepten zu
finden sind, sind diese nicht mit sozialer Entdifferenzierung, also einer
Diffusion zwischen gesellschaftlichen Teilbereichen gleichzusetzen. Isla-
mische Theologie ist innerhalb der Wissenschaft angesiedelt und Religi-
on stellt die Bezugssphére des Fachs dar. Religion als spezifischer Teil
von Gesellschaft wird in dem Fach nicht mit Wissenschaft gleichgesetzt,
sondern davon unterschieden.

Weniger deutlich ist dahingegen die Unterscheidung zwischen Bil-
dung und Religion in dem Fach: wenn die Studierenden sich beispiels-
weise professionalisieren und dafiir an sich selbst arbeiten sollen oder
man sich dariiber einig ist, dass salafistische Denkweisen reflektiert und
hinter sich gelassen werden sollen. Die Hochschule als Ort nicht nur
von Forschung und Wissenschaft, sondern auch von Lehre, zeigt sich
hier also normativ. Der Bildungsbereich als gemeinsamer Bereich von
Religion und Wissenschaft kann dabei Formen von Religion miteinbe-
ziehen, ohne dass seine Kompetenz ausgeweitet werden muss. Das Ver-
héltnis von Lehre und deren normativen Gehalten gestaltet sich jedoch

280



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an den Standorten, an denen Islamische Theologie gelehrt wird, unter-
schiedlich, so dass (religiose) Bildung unterschiedlich deutlich in die
Praktiken des Fachs einbezogen wird. Der Bildungsbereich, der Religion
und Wissenschaft verbindet, zeigt sich inklusiv gegeniiber religioser und
gesellschaftspolitischer Normativitit und kann damit am ehesten als
neutraler Raum beschrieben werden.3®® Im Vergleich zu anderen, neu-
en Institutionen islamischer Bildung baut die religiése Aufladung von
Bildung dabei in der Islamischen Theologie weniger explizit auf einer
Wertebildung auf, so dass an manchen Standorten die normative Lehre
in den informellen, aulercurricularen Bereich des Fachs verlegt ist. An
anderen Standorten wird sie explizit miteinbezogen, beispielsweise in
der Beschiftigung mit Radikalisierungspravention.’®! Es ist insofern fiir
die Frage nach Differenzierung in der Islamischen Theologie festzuhal-
ten:

Die Islamische Theologie stellt einen Grenzbereich zu Religion dar, in dem
differenzierend auf Religion reagiert wird. Die Grenzziehungen, die in
dem Fach vorgenommen werden, die Bearbeitungsweisen von Religion,
sprechen dafiir, dass es sich hier um einen sikularisierenden Raum han-
delt, nicht aber um einen sikularen: Der Einbezug und der Ausschluss von
Religion werden in diesem Raum unter Hinzuziehen der religiésen Posi-
tion als einer legitimen, subjektiven Position unter anderen verhandelt.

Entsprechend werden die Erfahrungen der Studierenden, die vermeint-
liche Erfahrungen mit Religion darstellen, als Erfahrungen mit Gesell-
schaft markiert und damit von Religion unterscheidbar gemacht.>?? Als
letzten Schritt der Generalisierung werde ich deswegen néher darauf
eingehen, ob die sakularisierende Institution Islamische Theologie eine
Form von Religion hervorbringt, die ,sdkularen Anspriichen” angepasst
wird, oder sogar ,sdkulare Subjekte“ hervorbringt.

8.6 Eine sdkulare Form von Religion?
In einem Verstandnis von Religion als Privatsache ohne Verkiindigungs-

absicht (EfSbach 2014: 238), das durch die Religionskritik in der Aufkla-
rung geistesgeschichtlich verankert ist (EfSbach 2014: 315), liegt meines

300" Tn Kontrast zu einem sikularen oder religidsen Raum.

301 Explizitere Beziige finden sich in Cambridge mit dem Bezug auf ein authentisches
Selbst (Sinclair 2019).

302 Analog werden die unterschiedlichen Glaubenspraktiken als kulturelle Auspra-
gungen eines pluralen Islams gefasst.

281



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erachtens ein Grund dafiir, warum in der Islamischen Theologie nicht
explizit auf religiose Zugehorigkeit oder Glauben Bezug genommen
wird, sondern auf Erfahrungen mit dem Islam. Subjektive Religion
wird als Privatsache verstanden und dadurch eben nicht sozial oder
kollektiv verfiigbar gemacht. Fiir die Islamische Theologie ist dement-
sprechend auch die Annahme zuriickzuweisen, es sei ihre Aufgabe, das
Verhaltnis des Subjekts zum Islam zu disziplinieren (Amir-Moazami
2014: 364) und zu sdkularisieren. Anspriiche etwa, religiose Positionen
der eigenen Rechtsschule auf andere zu tibertragen oder die religiose
Praxis sozialer Anderer einzufordern, werden zuriickgewiesen oder aber
in den Bereich von Religion verwiesen. Das spezifische Nebeneinander
von Religionsfreiheit und Religionsfrieden als Teil der europdischen
Religionsgeschichte, das der sichtbaren religiésen Praxis sekundére Be-
deutung gegeniiber der Glaubensfreiheit zuweist (Peter 2018a: 63), findet
sich folglich auch in der Islamischen Theologie.

Das zeit- und ortsspezifische Religionskonzept, das zwischen subjek-
tiver und objektiver Religion unterscheidet (Krech 2002), ist auch mit
einer spezifischen Sdkularitdt verbunden: in Deutschland mit der Ko-
operation zwischen objektiver Religion und Staat und einer privatisier-
ten subjektiven Religion. Insofern wird in dem hier untersuchten Fach
auch Sékularitat aktualisiert: Subjektive Religion wird als Teil einer
Institution, die aufSerhalb der religiosen Sphire liegt, ausgeschlossen.
Zugleich ist zu beachten, in welcher Form sie in Institutionalisierungen
eingebunden wird: ndmlich in die Konzeption von Wissen, in der Erfah-
rung als ein legitimer Teil von Wissen verstanden wird. Das heifit, dass
aufSerhalb religioser Institutionen Religiositit aufgewertet wird (vgl. Roy
2004), weil sie als Teil von Wissen verhandelt wird.

In der Figur der Pluralitit des Islams liegen damit Spezifikum und
Antwort, die sich aus der Islamischen Theologie auf die religionssoziolo-
gische Frage ableiten lassen, wie Religion in der Gesellschaft integriert
wird: indem der Islam als etwas aufgefasst wird, das innerhalb definier-
ter, jedoch durch Expert:innen ausgehandelter Grenzen eine Vielfalt
und Vielgestaltigkeit an Positionen reprasentiert, die nicht beliebig, aber
widerspriichlich sein konnen, und die jeweilige Position des Selbst inte-
griert. Wie oben gezeigt wurde, wird nicht die Glaubenspraxis, sondern
die Positionierung des eigenen Glaubens dabei mitbearbeitet.3®> Neben

303 Islamische Theologie als neue islamische Wissensform institutionalisiert also eine
Unterscheidung von Religion und Religiositit, in der Religiositat einer Transfor-
mation insofern unterliegt, als Selbstbestimmung und personlicher Glaube gegen-
tiber Religion (als Korpus von Dogmen, kollektiv verbiirgt) aufgewertet werden
(Roy 2013: 5f.). Dies verweist auf eine Entwicklung, die im Christentum im spéten

282



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesem Einbezug bildet sich darin eine Trennung ab: namlich zwischen
dem erkennenden Subjekt (mit seiner legitim privaten religiosen Posi-
tion) und dem natiirlichen Objekt als Ausgangspunkt eines modernen
Wissenschaftsverstindnisses (vgl. Schulze 2015a: 110). Hieraus ergibt
sich:

Die Trennungen, die iiber die Objektivierung der Pluralitit des Islams
vollzogen werden, markieren eine institutionelle Differenzierung und sie
aktualisieren zugleich Unterscheidungslinien zwischen subjektiver und ob-
jektiver Religion und damit eines historisch spezifischen Religionskonzepts.

Ist die Islamische Theologie folglich ein Ort der Grenzziehung zwischen
Religion und Nicht-Religion (Engelhardt 2017) oder handelt es sich
um ein Projekt der Domestizierung von Religion durch den Staat, das
die Vorstellung einer sikularen Religion nach christlichem Vorbild in
sich tragt (Schonfeld 2014: 412)?304 Festzuhalten ist hier, dass es wenig
plausibel erscheint, das Verstdndnis von Religion zu essentialisieren, in-
dem es einfach mit einem protestantischen Religionsbegrift gleichgesetzt
wird und damit als abgeschlossene Kategorie verengt wird. Wie sich
an der Figur des pluralen Islams zeigt, er6ffnen sich in dem Objekt,
an dem gearbeitet wird, Anschliisse fiir subjektive Religiositat. Hierbei
ist zu beachten, dass zwischen dem Wissen um den Islam und dem
eigenen Glauben dennoch unterschieden wird: Nicht {iber die Positio-
nierung der eigenen Rechtsschule und des eigenen Glaubens wird ein
Islambild hervorgebracht, sondern in der Arbeit am Islam als Objekt.
Erst diese Objektivierung erdffnet fiir die Interaktionsbeteiligten des

20. Jahrhundert beobachtet wurde (ebd.), aber auch im Islam und Judentum. So
zeigt Schulze Verschiebungen des Begriffs iman auf und sieht Momente ,,radikaler
Differenzierung® (2010: 147) in der islamischen Tradition.

Mit ihrer These schliefit Schonfeld an Kritiken insbesondere postkolonialer und
anhand der Islamforschung entwickelter Theorien an, die den Begriff der Religion
und die ,Erfindung® der Weltreligionen in ihrem christlichen und hegemonialen,
auch kolonialen und damit grundsitzlich relationalen, ideologischen, politischen
Ursprung hervorheben (Masuzawa 2005; Asad 1993). Dabei wurde nicht zuletzt
der Einfluss wissenschaftlicher Wissenskonzeptionen auf das Verstdndnis und die
Reifizierung (Smith 1991) bzw. die Religionisierung des Islams als zentral betrach-
tet. Zugleich wurde kritisiert, dass ein neuzeitliches Religionsverstindnis, das
Religion mit Glauben gleichsetzt und Rituale und Riten vernachlissigt (Krdamer
2019: 176£.), nicht pauschal als protestantisches Verstindnis, auch nicht eines neu-
zeitlichen Christentums bezeichnet werden kann. Insofern lasst sich festhalten,
dass generell Religionsverstindnisse kontingent sind. So weist etwa auch Schulze
auf die semantischen Verschiebungen und Wandlungen des Begriffs din in der
islamischen Tradition im 17. Jahrhundert hin, wodurch Ausweitungen (etwa auf
Regeln zwischen Kult- und Sozialwelt und Regeln der Sozialwelt selbst) vollzogen
wurden (Schulze 2015b: 462).

283

- am 24.01.2026, 00:38:05. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fachs die Moglichkeit, den Islam als vielgestaltig zu verstehen und sich
als Teil dieser Vielfalt zu positionieren. Die Unterscheidung von Religion
und Religiositdt (und damit einer subjektiven und objektiven Religion)
schliefft nun nicht nur an Erfahrungen biographischer Islamizitdt an,
sondern ldsst sich auch als Anschluss an die historische Genese eines
spezifischen Religionskonzeptes lesen: als religio duplex reicht sie weit
in die europiische Religionsgeschichte und den Zusammenhang zu
gesellschaftlichen Erfahrungen von und mit Religion hinein (Ef$bach
2014). Die Unterscheidungen und Anschliisse, die in den Interaktionen
geschaffen werden, legen vor diesem Hintergrund nahe, nicht allein im
Kontext eines zeithistorischen Islamdiskurses der Exklusion, sondern
historisch hervorgebrachter Sinnproduktionen gelesen zu werden, in der
Religion legitim ist, wenn sie auf das Subjekt beschrinkt bleibt.

Das mit der Pluralitit des Islams hervorgebrachte Islambild ist gerade
deswegen so wirkungsvoll im Fach, weil es an ein historisch geprdgtes
Religionskonzept anschlieffen kann, an Glaubensvorstellungen im Islam
(Krdmer 2021: 17) und an biographische Islamizitit und damit an zeit-
und ortsspezifische Erfahrungen mit ,dem" Islam in Deutschland.

An dem Zusammenspiel von Religionisierung und Sékularisierung in
der Islamischen Theologie wird deutlich, dass das, was als Religion und
Nicht-Religion gefasst wird, intersubjektiv ausgehandelt und praktiziert
wird. Die Fachbeteiligten produzieren eine sakular-religiose Konstellati-
on mit, in der begrenzt verschiedene Selbstverhadltnisse moglich sind, die
iiber eine sikulare Form von Religion und die Priifung ihrer Integrati-
onsfahigkeit hinausreichen. Zwar werden Deutungen und Praktiken, die
ein Islamverstindnis befordern konnten, das mit Radikalisierung oder
Islamismus in Zusammenhang stehen konnte, im Fach delegitimiert.
Entsprechend ist das Thema Radikalisierungspravention im Fach um-
stritten, da es das Bild - so die Annahme - des radikalen Islams bedient.
Dementsprechend ist es ein zentraler Konflikt im Studium, ob kritisches
und potenziell abwertendes Wissen iiber ,,den” Islam tendenziell ausge-
blendet werden soll, um das negative Bild iiber den Islam nicht zu
befordern. Das heifit dort, wo es um die Veranderung des Islambilds
in der Gesellschaft geht, finden sich deutliche Beziige auf einen domesti-
zierten Islam, da hier storende Aspekte des Islams ausgeblendet werden
sollen. Die Grenzziehungen in Bezug auf Glauben und Religion jedoch
verlaufen in der Islamischen Theologie nicht zwischen Frommigkeit und
Liberalitat: Beides wird in den Praktiken des Fachs nicht ausgeschlossen,
solange es sich in der Unterscheidung von Subjekt und Objekt artiku-
liert. In ihren religiosen, genau wie den biographischen Orientierungen

284



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sind die Studierenden in dem Fach mit institutionellen Erwartungen
konfrontiert. Die Autonomiespielraume erlauben jedoch unterschiedli-
che Orientierungen, wenn diese als Religion kommuniziert werden und
nicht das Ideal des pluralen Islams in Frage stellen.?%> In der folgenden
Darstellung (Abb. 4) wird der hier ausgefithrte Zusammenhang von
Religionisierung und Sikularisierung verdeutlicht:

mmgs\

Subjektive
Religion X ‘
WIssenS. Sdkularisierung Biographische
konstruktion Islamizitat
Objektive
Religion

Theologie

Abb. 4: Religionisierung und Sikularisierung in der Islamischen
Theologie

Hier zeigt sich, dass tiber die Wissenskonstruktion in dem Fach Bezii-
ge zwischen gesellschaftlichen Erfahrungen (biographischer Islamizitat)
und Religion hergestellt werden, durch die nicht Religion, sondern
die Erfahrungen sdkularisiert werden. Religion wird also als Teil von
Gesellschaft aktualisiert und begrenzt. Gleichwohl handelt es sich bei
der Institutionalisierung einer akademischen Islamischen Theologie um
eine spezifische Form der Institutionalisierung islamischen Wissens, die
sich erstens im Vergleich zu anderen Lindern und Bildungssystemen
anders gestaltet wie auch zweitens im Vergleich zu nicht-akademischen
Bildungsbereichen und drittens innerhalb religiéser Sphéren. Das Ne-
beneinander von Sakularisierungsprozessen, die auf gesellschaftliche Er-
fahrungen mit Islamizitat abzielen, und Prozessen der Religionisierung
der islamischen Tradition, eines entdifferenzierenden Wissens- und dif-
ferenzierenden Religionsverstdndnisses, ist gleichwohl in anderen Insti-
tutionen vorstellbar, in denen die Unterscheidung zwischen Religion
und Wissen ausgehandelt wird und in denen die Grenzen von Religion
aufSerhalb der religiosen Sphare und auflerhalb des Subjekts ausgehan-
delt werden.

395 Insofern ist hier auch Frommigkeit inbegriffen.

285



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.7 Schlussbetrachtung und Ausblick

Ausgangspunkt der vorliegenden Studie war die Annahme, dass mit der
neuen Disziplin Islamische Theologie die Einbettung von Religion in der
Gesellschaft aktualisiert wird. Von besonderem Interesse war hierbei die
Akteursgruppe der Studierenden, an die hohe politische Erwartungen
als neue islamische Akteure herangetragen werden und die in besonde-
rer Verbindung zu sog. Communities und islamischen Religionsgemein-
schaften stehen. Zu Beginn der Studie habe ich dargelegt, inwiefern
sich kritische, poststrukturalistische Ansétze der Migrationsforschung
und wissenssoziologische Religionsforschung erginzen konnen, wenn
die Untersuchungsebenen (Diskurs, Praktiken, Narrative) unterschieden
werden, Subjekte als aktiv Handelnde begriffen werden und die generelle
Strukturiertheit und Strukturierung von Praxis mitgedacht wird. Fiir
die Untersuchung der Islamischen Theologie hiefi das, den Blick auf
Konstruktionen von Wissen und Religion zu richten, die die Akteure
mit Sinn verbinden und die jeweils in den Narrativen und Praktiken
des Fachs zu anderen Sinnsphiren abgegrenzt werden. Zugrunde liegend
war der Gedanke, dass die Fachbeteiligten sich auf Diskurshoheiten, die
mit dem Islam verbunden werden, in diesen Konstruktionen beziehen,
jedoch zunidchst offengelassen werden muss, wie sie sich auf diese Dis-
kurse beziehen.’*® Die empirische Analyse habe ich in Anlehnung an
die Grounded-Theory-Methodologie multiperspektivisch angelegt und
neben den Studierendeninterviews auch Expert:inneninterviews, Mate-
rialien der einzelnen Standorte und ethnographische Beobachtungen in
die Rekonstruktion eingebunden. In drei empirischen Schritten wurde
dieses Material einer sequenzanalytischen Rekonstruktion unterzogen,
in der Typen von biographischen Erfahrungen, die Prozessierungen die-
ser im Fach und schliefilich die zentrale Objektivierung herausgearbeitet
wurden, in der die Akteure den Islam mit Pluralitit verbinden. Die
Ergebnisse werde ich im Folgenden auf ihre Reichweite wie auch Gren-
zen hin befragen und auf diese Weise den weiteren Forschungsbedarf
herausarbeiten.

Mit dem Fokus auf die Studierenden und ihre Anschliisse an das
Fach habe ich gezeigt, dass biographische Islamizitét {iber Bildung ge-
sellschaftlich wieder eingebettet wird. Diese Einbettung antwortet auf
ein gesellschaftliches Problem, das durch die Gesellschaft produziert
wurde: die biographische Islamizitit, insbesondere die Muslimisierung.

306 Wie das Fach entstanden ist und wie das Fach zwischen religiosen, akademischen
und politischen Anspriichen gelagert ist, zeigt sich auch in der Realitdt des Fachs,
ist damit aber nicht gleichzusetzen.

286



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie antwortet aber auch auf eine religiose Struktur, nimlich die Homo-
genisierung des Islams in Deutschland. Das Bild eines pluralen Islams
ist in dieser Hinsicht funktional darauf ausgerichtet, die subjektiven
Erfahrungen in den Kontext einer kollektiven gesellschaftlichen Erfah-
rung und unterschiedliche Formen des Glaubens in den Kontext der
islamischen Tradition zu stellen. Hier zeigen sich die Bildungsprozesse,
die mit dem neuen Fach einhergehen. Sie verweisen auf eine generel-
le Tendenz im deutschen Bildungssystem, zunehmend gesellschaftlich
als Minderheiten markierte und verstandene Gruppen anzuerkennen.
Zugleich jedoch werden Minderheiten entsprechend der Selektivitat die-
ses Bildungssystems allein innerhalb der Grenzen und nicht dariiber
hinaus als Expert:innen fiir diese Minderheit anerkannt. Es ist offen,
ob diese Einbettung auch Effekte in Statuspositionen hat, in denen die
Absolvent:innen nicht als Muslime sprechen. Die im Fach leitende Ver-
bindung von gesellschaftlich hervorgebrachten Erfahrungen und einem
Gesellschaftsbild, in dem unterschiedliche Religionen nebeneinander
existieren, kann insofern als Kompetenz gelesen werden - als funktiona-
ler Bildungsanspruch an die Studierenden. Die Zugehorigkeit zum Islam
und die Kontextualisierung gesellschaftlicher Erfahrungen werden zu
einer unter vielen Kompetenzen, ,die man als Kompetenzen fiir die rele-
vante Teilnahme am gesellschaftlichen Leben benotigt® (Stichweh 2013:
178). An dieser Stelle zeigt sich, dass es zentral ist, das Fach Islamische
Theologie aufgrund seiner Assoziation mit dem Islam analytisch nicht
zu besondern, sondern die Integration ins Bildungssystem und seine
aktuellen Entwicklungen auch analytisch geltend zu machen. Das Fach
hat einen im Vergleich zu anderen universitdren Fachern hohen Anteil
an Studierenden, deren Erstsprache nicht Deutsch ist und deren Eltern
keinen Hochschulabschluss haben (Dreier & Wagner 2020). Die Studie-
renden scheinen iiber die Innenperspektive, die das Fach verspricht,
starker als in anderen Fachern an das Fach anschliefSen zu konnen. Ob
die Kompetenzanhdufung - in der Islamischen Theologie auf Grundla-
ge der Identifikation als Muslim:in -, als die laut Stichweh (2013) die
Studierenden die Universitat zunehmend funktionalisieren, eine solche
srelevante Teilnahme® in der Gesellschaft zum Effekt hat, wird jedoch
erst ein langfristiger Blick auf die Bildungskarrieren der Studierenden
zeigen konnen.

Das Gesellschaftsbild, das in der Islamischen Theologie an unter-
schiedlichen Stellen wieder auftaucht, habe ich in dieser Studie mit
dem Begriff der Pluralitdt beschrieben. Gesellschaft kann dabei unter-
schiedliche Religionen integrieren, wobei ich gezeigt habe, dass aktuell
die Integration unterschiedlicher islamischer Rechtsschulen und Glau-

287



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

benspraktiken konkret gemeint ist, wenn von einem pluralen Islam
die Rede ist. Die Einbettung des Islams in Deutschland, die politische
Aufladung des Islams, die Stigmatisierung und der Islamismus bleiben
dabei als gesellschaftliche Probleme implizit unbearbeitet, weil es nicht
um eine multireligiose Gesellschaft, sondern um islamische Vielfalt geht.
Islamische Theologie bearbeitet auf dieser Dimension gesellschaftliche
Konfliktlinien nicht explizit. Das Bild des pluralen Islams ist so weit
gefasst, dass zum einen religiése Haltungen und zum anderen vom
Religiosen abgeriickte Haltungen, zum Beispiel sakulare oder religios-in-
differente, damit verbunden werden konnen. Ausgeschlossen sind damit
iber das Ideal und Gesellschaftsbild sinnlogisch atheistische Positionen
wie auch homogenisierende religiose Deutungen, die einen iiber das
Private hinausreichenden Geltungsanspruch haben. Auch hier ist zu
beachten, dass offen ist, inwiefern das Bild des pluralen Islams und
die Vereinheitlichung, die damit einhergeht, fiir das islamische Feld in
Deutschland pragend wirken. Die Etablierung der Islamischen Theolo-
gie geniefSt zwar medial hohe Aufmerksamkeit, doch gesellschaftlich
betrachtet pflegt das Fach einen intellektuellen Spezialdiskurs, dessen
Wirkungen im islamischen Feld selbst untersucht werden miissen. Ins-
besondere die weitere Entwicklung der Ausbildungsginge fiir Imame
und Religionsbedienstete, aber auch die Berufswege der Absolvent:innen
werden fiir diese Wirkungen ausschlaggebend sein, wie auch fiir die
Frage, ob das Bild eines pluralen Islams gegen die Homogenisierungs-
tendenzen wirkt, gegen die es gerichtet ist.

Die Schlussfolgerung, dass eine subjektive Position in das Wissensver-
stindnis im Fach miteinbezogen wird, unter der Religiositit und die
Erfahrung mit Islamizitit zu fassen ist, leitet sich aus der Analyse eines
aktuell kleinen Fachs an der Universitit ab. Die Aufwertung subjektiver
Positionen und die Kritik an einem neutralen Wissensverstdndnis findet
sich in anderen Landerkontexten (Johansen 2006) und Diskussionszu-
sammenhédngen, prominent etwa in identitatspolitischen Bewegungen.
Was dabei verhandelt wird — und zuweilen politisch angegriffen wird
-, ist die Universalitit von Wissen. Auch wenn man das genannte
Beispiel nicht mit der Wissenskonstruktion eines akademischen Fachs
gleichsetzen kann, so ist damit doch eine Tendenz beschrieben: Die
Vorstellung eines neutralen, vom Subjekt abgeriickten Wissens, die in
die Geistesgeschichte der Aufklarung zuriickreicht, wird durch die Vor-
stellung von Wissen als etwas, das stets von Kontext und Perspektive
des Subjekts abhangig ist, in Frage gestellt, im Falle der Islamischen
Theologie von gesellschaftlichen Erfahrungen mit einer Religion. Wie
weitreichend diese epistemische Verschiebung ist, deutet sich iiber die

288



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Analyse der Islamischen Theologie nur an. Denn zugleich wird auch in
der Islamischen Theologie geltendes Wissen hervorgebracht, das wiede-
rum die subjektive Position neutralisiert, so dass sich hier womdoglich
eine Ausdifferenzierung epistemischer Positionen andeutet. Das hiefie,
dass unterschiedliche Konzeptionen von Wissen auch in der Universitat
existierten und ein Wissenskonzept, das explizit auf Erfahrung aufbaut,
neben anderen stiinde. Im Weiteren ist hier zu fragen, ob sich in der
Aufwertung der subjektiven Position als Teil von Wissen letztlich eine
Individualisierung von kollektiv hervorgebrachten Konzepten (wie Wis-
sen) abzeichnet.

Das von mir untersuchte Fach stellt eine Version breiterer Entwick-
lungen in europdischen Lindern mit muslimischen Minderheiten und
Institutionalisierungen neuer islamischer Bildungseinrichtungen dar:
Sékularitdt, wie sie sich in der deutschen Fassung als kooperatives Mo-
dell institutionalisiert, ist einerseits hochgradig durch die Religionsge-
schichte und das Verhaltnis zwischen Staat und Religion geprigt und
gestaltet sich in verschiedenen Landern anders. Andererseits institutio-
nalisiert sich iiber das Fach eine Figur, die auch in anderen islamischen
Bildungseinrichtungen in Europa zu vermuten ist, da hier Wissen her-
vorgebracht wird, das Anschliisse zwischen einer religiosen Haltung und
gesellschaftlichen Werten ermdglicht. Es ist nicht gesagt, dass diese An-
schliisse, wie es in der deutschen Islamischen Theologie der Fall ist, {iber
moderne Werte vorgenommen werden - ist doch der plurale Islam reli-
gios wie politisch gesellschaftlich vermittelbar. Es sind auch Anschliisse
denkbar, die kommunikativ (wie der Bezug auf individuelle Freiheit,
der aber nichts an der Praxis der Bedeckung dndert) oder mit anderen
Wertebeziigen (wie in Cambridge tiber Authentizitat, vgl. Sinclair 2019)
eine Ubersetzung zwischen religioser Sphire und anderen Teilbereichen
der Gesellschaft vornehmen. Fiir die im Theorieteil aufgeworfene Frage,
ob auch auf subjektiver Ebene iiber die Islamische Theologie als Pra-
zedenzfall eine Werteordnung institutionalisiert (Schiffauer 2003: 132)
oder allein ein ,integrationsfahiges“ muslimisches Subjekt produziert
wird, lasst sich insofern festhalten: Mit der Islamischen Theologie in
Deutschland wird eine Werteordnung reproduziert, die traditions- und
integrationsfahige Selbstbilder enthdlt und mit dem pluralen Islam einen
zentralen Wert setzt, der religiés und politisch anschlussfihig gehalten
wird.

Vor dem Hintergrund bisheriger Studien zu neuen islamischen Wis-
sensformen stellte sich zudem die Frage, ob das Fach als Inwertsetzung
des Verhiltnisses von Religion und Sékularitdt zu lesen ist oder aber
damit ,postsakulare® Verhaltnisse etabliert werden, in denen religiose

289



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und sékulare Positionen in der Universitat gleichgesetzt werden. Meine
Studie zeigt, dass Prozesse der Religionisierung und Sékularisierung
zusammen zu denken sind. In dem Fach werden organisierte Religion
und Religiositit {iber einen spezifisch modern geprigten Religionsbe-
griff unterschieden. Erfahrungen mit dem Islam in der Gesellschaft
werden sédkularisiert, das heifit, sie werden als Erfahrungen gedeutet,
die nicht auf den Islam zuriickzufiihren sind. Die Unterschiede, die in
dem Fach etabliert werden, sind fiir sdkulare Anspriiche an den Islam
und auch innerislamische Anspriiche vertretbar, auch wenn bestimmte
religiose Haltungen abgelehnt werden, insbesondere neo-salafistische
Stromungen, die Exklusion des Sufismus und anderer in Deutschland
eher kleiner islamischer Stromungen. In der Praxis ist die Frage, was
noch als islamisch zdhlt und was legitimer Teil des pluralen Islams ist,
umkdmpft. Dennoch ist aber die Islamische Theologie kein sakularer
Raum, in dem den Muslimen abverlangt wird, ihre Religion zu sakula-
risieren. Vielmehr handelt es sich um einen sdkularisierenden Raum:
Er fordert den Studierenden ab, Religion iiber die Unterscheidung zwi-
schen subjektiver und objektiver Religion zu kommunizieren. Fiir die
zukiinftige Entwicklung des Islams und von Religion in der Gesellschaft
deutet sich damit jedoch nicht nur ein Kommunikationskonsens an.
Damit manifestiert sich ein Verhaltnis von Islam und Sakularitat, in
dem individualisierte Formen des Islams verstarkt werden, da sie fur
andere Sphidren als die religiose iiber die Unterscheidung von Subjekt
und Objekt kommunizierbar sind. Vor dem Hintergrund der Frage, ob
sich hier eine multireligiose Gesellschaft abbildet, ist festzustellen, dass
die Islamische Theologie eine Institution unter vielen ist, die in einer
faktisch bereits langer multireligiosen Gesellschaft etabliert werden und
in denen Religion nun in der genannten subjektiven Form sichtbar wird.
In der Form der religio duplex konnte sich eine strukturelle Gemeinsam-
keit zwischen unterschiedlichen Religionen und Konfessionen andeuten,
auch wenn diese auf ungleichen Mehrheitsverhiltnissen aufbaut.

Was verrit also die Analyse des Fachs Islamische Theologie iiber
den aktuellen Zustand von Religion in der Gesellschaft? Islamische
Theologie ist in einer spezifischen gesellschaftspolitischen Lage entstan-
den. Das Fach ist politisch gefordert worden, um {ber islamische Reli-
gionslehrer:innen und Imame dem Islamismus entgegenzuwirken, der
spatestens seit 2001 zunehmend zu einem gesellschaftlichen Problem
geworden war. In dem Fach und seinen akademischen Einrichtungen
wie Studiengingen, Fachzeitschriften und der Fachakademie sind Isla-
mismuspravention und Imamausbildung zu zwei Themen unter vielen
anderen geworden. Vielmehr beschaftigt man sich hier zum Beispiel mit

290



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Koranexegese (tafsir), islamischem Recht (figh), islamischer Geschichte,
Padagogik oder Sozialarbeit. Die politische Aufladung, die finanzielle
Forderung, die Strukturen in den Universititen und die epistemische
Gemeinschaft, die das Fach angestofien haben, haben unterschiedliche
Motive mit der Griindung der Islamischen Theologie verbunden. Das
politische Motiv besitzt in dem Fach kein Primat, sondern wird von au-
len an es herangetragen. In diesem Motiv wird ,Muslim® als politische
Kategorie verstanden. Die Fachbeteiligten setzen dem eine Religionisie-
rung entgegen: Religion wird als subjektive Religiositat gesellschaftlich
anerkannt. Sie ist in eine Form zu bringen, die nicht sikular, sondern
eben religios in einem durch die christliche Religionsgeschichte geprég-
ten Sinne ist. Sie ist zugleich aber nicht ,westlich’, sondern dieses Re-
ligionskonzept wird als islamisch gedeutet.?” Die Aktualisierung von
Religion iiber die Institution Islamische Theologie ist nicht auf eine spe-
zifische Tradition reduzierbar, sondern sie wirkt deswegen, weil sie an
mehrere Traditionen (von Theologie, von Religion) anschlieft, genau-
so wie an eine gesellschaftliche Problemlage, fiir die das Religionsver-
stindnis funktional ist: Uber die Institutionalisierung einer islamischen
Pluralitdt wird versucht, die Homogenisierung von innen wie von au-
len aufzulosen. Muslime werden hier als eine gesellschaftliche Gruppe
adressiert, die iiber Bildung, d. h. die sakulare Universitit, gesellschaft-
lich eingebettet werden soll. Es bleibt abzuwarten, ob die Sékularisierung
gesellschaftlicher Erfahrung und die Religionisierung im Fach Muslime
zu einer gesellschaftlichen Gruppe unter vielen werden ldsst. Die Frage,
ob die kulturelle und religiose Besonderung und Vereinheitlichung von
Muslim:innen langfristig in eine andere Richtung gestoflen wird und sie
zu einer gesellschaftlichen Minderheit unter vielen werden lésst, sollte
daher im Fokus weiterer religionssoziologischer Forschung stehen.

307 Man konnte hier einwenden, dass darin genau zu sehen ist, dass die Subjekte
in der Islamischen Theologie durch einen sékularen Imperativ durchsetzt sind.
Allerdings stellt sich dann die methodologische Frage, warum die Deutung als
westliches Konzept iiber der Deutung der Akteure als Expert:innen ihres Feldes,
die das Konzept als islamisch deuten, gestellt werden sollte.

291



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 00:38:05.



https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	8.1 Der Islam als Subjekt in der islamischen Tradition
	8.2 Die Verortung innerhalb der Wissensordnung
	8.3 Pluralität als Zustand oder Ideal?
	8.4 Die religiös-säkulare Konstellation in der Islamischen Theologie
	8.5 Die Differenzierung von Religion und Nicht-Religion
	8.6 Eine säkulare Form von Religion?
	8.7 Schlussbetrachtung und Ausblick

