
8 Islamische Theologie. Säkularisierung und
Religionisierung des Islams

Am Anfang meiner Studie stand die Frage, wie sich in der Islamischen
Theologie auf Religion bezogen wird und welches Verhältnis von Reli‐
gion und Nicht-Religion mit dem Fach verbunden wird. Absicht der
Arbeit war es, das Fach Islamische Theologie unter Einbezug der Per‐
spektive der Fachbeteiligten, insbesondere der Studierenden, einer reli‐
gions- und wissenssoziologischen Analyse zu unterziehen. In den drei
empirischen Kapiteln habe ich im Detail rekonstruiert, was in der Isla‐
mischen Theologie in Deutschland vor sich geht. Die Ergebnisse der
Rekonstruktion im Blick behaltend, werde ich nun den soziologischen
Ertrag der Analyse herausarbeiten. Wenn auch schon an manchen Stel‐
len der empirischen Analyse theoretische Bezüge auftauchten, so geht es
im Folgenden darum, Theorie und Empirie systematisch zu verbinden
und damit eine über den spezifischen Fall hinausgehende Schlussfolge‐
rung zu ermöglichen, aber auch die Grenzen der Generalisierbarkeit und
der Studie auszuloten.

In der Einleitung habe ich das strukturelle Problem beschrieben,
das mit der Schaffung von Theologien beantwortet wird: Die Institu‐
tion Theologie dient der Kontrolle von Religion und der Ausbildung
von Expert:innen in einer nicht-religiösen Institution. Die spezifische
Lösung dafür liegt in Deutschland (aber auch in anderen Ländern)
in der akademischen Fassung von Theologie und der Kontrolle von
Religion über das Bildungssystem. Das Fach stützt sich – strukturgleich
zu anderen Theologien – auf Religion im doppelten Sinne: Es behandelt
Religion und muss sie sich so zum Außen machen und beansprucht, dies
zugleich aus der „Binnenperspektive“, also auch aus gläubiger Sicht, zu
tun. Indem sich in der Universität auf Religion bezogen wird, werden
Dimensionen des Religiösen in die Logik der Universität integriert und
durch sie geformt. Religion taucht damit nicht als Religion, sondern
eben als Theologie in der Universität auf.

Das theoretische Problem, das der Analyse der Islamischen Theologie
zugrunde liegt, leitet sich aus der machttheoretischen Kritik an dem
Fach ab, die es als Technik der Zähmung und Domestizierung des Is‐
lams versteht und Prozesse unterbelichtet lässt, die dieser Diskurslogik
nicht entsprechen. Dabei wurde anhand neuer islamischer Institutionen
auch die These aufgestellt, dass Muslime als säkulare Subjekte imaginiert
werden, die säkular-liberalen Prinzipien entsprechen sollen. Für meine
Analyse des Fachs habe ich vorgeschlagen, das Fach wissenssoziologisch

261

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Blick zu nehmen, um Säkularisierungs- und Religionisierungs‐
prozesse zusammenzudenken. In Verbindung mit der Rekonstruktion
auf der Ebene der Organisation etwa über Informationsmaterialien habe
ich empirisches Material in Form von Biographischen Interviews mit
Studierenden als auch Perspektiven der Dozent:innen und Studienbera‐
ter:innen ausgewertet. Darin zeigt sich, wie Wissen über den Islam her‐
vorgebracht wird und auf welche Erfahrungen sich die Fachbeteiligten
beziehen. In der Rekonstruktion des empirischen Materials kam ich zu
Ergebnissen, die ich zunächst auf der Dimension des jeweiligen Typisie‐
rungsschritts in drei Kapiteln ausgeführt und verdichtet habe (siehe Kap.
5-7).

Im ersten Schritt (Kap. 5) der empirischen Analyse wurde deutlich,
dass die Studierenden im Studium Schlüsselerfahrungen biographischer
Islamizität mobilisieren. Abstrakt zeichnet sich darin eine zeit- und orts‐
spezifische Entwicklung der Muslimisierung und Identifizierung ab, die
sich in den Erfahrungen der Studierenden niederschlägt. Sie geht mit
Fremd- und Selbstzuschreibungen als Muslim:in einher. Im zweiten Teil
der empirischen Rekonstruktion (Kap. 6) ließ sich erkennen, wie in der
Praxis des Fachs die Erfahrungen biographischer Islamizität prozessiert,
nämlich differenziert, relativiert, umgewertet und mit Wertsetzungen
verbunden werden. Die Prozessierungen sind dabei als Hervorbringun‐
gen zu lesen, an denen unterschiedliche Interaktionsbeteiligte in dem
Fach mitarbeiten. Dies zeigt das Zusammenwirken unterschiedlicher
Institutionalisierungen an: die Beschränkung und Aktivierung, die über
die Akteure als „active shapers“ (Archer 2009: 308) hergestellt wird. Im
dritten empirischen Kapitel (Kap. 7) wurde schließlich rekonstruiert,
dass die Pluralität des Islams die zentrale Objektivierung der Islami‐
schen Theologie darstellt.

Zur Generalisierung und theoretischen Verdichtung der Empirie sol‐
len die Ergebnisse nun stärker als in den Empiriekapiteln an die theore‐
tische Perspektive rückgebunden werden. In der Generalisierung ziele
ich darauf ab, zu erklären, wie Wissen und Religion in der Islamischen
Theologie aktualisiert werden und ob sich daraus Schlussfolgerungen
auf die Relevanz erlauben, die Religion in der Gesellschaft zugewiesen
wird. Zunächst gehe ich auf den Islam als Subjekt (8.1) und auf die Rele‐
vanz von Wissen (8.2) als zwei zentrale Institutionalisierungen in dem
Fach ein. In den weiteren Schritten perspektiviere ich Islamische Theo‐
logie als religionssoziologischen Gegenstand: Vom dritten Empiriekapi‐
tel ausgehend, behandle ich das Thema Pluralismus (8.3) und diskutiere
in einem weiteren Teil die Logik der Religionisierung in dem Fach (8.4).
Mit Blick auf Prozesse der Differenzierung (8.5) frage ich, ob in der

262

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiös-säkularen Konstellation ein „säkulares Subjekt“ hervorgebracht
wird (8.6), fasse abschließend (8.7) die Ergebnisse zusammen und gebe
einen Ausblick auf den weiteren Forschungsbedarf.

8.1 Der Islam als Subjekt in der islamischen Tradition

Über die Zusammenführung der empirischen Ergebnisse lässt sich fest‐
stellen, dass die Fachbeteiligten daran arbeiten, den Islam als Subjekt
in der islamischen Tradition zu verorten. Sie knüpfen dabei an die
Erfahrungen der Studierenden an. Auf Grundlage der Rekonstruktion
lässt sich folgende Schlussfolgerung festhalten:

Mit der Hervorbringung der Pluralität des Islams, die mit der (implizit
bleibenden) Verortung der eigenen Rechtsschule und der Glaubensprak‐
tiken einhergeht, schließen die Fachbeteiligten an gesellschaftliche Erfah‐
rungen an.

Die gesellschaftlichen Erfahrungen sind dabei wie folgt zu fassen: Beim
Typus der Identifizierung und Performanz definieren die Studierenden
ihre Identität primär religiös. Dies habe ich im ersten Empiriekapitel
als eine Form biographischer Islamizität verstanden, die generationsspe‐
zifisch ist und über die Möglichkeit, sich in der Tradition zu verorten,
an das Studium angekoppelt wird. Gerade die gemeinsamen Erfahrungs‐
qualitäten in Form der Identifizierung und Muslimisierung können mit
dem Pluralisierungsanliegen verbunden werden, weil das Konzept des
vielgestaltigen Islams eine normative Vereindeutigung von Positionen
delegitimiert. Da die eindeutigen Zuschreibungen, die mit der Muslimi‐
sierung einhergehen, von den Studierenden negativ erlebt werden, stellt
die Pluralitätsfigur einen positiven Gegenhorizont für sie dar. Die dabei
entstehende Objektivierung der Pluralität des Islams in der Islamischen
Theologie erlaubt es dennoch, die eigene Position zu legitimieren und
sich über sie zu vergewissern. Die Interaktionsbeteiligten stützen sich
auf, wie sie sagen, „die islamische Tradition“ und insbesondere die Viel‐
falt an Rechtsmeinungen und theologischen Fragen in der Geschichte
des Islams, um dieses Bild als authentisch zu beschreiben. Beim Ty‐
pus der Islamischen Pädagogisierung, bei dem Studierende Erziehung
und Pädagogik als unpassend empfinden, legitimieren die Studierenden
ihren Veränderungsanspruch nicht über die islamische Tradition, son‐
dern über eine kindzentrierte Pädagogik und ein Ideal der Individualität.
Individuelle Ansprüche werden mit pädagogischen Ansprüchen verbun‐
den, um die islamische Tradition mit der Gegenwart zu verbinden. Beim

263

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Typus der Renormierung geht es um neo-salafistische Tendenzen, die
über den Rückbezug auf die islamische Verortung der Eltern oder die
islamische Tradition (Konvertiten) für die Studierenden wieder biogra‐
phisch integrierbar werden: Das Selbst integriert sich in seiner Umwelt.
Die Pluralität des Islams als Ideal ermöglicht beim Typus der Islami‐
schen Pädagogisierung und beim Typus der Renormierung die Verbin‐
dung von islamischer Tradition und Individualität.

Die islamische Tradition taucht in der Fachpraxis der Islamischen
Theologie in einer spezifischen Interpretation auf. Das theologische
Wissen wird mit Bezug auf das „Traditionswissen“ (Schulze 2015a: 102)
hervorgebracht und die Gemeinschaft stellt den „Gewährungsort“ (ebd.)
der Tradition dar. Dieser Bezug auf das Traditionswissen tritt im Fach
dadurch hervor, dass der Tradition Vielfalt, Ambiguität und Multiplizität
zugeschrieben werden. Die Verbindung der Tradition mit Werten stellt
die Grundlage und Legitimation für die Konstruktion des aktualisierten
Islamverständnisses dar. Es bleibt bei dieser Öffnung des Islambildes
in Richtung von Ambiguität und Vielfalt implizit, wo die Grenzen der
Tradition verlaufen. Das liegt daran, dass es in dem Fach darum geht,
Islamverständnisse zu öffnen, und dass eine explizite Festlegung von
Grenzen dem Bild der Heterogenisierung strukturell zuwiderläuft. In
der Rekonstruktion wurde diesbezüglich deutlich, dass die Fachbetei‐
ligten nicht festlegen, welche Islamverständnisse nicht mehr Teil der
islamischen Tradition sind, sondern sie sich darauf einigen, dass viele
Islamverständnisse Teil der islamischen Tradition sind.

Der Traditionsbezug dient dazu, das Islamverständnis eines pluralen
Islams zu legitimieren, in dem auch widersprüchliche Auslegungen des
Rechts, des Korans oder der hadithe nebeneinander existieren. Wäh‐
rend jedoch die islamische Tradition auf unterschiedliche Gestaltungen
des muslimischen Daseins bezogen werden kann, wie beispielsweise in
einer spezifischen Moschee oder Gemeinschaft, zeigt doch die Figur der
Objektivierung, dass ein eingegrenzter Bereich der selbstwahrgenomme‐
nen „Gestaltung muslimischen Daseins“ (Schulze 2015a: 111) mit der
Wissensproduktion in der Fachpraxis verbunden und damit umgeformt
wird. Das heißt, nur bestimmte konkrete, religiöse Haltungen werden
über das Bild des pluralen Islams gefördert.

Die Wissensproduktion des pluralen, vielfältigen Islams als Objekt
wird mit einem Islam als Subjekt verbunden, der in zeit- und gesell‐
schaftsspezifischen Erfahrungen wurzelt. Diese Erfahrungen sind nicht
deckungsgleich mit den Erfahrungen des muslimischen Daseins der
Gemeinden als vielmehr der postmigrantischen Generationen in einer

264

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minderheitenposition.275 Diese essentialisierende Religionisierung, in
der Religion einen „ausdifferenzierten Ort im gesellschaftlichen Leben“
(Klinkhammer 2000: 283) erhält, ist im empirischen Material vor allem
in den Studierendeninterviews sichtbar und sie wird über die Islamische
Theologie institutionalisiert. Damit wird die Ausdifferenzierung einer
auf das Subjekt bezogenen Religion und Tradition institutionalisiert,
das heißt eine Religionisierung276 des Islams, die mit einem spezifisch
subjektbezogenen Religionsverständnis einhergeht.

Es zeigt sich, dass sich die unterschiedlichen Habitualisierungen und
Prozessierungen über die Fachsozialisation im Laufe des Studiums ko‐
härenter gestalten. Bestimmte Institutionalisierungen werden über das
Zusammenwirken der Interaktionsgemeinschaften als illegitim markiert,
nämlich spirituelle Ansprüche oder Ansprüche, eindeutige Bestätigun‐
gen für die eigene Glaubenspraxis zu erhalten. Das spezifische Verständ‐
nis des Islams als plural beziehen die Studierenden (jedoch potenziell
auch andere Beteiligte des Fachs) auf ihre Verortung im Islam zurück
und können es mit ihrem Erfahrungswissen verknüpfen. Diese Rück‐
führung lässt sich als fachsozialisatorischer Prozess beschreiben, analog
zu einem sozialkonstruktivistischen Verständnis von Sozialisation: „Das
allgemeine Gefühl für die Relativität aller Welten nimmt zu – einschließ‐
lich der eigenen, die subjektiv als eine Welt, nicht als die Welt angesehen
wird.” (Berger & Luckmann 2004: 184; Hervorh. im Orig.). Das fach‐
sozialisatorische Moment löst tendenziell Eindeutigkeit auf, doch die
potenzielle Transformation des Eigenen, weil es kontextualisiert und ins
Licht möglicher anderer Positionen gestellt wird, wird von den Studie‐
renden wie auch zum Teil von Lehrenden nur implizit thematisiert. Ver‐
änderung wird nur dann explizit thematisiert, wenn es um eine Abgren‐
zung vom Salafismus geht. Die islamische Tradition ist der expliziten
Veränderung entzogen – dies macht sich im Studium auch daran fest,
was unter Bildung verstanden wird. Das Studium geht nicht mit einem
persönlichen Veränderungsanspruch einher (das wäre ein Bildungsver‐
ständnis (vgl. Tenorth 2013), das in der Aufklärung wurzelt, indem es

275 Die Lage dieser Generation hat Klinkhammer als „Ablösung der umfassenden
Alltagsintegration religiöser Traditionen im fremdkulturellen gesellschaftlichen
Kontext und die Entwicklung zu einer essentialisierenden ‚Religionisierung‘ (van
Dijk), die der Tradition als Religion einen spezifischen, ausdifferenzierten Ort im
gesellschaftlichen Leben einräumt“ (2000: 283), beschrieben.

276 Religionisierung zeigt bei Dreßler (2019b) eine Verschiebung von Konzepten im
Diskurs an, mir geht es an dieser Stelle um die Wirkungen auf Selbstbilder und
damit Subjekte, auch damit geht aber eine Unterteilung in legitime und illegitime
Religion einher, die Dressler und Mandair (2011: 11) als „particularly European/
Western/Protestant notion of modernity/civilized culture“ verstehen.

265

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die Entwicklung der inneren Form geht und um die Gestaltung der
Welt und seiner selbst), sondern allein mit der Kontextualisierung der ei‐
genen religiösen Verortung.277 Der Anspruch, vereindeutigenden Bildern
auf „den“ Islam entgegenzuwirken, wird dahingegen explizit formuliert.
Somit geht es in der Islamischen Theologie um eine Vervielfältigung
möglicher islamischer Positionen und die Beibehaltung der Position des
Subjekts.

Die Verortung in der Rechtsschule, in einer Tradition oder das Selbst‐
verständnis als Muslim:in werden in den Grenzen des Subjektiven an
die Produktion von Wissen im Fach anschlussfähig gemacht und prozes‐
siert.278 Islam als Subjekt und Islam als Objekt werden im Bild eines
pluralen Islams verbunden – analog zu anderen Theologien wird Religi‐
on somit als Objekt wie auch Subjekt vorausgesetzt (Schulze 2015a: 111).
Es lässt sich somit festhalten:

Die Pluralität des Islams ist in dem Fach nicht auf den Komplex Religion
ausgerichtet, sondern auf Erfahrungen der Muslimisierung und Identifi‐
zierung, die – ausdrücklich auf das Subjekt gewendete – Prozesse der
Religionisierung darstellen.

In ihrer aktuellen Form zielt die Objektivierung, an der im Fach gear‐
beitet wird, nur indirekt auf die Religionsgemeinschaften ab – nämlich
über die Vorstellung eines pluralen Nebeneinanders – als vielmehr auf
postmigrantische Erfahrungen (Schiffauer 2013) und die Entwicklung
der Muslimisierung des Selbst (Amirpur 2011; Chebli et al. 2011; Spiel‐
haus 2011). Wie ich im dritten Empiriekapitel rekonstruiert habe, bear‐
beiten die Akteure in ihrem Pluralitätsanspruch weniger strukturelle
Widersprüche multireligiöser Gesellschaften als vielmehr solche des Ne‐
beneinanders unterschiedlicher islamischer Bekenntnisse. Damit bleibt
die spezifische Situation des Islams in Deutschland, die Politisierung,
das Problem des Islamismus und der Stigmatisierung von Muslimen –
obwohl die Objektivierung auf Erfahrungen in dieser Situation aufbaut
– implizit unbearbeitet. Das heißt, die Erfahrungen in der Gesellschaft
bleiben nur subjektiver Ausgangspunkt für die Bearbeitung eines inneris‐
lamischen Pluralismus und einer Heterogenität. Die Heterogenität soll
einerseits indirekt in die Gesellschaft ausstrahlen (im Fall der Ansprü‐
che der Studierenden, um das Islambild der sogenannten Mehrheitsge‐

277 Wie oben erwähnt, ist bei den konvertierten Studierenden dieser Veränderungs‐
imperativ eher zu finden.

278 Subjektivität wird dabei, wie bereits erwähnt, als eine Fassung von Religion ver‐
standen, die auf das Subjektive begrenzt in die Objektivierung des Fachs einbezo‐
gen wird.

266

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaft zu verändern) und andererseits auf den Islam (im Fall der
Ansprüche der Fachbeteiligten, um das Islambild der Muslime zu verän‐
dern).

Indem im Fach Islamische Theologie in der Konzeption eines plura‐
len Islamverständnisses die Erfahrung biographischer Islamizität aufge‐
griffen wird, entsteht somit eine Repräsentanz genau jenes Pluralitäts‐
verständnisses des Islams und eines Religionsverständnisses, das den
Islam als Teilbereich von Gesellschaft definiert. Das Islamverständnis ist
hochgradig anschlussfähig an Deutungen eines sozialen Daseins, das als
prekär in Bezug auf „den“ Islam wahrgenommen wird. In der Pluralität
des Islams ist dabei weniger die Absicht zu erkennen, in der Forschung
eine muslimische Perspektive geltend zu machen (vgl. Schulze 2015a:
121), als vielmehr die Legitimation und Positionierung unterschiedlicher
Glaubensformen als Teil des Islams und Erfahrungen mit Islamizität zu
ermöglichen. Dies führt zu der Schlussfolgerung:

Das Projekt Islamische Theologie ist als Bildungsprojekt zu verstehen,
das intersubjektiv hervorgebrachte Islamizität über die Universität gesell‐
schaftlich wieder einbettet,279 weil subjektive Erfahrung in den Kontext
kollektiver Erfahrung und unterschiedliche Formen des Glaubens in den
Kontext der islamischen Tradition gestellt werden.

8.2 Die Verortung innerhalb der Wissensordnung

Welches Wissensverständnis wird folglich über das Bildungsprojekt Isla‐
mische Theologie produziert? Die Annahme eines „neutralen“ Wissens
wird damit in Frage gestellt. Jedoch ist – von der Islamischen Theologie
aus geurteilt – das Ergebnis nicht einfach ein normatives Verständnis
von Wissen. Vielmehr geht es darum, dass die Erfahrung als Minderheit
die Voraussetzung für eine bestimmte Form von Wissen darstellt.280 In
dieser Vorstellung von Wissen wird – spitzt man dies zu – die Nachvoll‐
ziehbarkeit subjektiver Erfahrung durch soziale Andere ausgeschlossen,
während zugleich angenommen wird, dass diese Erfahrungen kollektiv
geltend gemacht werden sollen. Als Schlussfolgerung lässt sich diesbe‐
züglich aus der empirischen Analyse ableiten:

279 Zur Wiedereinbettung siehe Stichweh (2013: 177). Man könnte auch sagen, dass
hier der Abstand zwischen „Laien“ und „Experten“ verkleinert wird (zur gegen‐
sätzlichen Entwicklung vgl. Schütz & Luckmann 2003: 422).

280 Die explizite Verbindung von gesellschaftlichem Erfahrungswissen und Wissen
in dem Fach ist nochmals zu unterscheiden von der generellen Verbindung von
Weltsichten und Wissenschaft, die Silke Gülker (2012, 2015) herausgearbeitet hat.

267

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Islamischen Theologie wird ein Wissensverständnis aktualisiert, das
die Erfahrung biographischer Islamizität als subjektive Position281 in die
Konstruktion von Wissen miteinbezieht.

Kommt man also zu der im Theoriekapitel aufgeworfenen Frage zurück,
wie das Wissen in der Islamischen Theologie hervorgebracht wird und
in welchen sozialen Zusammenhängen, so ist festzuhalten:

(a) Das Wissen wird über intersubjektive Bearbeitungsweisen hervorge‐
bracht, in denen Subjekt und Objekt, Erfahrung und Wissen (Um‐
wertung), Identität und Rollen (Relativierung), privat und öffent‐
lich (Differenzierung) gegenübergestellt und unterschieden werden.

(b) Der soziale Zusammenhang, in dem dieses Wissen emergiert, liegt
in der Selbstidentifikation und Fremdidentifizierung von Muslimen
als religiöse Minderheit und gesellschaftliche Gruppe. Die Pluralität
des Islams erlaubt es, dass die Erfahrungen als Muslime verortet
werden und dass unterschiedliche islamische Riten, Rituale und
Rechtsschulen anerkannt werden. Dies ist als Gegenreaktion zur
Homogenisierung des Islams nach innen (etwa über die Diskurs‐
hoheit des sunnitischen Islams) und von außen (etwa über die
Unterstellung erzwungener Praktiken gegenüber Musliminnen) zu
verstehen.

(c) Im Vergleich mit anderen Fächern – etwa Katholischer Theologie
oder Islamwissenschaft – lässt sich feststellen, dass sich auch hier
Studierende eine andere Wissensordnung erschließen. Allerdings
unterscheidet sich die Wissensordnung der Islamischen Theologie,
insofern hier auf die gesellschaftliche Erfahrung einer religiösen
Minderheit Bezug genommen wird. Das Laienwissen wird synchron
(Historizität) und diachron (Regionalität, Konfessionalität) diversi‐
fiziert. Die gesellschaftliche Erfahrung als Muslim:in wird im Laufe
des Studiums von Religion unterscheidbar gemacht, Religion und
Glauben damit von Wissen unterschieden und – hierin liegt eine
zentrale Differenz zur Islamwissenschaft – als Teil des im Fach her‐
vorgebrachten Ideals eines pluralen Islams gefasst. Insofern finden
sich hier Wertbindungen, die pädagogisch oder historisch begrün‐
det werden.

Ein Beispiel für den Einbezug von subjektbezogenem Wissen ist, dass
Studierende lebensweltliche Fragen mit der islamisch-theologischen

281 Dieser subjektive Bezug weist Parallelen zur Konzeption einer individualistischen
Religiosität auf, wie sie Schönfeld etwa in den Veröffentlichungen des islamischen
Theologen Mouhanad Khorchides feststellt (Schönfeld 2014: 415).

268

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissensproduktion verknüpfen. Diese werden in der Lehrpraxis aufge‐
nommen und als privat verstanden, sind jedoch zugleich Teil des Fachs:
Religiosität, identitäre Verortungen, pädagogische wie politische Wert‐
setzungen können in der Universität geltend gemacht werden, weil über
die Differenzierung, Umwertung, Relativierung und Wertbindung die
Vorstellung dessen, was legitimes Wissen ist, verbreitert wird. Mit der
Islamischen Theologie wird folglich aktualisiert, was als legitimer Teil
von Wissen gilt, nämlich gesellschaftliche Erfahrungen (mit dem Islam).

Im Wissensverständnis wird damit eine legitime Verbindung zwischen
theologischem Wissen und der Deutung des eigenen Glaubens (durch Ego
oder Alter) hergestellt.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob das mit der Konzeption
eines „positioned knowledge“ (Johansen 2006: 103) gleichzusetzen ist,
in der das Religiöse als Wissen kategorisiert wird. Als Zwischenergebnis
habe ich diesbezüglich festgehalten, dass nicht generell und allgemein
Religion, sondern eine auf das Subjekt begrenzte Form von Religion
an das akademische Wissen anschlussfähig ist. Die Unterscheidung zwi‐
schen Religiosität und Religion, die sich in dem Fach findet, impliziert,
dass in dem Wissensverständnis die Position des Subjekts inbegriffen
sein kann; das heißt aber auch, dass Religiosität als eine mögliche dieser
subjektiven Positionen mit anderen subjektiven Positionen gleichgesetzt
wird. Spitzt man diese Logik zu, so lässt sich das mit identitären Veror‐
tungen (Wohlrab-Sahr 2014) vergleichen, die in die Produktion von Wis‐
sen einbezogen werden. Der Bezug auf Religion ist analog zu Identitäts‐
bezügen zu verstehen, die sich in der Hervorbringung von Wissen auch
in anderen Bereichen beobachten lassen.282 Die subjektive Positionie‐
rung gilt in der Islamischen Theologie dabei nicht als Religion, sondern
als Subjektivität. Entsprechend erscheint hier nicht die Unterscheidung
von Wissenschaft und Religion zentral, sondern die Unterscheidung von
Subjektivem und Objektivem, von subjektiver und objektiver Religion.283

Religiöses Wissen, das in den Religionsgemeinschaften als solches be‐
handelt wird, oder Rituale beispielsweise – beides objektivierte Formen
von Religion – sind kein legitimer Teil der islamisch-theologischen Wis‐
sensproduktion. Sie werden der Sphäre der Religion zugewiesen und als

282 Zwischen Subjektivität als Programm und Perspektivierung unterscheidet Wohl‐
rab-Sahr in Auseinandersetzung mit der damaligen Frauenforschung (Wohlrab-
Sahr 1993: 133), die m. E. als ebenfalls junges Fach, das sich mit der Frage nach
identitären Verortungen auseinandergesetzt hat, einen Vergleichshorizont für die
Islamische Theologie darstellen kann.

283 Diese Unterscheidung ist historisch kontingent und eng mit der Aufklärung ver‐
knüpft, wie Charles Taylor (2020: 619) darlegt.

269

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine mögliche Form islamischer Praxis behandelt, aber nicht als theolo‐
gisches Wissen. Folglich wird auch nicht generell Religion als Teil des
positioned knowledge und als Wissen in das Fach einbezogen, sondern
Religiosität und gesellschaftliche Erfahrungen mit Religion.

Blickt man auf die Narrative, Praktiken und Konzepte in dem Fach,
so ist festzustellen, dass hier kulturelle Kategorien (vgl. Hirschauer 2014:
173) hervorgebracht werden. Sie werden von den Fachbeteiligten mit
Konzepten aus der islamischen Tradition verbunden und über diese legi‐
timiert. Inhaltlich beziehen sich die Fachbeteiligten auf die Vorstellung
einer pluralen Gesellschaft und eines Wissens, das von der Position
des Subjekts seinen Ausgang nimmt. Es lässt sich hier nur vermuten
– und würde einer eingehenden islamwissenschaftlichen Untersuchung
bedürfen –, dass der Bezug auf lebensweltliches Wissen beispielsweise
an die Logik christlicher Theologien anknüpfen kann, genauso wie an
den Einbezug weltlichen (dunyawi) Wissens in islamischen Lehranstal‐
ten.284 Das islamisch-theologische Wissen wie auch das Ideal des plura‐
len Islams lassen sich dabei nicht als „westlich“ oder „nicht-westlich“
abgrenzen. An der Islamischen Theologie ist nicht die Logik kultureller
Hegemonie, sondern die Logik kultureller Interferenz beobachtbar.

8.3 Pluralität als Zustand oder Ideal?

Aus der Verbindung islamisch-theologischen Wissens mit lebensweltli‐
chen Fragen von Muslimen lässt sich wiederum nicht einfach schlussfol‐
gern, dass das Fach auf eine multireligiöse Gesellschaft verweist. In der
Islamischen Theologie werden zwar auf den verschiedenen empirischen
Ebenen Bezüge zu einem pluralen Islam eröffnet und gepflegt, diese
sind jedoch zunächst als Ideal einzuordnen: Die Studierenden beschrei‐
ben die Begegnung mit verschiedenen Rechtsschulen und Praktiken des
Islams über die sozialen Anderen und über die im Fach unterrichtete
Geschichte des Islams und seiner Quellen als Pluralitätserfahrung. Die
Dozent:innen greifen auf das Bild in der Lehre zurück, um zu zeigen,
wie vielgestaltig die islamische Tradition stets war und ist. Das islamwis‐
senschaftliche Konzept der Ambiguität des Islams (vgl. Bauer 2016) dient
als ein Bezug auf dieses Ideal, auf das sich die Fachbeteiligten beziehen.

284 Siehe zu Sachverhalten, die dem Weltlichen zugeordnet werden, der Unterschei‐
dung bzw. Genealogie von dīn, dunyā und dunyawi Schulze (2015b: 443f., 457).
Ob die lebensweltlichen Bezüge in der deutschsprachigen Islamischen Theologie
einer solchen Unterscheidung genealogisch zugeordnet werden können, muss, wie
erwähnt, islamwissenschaftlich eingeordnet werden.

270

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In religionssoziologischen Debatten wurde Pluralisierung (meist als
ein Aspekt von Säkularisierung) als Folge von Migration (Schönwälder
et al. 2016) bzw. Globalisierung diskutiert (vgl. Casanova 2019: 65f.). Pe‐
ter Berger geht davon aus, dass religiöser Pluralismus, also die Existenz
mehrerer Religionen nebeneinander wie auch das Nebeneinander von
religiösen und säkularen Diskursen, für die moderne Gesellschaft maß‐
geblich ist (Berger 2017; Berger et al. 2017a: 8f.). Ähnlich wurde das Fach
Islamische Theologie als Reaktion auf die religiös-plurale Gesellschaft
und ihre Kultur der Ambiguität verstanden (Engelhardt 2017: 129). Vor
diesem Hintergrund ist im Folgenden zu erörtern, ob das Bild eines
pluralen Islams ein Gesellschaftsbild einer religiös-pluralen Gesellschaft
reproduziert oder sich auch eine solche gesellschaftliche Entwicklung in
dem Fach abbildet. Zunächst ist festzuhalten:

Die Schaffung der Studiengänge an sich, für eine andere Religion als
die der christlichen Konfessionen des Protestantismus und Katholizismus,
bedeutet eine symbolische Anerkennung des Islams durch den Staat über
das Bildungssystem.

Die Institutionalisierung islamischen Wissens in der deutschen Hoch‐
schule ist insofern ein Zeichen für eine Gesellschaft, in der unterschied‐
liche Religionen nebeneinander existieren und institutionell repräsen‐
tiert sind. Das zeigt zwar religiöse Pluralität an, Religion wird aber in
das bisherige Verhältnis von Staat und Religion integriert und die Plura‐
lität bildet sich damit nur begrenzt in institutionellem Wandel ab. Das
heißt, hier ist keine Zäsur im kooperativen Modell zwischen Kirche und
Staat festzustellen, sondern das kooperative Modell wird auf den Islam
ausgeweitet. Es manifestiert sich damit, dass die religiöse Vielfalt in
Deutschland zugenommen hat (Pluralisierung), und zugleich, dass der
Pfad der Kooperation zwischen Staat und Religionen in gemeinsamen
Angelegenheiten fortgesetzt wird (Säkularitätsmodell).

Die religiös-säkulare Konstellation, die sich in dem Fach zeigt, wird
mit dem Gesellschaftsbild einer religiös-pluralen Gesellschaft verbun‐
den. Dabei gehen die am Fach Beteiligten von einer Gesellschaft aus,
in der dem Islam Minderheitenstatus neben „der Mehrheitsgesellschaft“
zukomme. Die Erfahrungen biographischer Islamizität wiederum, die in
dem Fach bearbeitet werden, nehmen stärker auf den Minderheitensta‐
tus von Muslimen Bezug anstatt auf ein vielgestaltiges Nebeneinander
unterschiedlicher Religionen oder Weltanschauungen.285 Analog ist das

285 Gleichwohl pflegen gerade die Standorte, die eng mit anderen Theologien koope‐
rieren, auch Bezüge zu anderen Religionen. Es geht mir an dieser Stelle jedoch um
die zentrale Objektivierung in dem Fach, die freilich auf den Islam bezogen ist.

271

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bild des pluralen Islams gegen die Homogenisierung des Islams von
innen und von außen gerichtet, nicht aber auf die generelle Pluralität des
Religiösen.286 Daraus lässt sich schließen:

Pluralismus ist das Ideal, mit dem die religiös-säkulare Konstellation der
Islamischen Theologie gesellschaftlich kommuniziert wird und das eine
zentrale Kategorie im Fach darstellt. Dies ermöglicht eine Selbstverortung
der Fachbeteiligten. Die faktische Pluralität, auf der das Fach aufbaut,
ist das Nebeneinander von Religion und Säkularität wie auch das Neben‐
einander unterschiedlicher islamischer Rituale, Riten und Rechtsschulen
innerhalb dieser Konstellation.

Mit dem Bild der religiösen Pluralität wird eine Gesellschaft imaginiert,
die unterschiedliche Religionen integriert und eine begrenzte Pluralität
eingeübt: Zu dieser können auch unhintergehbare Wahrheitsordnungen
und orthodoxe Deutungen gehören, nicht aber Deutungen des Islams,
die ihn mit Radikalisierung oder Stigmatisierung in Verbindung bringen.
Anhand des Fachs lässt sich also nicht entscheiden, ob wir es hier eher
mit der Manifestation von Säkularisierung oder von Pluralisierung zu
tun haben, ob also die Relativität der eigenen Religion im Zuge von
Pluralität (vgl. Berger 2017) verstärkt wird.287 Doch macht die Analyse
deutlich, dass über das Ideal der Pluralität eine religiös-säkulare Konstel‐
lation legitimiert werden kann – diese ist auf den Islam selbst ausgerich‐
tet wie auch auf die Positionierung des Islams in der Gesellschaft. Die
Wirkungen, die das Ideal entfaltet, lassen sich einerseits daran festma‐
chen, dass es vereinheitlichend wirkt, weil es Unterschiede innerhalb des
Islams in Deutschland über das Bild eines pluralen Islams zusammen‐
bringt.288 Andererseits ist unklar, wie weit das produzierte Ideal wirkt,
da davon auszugehen ist, dass ihm andere gesellschafts- und religions‐
politische Ideale entgegengesetzt werden, die beispielsweise auf eine
partikulare Homogenisierung hinauslaufen und Unterschiede zwischen
Rechtsschulen und Religionsgemeinschaften betonen. Die Agenda, den
Islam zu vervielfältigen, kann also auch nur eine Position unter auch
gegenläufigen Tendenzen im islamischen Feld sein.

286 Es könnte sein, dass sich das Fach bezüglich des Pluralitätsideals in der Etablie‐
rungsphase der Denkfigur eines pluralen Islams befindet, die langfristig auch auf
andere Weltanschauungen ausgeweitet wird.

287 Luhmann spricht den Aspekt der Relativität m. E. ebenfalls an, wenn er davon
spricht, dass es sich bei Pluralismus um ein Konzept handele, das die Unter‐
schiede negiere, auf denen es beruhe (Luhmann 2016: 193). Diese Betonung der
Gemeinsamkeit ist es, die die jeweilige Religion weniger deutlich unterscheidbar
macht und relativiert.

288 Deswegen spreche ich oben von der Homogenisierung.

272

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Tendenz, die mit dem Ideal des Pluralismus verbunden werden
kann, nämlich Partikularismus und Indifferenz, zeigt sich latent auch
im Fach selbst: Pluralismus kann auch als (indifferentes) Nebeneinander
unterschiedlicher sozialer oder religiöser Gruppen gedeutet werden, die
in sich homogen strukturiert sind.289 Das Fach Islamische Theologie
repräsentiert diese Ambivalenz, die die Verhältnissetzung von Homoge‐
nität und Heterogenität in Form von Pluralität enthält. Der Raum, der
über das Fach konstituiert wird, ist für manche Fachbeteiligte ein homo‐
gener muslimischer Raum, eine homogene Einheit innerhalb eines Um‐
felds, das sich von diesem Raum unterscheidet.290 In diesem Raum ist es
legitim, religiöse Praxis sichtbar zu machen, insbesondere die Bedeckung
durch den Hidschab und das Fasten sind nicht stigmatisiert. Es gibt aber
Normalitäten, die manche Studierende mit dem muslimischen Raum
verbinden, die selbst wiederum Abweichung entstehen lassen. Dies gilt
etwa für die nach Geschlechtern sortierte Sitzordnung im Seminar und
in der Vorlesung, oder für die geschlechtergetrennte, fromme Kommu‐
nikation in Chatgruppen.291 Die Pluralität in der hier beschriebenen
Logik, die eine innere Homogenität markiert, ist für diejenigen mit Aus‐
grenzung verbunden, die anders sind: Studentinnen und Dozentinnen,
die keinen Hidschab tragen, oder, wie eine Interviewte es formuliert,
deren Kopftuch immer weiter nach hinten rutscht; Studierende, die als
Gülen-Anhänger gelten (vor allem auf der Höhe des politischen Kon‐
flikts 2015/2016); Lehrende, die Fachinhalte diskutieren, die religiöse
Tabus berühren, wie das Thema Suizid; Studierende, die sich nicht mehr
bei den Vorträgen des (im religiösen Sinne) charismatischen Dozenten
zeigen. Die innere Homogenität ist also dann gestört, wenn als gemein‐
sam angenommene Werte durch andere Praktiken und Werte in Frage
gestellt werden, die als nicht-islamisch oder als politisch falsch aufgefasst
werden, aber auch, wenn Praktiken das Ideal der Pluralität gefährden.
Von daher handeln die Studierenden und anderen am Fach Beteiligten

289 Ein pluraler Islam als Bild lässt sich mit dem Ideal der Diversität verknüpfen.
Deswegen ist es auch kein Zufall, dass das Fach in der Universität auch von
Verantwortlichen gefördert wird, denen es nicht um die Aufwertung von Religion,
sondern um Diversität in der Hochschule geht. Für das Konzept der Diversität
beschreibt Vertovec (2012: 309) die genannten Implikationen des Partikularismus.

290 Berger geht davon aus, dass Pluralismus eine Situation schaffe, „in der jeder
mit jedem redet“ (Berger 2017: 19). Das hier beschriebene Nebeneinander kann
aber auch eine Situation schaffen, in der jeder neben jedem schweigt, weil die
subjektive Verortung des Gegenübers tabuisiert wird.

291 Als „fromm“ bezeichne ich den verbalen Angriff auf einige Studentinnen durch
Studenten, weil sich die Studentinnen im Chat über das gute Aussehen eines
Dozenten ausgetauscht hatten. Die Studenten bezogen sich dabei auf religiöse
Regeln, die das verbieten würden.

273

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus, was als islamisch gilt (geschlechtergemischte Kommunikation, wie
in den Chatgruppen der Studierenden?) und was dennoch mit dem
Ideal des pluralen Islams vereinbar ist (eine solche Kommunikation mit
dem Verweis unterbinden, dass sie falsch ist?). Das Ideal des Pluralismus
ist also weder mit einer faktischen Pluralität im Fach zu verwechseln
noch mit einer pluralen Gesellschaft.

Die politische Aufladung der Studiengänge als integrationsfördernd
zeigt vor dem Hintergrund der Wertbindung im Fach selbst über den
Wert der Pluralität damit eine Umstellung in der Kommunikation an:
Es geht nicht mehr darum, den Islam zu integrieren, sondern darum,
die Perspektive religiöser Minderheiten gesellschaftlich einzubetten. Die
Kritik an der Islamischen Theologie,292 aber auch am Reformislam, dass
sich hierin eine strategische Anpassung vollziehe, die die Diversität isla‐
mischer Lebenswelten negiere (Malik 2013: 497) und die Kultur des
Islams vereinheitliche, läuft insofern ins Leere, als über die zentrale Ob‐
jektivation in dem Fach Vielfalt und Pluralität betont werden. Allerdings
zeigt sich in dem empirischen Material meiner Studie auch, dass es
sich um einen Wert handelt, der für muslimische Akteure wie säkulare
Akteure hoch anschlussfähig ist und über die Begrenzung des Pluralen
auch Ausschlüsse produziert. Darin liegt die Einheitlichkeit im Pluralen:
dass nur Positionen integriert werden, die das Nebeneinander nicht in
Frage stellen, so dass fromme Glaubensformen tendenziell exkludiert
werden, wenn sie andere Glaubensformen oder Rechtsschulen delegiti‐
mieren. Nicht die Diversität islamischer Lebenswelten wird damit ne‐
giert (so wird Spiritualität als legitim angesehen), sondern die Diversität
wird zu einem legitimen Teil der Kultur erklärt, die vom religiösen
Kern des Islams zu unterscheiden ist, jedoch aus ihm abgeleitet wird.
Der Kritik am Fach, es handele sich um eine Regierungstechnik, die
den Islam in eine bestimmte Fassung bringen solle, ist also insofern
zuzustimmen, als damit ein bestimmtes Religionsverständnis einhergeht,
wie auch der Ausschluss bestimmter islamischer Lebenswelten, die als
unvereinbar mit gegenwärtigen Wertsetzungen verstanden werden, im
Fach jedoch – insbesondere im Falle des Neo-Salafismus – als unverein‐
bar mit der islamischen Tradition kommuniziert werden. Im Weiteren
werde ich deswegen darauf eingehen, welches Religionsverständnis, aber
auch welche Abgrenzung zu Nicht-Religion in dem Fach etabliert wird.

292 Malik (2013: 497) spricht hier von Strategie, da Islamische Religion mit europä‐
ischen Ideen zusammengebracht werden solle, indem auf eine zentrale, generelle
Idee der Vernunft referiert werde. Diese Argumentationstaktik sei als Erstes in
kolonialen Zusammenhängen aufgetaucht, um Anerkennung von den koloniali‐
sierenden Gruppen zu erhalten.

274

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8.4 Die religiös-säkulare Konstellation in der Islamischen
Theologie

Während die Erfahrungen der Studierenden, die Prozesse der Muslimi‐
sierung des Selbst, als Religionisierung verstanden werden können, ist
bis hierher noch offen, inwiefern die Objektivierung eines pluralen Is‐
lam mit säkularisierten Selbstbildern oder einem spezifisch säkularen
Islambild einhergeht. Die Vermutung, dass sich hier ein Prozess von
der Muslimisierung zur Säkularisierung abzeichnet, liegt zunächst na‐
he, da Bildung einen klassischen Bereich von Säkularisierung darstellt
(Burchardt & Wohlrab-Sahr 2013) und Theologie als Reflexionsinstanz
von Religion verstanden werden kann (Beyer 2003: 154). Über die Re‐
konstruktion des Verhältnisses von Religionisierung und Säkularisierung
in der Islamischen Theologie ist damit auch auszuloten, inwiefern durch
die staatlich geförderte Institutionalisierung der Islamischen Theologie
ausgehandelt wird, „[…] was einer Religion zugerechnet werden kann“
(Peter 2018a: 67). Gerade an dem Fach wird sichtbar, dass zwar Grenz‐
ziehungen gegenüber Religion zentral sind – hier wirkt die Domestizie‐
rungsabsicht des Projekts als eines politischen Projekts –, diese aber
einseitig beschrieben sind, wenn nicht die Dimension des Einbezugs
mitgedacht wird. In der Islamischen Theologie zeigen sich die Grenzen
dessen, was Religion, wie auch, was Nicht-Religion und dem Säkularen
zugerechnet werden kann (vgl. Engelhardt 2017).

Islamische Theologie kann als Institutionalisierung einer religiös-
säkularen Konstellation gelesen werden, die sich über Narrative und
Praktiken verfestigt und auf Werte stützt. Die religiös-säkulare Konstella‐
tion ist als relationale Ordnung zu verstehen, genauso wie die Konstruk‐
tion von Religion in dem Fach relational ist, also über Abgrenzungen
zu Nicht-Religion hervorgebracht wird. Bei der Islamischen Theologie
handelt es sich um eine Institution, in der Aushandlungen um den Platz
des Islams in der Gesellschaft sedimentiert wurden. Ein akademisierter
Zugriff auf den Islam unter Hinzuziehung muslimischer Akteure wurde
gezielt gefördert und ihm damit ein Ort im Bildungssystem zugestanden.
Das Fach stellt insofern eine Antwort auf Integrationsanforderungen an
den Islam als das gesellschaftlich Andere dar. In dieser Antwort aktuali‐
siert die Gesellschaft ihren Bezug auf Religion, aber auch gesellschaftli‐
che Selbstverhältnisse (Schulze 2013: 349). Prozesse der Religionisierung
und der Säkularisierung greifen dabei ineinander, da bestimmte Dimen‐
sionen von Religion als religiöse Sphäre manifestiert werden (Religioni‐
sierung) und andere Dimensionen von Religion unterschieden werden

275

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Säkularisierung). Die folgenden Relationen und Grenzziehungen zei‐
gen sich konkret im empirischen Material:

(a) Die Erfahrungen biographischer Islamizität bilden abstrakt gefasst
Prozesse der Religionisierung ab in dem Sinne, dass sich über sie
Personen als Muslime identifizieren und Personen identifiziert wer‐
den. Sie werden dabei als religiös gedeutet und deuten sich selbst
religiös.293 Die Erfahrungen werden im Studium funktionalisiert,
insofern sie als Erfahrungswissen zu einem Teil des islamisch-theo‐
logischen Wissens werden.

(b) In den rekonstruierten Erfahrungen wird sichtbar, dass dabei ein
Islamverständnis reproduziert wird, indem der Islam als religiöses
Selbstverhältnis aufgefasst wird. Die Deutung von Religion als in‐
dividualisierte Kategorie wird verstärkt. Auch dies entspricht der
Logik der Religionisierung, da Religion als abgrenzbare Sphäre defi‐
niert wird.

(c) Die zentrale Grenzziehung in dem Fach verläuft zwischen Wis‐
sen und objektiver Religion, d. h. kollektiv verbindlichen Formen
von Religion (wie sie die Religionsgemeinschaften darstellen, aber
auch Rituale, Rechtsschulen, die ummah, Glaubenspraktiken und
-regeln). In das Wissen werden subjektive Dimensionen von Reli‐
gion inkludiert, d. h. es wird ausgehandelt, inwiefern Religiosität
und Erfahrungen mit Religion Teil des Fachs sind, während kollek‐
tiv-verbindliche Religion davon abgegrenzt wird.

(d) Die Werte, auf die sich die Studierenden, aber auch andere Betei‐
ligte in dem Fach stützen, wenn die Grenzen zwischen Religion
und Nicht-Religion ausgehandelt werden, variieren dahingehend,
ob diese Abgrenzung im Kontext nicht-muslimischer oder musli‐
mischer Akteure vollzogen wird. Dabei ruft ein Teil der Interview‐
ten die Werte von individueller Freiheit und Vielfalt auf, d. h.
ihnen geht es um die Balance zwischen individueller Freiheit und
islamischer Tradition. Das Motiv, etwas freiwillig zu entscheiden
und von sozialen Anderen (meist den Eltern) nicht gezwungen
worden zu sein, genauso aber, sich vom Staat nicht zwingen lassen

293 Ich fasse den Begriff der Religionisierung hier biographietheoretisch als Prozess,
durch den Personen sich religiös oder als Gläubige (z. B. Muslime) identifizieren
und identifiziert werden. Vgl. im Vergleich dazu Dreßler & Mandair (2011: 21),
die das Religion-Making in Bezug auf Praxis und Diskurs ausarbeiten, wobei es
allerdings um die Reifizierung innerhalb des Diskurses um Weltreligionen geht.
In Biographien und über Erfahrungen bilden sich Religionisierung und Religion-
Making in anderen Formen ab, nämlich in Narrativen und Praktiken, die über
Sinnzuschreibungen und Ausdeutung als religiös oder Religion verstanden und
verfestigt werden.

276

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu wollen, das Kopftuch in der Schule abzulegen, ist zentral in
den Interviews, wenn es um die Bedeckung in nicht-muslimischen
Kontexten geht.294 In muslimischen Kontexten legitimieren sich die
Studentinnen, wenn sie etwa kein Kopftuch tragen, über die Viel‐
falt der islamischen Tradition. Jedoch weisen die Werte, die ich
rekonstruiert habe, über die Legitimation qua individuelle Freiheit
und Vielfalt hinaus. In den Erfahrungen der Pädagogisierung und
Normierung geht es um die Kongruenz zwischen individueller Frei‐
heit und islamischer Tradition, die teilweise familial, teilweise über
andere Lebenswelten verbürgt ist. In der Binnenbeziehung zwischen
dem Selbst und seinem direkten Umfeld verhandeln die Studieren‐
den die Unterscheidung von Religion als das Nicht-Veränderbare
und Nicht-Religion als das Veränderbare: Sie versuchen Inkongru‐
enzen zwischen ihrem Selbst und der Umwelt durch Übersetzung
auszubalancieren.295 In den unterschiedlichen Lebenswelten rufen
die Studierenden dabei unterschiedliche Werte auf, an die sie an‐
schließen können. Damit positionieren sie sich in islamischen und
nicht-islamischen Kontexten.

(e) Die (beschränkte) Pluralität als Wert wird insbesondere über eine
Abgrenzung gegenüber dem Neo-Salafismus und über den Wert der
individuellen Freiheit beschränkt. Die Kongruenz zwischen Selbst
und Umwelt stellt dabei ein Ideal dar, das heißt, den Studierenden
geht es weder um einseitige Selbstentfaltung noch um die Unterord‐
nung unter kollektive Ansprüche (der „Mehrheitsgesellschaft“ oder
der „Community“). Zentral ist für sie, vom Islam kulturelle Aspekte
und historische Besonderheiten abzugrenzen, die zeigen, dass sich
der Islam vielgestaltig entwickelt hat. Zwar wird damit dem Islam
eine Essenz zugewiesen, zugleich jedoch wird er als grundsätzlich
und nicht nur historisch ambig verstanden.

(f ) Für das Nicht-Islamische steht unter den Studierenden vor allem die
sog. Mehrheitsgesellschaft. Da ein Teil der Studierenden den Islam
in diesem Kontext als Stigma erfahren hat, beanspruchen die am
Fach Beteiligten, das Bild vom Islam zu verändern. Ihnen geht es
um die Kongruenz zwischen den islamischen (und der innerislami‐

294 Vgl. dazu auch bei den von Nökel (2002) untersuchten Frauen die Legitimation für
das Kopftuch über individuelle Freiheit.

295 Vgl. zu einer ähnlichen Figur im Cambridge Muslim College Sinclair (2019).

277

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Pluralität) und nicht-islamischen sozialen Kontexten (inner‐
halb der allgemeinen gesellschaftlichen Pluralität).296

(g) Religionisierung impliziert insofern latent auch eine Kulturalisie‐
rung, da Kultur und Religion unterschieden werden – eine Unter‐
scheidung, in der das Religiöse stabil ist und das Kulturelle zum
Flexiblen wird.297 Die Religionisierung führt allerdings in dem hier
untersuchten Kontext auch dazu, dass bestimmte Aspekte, wie etwa
eine bestimmte Form der Bedeckung, des Betens, der Relevanz der
hadithe, als kulturell und nicht allein religiös verstanden werden.
Kultur und Religion werden also dissoziiert, und mehrere kulturelle
Deutungen des Religiösen sind dann möglich.

Vor dem Hintergrund dieser empirischen Teilaspekte lässt sich festhal‐
ten:

In der Islamischen Theologie greifen Religionisierung und Säkularisierung
ineinander. Organisierte Religion und subjektive Religiosität werden reli‐
gionisiert, Erfahrungen mit dem Islam in der Gesellschaft werden säkula‐
risiert. Sie werden als Teil des islamisch-theologischen Wissens in das Fach
einbezogen. Bildung stellt in dieser Hinsicht den neutralen Bereich dar, in
dem Grenzziehungen zwischen Religion und Nicht-Religion ausgehandelt
werden.

Da Religionisierung und Säkularisierung in der Islamischen Theologie
ineinandergreifen, lässt sich in dem Fach beobachten, wie über die Re‐
lationierung von Religion und Nicht-Religion die Unterscheidung von
Sphären verhandelt wird und dabei semantische Distinktionen hervor‐
gebracht werden, die nicht nur für säkulare Ansprüche an den Islam,
sondern auch für innerreligiöse Ansprüche anschlussfähig sind. Fragt
man also, auf welches gesellschaftliche Problem (vgl. Wohlrab-Sahr 2017:
50) die Herausbildung der religiös-säkularen Konstellation bezogen ist,
die über die Islamische Theologie institutionalisiert wird, so ist auf
Grundlage der empirischen Analyse festzustellen:

Die Objektivierung der Pluralität des Islams, die die eigene Position
legitimiert und zugleich in den Kontext anderer islamischer Positionen
stellt, antwortet auf die innerislamische Homogenisierung des Islams. Die
Distinktion von gesellschaftlichem und religiösem Islam bearbeitet das

296 Hier ist der Bezug nicht die innerislamische Pluralität, sondern eine gesellschaftli‐
che Pluralität. Die Gesellschaft soll die innerislamische Pluralität verstehen und ihr
Bild vom Islam ändern.

297 Es ist dabei zu beachten, dass eine solche Unterscheidung auch in prämodernen
islamischen Kontexten zu finden ist (vgl. Krämer 2021: 78).

278

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Problem der Stigmatisierung von Muslimen als religiöse Minderheit und
damit die Homogenisierung von Muslimen.

Im Anschluss an die Religionisierung von Muslimen zeichnet sich die
Verstärkung eines gesellschaftspolitischen Verständnisses (auch religiö‐
ser) Selbstverhältnisse ab. Die Selbstverhältnisse, die in der Islamischen
Theologie verstärkt werden, schließen an „Vergemeinschaftungsprozesse
in Reaktion auf gesellschaftspolitische Diskurse“ an, die sich auch im
Feld des organisierten Islams finden lassen (Chbib 2017: 392). Es deutet
sich damit ein Prozess an, in dem das Verständnis von Muslimen als
religiös-kulturelle Subjekte hin zu einer sozialen und gesellschaftspoliti‐
schen Kategorie verschoben wird.298 Insofern ist es symbolisch zu verste‐
hen, dass in den Interviews häufig von Muslimen als Minderheit in einer
nicht-muslimischen Mehrheitsgesellschaft gesprochen wird: Die Akteure
rekurrieren hier auf das Verständnis von Muslimen als gesellschaftliche
Minderheit (vgl. auch Nökel 2000: 273). Damit geht eine Verschiebung
der Kategorie Religion als zunehmend individuelle Kategorie einher.299

Die Prozesse der Religionisierung bedeuten jedoch auch, dass dem Islam
eine Essentialität zugeschrieben wird und er vereinheitlicht wird. Dies
ist der Grund dafür, weshalb das Bild des pluralen Islams deutliche An‐
schlüsse in unterschiedlichsten Kontexten und Rechtsschulen entfalten
kann: weil diese Vereinheitlichung Anschlüsse für die säkulare Univer‐
sität ermöglicht wie auch für unterschiedliche religiöse Akteure, deren
Islambild sich teilweise bereits vor Gründung der Studiengänge verein‐
heitlicht hat (Tiesler 2007: 32). Das Bild eines pluralen Islams erlaubt
es, unterschiedliche islamische Rechtsschulen, Religionsgemeinschaften
und Traditionen und ihre kulturellen Deutungen zu integrieren.

8.5 Die Differenzierung von Religion und Nicht-Religion

Zur weiteren Generalisierung der empirischen Ergebnisse dieser Studie
ist zu fragen, was die religiös-säkulare Konstellation in der Islamischen
Theologie über soziale Differenzierung aussagt. In dem Fach werden

298 Dies käme einer Umkehrung der Prozesse gleich, die Attia beschreibt (2015:
185f.), müsste aber in Zukunft genauer anhand des Vergleichs akademischer und
nicht-akademischer Akteure untersucht werden.

299 Die Abgrenzung einer subjektiven Dimension im Islam kann als Gegenposition
zur Gleichsetzung von Islam, Sharia und Identität gelesen werden, die sich über
Globalisierung und Kolonialisierung verstärkt hat (Krämer 2021: 77). Allerdings
ist auch zu beachten, dass die Wirkungsmacht des deutschsprachigen islamisch-
theologischen Diskurses als bislang begrenzt einzuschätzen ist.

279

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesellschaftliche Teilbereiche unterschieden und zugleich ist auf der Ebe‐
ne des Wissensverständnisses eine Öffnung zum Teilbereich Religion
festzustellen.

In den ersten Jahren nach 2010 wurden die Einflussbereiche zwischen
akademischen Akteuren und den religiösen Beiräten ausgehandelt, aber
auch aktuell finden sich in der Studienpraxis Aushandlungen um die
Zeit und den Ort für die religiöse Praxis: Beispielsweise handeln die
Studierenden und Lehrenden in manchen Seminaren aus, ob Gebets‐
pausen eingelegt werden. Wie bereits in anderen institutionellen Zusam‐
menhängen festgestellt wurde (Koenig 2003), lässt sich das Verhältnis
zwischen Religion und säkularer Universität als kooperativ bezeichnen.
Das Fach wird auf dieser Ebene über eine deutliche Grenzziehung zu
Religion konstituiert. Die Abgrenzung von Konzepten hingegen stellt
sich anders dar: Über die rekonstruierten Bearbeitungsweisen des Fachs,
die Umwertung, Relativierung, Differenzierung und Wertbindung gren‐
zen sich die Fachbeteiligten von Islamdeutungen ab, die aus ihrer Sicht
nicht mit der islamischen Tradition zu verbinden sind, und beziehen
den Islam als Subjekt in die Konstruktion eines pluralen Islams mit ein.
Universalität, Spiritualität und Homogenisierung von Islamverständnis‐
sen werden dabei als Werte und Ansprüche verstanden, die außerhalb
des Fachs liegen. Sie werden bearbeitet, um sie mit der Wissenskon‐
struktion im Fach zu verbinden. Religiöses Wissen, Kohärenzerfahrun‐
gen, Identifizierungen, politische und pädagogische Ansprüche werden
einbezogen und als Voraussetzung für das Fach verstanden. Während
darin entdifferenzierende Prozesse auf der Ebene von Konzepten zu
finden sind, sind diese nicht mit sozialer Entdifferenzierung, also einer
Diffusion zwischen gesellschaftlichen Teilbereichen gleichzusetzen. Isla‐
mische Theologie ist innerhalb der Wissenschaft angesiedelt und Religi‐
on stellt die Bezugssphäre des Fachs dar. Religion als spezifischer Teil
von Gesellschaft wird in dem Fach nicht mit Wissenschaft gleichgesetzt,
sondern davon unterschieden.

Weniger deutlich ist dahingegen die Unterscheidung zwischen Bil‐
dung und Religion in dem Fach: wenn die Studierenden sich beispiels‐
weise professionalisieren und dafür an sich selbst arbeiten sollen oder
man sich darüber einig ist, dass salafistische Denkweisen reflektiert und
hinter sich gelassen werden sollen. Die Hochschule als Ort nicht nur
von Forschung und Wissenschaft, sondern auch von Lehre, zeigt sich
hier also normativ. Der Bildungsbereich als gemeinsamer Bereich von
Religion und Wissenschaft kann dabei Formen von Religion miteinbe‐
ziehen, ohne dass seine Kompetenz ausgeweitet werden muss. Das Ver‐
hältnis von Lehre und deren normativen Gehalten gestaltet sich jedoch

280

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an den Standorten, an denen Islamische Theologie gelehrt wird, unter‐
schiedlich, so dass (religiöse) Bildung unterschiedlich deutlich in die
Praktiken des Fachs einbezogen wird. Der Bildungsbereich, der Religion
und Wissenschaft verbindet, zeigt sich inklusiv gegenüber religiöser und
gesellschaftspolitischer Normativität und kann damit am ehesten als
neutraler Raum beschrieben werden.300 Im Vergleich zu anderen, neu‐
en Institutionen islamischer Bildung baut die religiöse Aufladung von
Bildung dabei in der Islamischen Theologie weniger explizit auf einer
Wertebildung auf, so dass an manchen Standorten die normative Lehre
in den informellen, außercurricularen Bereich des Fachs verlegt ist. An
anderen Standorten wird sie explizit miteinbezogen, beispielsweise in
der Beschäftigung mit Radikalisierungsprävention.301 Es ist insofern für
die Frage nach Differenzierung in der Islamischen Theologie festzuhal‐
ten:

Die Islamische Theologie stellt einen Grenzbereich zu Religion dar, in dem
differenzierend auf Religion reagiert wird. Die Grenzziehungen, die in
dem Fach vorgenommen werden, die Bearbeitungsweisen von Religion,
sprechen dafür, dass es sich hier um einen säkularisierenden Raum han‐
delt, nicht aber um einen säkularen: Der Einbezug und der Ausschluss von
Religion werden in diesem Raum unter Hinzuziehen der religiösen Posi‐
tion als einer legitimen, subjektiven Position unter anderen verhandelt.

Entsprechend werden die Erfahrungen der Studierenden, die vermeint‐
liche Erfahrungen mit Religion darstellen, als Erfahrungen mit Gesell‐
schaft markiert und damit von Religion unterscheidbar gemacht.302 Als
letzten Schritt der Generalisierung werde ich deswegen näher darauf
eingehen, ob die säkularisierende Institution Islamische Theologie eine
Form von Religion hervorbringt, die „säkularen Ansprüchen“ angepasst
wird, oder sogar „säkulare Subjekte“ hervorbringt.

8.6 Eine säkulare Form von Religion?

In einem Verständnis von Religion als Privatsache ohne Verkündigungs‐
absicht (Eßbach 2014: 238), das durch die Religionskritik in der Aufklä‐
rung geistesgeschichtlich verankert ist (Eßbach 2014: 315), liegt meines

300 In Kontrast zu einem säkularen oder religiösen Raum.
301 Explizitere Bezüge finden sich in Cambridge mit dem Bezug auf ein authentisches

Selbst (Sinclair 2019).
302 Analog werden die unterschiedlichen Glaubenspraktiken als kulturelle Ausprä‐

gungen eines pluralen Islams gefasst.

281

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erachtens ein Grund dafür, warum in der Islamischen Theologie nicht
explizit auf religiöse Zugehörigkeit oder Glauben Bezug genommen
wird, sondern auf Erfahrungen mit dem Islam. Subjektive Religion
wird als Privatsache verstanden und dadurch eben nicht sozial oder
kollektiv verfügbar gemacht. Für die Islamische Theologie ist dement‐
sprechend auch die Annahme zurückzuweisen, es sei ihre Aufgabe, das
Verhältnis des Subjekts zum Islam zu disziplinieren (Amir-Moazami
2014: 364) und zu säkularisieren. Ansprüche etwa, religiöse Positionen
der eigenen Rechtsschule auf andere zu übertragen oder die religiöse
Praxis sozialer Anderer einzufordern, werden zurückgewiesen oder aber
in den Bereich von Religion verwiesen. Das spezifische Nebeneinander
von Religionsfreiheit und Religionsfrieden als Teil der europäischen
Religionsgeschichte, das der sichtbaren religiösen Praxis sekundäre Be‐
deutung gegenüber der Glaubensfreiheit zuweist (Peter 2018a: 63), findet
sich folglich auch in der Islamischen Theologie.

Das zeit- und ortsspezifische Religionskonzept, das zwischen subjek‐
tiver und objektiver Religion unterscheidet (Krech 2002), ist auch mit
einer spezifischen Säkularität verbunden: in Deutschland mit der Ko‐
operation zwischen objektiver Religion und Staat und einer privatisier‐
ten subjektiven Religion. Insofern wird in dem hier untersuchten Fach
auch Säkularität aktualisiert: Subjektive Religion wird als Teil einer
Institution, die außerhalb der religiösen Sphäre liegt, ausgeschlossen.
Zugleich ist zu beachten, in welcher Form sie in Institutionalisierungen
eingebunden wird: nämlich in die Konzeption von Wissen, in der Erfah‐
rung als ein legitimer Teil von Wissen verstanden wird. Das heißt, dass
außerhalb religiöser Institutionen Religiosität aufgewertet wird (vgl. Roy
2004), weil sie als Teil von Wissen verhandelt wird.

In der Figur der Pluralität des Islams liegen damit Spezifikum und
Antwort, die sich aus der Islamischen Theologie auf die religionssoziolo‐
gische Frage ableiten lassen, wie Religion in der Gesellschaft integriert
wird: indem der Islam als etwas aufgefasst wird, das innerhalb definier‐
ter, jedoch durch Expert:innen ausgehandelter Grenzen eine Vielfalt
und Vielgestaltigkeit an Positionen repräsentiert, die nicht beliebig, aber
widersprüchlich sein können, und die jeweilige Position des Selbst inte‐
griert. Wie oben gezeigt wurde, wird nicht die Glaubenspraxis, sondern
die Positionierung des eigenen Glaubens dabei mitbearbeitet.303 Neben

303 Islamische Theologie als neue islamische Wissensform institutionalisiert also eine
Unterscheidung von Religion und Religiosität, in der Religiosität einer Transfor‐
mation insofern unterliegt, als Selbstbestimmung und persönlicher Glaube gegen‐
über Religion (als Korpus von Dogmen, kollektiv verbürgt) aufgewertet werden
(Roy 2013: 5f.). Dies verweist auf eine Entwicklung, die im Christentum im späten

282

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Einbezug bildet sich darin eine Trennung ab: nämlich zwischen
dem erkennenden Subjekt (mit seiner legitim privaten religiösen Posi‐
tion) und dem natürlichen Objekt als Ausgangspunkt eines modernen
Wissenschaftsverständnisses (vgl. Schulze 2015a: 110). Hieraus ergibt
sich:

Die Trennungen, die über die Objektivierung der Pluralität des Islams
vollzogen werden, markieren eine institutionelle Differenzierung und sie
aktualisieren zugleich Unterscheidungslinien zwischen subjektiver und ob‐
jektiver Religion und damit eines historisch spezifischen Religionskonzepts.

Ist die Islamische Theologie folglich ein Ort der Grenzziehung zwischen
Religion und Nicht-Religion (Engelhardt 2017) oder handelt es sich
um ein Projekt der Domestizierung von Religion durch den Staat, das
die Vorstellung einer säkularen Religion nach christlichem Vorbild in
sich trägt (Schönfeld 2014: 412)?304 Festzuhalten ist hier, dass es wenig
plausibel erscheint, das Verständnis von Religion zu essentialisieren, in‐
dem es einfach mit einem protestantischen Religionsbegriff gleichgesetzt
wird und damit als abgeschlossene Kategorie verengt wird. Wie sich
an der Figur des pluralen Islams zeigt, eröffnen sich in dem Objekt,
an dem gearbeitet wird, Anschlüsse für subjektive Religiosität. Hierbei
ist zu beachten, dass zwischen dem Wissen um den Islam und dem
eigenen Glauben dennoch unterschieden wird: Nicht über die Positio‐
nierung der eigenen Rechtsschule und des eigenen Glaubens wird ein
Islambild hervorgebracht, sondern in der Arbeit am Islam als Objekt.
Erst diese Objektivierung eröffnet für die Interaktionsbeteiligten des

20. Jahrhundert beobachtet wurde (ebd.), aber auch im Islam und Judentum. So
zeigt Schulze Verschiebungen des Begriffs iman auf und sieht Momente „radikaler
Differenzierung“ (2010: 147) in der islamischen Tradition.

304 Mit ihrer These schließt Schönfeld an Kritiken insbesondere postkolonialer und
anhand der Islamforschung entwickelter Theorien an, die den Begriff der Religion
und die „Erfindung“ der Weltreligionen in ihrem christlichen und hegemonialen,
auch kolonialen und damit grundsätzlich relationalen, ideologischen, politischen
Ursprung hervorheben (Masuzawa 2005; Asad 1993). Dabei wurde nicht zuletzt
der Einfluss wissenschaftlicher Wissenskonzeptionen auf das Verständnis und die
Reifizierung (Smith 1991) bzw. die Religionisierung des Islams als zentral betrach‐
tet. Zugleich wurde kritisiert, dass ein neuzeitliches Religionsverständnis, das
Religion mit Glauben gleichsetzt und Rituale und Riten vernachlässigt (Krämer
2019: 176f.), nicht pauschal als protestantisches Verständnis, auch nicht eines neu‐
zeitlichen Christentums bezeichnet werden kann. Insofern lässt sich festhalten,
dass generell Religionsverständnisse kontingent sind. So weist etwa auch Schulze
auf die semantischen Verschiebungen und Wandlungen des Begriffs dīn in der
islamischen Tradition im 17. Jahrhundert hin, wodurch Ausweitungen (etwa auf
Regeln zwischen Kult- und Sozialwelt und Regeln der Sozialwelt selbst) vollzogen
wurden (Schulze 2015b: 462).

283

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fachs die Möglichkeit, den Islam als vielgestaltig zu verstehen und sich
als Teil dieser Vielfalt zu positionieren. Die Unterscheidung von Religion
und Religiosität (und damit einer subjektiven und objektiven Religion)
schließt nun nicht nur an Erfahrungen biographischer Islamizität an,
sondern lässt sich auch als Anschluss an die historische Genese eines
spezifischen Religionskonzeptes lesen: als religio duplex reicht sie weit
in die europäische Religionsgeschichte und den Zusammenhang zu
gesellschaftlichen Erfahrungen von und mit Religion hinein (Eßbach
2014). Die Unterscheidungen und Anschlüsse, die in den Interaktionen
geschaffen werden, legen vor diesem Hintergrund nahe, nicht allein im
Kontext eines zeithistorischen Islamdiskurses der Exklusion, sondern
historisch hervorgebrachter Sinnproduktionen gelesen zu werden, in der
Religion legitim ist, wenn sie auf das Subjekt beschränkt bleibt.

Das mit der Pluralität des Islams hervorgebrachte Islambild ist gerade
deswegen so wirkungsvoll im Fach, weil es an ein historisch geprägtes
Religionskonzept anschließen kann, an Glaubensvorstellungen im Islam
(Krämer 2021: 17) und an biographische Islamizität und damit an zeit-
und ortsspezifische Erfahrungen mit „dem“ Islam in Deutschland.

An dem Zusammenspiel von Religionisierung und Säkularisierung in
der Islamischen Theologie wird deutlich, dass das, was als Religion und
Nicht-Religion gefasst wird, intersubjektiv ausgehandelt und praktiziert
wird. Die Fachbeteiligten produzieren eine säkular-religiöse Konstellati‐
on mit, in der begrenzt verschiedene Selbstverhältnisse möglich sind, die
über eine säkulare Form von Religion und die Prüfung ihrer Integrati‐
onsfähigkeit hinausreichen. Zwar werden Deutungen und Praktiken, die
ein Islamverständnis befördern könnten, das mit Radikalisierung oder
Islamismus in Zusammenhang stehen könnte, im Fach delegitimiert.
Entsprechend ist das Thema Radikalisierungsprävention im Fach um‐
stritten, da es das Bild – so die Annahme – des radikalen Islams bedient.
Dementsprechend ist es ein zentraler Konflikt im Studium, ob kritisches
und potenziell abwertendes Wissen über „den“ Islam tendenziell ausge‐
blendet werden soll, um das negative Bild über den Islam nicht zu
befördern. Das heißt dort, wo es um die Veränderung des Islambilds
in der Gesellschaft geht, finden sich deutliche Bezüge auf einen domesti‐
zierten Islam, da hier störende Aspekte des Islams ausgeblendet werden
sollen. Die Grenzziehungen in Bezug auf Glauben und Religion jedoch
verlaufen in der Islamischen Theologie nicht zwischen Frömmigkeit und
Liberalität: Beides wird in den Praktiken des Fachs nicht ausgeschlossen,
solange es sich in der Unterscheidung von Subjekt und Objekt artiku‐
liert. In ihren religiösen, genau wie den biographischen Orientierungen

284

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind die Studierenden in dem Fach mit institutionellen Erwartungen
konfrontiert. Die Autonomiespielräume erlauben jedoch unterschiedli‐
che Orientierungen, wenn diese als Religion kommuniziert werden und
nicht das Ideal des pluralen Islams in Frage stellen.305 In der folgenden
Darstellung (Abb. 4) wird der hier ausgeführte Zusammenhang von
Religionisierung und Säkularisierung verdeutlicht:

Objektive 
Religion

Biographische 
Islamizität

Subjektive 
Religion

SäkularisierungReligionisierung
Wissens-

konstruktion

Theologie

Islamische

Bildungs-

system

Religionisierung und Säkularisierung in der Islamischen
Theologie

Hier zeigt sich, dass über die Wissenskonstruktion in dem Fach Bezü‐
ge zwischen gesellschaftlichen Erfahrungen (biographischer Islamizität)
und Religion hergestellt werden, durch die nicht Religion, sondern
die Erfahrungen säkularisiert werden. Religion wird also als Teil von
Gesellschaft aktualisiert und begrenzt. Gleichwohl handelt es sich bei
der Institutionalisierung einer akademischen Islamischen Theologie um
eine spezifische Form der Institutionalisierung islamischen Wissens, die
sich erstens im Vergleich zu anderen Ländern und Bildungssystemen
anders gestaltet wie auch zweitens im Vergleich zu nicht-akademischen
Bildungsbereichen und drittens innerhalb religiöser Sphären. Das Ne‐
beneinander von Säkularisierungsprozessen, die auf gesellschaftliche Er‐
fahrungen mit Islamizität abzielen, und Prozessen der Religionisierung
der islamischen Tradition, eines entdifferenzierenden Wissens- und dif‐
ferenzierenden Religionsverständnisses, ist gleichwohl in anderen Insti‐
tutionen vorstellbar, in denen die Unterscheidung zwischen Religion
und Wissen ausgehandelt wird und in denen die Grenzen von Religion
außerhalb der religiösen Sphäre und außerhalb des Subjekts ausgehan‐
delt werden.

Abb. 4:

305 Insofern ist hier auch Frömmigkeit inbegriffen.

285

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8.7 Schlussbetrachtung und Ausblick

Ausgangspunkt der vorliegenden Studie war die Annahme, dass mit der
neuen Disziplin Islamische Theologie die Einbettung von Religion in der
Gesellschaft aktualisiert wird. Von besonderem Interesse war hierbei die
Akteursgruppe der Studierenden, an die hohe politische Erwartungen
als neue islamische Akteure herangetragen werden und die in besonde‐
rer Verbindung zu sog. Communities und islamischen Religionsgemein‐
schaften stehen. Zu Beginn der Studie habe ich dargelegt, inwiefern
sich kritische, poststrukturalistische Ansätze der Migrationsforschung
und wissenssoziologische Religionsforschung ergänzen können, wenn
die Untersuchungsebenen (Diskurs, Praktiken, Narrative) unterschieden
werden, Subjekte als aktiv Handelnde begriffen werden und die generelle
Strukturiertheit und Strukturierung von Praxis mitgedacht wird. Für
die Untersuchung der Islamischen Theologie hieß das, den Blick auf
Konstruktionen von Wissen und Religion zu richten, die die Akteure
mit Sinn verbinden und die jeweils in den Narrativen und Praktiken
des Fachs zu anderen Sinnsphären abgegrenzt werden. Zugrunde liegend
war der Gedanke, dass die Fachbeteiligten sich auf Diskurshoheiten, die
mit dem Islam verbunden werden, in diesen Konstruktionen beziehen,
jedoch zunächst offengelassen werden muss, wie sie sich auf diese Dis‐
kurse beziehen.306 Die empirische Analyse habe ich in Anlehnung an
die Grounded-Theory-Methodologie multiperspektivisch angelegt und
neben den Studierendeninterviews auch Expert:inneninterviews, Mate‐
rialien der einzelnen Standorte und ethnographische Beobachtungen in
die Rekonstruktion eingebunden. In drei empirischen Schritten wurde
dieses Material einer sequenzanalytischen Rekonstruktion unterzogen,
in der Typen von biographischen Erfahrungen, die Prozessierungen die‐
ser im Fach und schließlich die zentrale Objektivierung herausgearbeitet
wurden, in der die Akteure den Islam mit Pluralität verbinden. Die
Ergebnisse werde ich im Folgenden auf ihre Reichweite wie auch Gren‐
zen hin befragen und auf diese Weise den weiteren Forschungsbedarf
herausarbeiten.

Mit dem Fokus auf die Studierenden und ihre Anschlüsse an das
Fach habe ich gezeigt, dass biographische Islamizität über Bildung ge‐
sellschaftlich wieder eingebettet wird. Diese Einbettung antwortet auf
ein gesellschaftliches Problem, das durch die Gesellschaft produziert
wurde: die biographische Islamizität, insbesondere die Muslimisierung.

306 Wie das Fach entstanden ist und wie das Fach zwischen religiösen, akademischen
und politischen Ansprüchen gelagert ist, zeigt sich auch in der Realität des Fachs,
ist damit aber nicht gleichzusetzen.

286

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie antwortet aber auch auf eine religiöse Struktur, nämlich die Homo‐
genisierung des Islams in Deutschland. Das Bild eines pluralen Islams
ist in dieser Hinsicht funktional darauf ausgerichtet, die subjektiven
Erfahrungen in den Kontext einer kollektiven gesellschaftlichen Erfah‐
rung und unterschiedliche Formen des Glaubens in den Kontext der
islamischen Tradition zu stellen. Hier zeigen sich die Bildungsprozesse,
die mit dem neuen Fach einhergehen. Sie verweisen auf eine generel‐
le Tendenz im deutschen Bildungssystem, zunehmend gesellschaftlich
als Minderheiten markierte und verstandene Gruppen anzuerkennen.
Zugleich jedoch werden Minderheiten entsprechend der Selektivität die‐
ses Bildungssystems allein innerhalb der Grenzen und nicht darüber
hinaus als Expert:innen für diese Minderheit anerkannt. Es ist offen,
ob diese Einbettung auch Effekte in Statuspositionen hat, in denen die
Absolvent:innen nicht als Muslime sprechen. Die im Fach leitende Ver‐
bindung von gesellschaftlich hervorgebrachten Erfahrungen und einem
Gesellschaftsbild, in dem unterschiedliche Religionen nebeneinander
existieren, kann insofern als Kompetenz gelesen werden – als funktiona‐
ler Bildungsanspruch an die Studierenden. Die Zugehörigkeit zum Islam
und die Kontextualisierung gesellschaftlicher Erfahrungen werden zu
einer unter vielen Kompetenzen, „die man als Kompetenzen für die rele‐
vante Teilnahme am gesellschaftlichen Leben benötigt“ (Stichweh 2013:
178). An dieser Stelle zeigt sich, dass es zentral ist, das Fach Islamische
Theologie aufgrund seiner Assoziation mit dem Islam analytisch nicht
zu besondern, sondern die Integration ins Bildungssystem und seine
aktuellen Entwicklungen auch analytisch geltend zu machen. Das Fach
hat einen im Vergleich zu anderen universitären Fächern hohen Anteil
an Studierenden, deren Erstsprache nicht Deutsch ist und deren Eltern
keinen Hochschulabschluss haben (Dreier & Wagner 2020). Die Studie‐
renden scheinen über die Innenperspektive, die das Fach verspricht,
stärker als in anderen Fächern an das Fach anschließen zu können. Ob
die Kompetenzanhäufung – in der Islamischen Theologie auf Grundla‐
ge der Identifikation als Muslim:in –, als die laut Stichweh (2013) die
Studierenden die Universität zunehmend funktionalisieren, eine solche
„relevante Teilnahme“ in der Gesellschaft zum Effekt hat, wird jedoch
erst ein langfristiger Blick auf die Bildungskarrieren der Studierenden
zeigen können.

Das Gesellschaftsbild, das in der Islamischen Theologie an unter‐
schiedlichen Stellen wieder auftaucht, habe ich in dieser Studie mit
dem Begriff der Pluralität beschrieben. Gesellschaft kann dabei unter‐
schiedliche Religionen integrieren, wobei ich gezeigt habe, dass aktuell
die Integration unterschiedlicher islamischer Rechtsschulen und Glau‐

287

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benspraktiken konkret gemeint ist, wenn von einem pluralen Islam
die Rede ist. Die Einbettung des Islams in Deutschland, die politische
Aufladung des Islams, die Stigmatisierung und der Islamismus bleiben
dabei als gesellschaftliche Probleme implizit unbearbeitet, weil es nicht
um eine multireligiöse Gesellschaft, sondern um islamische Vielfalt geht.
Islamische Theologie bearbeitet auf dieser Dimension gesellschaftliche
Konfliktlinien nicht explizit. Das Bild des pluralen Islams ist so weit
gefasst, dass zum einen religiöse Haltungen und zum anderen vom
Religiösen abgerückte Haltungen, zum Beispiel säkulare oder religiös-in‐
differente, damit verbunden werden können. Ausgeschlossen sind damit
über das Ideal und Gesellschaftsbild sinnlogisch atheistische Positionen
wie auch homogenisierende religiöse Deutungen, die einen über das
Private hinausreichenden Geltungsanspruch haben. Auch hier ist zu
beachten, dass offen ist, inwiefern das Bild des pluralen Islams und
die Vereinheitlichung, die damit einhergeht, für das islamische Feld in
Deutschland prägend wirken. Die Etablierung der Islamischen Theolo‐
gie genießt zwar medial hohe Aufmerksamkeit, doch gesellschaftlich
betrachtet pflegt das Fach einen intellektuellen Spezialdiskurs, dessen
Wirkungen im islamischen Feld selbst untersucht werden müssen. Ins‐
besondere die weitere Entwicklung der Ausbildungsgänge für Imame
und Religionsbedienstete, aber auch die Berufswege der Absolvent:innen
werden für diese Wirkungen ausschlaggebend sein, wie auch für die
Frage, ob das Bild eines pluralen Islams gegen die Homogenisierungs‐
tendenzen wirkt, gegen die es gerichtet ist.

Die Schlussfolgerung, dass eine subjektive Position in das Wissensver‐
ständnis im Fach miteinbezogen wird, unter der Religiosität und die
Erfahrung mit Islamizität zu fassen ist, leitet sich aus der Analyse eines
aktuell kleinen Fachs an der Universität ab. Die Aufwertung subjektiver
Positionen und die Kritik an einem neutralen Wissensverständnis findet
sich in anderen Länderkontexten (Johansen 2006) und Diskussionszu‐
sammenhängen, prominent etwa in identitätspolitischen Bewegungen.
Was dabei verhandelt wird – und zuweilen politisch angegriffen wird
–, ist die Universalität von Wissen. Auch wenn man das genannte
Beispiel nicht mit der Wissenskonstruktion eines akademischen Fachs
gleichsetzen kann, so ist damit doch eine Tendenz beschrieben: Die
Vorstellung eines neutralen, vom Subjekt abgerückten Wissens, die in
die Geistesgeschichte der Aufklärung zurückreicht, wird durch die Vor‐
stellung von Wissen als etwas, das stets von Kontext und Perspektive
des Subjekts abhängig ist, in Frage gestellt, im Falle der Islamischen
Theologie von gesellschaftlichen Erfahrungen mit einer Religion. Wie
weitreichend diese epistemische Verschiebung ist, deutet sich über die

288

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Analyse der Islamischen Theologie nur an. Denn zugleich wird auch in
der Islamischen Theologie geltendes Wissen hervorgebracht, das wiede‐
rum die subjektive Position neutralisiert, so dass sich hier womöglich
eine Ausdifferenzierung epistemischer Positionen andeutet. Das hieße,
dass unterschiedliche Konzeptionen von Wissen auch in der Universität
existierten und ein Wissenskonzept, das explizit auf Erfahrung aufbaut,
neben anderen stünde. Im Weiteren ist hier zu fragen, ob sich in der
Aufwertung der subjektiven Position als Teil von Wissen letztlich eine
Individualisierung von kollektiv hervorgebrachten Konzepten (wie Wis‐
sen) abzeichnet.

Das von mir untersuchte Fach stellt eine Version breiterer Entwick‐
lungen in europäischen Ländern mit muslimischen Minderheiten und
Institutionalisierungen neuer islamischer Bildungseinrichtungen dar:
Säkularität, wie sie sich in der deutschen Fassung als kooperatives Mo‐
dell institutionalisiert, ist einerseits hochgradig durch die Religionsge‐
schichte und das Verhältnis zwischen Staat und Religion geprägt und
gestaltet sich in verschiedenen Ländern anders. Andererseits institutio‐
nalisiert sich über das Fach eine Figur, die auch in anderen islamischen
Bildungseinrichtungen in Europa zu vermuten ist, da hier Wissen her‐
vorgebracht wird, das Anschlüsse zwischen einer religiösen Haltung und
gesellschaftlichen Werten ermöglicht. Es ist nicht gesagt, dass diese An‐
schlüsse, wie es in der deutschen Islamischen Theologie der Fall ist, über
moderne Werte vorgenommen werden – ist doch der plurale Islam reli‐
giös wie politisch gesellschaftlich vermittelbar. Es sind auch Anschlüsse
denkbar, die kommunikativ (wie der Bezug auf individuelle Freiheit,
der aber nichts an der Praxis der Bedeckung ändert) oder mit anderen
Wertebezügen (wie in Cambridge über Authentizität, vgl. Sinclair 2019)
eine Übersetzung zwischen religiöser Sphäre und anderen Teilbereichen
der Gesellschaft vornehmen. Für die im Theorieteil aufgeworfene Frage,
ob auch auf subjektiver Ebene über die Islamische Theologie als Prä‐
zedenzfall eine Werteordnung institutionalisiert (Schiffauer 2003: 132)
oder allein ein „integrationsfähiges“ muslimisches Subjekt produziert
wird, lässt sich insofern festhalten: Mit der Islamischen Theologie in
Deutschland wird eine Werteordnung reproduziert, die traditions- und
integrationsfähige Selbstbilder enthält und mit dem pluralen Islam einen
zentralen Wert setzt, der religiös und politisch anschlussfähig gehalten
wird.

Vor dem Hintergrund bisheriger Studien zu neuen islamischen Wis‐
sensformen stellte sich zudem die Frage, ob das Fach als Inwertsetzung
des Verhältnisses von Religion und Säkularität zu lesen ist oder aber
damit „postsäkulare“ Verhältnisse etabliert werden, in denen religiöse

289

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und säkulare Positionen in der Universität gleichgesetzt werden. Meine
Studie zeigt, dass Prozesse der Religionisierung und Säkularisierung
zusammen zu denken sind. In dem Fach werden organisierte Religion
und Religiosität über einen spezifisch modern geprägten Religionsbe‐
griff unterschieden. Erfahrungen mit dem Islam in der Gesellschaft
werden säkularisiert, das heißt, sie werden als Erfahrungen gedeutet,
die nicht auf den Islam zurückzuführen sind. Die Unterschiede, die in
dem Fach etabliert werden, sind für säkulare Ansprüche an den Islam
und auch innerislamische Ansprüche vertretbar, auch wenn bestimmte
religiöse Haltungen abgelehnt werden, insbesondere neo-salafistische
Strömungen, die Exklusion des Sufismus und anderer in Deutschland
eher kleiner islamischer Strömungen. In der Praxis ist die Frage, was
noch als islamisch zählt und was legitimer Teil des pluralen Islams ist,
umkämpft. Dennoch ist aber die Islamische Theologie kein säkularer
Raum, in dem den Muslimen abverlangt wird, ihre Religion zu säkula‐
risieren. Vielmehr handelt es sich um einen säkularisierenden Raum:
Er fordert den Studierenden ab, Religion über die Unterscheidung zwi‐
schen subjektiver und objektiver Religion zu kommunizieren. Für die
zukünftige Entwicklung des Islams und von Religion in der Gesellschaft
deutet sich damit jedoch nicht nur ein Kommunikationskonsens an.
Damit manifestiert sich ein Verhältnis von Islam und Säkularität, in
dem individualisierte Formen des Islams verstärkt werden, da sie für
andere Sphären als die religiöse über die Unterscheidung von Subjekt
und Objekt kommunizierbar sind. Vor dem Hintergrund der Frage, ob
sich hier eine multireligiöse Gesellschaft abbildet, ist festzustellen, dass
die Islamische Theologie eine Institution unter vielen ist, die in einer
faktisch bereits länger multireligiösen Gesellschaft etabliert werden und
in denen Religion nun in der genannten subjektiven Form sichtbar wird.
In der Form der religio duplex könnte sich eine strukturelle Gemeinsam‐
keit zwischen unterschiedlichen Religionen und Konfessionen andeuten,
auch wenn diese auf ungleichen Mehrheitsverhältnissen aufbaut.

Was verrät also die Analyse des Fachs Islamische Theologie über
den aktuellen Zustand von Religion in der Gesellschaft? Islamische
Theologie ist in einer spezifischen gesellschaftspolitischen Lage entstan‐
den. Das Fach ist politisch gefördert worden, um über islamische Reli‐
gionslehrer:innen und Imame dem Islamismus entgegenzuwirken, der
spätestens seit 2001 zunehmend zu einem gesellschaftlichen Problem
geworden war. In dem Fach und seinen akademischen Einrichtungen
wie Studiengängen, Fachzeitschriften und der Fachakademie sind Isla‐
mismusprävention und Imamausbildung zu zwei Themen unter vielen
anderen geworden. Vielmehr beschäftigt man sich hier zum Beispiel mit

290

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Koranexegese (tafsīr), islamischem Recht ( fiqh), islamischer Geschichte,
Pädagogik oder Sozialarbeit. Die politische Aufladung, die finanzielle
Förderung, die Strukturen in den Universitäten und die epistemische
Gemeinschaft, die das Fach angestoßen haben, haben unterschiedliche
Motive mit der Gründung der Islamischen Theologie verbunden. Das
politische Motiv besitzt in dem Fach kein Primat, sondern wird von au‐
ßen an es herangetragen. In diesem Motiv wird „Muslim“ als politische
Kategorie verstanden. Die Fachbeteiligten setzen dem eine Religionisie‐
rung entgegen: Religion wird als subjektive Religiosität gesellschaftlich
anerkannt. Sie ist in eine Form zu bringen, die nicht säkular, sondern
eben religiös in einem durch die christliche Religionsgeschichte gepräg‐
ten Sinne ist. Sie ist zugleich aber nicht „westlich“, sondern dieses Re‐
ligionskonzept wird als islamisch gedeutet.307 Die Aktualisierung von
Religion über die Institution Islamische Theologie ist nicht auf eine spe‐
zifische Tradition reduzierbar, sondern sie wirkt deswegen, weil sie an
mehrere Traditionen (von Theologie, von Religion) anschließt, genau‐
so wie an eine gesellschaftliche Problemlage, für die das Religionsver‐
ständnis funktional ist: Über die Institutionalisierung einer islamischen
Pluralität wird versucht, die Homogenisierung von innen wie von au‐
ßen aufzulösen. Muslime werden hier als eine gesellschaftliche Gruppe
adressiert, die über Bildung, d. h. die säkulare Universität, gesellschaft‐
lich eingebettet werden soll. Es bleibt abzuwarten, ob die Säkularisierung
gesellschaftlicher Erfahrung und die Religionisierung im Fach Muslime
zu einer gesellschaftlichen Gruppe unter vielen werden lässt. Die Frage,
ob die kulturelle und religiöse Besonderung und Vereinheitlichung von
Muslim:innen langfristig in eine andere Richtung gestoßen wird und sie
zu einer gesellschaftlichen Minderheit unter vielen werden lässt, sollte
daher im Fokus weiterer religionssoziologischer Forschung stehen.

307 Man könnte hier einwenden, dass darin genau zu sehen ist, dass die Subjekte
in der Islamischen Theologie durch einen säkularen Imperativ durchsetzt sind.
Allerdings stellt sich dann die methodologische Frage, warum die Deutung als
westliches Konzept über der Deutung der Akteure als Expert:innen ihres Feldes,
die das Konzept als islamisch deuten, gestellt werden sollte.

291

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987400513-261 - am 24.01.2026, 00:38:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-261
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	8.1 Der Islam als Subjekt in der islamischen Tradition
	8.2 Die Verortung innerhalb der Wissensordnung
	8.3 Pluralität als Zustand oder Ideal?
	8.4 Die religiös-säkulare Konstellation in der Islamischen Theologie
	8.5 Die Differenzierung von Religion und Nicht-Religion
	8.6 Eine säkulare Form von Religion?
	8.7 Schlussbetrachtung und Ausblick

