Marxistisch, wenn auch kein Marxismus
Adornos Philosophie als materialistische Kritik

Nina Rabuza

Theodor W. Adornos Antrittsvorlesung an der Frankfurter Universitit war al-
les andere als ein Erfolg. Als er am 8. Mai 1931 die Vorlesung mit dem Titel
Die Aktualitit der Philosophie hielt, schlug ihm die heftige Kritik seiner Kollegen
entgegen. In einem Brief an Siegfried Kracauer beklagte sich der junge Philo-
soph: »Wertheimer bekam vor Wut und Aufregung einen Weinkrampf; Tillich
fand die Form anst6Rig wegen ihres bestimmten Tones; Mannheim schimpf-
te und Horkheimer [...] war es nicht marxistisch genug« (Adorno 1931a/2008,
S. 274-275).

Kracauer hatte die Antrittsvorlesung nicht besucht. Aber auch er kritisierte
Adorno scharf, nachdem er das Vortragsmanuskript gelesen hatte. Zwar lobte
er Adornos Kritik der zeitgendssischen Philosophie, doch die Ndherung an den
Materialismus tiber Begriffe, die Adorno von Walter Benjamin itbernommen
habe, hielt er fiir »windschief« (Kracauer 1931/2008, S. 281). Kracauer erklir-
te sich die Diskussion des Materialismus in der Antrittsvorlesung und die in
seinen Augen zuriickhaltende Bezugnahme auf den Marxismus mit »universi-
titstaktischen Griinden«: Adorno wolle sich nicht zum Marxismus bekennen,
um seine Stellung an der Frankfurter Universitit nicht zu gefihrden (vgl. Kra-
cauer 1931/2008). Adorno wies den Vorwurf zuriick. Auch wenn sein Vortrag
nicht ausgereift gewesen sei, ging es ihm doch ernsthaft darum, »einen neuen
Ansatz des Materialismus zu gewinnen« (Adorno 1931b/2008, S. 283).

Zweifelsohne nutzt Adorno in seiner Antrittsvorlesung Begriffe von Marx,
allen voran den der Warenform. Dennoch weicht er an zentralen Punkten von
Marx wie auch vom zeitgendssischen Marxismus ab, mitunter nennt er sie erst
gar nicht: Weder das Proletariat noch die Moglichkeit der Revolution werden
in der Vorlesung erwihnt, die Warenform wird recht eigenwillig als Deutungs-
kategorie verhandelt und jeglicher Begriff von (positiver) Totalitit wird abge-
lehnt. Adornos Interpretation des Materialismus orientiert sich in erster Linie

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Handgemenge

an Benjamins Ursprung des deutschen Trauerspiels. Sicherlich trigt das Trauer-
spielbuch materialistische Ziige, jedoch zihlt es nicht zu den marxistischen
Schriften Benjamins. Zugleich beharrt Adorno auf einem Begriff von Philoso-
phie, der von Marx herrithrt: Philosophie erfiille nur ihren Zweck, wenn sie als
kritische Analyse der Wirklichkeit auf deren Verinderung dringe, ansonsten
diene sie der Rechtfertigung des bestehenden Zustands (vgl. Adorno 1973/1996,
S. 338-339).

Die Antrittsvorlesung markiert zusammen mit der Habilitationsschrift
Kierkegaard. Konstruktionen des Asthetischen Adornos Ubergang zum materia-
listischen Denken (vgl. Tiedemann 1973/1996, S.383). Anders als in seiner
spateren ausfithrlichen Marxlektiire rezipierte er zu dieser Zeit die Marx’sche
Theorie vor allem vermittels der Lektiire von Georg Lukdcs’ Geschichte und
Klassenbewusstsein (vgl. Braunstein 2016, S. 226—227). Dennoch formuliert er
bereits in seiner Antrittsvorlesung Positionen, die er im Laufe seines Werkes
zwar ausdifferenzieren, nicht jedoch grundlegend indern wird (vgl. Wig-
gershaus 2006, S. 11). Was ist nun aber das Spezifische und moglicherweise
»Abweichende« an der Marxrezeption Adornos? Was versteht er unter dem
»neuen Materialismus«, den er in seiner Antrittsvorlesung unter dem Begriff
von Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft skizziert? Und
in welchem Verhiltnis steht dieser Entwurf zur kritischen Philosophie von
Marx?

Philosophiekritik

Peter von Haselberg erinnert sich in einer biographischen Skizze Adornos an
die Antrittsvorlesung:

»Es war eine echte Antrittsvorlesung, polemisch gegen die herrschenden
Philosopheme allesamt, [..] da gegen Idee oder verbindliche Seinsordnung
Versuchsanordnung und Modell gestellt wurden. Dialektik, Materialismus,
jaselbstdie Warenform kamen vor, aber keinerlei Doktrin [...]. Die Aktualitit
der Philosophie — dies der Titel des Vortrags — schien also darin zu bestehen,
daf sie die alten Priestergesten und -gewander nur abzulegen brauche, um
produktiv, brauchbar, ja in gewissem Sinne vielleicht unternehmerisch zu
werden, jedenfalls nicht konservativ bleiben diirfe« (von Haselberg 1977,
S.9).

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

Von Haselberg beschreibt die Kritik Adornos an der zeitgenossischen Philoso-
phie und unterstreicht die radikale Forderung nach einer neuen, materialis-
tischen Philosophie. Allerdings zielt Adorno mit der Frage nach der Aktuali-
tit der Philosophie nicht darauf ab, die Philosophie »unternehmerisch« wer-
den zu lassen. Vielmehr stellt er in Frage, ob die Philosophie in ihrem grund-
sitzlichen Erkenntnisinteresse, das im Erkennen der Wirklichkeit als Ganzes
bzw. dem Sein an sich lige, im 20. Jahrhundert iiberhaupt noch eine Berech-
tigung habe (vgl. Adorno 1973/1996, S. 331). Ohne den Verzicht auf Ontologie
und Totalititsanspruch wiirde Philosophie nicht der Erkenntnis der Wahrheit
dienen, sondern den bestehenden falschen gesellschaftlichen Zustand recht-
fertigen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 325). Jedoch wendet er sich auch gegen die
marxistische Authebung der Philosophie in der Einheit von Theorie und Pra-
xis. Philosophie sei noch immer notwendig, wenngleich sie nur noch als ma-
terialistische Philosophie moglich sei.

Adorno beginnt seine Antrittsvorlesung mit einer provokativen These iiber
die Situation der zeitgendssischen Philosophie:

»Wer heute philosophische Arbeit als Beruf wahlt, muf von Anbeginn auf
die lllusion verzichten, mit der frither die philosophischen Entwiirfe einsetz-
ten: da es moglich sei, in Kraft des Denkens die Totalitat des Wirklichen zu
ergreifen« (Adorno 1973/1996, S. 325).

Adorno nimmt der Philosophie zweimal ihre Wiirde: erstens indem er Phi-
losophie Arbeit, die T4tigkeit des Philosophen einen Beruf nennt. Im Begriff
des Berufs schwingt die gottliche vocatio mit, die Adorno gegen den moder-
nen Gehalt des Begriffs als Titigkeit zum Zweck des Lohnerwerbs ausspielt
(vgl. Herms 1998, S. 1336-1346). Die Philosophie steht also nicht auf3erhalb der
gesellschaftlichen Ordnung. Sie ist nicht autonom, wie sie es in der Bliitezeit
des Biirgertums im 18. Jahrhundert zu sein schien (vgl. Lindner 1977, S. 75).
Zweitens behauptet Adorno, dass der grundsitzliche Anspruch der Philoso-
phie, die Wirklichkeit als Ganzes durch den Geist zu erfassen, nur noch Illusion
sei. Gegen Hegel wendet er ein, dass der gegenwirtige, wirkliche Zustand der
Welt nicht verniinftig genannt werden konne: »Keine rechtfertigende Vernunft
konnte sich selbst in einer Wirklichkeit wiederfinden, deren Ordnung und Ge-
stalt jeden Anspruch der Vernunft niederschligt« (Adorno 1973/1996, S. 325).
Damit meint Adorno nicht, dass die historisch gewachsenen Verhiltnis-
se nicht verniinftig zu analysieren seien. Vielmehr widerlegt die Wirklichkeit
die geschichtsteleologische Vorstellung, in der sich die Freiheit in der verniinf-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

207


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Handgemenge

tig eingerichteten Welt realisiert. Der Erste Weltkrieg, die Kriegsbegeisterung
der Arbeiterklasse, die brutale Niederschlagung der Revolution in Deutschland
und der Wahlerfolg der Nationalsozialisten sind nicht als retardierende Mo-
mente in die reale Bewegung zur befreiten Gesellschaft zu integrieren, son-
dern Ausdruck ihres Misslingens (vgl. Jay 1984, S. 56). Adorno erscheint das
20. Jahrhundert als eine Welt des Verfalls, in der die Utopie des 19. Jahrhun-
derts, die Welt universal zu befreien, verwirkt ist (vgl. Jay 1984, S. 57). Sein Ent-
wurf eines neuen Materialismus ist eine Reaktion auf diese Gegenwartsdia-
gnose: Er versucht die Hoffnung auf eine tatsichlich verniinftig eingerichtete
Welt angesichts ihres Scheiterns aufrechtzuerhalten, wenngleich die Verin-
derung nun nicht mehr auf die Totalitit zielt, sondern auf das Einzelne und
Disparate.

In der Antrittsvorlesung fithrt Adorno dieses historische Argument nicht
detailliert aus, stattdessen rekurriert er auf die Philosophiegeschichte und auf
das Subjekt als Instanz der Erkenntnis. Sein Argument gegen Ontologie und
Totalitit verbindet Kants Wendung auf die Bedingungen der Maoglichkeit von
Erkenntnis mit einer Historisierung von Subjektivitit. In der Kritik der reinen
Vernunft verkniipft Kant die Erkenntnis von Gegenstinden untrennbar mit
dem Subjekt. Die Gegenstinde sind nur als Erscheinungen erkennbar, die das
Subjekt selbst hervorbringt, nicht jedoch an sich. Das stellt die Moglichkeit
von einer objektiven Ontologie grundsitzlich in Frage: Es gibt keinen Zugang
zu den Dingen jenseits des Subjekts (vgl. Hoffe 2014, S. 56). War fir Kant
das (transzendentale) Subjekt zeitlos, bekam es von Hegel eine Geschichte.
Adorno iibernimmt die Hegel'sche Denkfigur: Die Konstitutionsbedingungen
des Subjekts, iiberhaupt die Scheidung von Subjekt und Objekt, stehen nicht
aufRerhalb der Zeit. Wie Lukacs in der Theorie des Romans die scheinbar ewigen
Formen der Kunst mit ihren Entstehungsbedingungen und der Geschichte
verkniipft (vgl. Buck-Morss 1977, S. 44), so historisiert Adorno das Subjekt als
Form der Erkenntnis (vgl. Adorno 1973/1996, S. 333). Die Grundfrage der Phi-
losophie nach dem Sein kann nur im Kontext einer spezifischen Subjektivitit
gestellt werden, in der die Frage »einzig tiber einer runden und geschlossenen
Wirklichkeit als Stern in klarer Transparenz stehen konnte und die vielleicht
fiir alle Zeit dem menschlichen Auge verblafit ist, seitdem die Bilder unseres
Lebens allein durch Geschichte verbiirgt sind« (Adorno 1973/1996, S. 325).

Der »Stern in klarer Transparenz«, also jenes Prinzip, das die Welt als Gan-
zes fiir den Menschen erkennbar gemacht hat, sei verblasst. An dieser Stelle
deutet sich bereits ein Gedanke an, den Adorno und Horkheimer spiter in der
Dialektik der Aufklirung entwickeln werden: Menschliches Welterkennen ist ein

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

fortschreitender Prozess. Der gedachte Ausgangspunkt des Prozesses ist ein
Zustand der Unmittelbarkeit, in dem menschliches Leben aus sich selbst her-
aus sinnvoll erscheint. In Menschliches, Allzumenschliches nutzt Friedrich Nietz-
sche den Ausdruck »Bild des Lebens«, um die Essentialisierung menschlichen
Lebens durch Philosophie und Kunst zu kritisieren:

»Die Aufgabe, das Bild des Lebens zu malen, so oft sie auch von Dichtern und
Philosophen gestellt wurde, ist trotzdem unsinnig: auch unter den Handen
der grofRten Maler-Denker sind immer nur Bilder und Bildchen aus einem
Leben, namlich aus ihrem Leben, entstanden — und nichts Anderes ist auch
nur moglich« (Nietzsche 1886/1999, S. 387).

Eine zeitlose, allgemeingiiltige und notwendige Darstellung dessen, was das
Leben tatsichlich ist, scheitert. Das Bild des Lebens der Kiinstler und Philoso-
phen ist immer der historische Ausdruck einer konkreten Erfahrung. Adorno
ibernimmt diese Formulierung Nietzsches und stellt sie in ein Modell, in dem
die Erkenntnisfihigkeit des Menschen einen Zustand der Unmittelbarkeit ver-
lassen hat und historisch wird. Der vorhistorische Zustand stellt keinen tat-
sachlichen realhistorischen Ausgangspunkt dar, sondern dient als Figur, die
die Veranderbarkeit menschlicher Denkformen beschreibt. Im Kontext dieser
Historisierung menschlichen Denkens hilt Adorno nicht linger an der allum-
fassenden Erkenntnis der Welt fest. Das Verhiltnis also von subjektiver Er-
kenntnis und Wirklichkeit ist unwiderruflich entzweit. Hegel und Marx wa-
ren die letzten beiden, die Versuche unternahmen, die Entzweiung von Sub-
jekt und Objekt in der Verwirklichung der Philosophie als absolutes Wissen
einerseits, als kommunistische Assoziation freier Menschen andererseits auf-
zuheben (vgl. Holz 2011, S. 364—365).

In der Kritik an der Méglichkeit der Erkenntnis der Welt verdeutlicht sich
Adornos Zusammendenken von Philosophie und Geschichte: Philosophie ist
untrennbar mit Fragen nach der verniinftigen, d. h. gerechten Ordnung der
Welt verbunden, die die Verwirklichung der Vernunft darstellt. Angesichts
der tatsichlichen Geschichte ist sie nun nicht mehr im Ganzen, sondern
einzig in den »Spuren und Trimmern« (Adorno 1973/1996, S. 325) moglich, in
denen sich Hoffnung auf eine verniinftige Einrichtung der Welt finden lasst.
Triommer und Bruchstiicke sind zentrale Motive in Benjamins Ursprung des
deutschen Trauerspiels. In der »erkenntniskritischen Vorrede« stellt Benjamin
das Denkbruchstiick dem Systemgedanken der Philosophie entgegen: Statt
eine Kette an Erkenntnissen schliissig ineinanderzufiigen, gehe es in der

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

209


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Handgemenge

Philosophie darum, in das Einzelne zu versinken und es wahrhaftig darzu-
stellen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 208). In Benjamins Analyse der barocken
Dramen verkdrpern Allegorie und Ruine die konstitutive Zerrissenheit der
Moderne. Die Sprache und das Bithnenbild des Barockdramas driicken Brii-
chigkeit und Verfall aus und verweisen dennoch auf die Moglichkeit einer
besseren Welt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 353; Wiggershaus 2006, S. 35-36).
Jene kommt nicht von aufSen, aus einer Welt der Freiheit dazu, sondern muss
in den Triimmern der Geschichte selbst gefunden werden (vgl. Wiggershaus
2006, S.35-36). Dieser Gedanke verdeutlicht sich analog fiir den Bereich
der Kunst an Benjamins Diktum von der Kunstkritik als »Mortifikation der
Werke« (Benjamin 1928/1974, S.357): Der analytische Verstand zerteilt die
Kunstwerke, stellt sie in die Geschichte, um ihren Wahrheitsgehalt und darin
ihre Schénheit zu erfassen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 357-358). Das Kunst-
werk ist also nicht aufgrund seines Symbolcharakters schén, sondern weil
es historische Erfahrungen wahrhaftig darstellt. In der Darstellung der Ge-
schichte als Verfall und als Mangel wird deutlich, was auf die Mdglichkeit der
Verinderung der geschichtlichen Wirklichkeit verweist. Adorno tibernimmt
diese Denkfigur Benjamins: Die Moglichkeit einer verniinftig eingerichteten
Welt ist nicht (mehr) iiber das Ganze zu erreichen, sondern indem der Geist im
Kleinen nach Spuren der Transzendenz sucht, »aber er vermag es, im kleinen
einzudringen, im kleinen die Mafie des bloR Seienden zu sprengen« (Adorno
1973/1996, S. 344). Indem sich der Geist also den Tritmmern zuwendet, kann er
in ihnen eine Spur dessen suchen, was iiber die Immanenz der Wirklichkeit
hinausgeht.

In der Antrittsvorlesung identifiziert Adorno die Frage nach dem Sein und
nach der Totalitat der Wirklichkeit mit zwei zeitgendssischen philosophischen
Stromungen: zum einen mit den »idealistischen« Entwiirfen, dem Neukanti-
anismus, der Lebensphilosophie und der siidwestdeutschen Schule Rickerts;
zum anderen mit den neuen ontologischen Philosophien Schelers und beson-
ders Heideggers (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326-330). Er erkennt in ihnen zwei
Versuche, das Sein als solches zu erfassen. Die idealistischen Entwiirfe hiel-
ten zwar an der autonomen ratio fest, die aus der Wirklichkeit das Sein abzie-
hen solle. Zu dieser Wirklichkeit hitten sie jedoch schon lingst den Kontakt
verloren (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326). Die neuen ontologischen Stromungen
hingegen wiirden eine verbindliche Seinsordnung mit den Mitteln der Sub-
jektivitit schaffen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 327). Die Kategorie des Subjekts
selbst stelle aber jegliche feste Seinsordnung in Frage. Statt anzuerkennen,
dass sie immerzu verinderbar ist und nicht festgestellt werden kann, erstarre

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

bei Heidegger die Veranderbarkeit des Subjekts zur Geschichtlichkeit, die in-
haltsleer bleibt und vor der Kontingenz und Fiille der tatsichlichen Geschichte
kapituliere (vgl. Adorno 1973/1996, S. 330-331).

Neben der Ontologie und dem Idealismus macht Adorno eine dritte Stro-
mung in der zeitgendssischen Philosophie aus: die Wiener Schule. Ihr wirft
er eine Reduktion von Erkenntnis auf empirische Erfahrung vor. Syntheti-
sche Urteile a priori, die fir Adorno ein Merkmal wahrhafter philosophischer
Erkenntnis darstellen, wiirde die Wiener Schule verwerfen (vgl. Adorno
1973/1996, S.332). Zum einen diene ihr Philosophie als hilfswissenschaftli-
che Erkenntnistheorie der Einzelwissenschaften, zum anderen iberpriife
sie durch logische Analyse von Begriffen und Schliissen die Wahrheitsfihig-
keit von Aussagen. Zugleich setze die Wiener Schule aber eine Theorie des
Subjekts und der Subjektivitit voraus, sonst wire das Kriterium der intersub-
jektiven Nachpriifbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnis hinfillig (vgl. Adorno
1973/1996, S. 333). Eine solche Theorie sei aber nur mit der klassischen Philoso-
phie zu begriinden. Sie habe somit kein Instrument, das Subjekt als historisch
sich verandernde Struktur der Erkenntnis zu analysieren. Im Gegensatz zu
den neoontologischen und neoidealistischen Philosophien ziele die Wiener
Schule nicht auf das Festhalten an den totalen Philosophien, sondern auf
die Selbstauflosung der Philosophie, ihre »Liquidation« (Adorno 1973/1996,
S. 333). Adorno hilt die Kritik der Wiener Schule dennoch fiir produktiv: Wenn
Philosophie als Philosophie bestehen wolle, miisse sie sich ernsthaft der Frage
stellen, was an ihr in Abgrenzung zu den Einzelwissenschaften bedeutsam sei
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 333).

Adornos ausfithrliche Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Phi-
losophie, die hier nur knapp referiert werden konnte, dient nicht nur der
Zuspitzung seiner These zur Aktualitit der Philosophie, sondern ist maf3geb-
licher Teil seines Philosophierens. Adorno betrachtet die Fragestellungen der
Philosophie immer aus der Philosophiegeschichte. Er misst philosophische
Entwiirfe an ihren eigenen Mafistiben. Dieser immanenten Kritik stellt er
eine Analyse der Wirklichkeit an die Seite, der sich die Philosophie in ihrer
Wendung zum Materialismus widmet.

Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft

Adornos Kritik fithrt die Philosophie in eine vertrackte Situation: Die philoso-
phische Hauptfrage nach dem Sein an sich bzw. der Wirklichkeit als Ganzes ist

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

m


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Handgemenge

nicht mehr beantwortbar, wie er durch die Kritik des Idealismus und der Onto-
logie zeigte. Die realgeschichtliche Aufthebung der krisenhafte Moderne wurde
nicht verwirklicht, vielmehr deutet die gesellschaftliche Situation im Jahr 1931
in Richtung der Verfestigung und Brutalisierung von Herrschaft anstatt auf
ihre Auflosung. Der Versuch, Philosophie abzuschaften, sie vollkommen in die
Einzelwissenschaften oder in die Erkenntnistheorie zu iiberfithren, scheitert
an unausgesprochenen Voraussetzungen. Offenbar gibt es also trotz allem ei-
ne Notwendigkeit von Philosophie. Was aber bedeutet Philosophie nach dem
Ende ihrer Kardinalfragen? Worauf zielt sie ab?

Mit seinem Entwurf von Philosophie als materialistische Deutungswis-
senschaft will Adorno einerseits eine spezifisch philosophische Perspektive
beibehalten, die nun aber nicht mehr auf das Sein an sich, sondern auf das
Seiende zielt. Der Unterschied zur Einzelwissenschaft liegt nicht im Ge-
genstandsbereich oder im Grad der Allgemeinheit, sondern im spezifischen
Modus der Hinwendung zur Wirklichkeit (vgl. von Wussow 2007, S. 70-71).
Adorno beschreibt das Verhiltnis mit dem Unterschied von Forschen und
Deuten. Unter Forschen fasst er die Hinwendung zur empirischen Welt im
Kontext spezifisch theoretischer und methodischer Annahmen, die nicht
grundlegend hinterfragt werden, sondern zunichst als Annahmen Bestand
haben. Forschung generiert Daten und Ergebnisse, die im Rahmen von
Theorie und Methode der einzelwissenschaftlichen Disziplinen interpretiert
werden (vgl. Adorno 1973/1996, S. 334). Philosophie hingegen deutet nicht nur
ohne feststehende Grundannahmen, sie hinterfragt jene auch. Sie fasst die
Prinzipien immer zugleich auch als Zeichen auf, also als etwas, das iber sich
selbst hinausweist:

»Dabei bleibt das grofie, vielleicht das immerwéahrende Paradoxon: daf Phi-
losophie stets und stets und mit dem Anspruch auf Wahrheit deutend ver-
fahren muR, ohnejemals einen gewissen Schliissel der Deutung zu besitzen;
dafd ihr mehr nicht gegeben sind als fliichtige, verschwindende Hinweise in
den Ritselfiguren des Seienden und ihren wunderlichen Verschlingungen«
(Adorno 1973/1996, S. 334).

Ohne Halt richtet sich Philosophie deutend auf die Wirklichkeit, von der sie
zugleich nicht weif3, wie sie zu deuten ist. Dennoch verfiigt sie iiber ein Kri-
terium der richtigen Deutung: die Wahrheit, im Sinne einer wahrhaften Er-
kenntnis der Wirklichkeit. Was bedeutet Wahrheit in einer Philosophie, deren
Zentrum die Veranderbarkeit, die Bewegung und die Historisierung philoso-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

phischer Kategorien ist? Auch wenn Adorno Philosophie radikal historisiert,
hilt er an der Wahrheit fest. Er 16st philosophische Probleme nicht allein in
die Geschichte ihrer Konstitutionsbedingungen auf. Vielmehr hitten philoso-
phische Probleme immer einen Wahrheitsgehalt, insofern sie auf die wahrhaf-
te Erkenntnis der Wirklichkeit dringten (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Dar-
in besteht zugleich ein Grundproblem der Philosophie: Wie ist angesichts der
uniiberbriickbaren Trennung von Subjekt und Objekt wahrhafte Erkenntnis
moglich? Adorno fithrt hier den Begriff des Ritsellosens ein: Philosophische
Deutung sei wie Ritsellgsen. Sie suche nicht nach einem Sinn, der hinter dem
Ritsel liege. Vielmehr scheine die Losung des Ritsels durch die beharrliche
Kombination der Fragelemente auf und verzehre zugleich die Frage (vgl. Ador-
no 1973/1996, S. 334).

Wenn Adorno philosophische Deutung auf diese Weise mit dem Ritsel-
l6sen vergleicht, dann versteht er darunter eine spezifische Art von Ritseln,
nimlich jene, die eine Losung haben und nicht etwa auf die Unlosbarkeit eines
mythischen Ursprungs oder einen héheren Sinn verweisen wollen (vgl. Wohl-
leben 2014, S. 70-71). Es sind also Ritsel, die durch menschliche Vernunft und
Kreativitit gelost werden statt durch einen géttlichen Offenbarungsake. Die
Ritsellgsung selbst hat ein performatives Moment, wie sich an einem der be-
kanntesten Ritsel der Kulturgeschichte, dem Ritsel der Sphinx, verdeutlichen
lisst. Indem Odipus das Ritsel der Sphinx 18st, befreit er sich und die Mensch-
heit vom Bann der Gétter.

Adorno fithrt die Metapher des Ritsels eng mit Benjamins Begriff der Kon-
stellation, wie er sie im Ursprung des deutschen Trauerspiels findet. In der »er-
kenntniskritischen Vorrede« dient der Begriff der Konstellation dazu, die Bin-
nenstruktur der Ideen, also die Form, in der Philosophie Wahrheit ausdriicken
soll, zu beschreiben (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214). Benjamin kritisiert philo-
sophische Systeme, deren Kriterium von Wahrheit einzig der richtige Schluss
sei (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 207). Dem stellt er einen Begriff von Wahrheit
entgegen, den er an Platons Symposium anlehnt: Wie im Kunstwerk die Wahr-
heit durch den gelungenen Ausdruck aufflamme, so solle auch die Philosophie
in der Verschrinkung von Form und Gehalt die Wahrheit zum Ausdruck brin-
gen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 221). Die Verschrinkung von Form und Ge-
halt in der Philosophie sieht Benjamin in einer diskontinuierlichen Ordnung
von Deutungszusammenhingen verwirklicht, die er Idee nennt (vgl. Benjamin
1928/1974, S. 212).

Benjamin beschreibt philosophisches Erkennen also in Kategorien der
Asthetik. So wie in einem Kunstwerk Wahrheit zum Scheinen gebracht wird,

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

23


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Handgemenge

kommt es fiir Benjamin auch in der Philosophie auf die wahrhaftige Darstel-
lung von Form und Inhalt an. Was zunichst weit entfernt von Geschichte und
Gesellschaft zu sein und eher an isthetizistische Vorstellungen anzukniipfen
scheint, erfihrt bei Benjamin eine materialistische Wendung. Die Darstel-
lung der Ideen gelingt durch die Analyse der Wirklichkeit (vgl. Benjamin
1928/1974, S. 214). Benjamin will so einen dritten Modus der wissenschaft-
lich-philosophischen Bezugnahme auf die Wirklichkeit schaffen, jenseits
von unzusammenhingender, induktiver Aufzihlung aller Phinomene oder
der deduktiven Kategorisierung der Welt unter der Logik des Begriffs (vgl.
Benjamin 1928/1974, S. 219-220). Diese andere Logik des Denkens bezeichnet
er als Konstellation. In der Konstellation werden die Analyse der Wirklichkeit
und die Bildung der Begriffe miteinander verschrinkt und in stetig aus-
differenzierte Deutungen gestellt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214-125). Die
konstellative Deutung enthilt ein utopisches Moment: Indem die Phinomene
durch die Begriffe in einen Deutungszusammenhang gestellt werden, werden
sie gerettet (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 215). Sie sind nicht mehr losgeléste
Triitmmer auf dem Feld der Geschichte, sondern werden in der Konstellation
zu einem briichigen Ganzen zusammengefugt.

Adorno parallelisiert die Figur des Ritsels mit dem konstellativen Vor-
gehen Benjamins: Wie im Ritsel werden in der konstellativen Deutung die
einzelnen Elemente gruppiert und angeordnet, bis sie zu einer Figur geraten,
d. h. bis eine Form der Deutung gefunden wird, die sich aus den Elementen
selbst ergibt (vgl. Adorno 1973/1996, S. 335). Die Gegenstinde der Deutung
sind nun nicht das Sein an sich, die Entfaltung der Vernunft in der Geschichte
oder der religiése Sinn. Vielmehr zielt die materialistische Deutung auf das
»Intentionslose« (Adorno 1973/1996, S. 336), also auf die begriffs- und sinnlose
Wirklichkeit, die durch die begriffliche Analyse zerteilt und gedeutet wird.
Die Wirklichkeit wird darin nicht zur Schaubiihne des philosophischen Tota-
litdtsanspruchs, auf der das Einzelne das Allgemeine lediglich symbolisiert.
Vielmehr ist das Einzelne selbst Gegenstand der Deutung. Adorno nutzt
Freuds Formulierung vom »Abhub der Erscheinungswelt« (Adorno 1973/1996,
S. 336; vgl. Freud 1917/1961, S. 20). Wie sich die Psychoanalyse den alltiglichen
Fehlleistungen zuwendet, gleichsam dem Abfall der psychischen Erscheinun-
gen, so soll sich die Philosophie nicht mehr den allgemeinen Fragen, sondern
dem Abseitigen und Einzelnen zuwenden. Das zunehmende Interesse der So-
zialphilosophie an der Okonomie stellt Adorno in diesen Zusammenhang. In
der Analyse und Kritik der 6konomischen Strukturen liefRe sich menschliche
Sozialitit in der konkreten Form der Vergesellschaftung deuten, statt sie iiber

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

eine positive anthropologische Setzung festzustellen (vgl. Adorno 1973/1996,
S. 340-341).

Als Beispiel fiir eine gelungene, konstellative Deutung der Wirklichkeit
nennt Adorno die Warenform (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Er kontrastiert
die Kategorie der Ware mit der systematischen Stellung von Geschichte in der
zeitgenossischen Philosophie. Ontologische Deutungen der Geschichte wiir-
den diese nur als Schauplatz der ewigen Ideen deuten. Im Mittelpunkt steht
damit nicht die Deutung des historischen Gegenstands, sondern das Auffin-
den des Wahren und Ewigen in der Geschichte. In diesem Modell erscheint
die Geschichte als intentional, als habe sie einen versteckten, eigentlichen
Sinn. Adorno nennt dies auch die Suche nach einem »Hintersinn« (Adorno
1973/1996, S. 337), von der er sein Deutungsverfahren scharf abgrenzt. Er denkt
Geschichte nicht als Ort, an und in dem sich die ewigen Ideen verwirklichen,
sondern sieht in der realen Geschichte selbst den Schliissel ihrer Deutung. An
dieser Stelle kommt die Kategorie der Ware ins Spiel. Sie stellt fiir Adorno das
Modell einer antimetaphysischen Deutung der Wirklichkeit dar, die dennoch
eine negativ-utopische Dimension hat. Mit ihr lief3en sich die gesellschaftli-
chen Verhiltnisse offenlegen, die mit der gescheiterten Verwirklichung der
Vernunft verwoben seien (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337).

Mit der Bestimmung von Philosophie als materialistischer Deutungs-
wissenschaft etabliert Adorno eine Kritik der metaphysischen Philosophien
seiner Zeit. Zudem zielt die Wirklichkeitsdeutung darauf, in der Negativitit
die immanente Logik der Vergesellschaftung zu tiberschreiten, wenngleich
Adorno diese nicht in der unmittelbaren realgeschichtlichen Verwirklichung
als Revolution denkt. Dennoch ist es gerade das Verhiltnis zur Praxis, in dem
Adorno einen weiteren Ankniipfungspunkt zu Marx’ Materialismus sieht.
Der performative Akt des Ritsellgsens, in dem die Frage durch die Antwort
verschwinde, sei die gleiche Geste wie die Verinderung der Wirklichkeit im
Materialismus: »Die Bewegung, die hier im Spiel sich vollzieht, vollzieht der
Materialismus im Ernst. Ernst heifdt dort: daf der Bescheid nicht im geschlos-
senen Raum von Erkenntnis verbleibt, sondern dafd ihn Praxis ereilt« (Adorno
1973/1996, S. 338).

Die Verinderung der Wirklichkeit durch die Philosophie resultiert bei
Adorno aus der Methode der Philosophie als Deutung selbst und nicht aus
einem davon getrennten politischen Raum. Die philosophische Deutung ge-
lingt, wenn sie die Strukturen der Wirklichkeit offenlegt, sodass die Frage
nicht beantwortet wird, sondern in ihrer spezifischen Formulierung nicht
mehr gestellt werden kann. Adorno nennt diese philosophische Deutung

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

215


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Handgemenge

der Wirklichkeit »dialektisch« (Adorno 1973/1996, S. 338). Im Gegensatz zur
idealistischen Dialektik ziele die materialistische auf die Praxis, da die offen-
gelegten Strukturen der Wirklichkeit ihre reale Verinderung fordern wiirden
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 338—339). Die Forderung der Praxis allerdings iiber-
schreitet die Sphére der Philosophie:

»Wenn Marx den Philosophen vorwarf, sie hatten die Welt nur verschieden
interpretiert, und ihnen entgegenhielt, es kime darauf an, sie zu verdndern,
so ist der Satz nicht blof aus der politischen Praxis, sondern ebensowohl
aus der philosophischen Theorie legitimiert. In der Vernichtung der Frage
bewihrt sich erst die Echtheit philosophischer Deutung und reines Denken
mag sie von sich aus nicht zu vollziehen: darum zwingt sie die Praxis herbei«
(Adorno 1973/1996, S. 338-339).

Adornos Entwurf eines neuen Materialismus bezieht sich auf ein Grundmo-
tiv des Materialismus: Die Wirklichkeit wird aus sich selbst heraus begriffen
werden, statt sie in einen universalen, a apriorischen Sinnzusammenhang zu
stellen. Adorno versteht Materialismus nicht als eine naturgesetzliche Unter-
suchung der Wirklichkeit oder eine ontologische Prioritit der Materie, die Phi-
losophie obsolet macht — eine Position, die auch Marx nicht untergeschoben
werden kann. Stattdessen geht es Adorno um eine kritische Deutung der Wirk-
lichkeit, die immerzu von neuem anzusetzen hat, da sie angesichts ihrer his-
torischen Struktur niemals abgeschlossen sein kann.

Eine politische Theorie formuliert Adorno in seiner Antrittsvorlesung
nicht. Zwar deutet er an, dass Philosophie allein zur Praxis nicht ausreichen
wiirde, jedoch unternimmt er hier keine weitere Bestimmung, was Praxis
genau bedeuten und wer sie herbeifithren konnte. Begriffe wie Klasse oder
Ideologie kommen nur am Rande in seiner Kritik der Soziologie vor. Der Wirk-
lichkeitsbezug bleibt formal und ist vor allem Ort theoretischer Reflexion. Mit
der Zuwendung zur intentionslosen Wirklichkeit, zur Geschichte und zum
Objekt verpflichtet er sich einer Grundintention des Materialismus; ebenso
im Verhiltnis zur Praxis. Dennoch mogen gerade in jenem Versuch, den Ma-
terialismus primir iiber die Kritik an der Philosophie herzuleiten und nicht
beispielsweise iiber die Situation der Arbeiterklasse, Griinde dafiir liegen,
warum sowohl Kracauer als auch Horkheimer den Entwurf nicht marxistisch
genug fanden.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

Uber das Grau verzweifeln

Waren bereits der Erste Weltkrieg, die Niederlage der Arbeiterklasse und der
Aufstieg des Nationalsozialismus Anlass fiir Adorno gewesen, den Materialis-
mus neu denken zu wollen, so radikalisierte er angesichts des Terrors in den
Konzentrationslagern und dem Mord an den europiischen Juden seine Kri-
tik am Materialismus, ohne ihn jedoch aufzugeben. In der Antrittsvorlesung
1931 argumentierte er noch, dass Philosophie trotz aller Kritik notwendig ist,
da nur sie dem Objekt und dem Subjekt deutend gegeniibertreten kann. Die-
se Deutung zielte auf die Verinderung der Wirklichkeit, wenn auch nicht im
Ganzen, so dennoch im Konkreten. In der Negativen Dialektik hingegen wird
Philosophie zur radikalen Selbstkritik und Denken zur Einspruchsinstanz ge-
gen Praxis:

»Philosophie, die einmal (iberholt schien, erhilt sich am Leben, weil der Au-
genblick ihrer Verwirklichung versaumt ward. Das summarische Urteil, sie
habe die Welt blof interpretiert, sei durch Resignation vor der Realitét ver-
kriippeltauchinsich, wird zu Defaitismus der Vernunft, nachdem die Veran-
derung der Welt midlang. [...] Praxis, auf unabsehbare Zeit vertagt, ist nicht
mehr die Einspruchsinstanz gegen selbstzufriedene Spekulation, sondern
meist der Vorwand, unter dem Exekutiven den kritischen Gedanken als ei-
tel abzuwiirgen, dessen verandernde Praxis bediirfte. Nachdem Philosophie
das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stiinde unmittelbar
vor deren Herstellung, brach, ist sie genotigt, sich selber riicksichtslos zu kri-
tisieren« (Adorno 1966/1973, S. 15).

Im Gegensatz zur Antrittsvorlesung, in der philosophische Deutung wenn
auch nicht unmittelbar, so dennoch vermittelt und im Kleinen auf die Praxis
dringt, wird in der Negativen Dialektik die Praxis auf einen unbestimmten
Augenblick vertagt. In den oben zitierten Passagen unterscheidet Adorno
zwischen einer »verindernden Praxis«, die untrennbar vom »kritischen Ge-
dankenc« sei, und einer »blinden« Praxis, die auf ein Tun in der Wirklichkeit
ziele, um sich des Nachdenkens zu entledigen. Dieser Praxis gelte es nun
durch den Gedanken Einhalt zu gebieten. Der Gedanke dringt nun also nicht
mehr wie in der Antrittsvorlesung auf die Verinderung der Wirklichkeit,
sondern ist auf sich selbst zuriickgeworfen.

Adorno attestiert seiner Gegenwart Geistesfeindschaft und den Primat des
Tuns. Auch wenn seine Kritik an der politischen Praxis der Studentenbewe-

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

27


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Handgemenge

gung dhnlich begriindet gewesen sein mag, richtet sich die Negative Dialektik
nicht primir gegen diese. Vielmehr zielt sie auf eine Kritik an der Welt, in der
die Dialektik der Aufklirung nicht in der Realisierung von Freiheit miindete,
sondern in die absolute Katastrophe nationalsozialistischer Herrschaft fithr-
te. Der Gedanke habe keinen Moment der Autonomie mehr; indem er sich der
Rationalitit des Marktes und der Herrschaft angepasst habe, sei er endgiiltig
zur Ideologie geworden. Theorie diene nicht (linger) der verindernden, mate-
rialistischen Deutung, sondern der Rechtfertigung von Macht und Herrschaft
(vgl. Adorno1966/1973, S. 16). Dem stellt Adorno Philosophie als radikale Selbst-
kritik entgegen.

In den »Meditationen zur Metaphysik«, dem dritten Modell negativer Dia-
lektik, kritisiert Adorno jegliche Metaphysik nach Auschwitz, die in irgendei-
ner Weise einen »Sinn« des Innerweltlichen verkiindet und in dem, was in der
Wirklichkeit geschieht, einen Funken der Transzendenz erblickt:

»Das Gefiihl, das nach Auschwitz jegliche Behauptung von Positivitat des
Daseinsals Salbadern, Unrechtan den Opfernsich straubt, dagegen, daf aus
ihrem Schicksal ein sei’s noch so ausgelaugter Sinn geprefit wird, hat sein
objektives Moment nach Ereignissen, welche die Konstruktion eines Sinnes
der Immanenz, der von affirmativ gesetzter Transzendenz ausstrahlt, zum
Hohn verurteilen« (Adorno 1966/1973, S. 354).

Hier findet sich das metaphysikkritische Argument aus der Antrittsvorlesung
radikal auf die Geschichte gewendet: Die Interpretation der Geschichte als Ver-
wirklichung der Vernunft oder die Suche nach einer wie auch immer gearte-
ten Hinterwelt wird durch die Ausléschung von Menschen in Auschwitz wider-
legt. Auschwitz hatte keinen Sinn, und auch die Welt nach Auschwitz kann kei-
nen transzendenten Sinn mehr haben. In Auschwitz wurde die metaphysisch-
philosophische Sinnstiftung des Todes als absolute Identitit mit dem Ewigen
und Notwendigen im negativen Sinne wahr gemacht. Zuvor bereits jeglicher
Individualitit beraubt und zum Exemplar degradiert, vereint sich das Indi-
viduum im Tod nicht mit der Wahrheit, sondern wird noch des Letzten be-
raubt, das es vom Begriff unterscheidet: seiner Existenz (vgl. Adorno 1966/1973,
S. 356). Adornos Ablehnung der Metaphysik ist materialistisch begriindet: Das
Leiden der Menschen widersetzt sich der Integration in einen teleologischen
Verlauf der Geschichte zur Freiheit. Dennoch ist Adornos Denken nicht nihi-
listisch. Die Hoffnung auf Verinderung muss gerade deswegen als Impuls be-
stehen bleiben, weil sie die notwendige Bedingung einer jeden Kritik ist:

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

»Bewufltsein kdnnte gar nicht ilber das Grau verzweifeln, hegte es nicht den
Begriff von einer verschiedenen Farbe, deren versprengte Spurim negativen
Ganzen nicht fehlt. Stets stammtsie aus dem Vergangenen, Hoffnungausih-
rem Widerspiel, dem, was hinab mufite oder verurteilt ist; solche Deutung
wire dem letzten Satz von Benjamins Text (iber die Wahlverwandtschaften,
>Nur um der Hoffnungslosen willen ist uns die Hoffnung gegeben¢, wohl an-
gemessen« (Adorno 1966/1973, S. 370-371).

Die Hoffnung, die Opfer der Geschichte zu retten, dient als die Folie, vor der
sich die Negativitit der bestehenden Verhiltnisse abzeichnet. Die Hoffnung
aufdie Revolution, auf die Verinderung im Ganzen besteht fitr Adorno im Hier
und Jetzt nicht mehr — wenngleich er damit nicht jegliche politische Praxis
ablehnt. Seine Vortrige und Radiointerviews konnen selbst als eine Form der
Praxis verstanden werden, in der der Gedanke auf eine Verinderung des Be-
stehenden im Konkreten dringt.

Schluss

In On Western Marxism fillt Perry Anderson ein eindeutiges Urteil iiber die Kri-
tische Theorie. An die Stelle des revolutioniren Marxismus trete mit ihr die
biirgerliche und akademische Philosophie (vgl. Anderson 1977, S. 88—89). Auch
wenn die Kritische Theorie wichtige Beitrige zur Asthetik und Technikkritik
geleistet habe (vgl. Anderson 1977, S. 76 u. S. 81-82), sei sie ein Symptom der
Niederlage der Arbeiterklasse (vgl. Anderson 1977, S. 42—44). Angesichts der
neuen revolutiondren Bewegungen seit 1968 gelte es daher, die Kritische Theo-
rie zu iiberwinden und wieder zu revolutioniren Theorien im Anschluss an Le-
nin und Trotzki zuriickzukehren (vgl. Anderson 1977, S. 95-106).

Anderson macht in seinem Essay das, was Adorno bereits in seiner
Antrittsvorlesung Anfang der 1930er Jahre bewusst von sich wies: Anstatt
Theorien immanent zu kritisieren und darin auch den Wahrheitsgehalt phi-
losophischer Probleme zu verdeutlichen, interpretiert Anderson die Kritische
Theorie aus ihren Entstehungsbedingungen heraus und missversteht dadurch
die Stellung von Geschichte im Denken Adornos. Seine Kritik perlt deswe-
gen an der Kritischen Theorie ab: Die historischen Erfahrungen von 1918/19
und 1933-1945 werden von 1968 und den neuen Protestformen der 1970er
Jahre vielleicht iiberlagert, ihre Geltungskraft wird durch diese jedoch nicht
nivelliert. Andersons Essay steht beispielhaft fiir das Vorurteil iiber Adorno

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

219


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Handgemenge

und die Kritische Theorie, dem zufolge es sich bei deren Kritik der Praxis um
biirgerlich-akademisches Denken handle. Diese Einschitzung rithrt aus einer
Verachtung gegeniiber der Philosophie, von der man glaubt, sie hinter sich ge-
lassen zu haben. Gerade im Denken von Philosophie als materialistische Kritik
der Gegenwart besteht jedoch eine zentrale Verwandtschaft des Denkens von
Adorno und Marx. Adornos Konzeption von Philosophie als materialistische
Kritik zielt darauf, philosophisches Denken in Bewegung zu erhalten, von
neuem anzusetzen und die Wirklichkeit deutend offenzulegen. Auch wenn
er mit dem Marxismus als politischer Praxis kaum etwas gemein hat, ist sein
Denken nur in Ankniipfung an Marx zu verstehen. Susan Buck-Morss bringt
dies auf die treffende Formulierung: »And although it was indebted to Marx
and might even be termed >Marxists, it was not Marxism« (Buck-Morss 1977,
S. 24).

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W. (19312/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurta.M.,
29. Mai 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel
1923-1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 274-278.

Adorno, Theodor W. (1931b/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurta.M.,
8. Juni 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel
1923-1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 283—-285.

Adorno, Theodor W. (1966/1973): Negative Dialektik. In: Adorno, Theodor W.:
Gesammelte Schriften (AGS). Bd. 6. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. (1973/1996): Die Aktualitit der Philosophie. In: AGS. Bd. 1,
S.325-344.

Anderson, Perry (1977): Considerations on Western Marxism. 2. Auflage, Lon-
don: NLB.

Benjamin, Walter (1928/1974): Der Ursprung des deutschen Trauerspiels. In:
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Bd. 1.1. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 203-430.

Braunstein, Dirk (2016): Adornos Kritik politische Okonomie. Bielefeld: tran-
script.

Buck-Morss, Susan (1977): The Origin of Negative Dialectics: Theodor W.
Adorno, Walter Benjamin and the Frankfurt Institute. Hassocks: Harvester
Press.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus

Freud, Sigmund (1917/1961): Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse.
In: Freud, Sigmund: Gesammelte Werke. Bd. 11. Frankfurt a.M.: S. Fischer,
S. 3-76.

Herms, Eilert (1998): Beruf. In: Betz, Hans Dieter/Janowski, Bernd/Browning,
Don S./Jingel, Eberhard/Persch, Jérg (Hg.): Religion in Geschichte und
Gegenwart. Handworterbuch fir Theologie und Religionswissenschaft.
4. Auflage, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 1336-1346.

Hofte, Ottfried (2014): Immanuel Kant. 8. Auflage, Miinchen: C.H. Beck.

Holz, Hans Heinz (2011): Dialektik. Problemgeschichte von der Antike bis zur
Neuzeit. Bd. 5. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Jay, Martin (1984): Adorno. Cambridge: Harvard University Press.

Kracauer, Siegfried (1931/2008): Brief an Theodor W. Adorno, o. O., 7. Juni
1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 1923-1966.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280-282.

Lindner, Burkhardt (1977): Herrschaft als Trauma. Adornos Gesellschaftstheo-
rie zwischen Marx und Benjamin. In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Theodor
W. Adorno. Miinchen: Ed. Text + Kritik, S. 72-91.

Nietzsche, Friedrich (1886/1999): Menschliches, Allzumenschliches I und II.
In: Nietzsche, Friedrich: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15
Binden. Bd. 2. Miinchen: Deutscher Taschenbuch-Verlag.

Tiedemann, Rolf (1973/1996): Editorische Nachbemerkung. In: AGS. Bd. 2,
S.379-384.

von Haselberg, Peter (1977): Wiesengrund-Adorno. In: Arnold, Heinz Ludwig
(Hg.): Theodor W. Adorno. Miinchen: Ed. Text + Kritik, S. 7-21.

von Wussow, Philipp (2007): Logik der Deutung. Adorno und die Philosophie.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Wiggershaus, Rolf (2006): Theodor W. Adorno. 3. Auflage, Miinchen:
C.H. Beck.

Wohlleben, Doren (2014): Enigmatik — Das Ritsel als hermeneutische Grenz-
figur in Philosophie, Mythos und Literatur. Antike — Frithe Neuzeit — Mo-
derne. Heidelberg: Winter.

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

22


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2028, 17:03:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

