
Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 

Adornos Philosophie als materialistische Kritik 

Nina Rabuza 

Theodor W. Adornos Antrittsvorlesung an der Frankfurter Universität war al
les andere als ein Erfolg. Als er am 8. Mai 1931 die Vorlesung mit dem Titel 
Die Aktualität der Philosophie hielt, schlug ihm die heftige Kritik seiner Kollegen 
entgegen. In einem Brief an Siegfried Kracauer beklagte sich der junge Philo
soph: »Wertheimer bekam vor Wut und Aufregung einen Weinkrampf; Tillich 
fand die Form anstößig wegen ihres bestimmten Tones; Mannheim schimpf
te und Horkheimer […] war es nicht marxistisch genug« (Adorno 1931a/2008, 
S. 274–275). 

Kracauer hatte die Antrittsvorlesung nicht besucht. Aber auch er kritisierte 
Adorno scharf, nachdem er das Vortragsmanuskript gelesen hatte. Zwar lobte 
er Adornos Kritik der zeitgenössischen Philosophie, doch die Näherung an den 
Materialismus über Begriffe, die Adorno von Walter Benjamin übernommen 
habe, hielt er für »windschief« (Kracauer 1931/2008, S. 281). Kracauer erklär
te sich die Diskussion des Materialismus in der Antrittsvorlesung und die in 
seinen Augen zurückhaltende Bezugnahme auf den Marxismus mit »universi
tätstaktischen Gründen«: Adorno wolle sich nicht zum Marxismus bekennen, 
um seine Stellung an der Frankfurter Universität nicht zu gefährden (vgl. Kra
cauer 1931/2008). Adorno wies den Vorwurf zurück. Auch wenn sein Vortrag 
nicht ausgereift gewesen sei, ging es ihm doch ernsthaft darum, »einen neuen 
Ansatz des Materialismus zu gewinnen« (Adorno 1931b/2008, S. 283). 

Zweifelsohne nutzt Adorno in seiner Antrittsvorlesung Begriffe von Marx, 
allen voran den der Warenform. Dennoch weicht er an zentralen Punkten von 
Marx wie auch vom zeitgenössischen Marxismus ab, mitunter nennt er sie erst 
gar nicht: Weder das Proletariat noch die Möglichkeit der Revolution werden 
in der Vorlesung erwähnt, die Warenform wird recht eigenwillig als Deutungs
kategorie verhandelt und jeglicher Begriff von (positiver) Totalität wird abge
lehnt. Adornos Interpretation des Materialismus orientiert sich in erster Linie 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Handgemenge 

an Benjamins Ursprung des deutschen Trauerspiels. Sicherlich trägt das Trauer
spielbuch materialistische Züge, jedoch zählt es nicht zu den marxistischen 
Schriften Benjamins. Zugleich beharrt Adorno auf einem Begriff von Philoso
phie, der von Marx herrührt: Philosophie erfülle nur ihren Zweck, wenn sie als 
kritische Analyse der Wirklichkeit auf deren Veränderung dränge, ansonsten 
diene sie der Rechtfertigung des bestehenden Zustands (vgl. Adorno 1973/1996, 
S. 338–339). 

Die Antrittsvorlesung markiert zusammen mit der Habilitationsschrift 
Kierkegaard. Konstruktionen des Ästhetischen Adornos Übergang zum materia
listischen Denken (vgl. Tiedemann 1973/1996, S. 383). Anders als in seiner 
späteren ausführlichen Marxlektüre rezipierte er zu dieser Zeit die Marx’sche 
Theorie vor allem vermittels der Lektüre von Georg Lukács’ Geschichte und 
Klassenbewusstsein (vgl. Braunstein 2016, S. 226–227). Dennoch formuliert er 
bereits in seiner Antrittsvorlesung Positionen, die er im Laufe seines Werkes 
zwar ausdifferenzieren, nicht jedoch grundlegend ändern wird (vgl. Wig
gershaus 2006, S. 11). Was ist nun aber das Spezifische und möglicherweise 
»Abweichende« an der Marxrezeption Adornos? Was versteht er unter dem 
»neuen Materialismus«, den er in seiner Antrittsvorlesung unter dem Begriff 
von Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft skizziert? Und 
in welchem Verhältnis steht dieser Entwurf zur kritischen Philosophie von 
Marx? 

Philosophiekritik 

Peter von Haselberg erinnert sich in einer biographischen Skizze Adornos an 
die Antrittsvorlesung: 

»Es war eine echte Antrittsvorlesung, polemisch gegen die herrschenden 
Philosopheme allesamt, […] da gegen Idee oder verbindliche Seinsordnung 
Versuchsanordnung und Modell gestellt wurden. Dialektik, Materialismus, 
ja selbst die Warenform kamen vor, aber keinerlei Doktrin […]. Die Aktualität 
der Philosophie – dies der Titel des Vortrags – schien also darin zu bestehen, 
daß sie die alten Priestergesten und -gewänder nur abzulegen brauche, um 
produktiv, brauchbar, ja in gewissem Sinne vielleicht unternehmerisch zu 
werden, jedenfalls nicht konservativ bleiben dürfe« (von Haselberg 1977, 
S. 9). 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 207 

Von Haselberg beschreibt die Kritik Adornos an der zeitgenössischen Philoso
phie und unterstreicht die radikale Forderung nach einer neuen, materialis
tischen Philosophie. Allerdings zielt Adorno mit der Frage nach der Aktuali
tät der Philosophie nicht darauf ab, die Philosophie »unternehmerisch« wer
den zu lassen. Vielmehr stellt er in Frage, ob die Philosophie in ihrem grund
sätzlichen Erkenntnisinteresse, das im Erkennen der Wirklichkeit als Ganzes 
bzw. dem Sein an sich läge, im 20. Jahrhundert überhaupt noch eine Berech
tigung habe (vgl. Adorno 1973/1996, S. 331). Ohne den Verzicht auf Ontologie 
und Totalitätsanspruch würde Philosophie nicht der Erkenntnis der Wahrheit 
dienen, sondern den bestehenden falschen gesellschaftlichen Zustand recht
fertigen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 325). Jedoch wendet er sich auch gegen die 
marxistische Aufhebung der Philosophie in der Einheit von Theorie und Pra
xis. Philosophie sei noch immer notwendig, wenngleich sie nur noch als ma
terialistische Philosophie möglich sei. 

Adorno beginnt seine Antrittsvorlesung mit einer provokativen These über 
die Situation der zeitgenössischen Philosophie: 

»Wer heute philosophische Arbeit als Beruf wählt, muß von Anbeginn auf 
die Illusion verzichten, mit der früher die philosophischen Entwürfe einsetz
ten: daß es möglich sei, in Kraft des Denkens die Totalität des Wirklichen zu 
ergreifen« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Adorno nimmt der Philosophie zweimal ihre Würde: erstens indem er Phi
losophie Arbeit, die Tätigkeit des Philosophen einen Beruf nennt. Im Begriff 
des Berufs schwingt die göttliche vocatio mit, die Adorno gegen den moder
nen Gehalt des Begriffs als Tätigkeit zum Zweck des Lohnerwerbs ausspielt 
(vgl. Herms 1998, S. 1336–1346). Die Philosophie steht also nicht außerhalb der 
gesellschaftlichen Ordnung. Sie ist nicht autonom, wie sie es in der Blütezeit 
des Bürgertums im 18. Jahrhundert zu sein schien (vgl. Lindner 1977, S. 75). 
Zweitens behauptet Adorno, dass der grundsätzliche Anspruch der Philoso
phie, die Wirklichkeit als Ganzes durch den Geist zu erfassen, nur noch Illusion 
sei. Gegen Hegel wendet er ein, dass der gegenwärtige, wirkliche Zustand der 
Welt nicht vernünftig genannt werden könne: »Keine rechtfertigende Vernunft 
könnte sich selbst in einer Wirklichkeit wiederfinden, deren Ordnung und Ge
stalt jeden Anspruch der Vernunft niederschlägt« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Damit meint Adorno nicht, dass die historisch gewachsenen Verhältnis
se nicht vernünftig zu analysieren seien. Vielmehr widerlegt die Wirklichkeit 
die geschichtsteleologische Vorstellung, in der sich die Freiheit in der vernünf

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Handgemenge 

tig eingerichteten Welt realisiert. Der Erste Weltkrieg, die Kriegsbegeisterung 
der Arbeiterklasse, die brutale Niederschlagung der Revolution in Deutschland 
und der Wahlerfolg der Nationalsozialisten sind nicht als retardierende Mo
mente in die reale Bewegung zur befreiten Gesellschaft zu integrieren, son
dern Ausdruck ihres Misslingens (vgl. Jay 1984, S. 56). Adorno erscheint das 
20. Jahrhundert als eine Welt des Verfalls, in der die Utopie des 19. Jahrhun
derts, die Welt universal zu befreien, verwirkt ist (vgl. Jay 1984, S. 57). Sein Ent
wurf eines neuen Materialismus ist eine Reaktion auf diese Gegenwartsdia
gnose: Er versucht die Hoffnung auf eine tatsächlich vernünftig eingerichtete 
Welt angesichts ihres Scheiterns aufrechtzuerhalten, wenngleich die Verän
derung nun nicht mehr auf die Totalität zielt, sondern auf das Einzelne und 
Disparate. 

In der Antrittsvorlesung führt Adorno dieses historische Argument nicht 
detailliert aus, stattdessen rekurriert er auf die Philosophiegeschichte und auf 
das Subjekt als Instanz der Erkenntnis. Sein Argument gegen Ontologie und 
Totalität verbindet Kants Wendung auf die Bedingungen der Möglichkeit von 
Erkenntnis mit einer Historisierung von Subjektivität. In der Kritik der reinen 
Vernunft verknüpft Kant die Erkenntnis von Gegenständen untrennbar mit 
dem Subjekt. Die Gegenstände sind nur als Erscheinungen erkennbar, die das 
Subjekt selbst hervorbringt, nicht jedoch an sich. Das stellt die Möglichkeit 
von einer objektiven Ontologie grundsätzlich in Frage: Es gibt keinen Zugang 
zu den Dingen jenseits des Subjekts (vgl. Höffe 2014, S. 56). War für Kant 
das (transzendentale) Subjekt zeitlos, bekam es von Hegel eine Geschichte. 
Adorno übernimmt die Hegelʼsche Denkfigur: Die Konstitutionsbedingungen 
des Subjekts, überhaupt die Scheidung von Subjekt und Objekt, stehen nicht 
außerhalb der Zeit. Wie Lukács in der Theorie des Romans die scheinbar ewigen 
Formen der Kunst mit ihren Entstehungsbedingungen und der Geschichte 
verknüpft (vgl. Buck-Morss 1977, S. 44), so historisiert Adorno das Subjekt als 
Form der Erkenntnis (vgl. Adorno 1973/1996, S. 333). Die Grundfrage der Phi
losophie nach dem Sein kann nur im Kontext einer spezifischen Subjektivität 
gestellt werden, in der die Frage »einzig über einer runden und geschlossenen 
Wirklichkeit als Stern in klarer Transparenz stehen könnte und die vielleicht 
für alle Zeit dem menschlichen Auge verblaßt ist, seitdem die Bilder unseres 
Lebens allein durch Geschichte verbürgt sind« (Adorno 1973/1996, S. 325). 

Der »Stern in klarer Transparenz«, also jenes Prinzip, das die Welt als Gan
zes für den Menschen erkennbar gemacht hat, sei verblasst. An dieser Stelle 
deutet sich bereits ein Gedanke an, den Adorno und Horkheimer später in der 
Dialektik der Aufklärung entwickeln werden: Menschliches Welterkennen ist ein 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 209 

fortschreitender Prozess. Der gedachte Ausgangspunkt des Prozesses ist ein 
Zustand der Unmittelbarkeit, in dem menschliches Leben aus sich selbst her
aus sinnvoll erscheint. In Menschliches, Allzumenschliches nutzt Friedrich Nietz
sche den Ausdruck »Bild des Lebens«, um die Essentialisierung menschlichen 
Lebens durch Philosophie und Kunst zu kritisieren: 

»Die Aufgabe, das Bild des Lebens zu malen, so oft sie auch von Dichtern und 
Philosophen gestellt wurde, ist trotzdem unsinnig: auch unter den Händen 
der größten Maler-Denker sind immer nur Bilder und Bildchen aus einem 
Leben, nämlich aus ihrem Leben, entstanden – und nichts Anderes ist auch 
nur möglich« (Nietzsche 1886/1999, S. 387). 

Eine zeitlose, allgemeingültige und notwendige Darstellung dessen, was das 
Leben tatsächlich ist, scheitert. Das Bild des Lebens der Künstler und Philoso
phen ist immer der historische Ausdruck einer konkreten Erfahrung. Adorno 
übernimmt diese Formulierung Nietzsches und stellt sie in ein Modell, in dem 
die Erkenntnisfähigkeit des Menschen einen Zustand der Unmittelbarkeit ver
lassen hat und historisch wird. Der vorhistorische Zustand stellt keinen tat
sächlichen realhistorischen Ausgangspunkt dar, sondern dient als Figur, die 
die Veränderbarkeit menschlicher Denkformen beschreibt. Im Kontext dieser 
Historisierung menschlichen Denkens hält Adorno nicht länger an der allum
fassenden Erkenntnis der Welt fest. Das Verhältnis also von subjektiver Er
kenntnis und Wirklichkeit ist unwiderruflich entzweit. Hegel und Marx wa
ren die letzten beiden, die Versuche unternahmen, die Entzweiung von Sub
jekt und Objekt in der Verwirklichung der Philosophie als absolutes Wissen 
einerseits, als kommunistische Assoziation freier Menschen andererseits auf
zuheben (vgl. Holz 2011, S. 364–365). 

In der Kritik an der Möglichkeit der Erkenntnis der Welt verdeutlicht sich 
Adornos Zusammendenken von Philosophie und Geschichte: Philosophie ist 
untrennbar mit Fragen nach der vernünftigen, d. h. gerechten Ordnung der 
Welt verbunden, die die Verwirklichung der Vernunft darstellt. Angesichts 
der tatsächlichen Geschichte ist sie nun nicht mehr im Ganzen, sondern 
einzig in den »Spuren und Trümmern« (Adorno 1973/1996, S. 325) möglich, in 
denen sich Hoffnung auf eine vernünftige Einrichtung der Welt finden lässt. 
Trümmer und Bruchstücke sind zentrale Motive in Benjamins Ursprung des 
deutschen Trauerspiels. In der »erkenntniskritischen Vorrede« stellt Benjamin 
das Denkbruchstück dem Systemgedanken der Philosophie entgegen: Statt 
eine Kette an Erkenntnissen schlüssig ineinanderzufügen, gehe es in der 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Handgemenge 

Philosophie darum, in das Einzelne zu versinken und es wahrhaftig darzu
stellen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 208). In Benjamins Analyse der barocken 
Dramen verkörpern Allegorie und Ruine die konstitutive Zerrissenheit der 
Moderne. Die Sprache und das Bühnenbild des Barockdramas drücken Brü
chigkeit und Verfall aus und verweisen dennoch auf die Möglichkeit einer 
besseren Welt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 353; Wiggershaus 2006, S. 35–36). 
Jene kommt nicht von außen, aus einer Welt der Freiheit dazu, sondern muss 
in den Trümmern der Geschichte selbst gefunden werden (vgl. Wiggershaus 
2006, S. 35–36). Dieser Gedanke verdeutlicht sich analog für den Bereich 
der Kunst an Benjamins Diktum von der Kunstkritik als »Mortifikation der 
Werke« (Benjamin 1928/1974, S. 357): Der analytische Verstand zerteilt die 
Kunstwerke, stellt sie in die Geschichte, um ihren Wahrheitsgehalt und darin 
ihre Schönheit zu erfassen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 357–358). Das Kunst
werk ist also nicht aufgrund seines Symbolcharakters schön, sondern weil 
es historische Erfahrungen wahrhaftig darstellt. In der Darstellung der Ge
schichte als Verfall und als Mangel wird deutlich, was auf die Möglichkeit der 
Veränderung der geschichtlichen Wirklichkeit verweist. Adorno übernimmt 
diese Denkfigur Benjamins: Die Möglichkeit einer vernünftig eingerichteten 
Welt ist nicht (mehr) über das Ganze zu erreichen, sondern indem der Geist im 
Kleinen nach Spuren der Transzendenz sucht, »aber er vermag es, im kleinen 
einzudringen, im kleinen die Maße des bloß Seienden zu sprengen« (Adorno 
1973/1996, S. 344). Indem sich der Geist also den Trümmern zuwendet, kann er 
in ihnen eine Spur dessen suchen, was über die Immanenz der Wirklichkeit 
hinausgeht. 

In der Antrittsvorlesung identifiziert Adorno die Frage nach dem Sein und 
nach der Totalität der Wirklichkeit mit zwei zeitgenössischen philosophischen 
Strömungen: zum einen mit den »idealistischen« Entwürfen, dem Neukanti
anismus, der Lebensphilosophie und der südwestdeutschen Schule Rickerts; 
zum anderen mit den neuen ontologischen Philosophien Schelers und beson
ders Heideggers (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326–330). Er erkennt in ihnen zwei 
Versuche, das Sein als solches zu erfassen. Die idealistischen Entwürfe hiel
ten zwar an der autonomen ratio fest, die aus der Wirklichkeit das Sein abzie
hen solle. Zu dieser Wirklichkeit hätten sie jedoch schon längst den Kontakt 
verloren (vgl. Adorno 1973/1996, S. 326). Die neuen ontologischen Strömungen 
hingegen würden eine verbindliche Seinsordnung mit den Mitteln der Sub
jektivität schaffen (vgl. Adorno 1973/1996, S. 327). Die Kategorie des Subjekts 
selbst stelle aber jegliche feste Seinsordnung in Frage. Statt anzuerkennen, 
dass sie immerzu veränderbar ist und nicht festgestellt werden kann, erstarre 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 211 

bei Heidegger die Veränderbarkeit des Subjekts zur Geschichtlichkeit, die in
haltsleer bleibt und vor der Kontingenz und Fülle der tatsächlichen Geschichte 
kapituliere (vgl. Adorno 1973/1996, S. 330–331). 

Neben der Ontologie und dem Idealismus macht Adorno eine dritte Strö
mung in der zeitgenössischen Philosophie aus: die Wiener Schule. Ihr wirft 
er eine Reduktion von Erkenntnis auf empirische Erfahrung vor. Syntheti
sche Urteile a priori, die für Adorno ein Merkmal wahrhafter philosophischer 
Erkenntnis darstellen, würde die Wiener Schule verwerfen (vgl. Adorno 
1973/1996, S. 332). Zum einen diene ihr Philosophie als hilfswissenschaftli
che Erkenntnistheorie der Einzelwissenschaften, zum anderen überprüfe 
sie durch logische Analyse von Begriffen und Schlüssen die Wahrheitsfähig
keit von Aussagen. Zugleich setze die Wiener Schule aber eine Theorie des 
Subjekts und der Subjektivität voraus, sonst wäre das Kriterium der intersub
jektiven Nachprüfbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnis hinfällig (vgl. Adorno 
1973/1996, S. 333). Eine solche Theorie sei aber nur mit der klassischen Philoso
phie zu begründen. Sie habe somit kein Instrument, das Subjekt als historisch 
sich verändernde Struktur der Erkenntnis zu analysieren. Im Gegensatz zu 
den neoontologischen und neoidealistischen Philosophien ziele die Wiener 
Schule nicht auf das Festhalten an den totalen Philosophien, sondern auf 
die Selbstauflösung der Philosophie, ihre »Liquidation« (Adorno 1973/1996, 
S. 333). Adorno hält die Kritik der Wiener Schule dennoch für produktiv: Wenn 
Philosophie als Philosophie bestehen wolle, müsse sie sich ernsthaft der Frage 
stellen, was an ihr in Abgrenzung zu den Einzelwissenschaften bedeutsam sei 
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 333). 

Adornos ausführliche Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Phi
losophie, die hier nur knapp referiert werden konnte, dient nicht nur der 
Zuspitzung seiner These zur Aktualität der Philosophie, sondern ist maßgeb
licher Teil seines Philosophierens. Adorno betrachtet die Fragestellungen der 
Philosophie immer aus der Philosophiegeschichte. Er misst philosophische 
Entwürfe an ihren eigenen Maßstäben. Dieser immanenten Kritik stellt er 
eine Analyse der Wirklichkeit an die Seite, der sich die Philosophie in ihrer 
Wendung zum Materialismus widmet. 

Philosophie als materialistische Deutungswissenschaft 

Adornos Kritik führt die Philosophie in eine vertrackte Situation: Die philoso
phische Hauptfrage nach dem Sein an sich bzw. der Wirklichkeit als Ganzes ist 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Handgemenge 

nicht mehr beantwortbar, wie er durch die Kritik des Idealismus und der Onto
logie zeigte. Die realgeschichtliche Aufhebung der krisenhafte Moderne wurde 
nicht verwirklicht, vielmehr deutet die gesellschaftliche Situation im Jahr 1931 
in Richtung der Verfestigung und Brutalisierung von Herrschaft anstatt auf 
ihre Auflösung. Der Versuch, Philosophie abzuschaffen, sie vollkommen in die 
Einzelwissenschaften oder in die Erkenntnistheorie zu überführen, scheitert 
an unausgesprochenen Voraussetzungen. Offenbar gibt es also trotz allem ei
ne Notwendigkeit von Philosophie. Was aber bedeutet Philosophie nach dem 
Ende ihrer Kardinalfragen? Worauf zielt sie ab? 

Mit seinem Entwurf von Philosophie als materialistische Deutungswis
senschaft will Adorno einerseits eine spezifisch philosophische Perspektive 
beibehalten, die nun aber nicht mehr auf das Sein an sich, sondern auf das 
Seiende zielt. Der Unterschied zur Einzelwissenschaft liegt nicht im Ge
genstandsbereich oder im Grad der Allgemeinheit, sondern im spezifischen 
Modus der Hinwendung zur Wirklichkeit (vgl. von Wussow 2007, S. 70–71). 
Adorno beschreibt das Verhältnis mit dem Unterschied von Forschen und 
Deuten. Unter Forschen fasst er die Hinwendung zur empirischen Welt im 
Kontext spezifisch theoretischer und methodischer Annahmen, die nicht 
grundlegend hinterfragt werden, sondern zunächst als Annahmen Bestand 
haben. Forschung generiert Daten und Ergebnisse, die im Rahmen von 
Theorie und Methode der einzelwissenschaftlichen Disziplinen interpretiert 
werden (vgl. Adorno 1973/1996, S. 334). Philosophie hingegen deutet nicht nur 
ohne feststehende Grundannahmen, sie hinterfragt jene auch. Sie fasst die 
Prinzipien immer zugleich auch als Zeichen auf, also als etwas, das über sich 
selbst hinausweist: 

»Dabei bleibt das große, vielleicht das immerwährende Paradoxon: daß Phi
losophie stets und stets und mit dem Anspruch auf Wahrheit deutend ver
fahren muß, ohne jemals einen gewissen Schlüssel der Deutung zu besitzen; 
daß ihr mehr nicht gegeben sind als flüchtige, verschwindende Hinweise in 
den Rätselfiguren des Seienden und ihren wunderlichen Verschlingungen« 
(Adorno 1973/1996, S. 334). 

Ohne Halt richtet sich Philosophie deutend auf die Wirklichkeit, von der sie 
zugleich nicht weiß, wie sie zu deuten ist. Dennoch verfügt sie über ein Kri
terium der richtigen Deutung: die Wahrheit, im Sinne einer wahrhaften Er
kenntnis der Wirklichkeit. Was bedeutet Wahrheit in einer Philosophie, deren 
Zentrum die Veränderbarkeit, die Bewegung und die Historisierung philoso

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 213 

phischer Kategorien ist? Auch wenn Adorno Philosophie radikal historisiert, 
hält er an der Wahrheit fest. Er löst philosophische Probleme nicht allein in 
die Geschichte ihrer Konstitutionsbedingungen auf. Vielmehr hätten philoso
phische Probleme immer einen Wahrheitsgehalt, insofern sie auf die wahrhaf
te Erkenntnis der Wirklichkeit drängten (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Dar
in besteht zugleich ein Grundproblem der Philosophie: Wie ist angesichts der 
unüberbrückbaren Trennung von Subjekt und Objekt wahrhafte Erkenntnis 
möglich? Adorno führt hier den Begriff des Rätsellösens ein: Philosophische 
Deutung sei wie Rätsellösen. Sie suche nicht nach einem Sinn, der hinter dem 
Rätsel liege. Vielmehr scheine die Lösung des Rätsels durch die beharrliche 
Kombination der Fragelemente auf und verzehre zugleich die Frage (vgl. Ador
no 1973/1996, S. 334). 

Wenn Adorno philosophische Deutung auf diese Weise mit dem Rätsel
lösen vergleicht, dann versteht er darunter eine spezifische Art von Rätseln, 
nämlich jene, die eine Lösung haben und nicht etwa auf die Unlösbarkeit eines 
mythischen Ursprungs oder einen höheren Sinn verweisen wollen (vgl. Wohl
leben 2014, S. 70–71). Es sind also Rätsel, die durch menschliche Vernunft und 
Kreativität gelöst werden statt durch einen göttlichen Offenbarungsakt. Die 
Rätsellösung selbst hat ein performatives Moment, wie sich an einem der be
kanntesten Rätsel der Kulturgeschichte, dem Rätsel der Sphinx, verdeutlichen 
lässt. Indem Ödipus das Rätsel der Sphinx löst, befreit er sich und die Mensch
heit vom Bann der Götter. 

Adorno führt die Metapher des Rätsels eng mit Benjamins Begriff der Kon
stellation, wie er sie im Ursprung des deutschen Trauerspiels findet. In der »er
kenntniskritischen Vorrede« dient der Begriff der Konstellation dazu, die Bin
nenstruktur der Ideen, also die Form, in der Philosophie Wahrheit ausdrücken 
soll, zu beschreiben (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214). Benjamin kritisiert philo
sophische Systeme, deren Kriterium von Wahrheit einzig der richtige Schluss 
sei (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 207). Dem stellt er einen Begriff von Wahrheit 
entgegen, den er an Platons Symposium anlehnt: Wie im Kunstwerk die Wahr
heit durch den gelungenen Ausdruck aufflamme, so solle auch die Philosophie 
in der Verschränkung von Form und Gehalt die Wahrheit zum Ausdruck brin
gen (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 221). Die Verschränkung von Form und Ge
halt in der Philosophie sieht Benjamin in einer diskontinuierlichen Ordnung 
von Deutungszusammenhängen verwirklicht, die er Idee nennt (vgl. Benjamin 
1928/1974, S. 212). 

Benjamin beschreibt philosophisches Erkennen also in Kategorien der 
Ästhetik. So wie in einem Kunstwerk Wahrheit zum Scheinen gebracht wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Handgemenge 

kommt es für Benjamin auch in der Philosophie auf die wahrhaftige Darstel
lung von Form und Inhalt an. Was zunächst weit entfernt von Geschichte und 
Gesellschaft zu sein und eher an ästhetizistische Vorstellungen anzuknüpfen 
scheint, erfährt bei Benjamin eine materialistische Wendung. Die Darstel
lung der Ideen gelingt durch die Analyse der Wirklichkeit (vgl. Benjamin 
1928/1974, S. 214). Benjamin will so einen dritten Modus der wissenschaft
lich-philosophischen Bezugnahme auf die Wirklichkeit schaffen, jenseits 
von unzusammenhängender, induktiver Aufzählung aller Phänomene oder 
der deduktiven Kategorisierung der Welt unter der Logik des Begriffs (vgl. 
Benjamin 1928/1974, S. 219–220). Diese andere Logik des Denkens bezeichnet 
er als Konstellation. In der Konstellation werden die Analyse der Wirklichkeit 
und die Bildung der Begriffe miteinander verschränkt und in stetig aus
differenzierte Deutungen gestellt (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 214–125). Die 
konstellative Deutung enthält ein utopisches Moment: Indem die Phänomene 
durch die Begriffe in einen Deutungszusammenhang gestellt werden, werden 
sie gerettet (vgl. Benjamin 1928/1974, S. 215). Sie sind nicht mehr losgelöste 
Trümmer auf dem Feld der Geschichte, sondern werden in der Konstellation 
zu einem brüchigen Ganzen zusammengefügt. 

Adorno parallelisiert die Figur des Rätsels mit dem konstellativen Vor
gehen Benjamins: Wie im Rätsel werden in der konstellativen Deutung die 
einzelnen Elemente gruppiert und angeordnet, bis sie zu einer Figur geraten, 
d. h. bis eine Form der Deutung gefunden wird, die sich aus den Elementen 
selbst ergibt (vgl. Adorno 1973/1996, S. 335). Die Gegenstände der Deutung 
sind nun nicht das Sein an sich, die Entfaltung der Vernunft in der Geschichte 
oder der religiöse Sinn. Vielmehr zielt die materialistische Deutung auf das 
»Intentionslose« (Adorno 1973/1996, S. 336), also auf die begriffs- und sinnlose 
Wirklichkeit, die durch die begriffliche Analyse zerteilt und gedeutet wird. 
Die Wirklichkeit wird darin nicht zur Schaubühne des philosophischen Tota
litätsanspruchs, auf der das Einzelne das Allgemeine lediglich symbolisiert. 
Vielmehr ist das Einzelne selbst Gegenstand der Deutung. Adorno nutzt 
Freuds Formulierung vom »Abhub der Erscheinungswelt« (Adorno 1973/1996, 
S. 336; vgl. Freud 1917/1961, S. 20). Wie sich die Psychoanalyse den alltäglichen 
Fehlleistungen zuwendet, gleichsam dem Abfall der psychischen Erscheinun
gen, so soll sich die Philosophie nicht mehr den allgemeinen Fragen, sondern 
dem Abseitigen und Einzelnen zuwenden. Das zunehmende Interesse der So
zialphilosophie an der Ökonomie stellt Adorno in diesen Zusammenhang. In 
der Analyse und Kritik der ökonomischen Strukturen ließe sich menschliche 
Sozialität in der konkreten Form der Vergesellschaftung deuten, statt sie über 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 215 

eine positive anthropologische Setzung festzustellen (vgl. Adorno 1973/1996, 
S. 340–341). 

Als Beispiel für eine gelungene, konstellative Deutung der Wirklichkeit 
nennt Adorno die Warenform (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). Er kontrastiert 
die Kategorie der Ware mit der systematischen Stellung von Geschichte in der 
zeitgenössischen Philosophie. Ontologische Deutungen der Geschichte wür
den diese nur als Schauplatz der ewigen Ideen deuten. Im Mittelpunkt steht 
damit nicht die Deutung des historischen Gegenstands, sondern das Auffin
den des Wahren und Ewigen in der Geschichte. In diesem Modell erscheint 
die Geschichte als intentional, als habe sie einen versteckten, eigentlichen 
Sinn. Adorno nennt dies auch die Suche nach einem »Hintersinn« (Adorno 
1973/1996, S. 337), von der er sein Deutungsverfahren scharf abgrenzt. Er denkt 
Geschichte nicht als Ort, an und in dem sich die ewigen Ideen verwirklichen, 
sondern sieht in der realen Geschichte selbst den Schlüssel ihrer Deutung. An 
dieser Stelle kommt die Kategorie der Ware ins Spiel. Sie stellt für Adorno das 
Modell einer antimetaphysischen Deutung der Wirklichkeit dar, die dennoch 
eine negativ-utopische Dimension hat. Mit ihr ließen sich die gesellschaftli
chen Verhältnisse offenlegen, die mit der gescheiterten Verwirklichung der 
Vernunft verwoben seien (vgl. Adorno 1973/1996, S. 337). 

Mit der Bestimmung von Philosophie als materialistischer Deutungs- 
wissenschaft etabliert Adorno eine Kritik der metaphysischen Philosophien 
seiner Zeit. Zudem zielt die Wirklichkeitsdeutung darauf, in der Negativität 
die immanente Logik der Vergesellschaftung zu überschreiten, wenngleich 
Adorno diese nicht in der unmittelbaren realgeschichtlichen Verwirklichung 
als Revolution denkt. Dennoch ist es gerade das Verhältnis zur Praxis, in dem 
Adorno einen weiteren Anknüpfungspunkt zu Marxʼ Materialismus sieht. 
Der performative Akt des Rätsellösens, in dem die Frage durch die Antwort 
verschwinde, sei die gleiche Geste wie die Veränderung der Wirklichkeit im 
Materialismus: »Die Bewegung, die hier im Spiel sich vollzieht, vollzieht der 
Materialismus im Ernst. Ernst heißt dort: daß der Bescheid nicht im geschlos
senen Raum von Erkenntnis verbleibt, sondern daß ihn Praxis ereilt« (Adorno 
1973/1996, S. 338). 

Die Veränderung der Wirklichkeit durch die Philosophie resultiert bei 
Adorno aus der Methode der Philosophie als Deutung selbst und nicht aus 
einem davon getrennten politischen Raum. Die philosophische Deutung ge
lingt, wenn sie die Strukturen der Wirklichkeit offenlegt, sodass die Frage 
nicht beantwortet wird, sondern in ihrer spezifischen Formulierung nicht 
mehr gestellt werden kann. Adorno nennt diese philosophische Deutung 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Handgemenge 

der Wirklichkeit »dialektisch« (Adorno 1973/1996, S. 338). Im Gegensatz zur 
idealistischen Dialektik ziele die materialistische auf die Praxis, da die offen
gelegten Strukturen der Wirklichkeit ihre reale Veränderung fordern würden 
(vgl. Adorno 1973/1996, S. 338–339). Die Forderung der Praxis allerdings über
schreitet die Sphäre der Philosophie: 

»Wenn Marx den Philosophen vorwarf, sie hätten die Welt nur verschieden 
interpretiert, und ihnen entgegenhielt, es käme darauf an, sie zu verändern, 
so ist der Satz nicht bloß aus der politischen Praxis, sondern ebensowohl 
aus der philosophischen Theorie legitimiert. In der Vernichtung der Frage 
bewährt sich erst die Echtheit philosophischer Deutung und reines Denken 
mag sie von sich aus nicht zu vollziehen: darum zwingt sie die Praxis herbei« 
(Adorno 1973/1996, S. 338–339). 

Adornos Entwurf eines neuen Materialismus bezieht sich auf ein Grundmo
tiv des Materialismus: Die Wirklichkeit wird aus sich selbst heraus begriffen 
werden, statt sie in einen universalen, a apriorischen Sinnzusammenhang zu 
stellen. Adorno versteht Materialismus nicht als eine naturgesetzliche Unter
suchung der Wirklichkeit oder eine ontologische Priorität der Materie, die Phi
losophie obsolet macht – eine Position, die auch Marx nicht untergeschoben 
werden kann. Stattdessen geht es Adorno um eine kritische Deutung der Wirk
lichkeit, die immerzu von neuem anzusetzen hat, da sie angesichts ihrer his
torischen Struktur niemals abgeschlossen sein kann. 

Eine politische Theorie formuliert Adorno in seiner Antrittsvorlesung 
nicht. Zwar deutet er an, dass Philosophie allein zur Praxis nicht ausreichen 
würde, jedoch unternimmt er hier keine weitere Bestimmung, was Praxis 
genau bedeuten und wer sie herbeiführen könnte. Begriffe wie Klasse oder 
Ideologie kommen nur am Rande in seiner Kritik der Soziologie vor. Der Wirk
lichkeitsbezug bleibt formal und ist vor allem Ort theoretischer Reflexion. Mit 
der Zuwendung zur intentionslosen Wirklichkeit, zur Geschichte und zum 
Objekt verpflichtet er sich einer Grundintention des Materialismus; ebenso 
im Verhältnis zur Praxis. Dennoch mögen gerade in jenem Versuch, den Ma
terialismus primär über die Kritik an der Philosophie herzuleiten und nicht 
beispielsweise über die Situation der Arbeiterklasse, Gründe dafür liegen, 
warum sowohl Kracauer als auch Horkheimer den Entwurf nicht marxistisch 
genug fanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 217 

Über das Grau verzweifeln 

Waren bereits der Erste Weltkrieg, die Niederlage der Arbeiterklasse und der 
Aufstieg des Nationalsozialismus Anlass für Adorno gewesen, den Materialis
mus neu denken zu wollen, so radikalisierte er angesichts des Terrors in den 
Konzentrationslagern und dem Mord an den europäischen Juden seine Kri
tik am Materialismus, ohne ihn jedoch aufzugeben. In der Antrittsvorlesung 
1931 argumentierte er noch, dass Philosophie trotz aller Kritik notwendig ist, 
da nur sie dem Objekt und dem Subjekt deutend gegenübertreten kann. Die
se Deutung zielte auf die Veränderung der Wirklichkeit, wenn auch nicht im 
Ganzen, so dennoch im Konkreten. In der Negativen Dialektik hingegen wird 
Philosophie zur radikalen Selbstkritik und Denken zur Einspruchsinstanz ge
gen Praxis: 

»Philosophie, die einmal überholt schien, erhält sich am Leben, weil der Au
genblick ihrer Verwirklichung versäumt ward. Das summarische Urteil, sie 
habe die Welt bloß interpretiert, sei durch Resignation vor der Realität ver
krüppelt auch in sich, wird zu Defaitismus der Vernunft, nachdem die Verän
derung der Welt mißlang. […] Praxis, auf unabsehbare Zeit vertagt, ist nicht 
mehr die Einspruchsinstanz gegen selbstzufriedene Spekulation, sondern 
meist der Vorwand, unter dem Exekutiven den kritischen Gedanken als ei
tel abzuwürgen, dessen verändernde Praxis bedürfte. Nachdem Philosophie 
das Versprechen, sie sei eins mit der Wirklichkeit oder stünde unmittelbar 
vor deren Herstellung, brach, ist sie genötigt, sich selber rücksichtslos zu kri
tisieren« (Adorno 1966/1973, S. 15). 

Im Gegensatz zur Antrittsvorlesung, in der philosophische Deutung wenn 
auch nicht unmittelbar, so dennoch vermittelt und im Kleinen auf die Praxis 
drängt, wird in der Negativen Dialektik die Praxis auf einen unbestimmten 
Augenblick vertagt. In den oben zitierten Passagen unterscheidet Adorno 
zwischen einer »verändernden Praxis«, die untrennbar vom »kritischen Ge
danken« sei, und einer »blinden« Praxis, die auf ein Tun in der Wirklichkeit 
ziele, um sich des Nachdenkens zu entledigen. Dieser Praxis gelte es nun 
durch den Gedanken Einhalt zu gebieten. Der Gedanke drängt nun also nicht 
mehr wie in der Antrittsvorlesung auf die Veränderung der Wirklichkeit, 
sondern ist auf sich selbst zurückgeworfen. 

Adorno attestiert seiner Gegenwart Geistesfeindschaft und den Primat des 
Tuns. Auch wenn seine Kritik an der politischen Praxis der Studentenbewe

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Handgemenge 

gung ähnlich begründet gewesen sein mag, richtet sich die Negative Dialektik 
nicht primär gegen diese. Vielmehr zielt sie auf eine Kritik an der Welt, in der 
die Dialektik der Aufklärung nicht in der Realisierung von Freiheit mündete, 
sondern in die absolute Katastrophe nationalsozialistischer Herrschaft führ
te. Der Gedanke habe keinen Moment der Autonomie mehr; indem er sich der 
Rationalität des Marktes und der Herrschaft angepasst habe, sei er endgültig 
zur Ideologie geworden. Theorie diene nicht (länger) der verändernden, mate
rialistischen Deutung, sondern der Rechtfertigung von Macht und Herrschaft 
(vgl. Adorno 1966/1973, S. 16). Dem stellt Adorno Philosophie als radikale Selbst
kritik entgegen. 

In den »Meditationen zur Metaphysik«, dem dritten Modell negativer Dia
lektik, kritisiert Adorno jegliche Metaphysik nach Auschwitz, die in irgendei
ner Weise einen »Sinn« des Innerweltlichen verkündet und in dem, was in der 
Wirklichkeit geschieht, einen Funken der Transzendenz erblickt: 

»Das Gefühl, das nach Auschwitz jegliche Behauptung von Positivität des 
Daseins als Salbadern, Unrecht an den Opfern sich sträubt, dagegen, daß aus 
ihrem Schicksal ein sei’s noch so ausgelaugter Sinn gepreßt wird, hat sein 
objektives Moment nach Ereignissen, welche die Konstruktion eines Sinnes 
der Immanenz, der von affirmativ gesetzter Transzendenz ausstrahlt, zum 
Hohn verurteilen« (Adorno 1966/1973, S. 354). 

Hier findet sich das metaphysikkritische Argument aus der Antrittsvorlesung 
radikal auf die Geschichte gewendet: Die Interpretation der Geschichte als Ver
wirklichung der Vernunft oder die Suche nach einer wie auch immer gearte
ten Hinterwelt wird durch die Auslöschung von Menschen in Auschwitz wider
legt. Auschwitz hatte keinen Sinn, und auch die Welt nach Auschwitz kann kei
nen transzendenten Sinn mehr haben. In Auschwitz wurde die metaphysisch- 
philosophische Sinnstiftung des Todes als absolute Identität mit dem Ewigen 
und Notwendigen im negativen Sinne wahr gemacht. Zuvor bereits jeglicher 
Individualität beraubt und zum Exemplar degradiert, vereint sich das Indi
viduum im Tod nicht mit der Wahrheit, sondern wird noch des Letzten be
raubt, das es vom Begriff unterscheidet: seiner Existenz (vgl. Adorno 1966/1973, 
S. 356). Adornos Ablehnung der Metaphysik ist materialistisch begründet: Das 
Leiden der Menschen widersetzt sich der Integration in einen teleologischen 
Verlauf der Geschichte zur Freiheit. Dennoch ist Adornos Denken nicht nihi
listisch. Die Hoffnung auf Veränderung muss gerade deswegen als Impuls be
stehen bleiben, weil sie die notwendige Bedingung einer jeden Kritik ist: 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 219 

»Bewußtsein könnte gar nicht über das Grau verzweifeln, hegte es nicht den 
Begriff von einer verschiedenen Farbe, deren versprengte Spur im negativen 
Ganzen nicht fehlt. Stets stammt sie aus dem Vergangenen, Hoffnung aus ih
rem Widerspiel, dem, was hinab mußte oder verurteilt ist; solche Deutung 
wäre dem letzten Satz von Benjamins Text über die Wahlverwandtschaften, 
›Nur um der Hoffnungslosen willen ist uns die Hoffnung gegeben‹, wohl an
gemessen« (Adorno 1966/1973, S. 370–371). 

Die Hoffnung, die Opfer der Geschichte zu retten, dient als die Folie, vor der 
sich die Negativität der bestehenden Verhältnisse abzeichnet. Die Hoffnung 
auf die Revolution, auf die Veränderung im Ganzen besteht für Adorno im Hier 
und Jetzt nicht mehr – wenngleich er damit nicht jegliche politische Praxis 
ablehnt. Seine Vorträge und Radiointerviews können selbst als eine Form der 
Praxis verstanden werden, in der der Gedanke auf eine Veränderung des Be
stehenden im Konkreten drängt. 

Schluss 

In On Western Marxism fällt Perry Anderson ein eindeutiges Urteil über die Kri
tische Theorie. An die Stelle des revolutionären Marxismus trete mit ihr die 
bürgerliche und akademische Philosophie (vgl. Anderson 1977, S. 88–89). Auch 
wenn die Kritische Theorie wichtige Beiträge zur Ästhetik und Technikkritik 
geleistet habe (vgl. Anderson 1977, S. 76 u. S. 81–82), sei sie ein Symptom der 
Niederlage der Arbeiterklasse (vgl. Anderson 1977, S. 42–44). Angesichts der 
neuen revolutionären Bewegungen seit 1968 gelte es daher, die Kritische Theo

rie zu überwinden und wieder zu revolutionären Theorien im Anschluss an Le
nin und Trotzki zurückzukehren (vgl. Anderson 1977, S. 95–106). 

Anderson macht in seinem Essay das, was Adorno bereits in seiner 
Antrittsvorlesung Anfang der 1930er Jahre bewusst von sich wies: Anstatt 
Theorien immanent zu kritisieren und darin auch den Wahrheitsgehalt phi
losophischer Probleme zu verdeutlichen, interpretiert Anderson die Kritische 
Theorie aus ihren Entstehungsbedingungen heraus und missversteht dadurch 
die Stellung von Geschichte im Denken Adornos. Seine Kritik perlt deswe
gen an der Kritischen Theorie ab: Die historischen Erfahrungen von 1918/19 
und 1933–1945 werden von 1968 und den neuen Protestformen der 1970er 
Jahre vielleicht überlagert, ihre Geltungskraft wird durch diese jedoch nicht 
nivelliert. Andersons Essay steht beispielhaft für das Vorurteil über Adorno 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Handgemenge 

und die Kritische Theorie, dem zufolge es sich bei deren Kritik der Praxis um 
bürgerlich-akademisches Denken handle. Diese Einschätzung rührt aus einer 
Verachtung gegenüber der Philosophie, von der man glaubt, sie hinter sich ge
lassen zu haben. Gerade im Denken von Philosophie als materialistische Kritik 
der Gegenwart besteht jedoch eine zentrale Verwandtschaft des Denkens von 
Adorno und Marx. Adornos Konzeption von Philosophie als materialistische 
Kritik zielt darauf, philosophisches Denken in Bewegung zu erhalten, von 
neuem anzusetzen und die Wirklichkeit deutend offenzulegen. Auch wenn 
er mit dem Marxismus als politischer Praxis kaum etwas gemein hat, ist sein 
Denken nur in Anknüpfung an Marx zu verstehen. Susan Buck-Morss bringt 
dies auf die treffende Formulierung: »And although it was indebted to Marx 
and might even be termed ›Marxist‹, it was not Marxism« (Buck-Morss 1977, 
S. 24). 

Literaturverzeichnis 

Adorno, Theodor W. (1931a/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurt a.M., 
29. Mai 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 
1923–1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 274–278. 

Adorno, Theodor W. (1931b/2008): Brief an Siegfried Kracauer, Frankfurt a.M., 
8. Juni 1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 
1923–1966. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 283–285. 

Adorno, Theodor W. (1966/1973): Negative Dialektik. In: Adorno, Theodor W.: 
Gesammelte Schriften (AGS). Bd. 6. Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Adorno, Theodor W. (1973/1996): Die Aktualität der Philosophie. In: AGS. Bd. 1, 
S. 325–344. 

Anderson, Perry (1977): Considerations on Western Marxism. 2. Auflage, Lon
don: NLB. 

Benjamin, Walter (1928/1974): Der Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: 
Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Bd. 1.1. Frankfurt a.M.: Suhr
kamp, S. 203–430. 

Braunstein, Dirk (2016): Adornos Kritik politische Ökonomie. Bielefeld: tran
script. 

Buck-Morss, Susan (1977): The Origin of Negative Dialectics: Theodor W. 
Adorno, Walter Benjamin and the Frankfurt Institute. Hassocks: Harvester 
Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nina Rabuza: Marxistisch, wenn auch kein Marxismus 221 

Freud, Sigmund (1917/1961): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 
In: Freud, Sigmund: Gesammelte Werke. Bd. 11. Frankfurt a.M.: S. Fischer, 
S. 3–76. 

Herms, Eilert (1998): Beruf. In: Betz, Hans Dieter/Janowski, Bernd/Browning, 
Don S./Jüngel, Eberhard/Persch, Jörg (Hg.): Religion in Geschichte und 
Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. 
4. Auflage, Tübingen: Mohr Siebeck, S. 1336–1346. 

Höffe, Ottfried (2014): Immanuel Kant. 8. Auflage, München: C.H. Beck. 
Holz, Hans Heinz (2011): Dialektik. Problemgeschichte von der Antike bis zur 

Neuzeit. Bd. 5. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Jay, Martin (1984): Adorno. Cambridge: Harvard University Press. 
Kracauer, Siegfried (1931/2008): Brief an Theodor W. Adorno, o. O., 7. Juni 

1931. In: Adorno, Theodor W./Kracauer, Siegfried: Briefwechsel 1923–1966. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 280–282. 

Lindner, Burkhardt (1977): Herrschaft als Trauma. Adornos Gesellschaftstheo
rie zwischen Marx und Benjamin. In: Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Theodor 
W. Adorno. München: Ed. Text + Kritik, S. 72–91. 

Nietzsche, Friedrich (1886/1999): Menschliches, Allzumenschliches I und II. 
In: Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 
Bänden. Bd. 2. München: Deutscher Taschenbuch-Verlag. 

Tiedemann, Rolf (1973/1996): Editorische Nachbemerkung. In: AGS. Bd. 2, 
S. 379–384. 

von Haselberg, Peter (1977): Wiesengrund-Adorno. In: Arnold, Heinz Ludwig 
(Hg.): Theodor W. Adorno. München: Ed. Text + Kritik, S. 7–21. 

von Wussow, Philipp (2007): Logik der Deutung. Adorno und die Philosophie. 
Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Wiggershaus, Rolf (2006): Theodor W. Adorno. 3. Auflage, München: 
C.H. Beck. 

Wohlleben, Doren (2014): Enigmatik – Das Rätsel als hermeneutische Grenz
figur in Philosophie, Mythos und Literatur. Antike – Frühe Neuzeit – Mo
derne. Heidelberg: Winter. 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457832-011 - am 13.02.2026, 17:03:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457832-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

