Einleitung

Zur Absicht der vorliegenden Arbeit

In der Theorie des kommunikativen Handelns behauptet Jiirgen Habermas, ohne
metaphysische Riickendeckung zu operieren.! Im Zentrum der vorliegenden Ar-
beit steht die Frage, wie Habermas versucht, diesem Anspruch gerecht zu werden
und welche Bedeutung sein Vorgehen fiir die Diskursethik hat. Dabei soll auch
kritisch hinterfragt werden, ob an manchen Stellen ein verindertes Vorgehen
dem Anspruch eher gerecht geworden wire.

Ein wichtiges Ergebnis ist die Erkenntnis, dass die Metaphysikkritik von Jiir-
gen Habermas ihren Ausdruck in einer naturalistischen Argumentationsstrategie
findet, deren Spuren sich bis in die Friihschriften Habermas’ zuriickverfolgen
lassen. Dieses Resultat mag fiir jene {iberraschend sein, die Habermas noch im-
mer ausschlieflich als Nachfolger der Frankfurter Schule und deren Szientismus-
kritik beurteilen. Schon in seinen fritheren Schriften werden allerdings naturalis-
tische Tendenzen deutlich” und auch das regelmiBig bekundete Interesse an einer
Vereinigung von Kant und Darwin spricht gegen einen strikten Anti-Naturalis-
mus bei Jiirgen Habermas.® In jiingeren Publikationen, wie beispielsweise Wahr-
heit und Rechtfertigung oder Freiheit und Determinismus geht Habermas nun

1 Vgl Jirgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd.1, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1999, S. 198.

2 Vgl. Jirgen Habermas: »Arbeit und Interaktion, in: Ders., Technik und Wissen-
schaft als »Ideologie«, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1979, S. 28.

3 Vgl. Jirgen Habermas: »Metaphysik nach Kant«, in: Ders. Nachmetaphysisches
Denken. Philosophische Aufsitze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 28. Jiir-
gen Habermas: »Motive Nachmetaphysischen Denkens«, in: Ders. Nachmetaphysi-
sches Denken Philosophische Aufsétze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 53.
Jurgen Habermas: »Einleitung: Realismus nach der sprachpragmatischen Wende,
in: Ders. Wahrheit und Rechtfertigung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1999, S. 17.
Jurgen Habermas: »Freiheit und Determinismus«, in: Ders. Zwischen Naturalismus
und Religion, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005, S. 872.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

auch explizit auf die Bedeutung des Naturalismus fiir seine Theorie ein und ent-
wickelt ein Konzept des so genannten »schwachen« bzw. »weichen Naturalis-
mus«. Hier wird deutlich, wie wichtig das Verhiltnis von Kant und Darwin fiir
die Leitfrage der vorliegenden Arbeit ist. »Heute mochten wir ohne solche meta-
physischen Hintergrundannahmen auskommen. Dann miissen wir aber das, was
wir von Kant iiber die transzendentalen Bedingungen der Erkenntnis gelernt ha-
ben, mit dem, was uns Darwin iiber die natiirliche Evolution gelehrt hat, in Ein-
klang bringen.«* Damit steht sowohl das Ziel als auch das Programm des schwa-
chen Naturalismus fest: schwacher Naturalismus bedeutet fiir Habermas die Ver-
einigung von Kant und Darwin und nicht die Reduktion Kants auf Darwin. Da
die naturalistischen Elemente bei Habermas also eine metaphysikkritische Be-
deutung entwickeln, und sich die Leitfrage der vorliegenden Arbeit auf die prak-
tische und nicht auf die theoretische Philosophie von Jiirgen Habermas bezicht,
findet zugleich eine Analyse der Konsequenzen naturalistischer Argumentations-
strategien auf eine ethische Theorie statt. Da Willard van Orman Quine den Na-
turalismus im Zusammenhang epistemologischer Uberlegungen entwickelt hat,
wird die Diskussion tiber den Naturalismus bis heute eher selten auf die Ethik
bezogen. Dies mag daran liegen, dass Quine der Ethik selbst eine Sonderstellung
in seinem Naturalisierungsprogramm zugesteht.” Eine Analyse der Auswirkun-
gen des Konzepts des »schwachen Naturalismus« auf die Diskursethik liegt, so-
weit ich weil3, bisher noch gar nicht vor. Dies ist wohl darauf zuriickzufiihren,
dass das Verhéltnis von Metaphysik und Ethik von Habermas nie explizit mit
dem Naturalismus in Verbindung gebracht, sondern vor allem unter Uberschrif-
ten, wie »Detranszendentalisierung« oder »Neusituierung der Vernunft« behan-
delt wird. Die vorliegende Arbeit mochte dies @ndern und dazu unter anderem
aufzeigen, dass die Strategien der Metaphysikkritik letztendlich selbst unter der
Uberschrift »Naturalisierung« zusammengefasst werden konnen. Zu diesem
Zweck wird zunéchst der Metaphysikbegriff von Habermas dargestellt, und an-
schlieBend seine Kritik durch Habermas anhand von zwei Hauptaspekten
(Selbstbewusstseins- und Begriindungsbegriff) erortert. Diese Aspekte werden in
den Teilen II und III mit dem Naturalismus in Zusammenhang gebracht. Das
verbindendende Element der beiden erorterten Aspekte ist der Sprachbegriff. Die
kritische Bewertung findet teilweise direkt in den jeweiligen Kapiteln statt, wird
aber am Ende der Abschnitte noch einmal in einen umfassenderen Zusammen-
hang gestellt.

Damit ergibt sich folgende Aufgabe fiir die vorliegende Arbeit: nach einer
Darstellung des Metaphysikbegriffs und seiner Kritik bei Habermas, muss zu-
nichst eine Ausarbeitung der systematischen Bedeutung der naturalistischen Ar-
gumente im Zusammenhang der Metaphysikkritik erarbeitet werden. Anschlie-

4 Vgl. Habermas: Freiheit und Determinismus, S. 872.

5 Vgl. Willard van Orman Quine, Theories and Things, New York: Belknap 1986.
Owen J. Flanagan, »Quinean Ethics«, in: Dagfinn Fellesdal (Hg.), Naturalism and
Ethics, New York: Garland Publishing 2000, S. 350-368.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 11

AnschlieBend ist der Zusammenhang dieser Naturalisierung zur Diskursethik
einsichtig darzustellen, um die ethischen Konsequenzen aufzeigen zu konnen. Im
vierten Teil der Arbeit werden unter Bezugnahme auf Hegel mogliche Alternati-
ven aufgewiesen, um im flinften Teil die Ergebnisse zusammenzufassen.

Zur inneren Strukturlogik der Arbeit

Die Arbeit beginnt (I.1) mit der Darstellung des Metaphysikbegriffs bei Haber-
mas. Dieser orientiert sich an vier Merkmalen: »ldee«, »ldentitit«, »Bewusst-
seinsphilosophie« und »starker Theoriebegriff«. Die ersten beiden Merkmale
(»Idee« und »ldentitdt«) stehen in einem Bezug zur antiken Philosophie, zu der
sich Habermas eher selten duBert. Da sie fiir die weitere Entwicklung der Arbeit
eine nur untergeordnete Rolle spielen, philosophiehistorisch aber von Bedeutung
sind, werden sie hier kurz dargestellt, spielen aber im weiteren systematischen
Aufbau der Arbeit keine besondere Rolle. An den beiden letzten Merkmalen
(»Bewusstseinsphilosophie« und »starker Theoriebegriff«) orientiert sich hinge-
gen der Aufbau der gesamten Arbeit: der Versuch, die Bewusstseinsphilosophie
und deren, fiir Habermas problematische Annahmen zu {iberwinden, ist zentraler
Bestandteil des ersten Teils der Arbeit. Die Debatte zwischen Dieter Henrich und
Jirgen Habermas (I. 2) bildet dafiir einen sehr guten Ausgangspunkt, denn Ha-
bermas kritisiert Henrichs Selbstbewusstseinsbegriff als metaphysisch und fiihrt
dies auf Henrichs bewusstseinsphilosophische Argumentationsfigur zuriick. Hen-
rich wirft Habermas seinerseits einen »semantischen Naturalismus« vor, der als
Substitution metaphysischen Gedankengutes dienen soll, nach Ansicht von Hen-
rich aber keine hinreichende Alternative sondern seinerseits nur »schlechte Me-
taphysik« darstellt. Da im Zentrum der Auseinandersetzung die Frage nach dem
Status des Selbstbewusstseinsbegriffs steht, muss genauer analysiert werden,
welches Verstindnis Habermas von diesem Begriff entwickelt, und inwiefern
sich dieses vom bewusstseinsphilosophischen Ansatz unterscheidet.

Dies ist die Aufgabe des zweiten Teils (II.). Habermas stellt die Frage nach
dem Status des Selbstbewusstseinsbegriffs in einen direkten Zusammenhang zum
Begriff der Individualitit, worin sich bereits die Abkehr von einer transzenden-
talphilosophischen Argumentationsstruktur verdeutlicht: Habermas erschlief3t
den Status von Selbstbewusstsein nicht iiber den Begriff des transzendentalen
Subjekts, sondern iiber die konkreten Verhéltnisse, in die die Subjekte als soziale
Wesen eingebunden sind. Das erste Kapitel des zweiten Teils (II.1.1) beginnt da-
her mit einer Analyse der Theorie von der kulturellen Rationalisierung und ihren
Auswirkungen auf das einzelne Subjekt als Individuum bei Habermas. Diese so-
ziologischen Uberlegungen verorten das Individuum in einem Spannungsfeld
von neuen Freiheiten und neuer Uniibersichtlichkeit. Damit sind die Vorausset-
zungen geschaffen, um den Ubergang zur Frage nach der eigentlichen Bestim-
mung des Begriffs »Individuum« nachzuvollziehen (I1.1.2). Schon hier wird die

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

Bedeutung von George Herbert Mead® zum ersten Mal deutlich. Mead spielt die
entscheidende Rolle fiir die kommunikationstheoretische Transformation des
Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas. Diese Rolle wird anschlieBend (I1.2)
ndher analysiert. Damit wird eine theoretische Ausgangslage geschaffen, vor de-
ren Hintergrund die Frage nach dem Selbstbewusstseinsbegriff von Habermas
und der damit zusammenhingenden Bedeutung von Mead einer genaueren Ana-
lyse unterzogen werden kann. Dies geschieht im dritten Kapitel des zweiten
Teils (I1.3). In mehreren Durchgidngen wird das evolutionstheoretisch orientierte
Modell der Sprachgenese Meads aus der Sicht von Habermas dargestellt. Damit
finden einerseits die Details der Bezugnahme auf Mead Erwahnung und anderer-
seits wird gleichzeitig das habermassche Modell durch die Abgrenzung gegenti-
ber Mead in seinen eigenen Konturen besser nachvollziehbar. Zunichst steht die
Frage nach dem Ubergang der gesten- zur lautvermittelten Interaktion im Vor-
dergrund (»Semantisierung: Von der gestenvermittelten zur symbolischen Inter-
aktion«). AnschlieBend werden daraus resultierende Probleme (»Das darwinisti-
sche Modell der Einstellungsiibernahme«) und Abgrenzungen von Habermas ge-
geniiber Mead diskutiert (»Die habermassche Erweiterung des Modells der Ein-
stellungstibernahme um den Aspekt der Adressierung«). Damit sind die Grundla-
gen geschaffen, um zu erldutern, was Habermas mit der Rede vom »Selbstbe-
wusstsein als kommunikativ erzeugtes Phidnomen« ausdriicken mdochte. Diese
Bestimmung des Selbstbewusstseinsbegriffs impliziert eine Kritik an dem privi-
legierten Zugang zu den res cogitans, in der sich interessante Parallelen zwischen
Habermas und aktuellen analytischen, ebenfalls metaphysikkritischen Ansdtzen
finden. Auf diese Parallelen wird in dem Abschnitt »Der Verlust des privilegier-
ten Zugangs zu den res cogitans« kurz hingewiesen. Seinen Abschluss findet das
dritte Kapitel des zweiten Teils in der Darstellung der habermasschen Differen-
zierung eines epistemischen von einem praktischen Selbstverhdltnis. Mit dieser
Unterscheidung geht Habermas seiner eigenen Ansicht nach erneut tiber Mead
hinaus, um eine verdnderte Perspektive auf den von Mead iibernommenen Be-
griff des »generalized other« zu entwickeln.

Das vierte Kapitel (I1.4) besteht in einer kurzen Zusammenfassung der Be-
deutung des erlduterten Selbstbewusstseinsbegriffs bei Habermas flir die Ab-
grenzung von der Bewusstseinsphilosophie einerseits und die Bedeutung fiir eine
politische Konzeption andererseits.

Schwerpunkt des fiinften Kapitels (I1.5) ist die Kritik an Jiirgen Habermas.
Hauptanliegen dieser Kritik ist es, Widerspriiche zwischen Habermas’ Naturali-
sierungsstrategie und seiner praktischen Philosophie, der Diskursethik herauszu-
arbeiten. Zunichst (5.1 Der Zirkel des habermasschen Ansatzes) wird allerdings

6 Mead wird hier in Englisch zitiert nach George Herbert Mead: Mind, Self, and So-
ciety from the Standpoint of a Social Behaviorist, London: University of Chicago
Press 1967. Die deutsche Ubersetzung ist zu Recht umstritten. Siehe dazu auch
»Nachbemerkungen zur Ubersetzung.«, in: George Herbert Mead: Geist, Identitit
und Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 441-443.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

ein grundlegendes Argument von Dieter Henrich dargestellt, welches behauptet,
Habermas miisse seinerseits bereits eine gewisse Form von Selbstbeziehung vor-
aussetzen, um die Genese von reziproken Verhiltnissen zwischen Subjekten bzw.
Organismen erkldren zu kénnen. Dieses Argument steht nicht im Zentrum der
hier dargstellten Kritik an Habermas und wird von diesem, soweit ich sehe, auch
an keiner Stelle behandelt. Aufgrund seiner Bedeutsamkeit wird es im anschlie-
Benden Abschnitt (I1.5.3 Alternative Theorien) aber erneut aufgenommen. Im
Hauptteil der Kritik an der habermasschen Theorie (I1.5.2 Naturalistische Impli-
kationen und ihre Konsequenzen) wird das behavioristische Modell von Mead
zundchst gegen Habermas selbst gewendet (Handlungskoordinierung als Anpas-
sung), wodurch deutlich wird, dass Habermas’ eigene Konzeption in einer Weise
interpretiert werden kann, die seinen moralphilosophischen Uberzeugungen wi-
derspricht. Anschlieend (Das Argument der Performanz) wird aus dem haber-
masschen Text ein mogliches Gegenargument rekonstruiert, um zu priifen, ob
dadurch die Kritik widerlegt werden kann. In dem folgenden Abschnitt (Die Kri-
tik an Individuierung durch Vergesellschaftung) wird erldutert, weshalb Haber-
mas’ eigene kritische Einstellung gegeniiber einem starken Naturalismus nichts
an der erarbeiteten Kritik dndert. Im Gegenteil, Habermas entzieht sich durch die
Bezugnahme auf eine (wie auch immer schwach-)naturalistische Argumentati-
onsstrategie selbst der Moglichkeit, seinen eigenen Kommunikationsbegriff von
jenen Momenten freizuhalten, die seiner Auffassung nach das grofite ethische
Problem des starken Naturalismus darstellen: die Objektivierung normativer Zu-
sammenhinge. Der zweite Teil wird durch eine Betrachtung von zwei alternati-
ven sprachphilosophischen Selbstbewusstseinstheorien abgeschlossen (I1.5.3 Al-
ternative Theorien), die ihrerseits Beispiele fiir nach-bewusstseinsphilosophische
Ansitze darstellen und in grundlegender Hinsicht mit Habermas iibereinstimmen.
Dabei dient der Hinweis auf den Ansatz von Lynn Rudder Baker vor allem dem
Zweck, dem unter Punkt I1.5.1 behandelten und von Dieter Henrich vorgetrage-
nen Zirkelargument gegen Habermas einen moglichen Losungsweg aufzuzeigen.
Die Darstellung des Ansatzes von Tugendhat bietet ebenfalls eine implizite Ant-
wort auf diese Kritik, vor allem, weil sich Tugendhat selbst intensiv mit Henrichs
Theorie beschiftigt hat. Dariiber hinaus dient sie aber vor allem dem Zweck, auf
eine Theorie des Selbstbewusstsein aufmerksam zu machen, die ihrerseits von
dhnlichen Problemsituationen wie die Theorie Habermas’ ausgeht, durch ihren
verstirkten Bezug auf Heidegger und Wittgenstein jedoch letztendlich keine Na-
turalisierungsstrategie einschlégt.

Der dritte Teil der Arbeit (III. Metaphysische Letztbegriindung?) orientiert
sich am vierten Aspekt metaphysischen Denkens, dem starken Theoriebegriff
und geht der Frage nach, welche Begriindungskonzeption Habermas fiir seine
Ethik vorschldgt und welche Bedeutung dies fiir mogliche metaphysische Impli-
kationen hat. Fiir das Verstdndnis des habermasschen Ansatzes ist dabei vor al-
lem die Konzeption Karl-Otto Apels bedeutsam, da dieser als eigentlicher Be-
griinder der Diskursethik gelten darf und eine ethische Letztbegriindungskonzep-

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

tion vertritt, die zum Anlass einer Debatte zwischen ihm und Habermas wurde,
anhand derer die Frage nach metaphysischen Implikationen bei Habermas gut er-
ortert werden kann. Apel lehnt die Metaphysik ndmlich nicht in der gleichen
Weise ab, wie dies bei Habermas der Fall ist. Der dritte Teil beginnt daher zu-
nichst mit einer Darstellung des Selbstverstindnisses der Diskursethik aus der
Sicht von Apel (III.1.1) und Habermas (III.1.2). Dabei wird ein besonderes Au-
genmerk auf den Zusammenhang zwischen den ethischen Herausforderungen der
Moderne und der Diskursethik gelegt. Wiahrend Apel hier aus einer eher anthro-
pologischen Perspektive argumentiert, wird der Ansatz Habermas’ von der Theo-
rie des kommunikativen Handelns her dargestellt.” Im zweiten Kapitel (I11.2)
werden anschlieBend die sprechakttheoretischen Grundlagen der habermasschen
Diskursethik nidher erldutert. Neben der systematischen Bedeutung die die
Sprechaktanalyse fiir die Diskursethik hat, ist dies auch deshalb notwendig, weil
so verdeutlicht werden kann, worauf sich die Rede von einer »Versprachlichung
des Sakralen«, die Habermas von Durkheim {ibernimmt, genau bezieht (Die sak-
ralen Grundlagen der Geltungsanspriiche). Nachdem durch die ersten beiden Ka-
pitel eine Verortung der Diskursethik im Rahmen der Philosophie von Karl-Otto
Apel und Jiirgen Habermas vorgenommen wurde, wird im dritten Kapitel (I11.3)
das Verhiltnis von Sprache und Metaphysik bei Habermas anhand einer Darstel-
lung der systematischen Bedeutung der Diskursethik als eine speziellen, mit be-
stimmten Beziigen und Begriffen operierenden Ethik verdeutlicht. Dabei ist das
Verhéltnis zur kantischen Ethik von besonderer Bedeutung: sowohl Apel als
auch Habermas betonen immer wieder, dass die Diskursethik als eine Transfor-
mation der kantischen Ethik verstanden werden kann (IT1.3.1 Merkmale der Dis-
kursethik und die kantische Ethik). Fiir die Leitfrage des zweiten Kapitels sind
die Abweichungen gegeniiber der kantischen Ethik allerdings von ebenso grofler
Bedeutung, denn eine Ethik, die sich einerseits auf den ethischen Universalismus
Kants bezieht, sich aber gleichzeitig als nachmetaphysisch bezeichnet, muss zei-
gen, wie sie sich von Kant abgrenzt, ohne dabei den starken Begriindungsan-
spruch aufzugeben (II1.3.3 Die Detranszendentalisierung der kantischen Ethik).
Im vierten Kapitel werden dann Apels transzendentalpragmatische Letztbegriin-
dungskonzeption (II1.4.1/4.2) und Habermas’ universalpragmatischer Ansatz
(I11.4.3) gegentibergestellt. Apel versucht zu verdeutlichen, inwiefern Sprache als
notwendiges Medium menschlichen Kommunizierens eine unhintergehbare con-
ditio sine qua non allen menschlichen Handelns ist. Dabei muss beachtet werden,
dass er die Letztbegriindung als eine Vermittlung zwischen der epistemologi-
schen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und der sprachanalytischen Philosophie
des 20. Jahrhunderts konzipiert (siche dazu den Abschnitt im Kapitel 111.4.2
Letztbegriindung als transzendentalpragmatische Unterscheidung und Vermittlung

7 Der systematische Bedeutung der Theorie des Kommunikativen Handelns in der
vorliegenden Arbeit ist unter anderem eine Konsequenz der erwihnten These, dass
Habermas’ Theorie im Ganzen nur unter Berlicksichtigung der soziologischen Pers-
pektive zu erschliefen ist.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

zwischen der epistemologischen Ursprungsphilosophie der Neuzeit und der
sprachanalytischen Philosophie des 20. Jahrhunderts). Habermas hat demgegenii-
ber schon im Positivismusstreit auf die wechselseitige Abhéngigkeit von Konsens-
kriterien mit dem Prozess der Konsensfindung hingewiesen und damit bereits in
frithen Jahren eine Letztbegriindung abgelehnt. Der Positivismusstreit wird daher
hier als Ausgangspunkt fiir die Darstellung der habermasschen Universalpragmatik
verwendet (I11.4.2). Dies ist sinnvoll, weil so das spezielle Interesse, welches im
weiteren Verlauf den methodischen Uberlegungen von Habermas’ innerhalb der
Universalpragmatik gewidmet wird, von Anfang an in einen eher wissenschafts-
theoretischen Kontext gestellt werden kann. Anhand der Analyse der Universal-
pragmatik kann anschlieBend gezeigt werden, wie weit Habermas auch in seinen
sprachtheoretischen Uberlegungen vom apelschen Ansatz entfernt ist.

Im Anschluss an diese Uberlegungen ist es dann moglich, sowohl den Ab-
schluss als auch den allgemeinen Status der Begriindungskonzeption von Haber-
mas einer abschlieBenden Darstellung zu unterziehen (111.4.3/111.4.4).

AnschlieBend (5.) werden die Resultate aus beiden Kapiteln vorgestellt. Es
mag tiberraschend sein, dass erst im Anschluss an das Kapitel »Resultate« jenes
Kapitel folgt, das sich eingehender mit der Konzeption des »schwachen Natura-
lismus« bei Habermas beschiftigt (6.). Dies hat folgenden Grund: Habermas
spricht erst in einem seiner neueren Biande explizit von dem in seinem Werk vor-
handen Naturalismus. Daher soll die Darstellung des habermasschen Naturalis-
mus hier im Sinne einer Gegenrede Habermas’ gegen die bis zu diesem Punkt
geiibte Kritik betrachtet und anschlieBend kritisch beurteilt werden.

Im vierten Teil der Arbeit wird zunéchst auf die besondere Bedeutung Hegels
fiir die Entstehung des habermasschen Naturalismus hingewiesen. Aus dem
Verweis auf eine systematisch umfassendere Hegelinterpretation lassen sich dann
Hinweise auf die Moglichkeit des Entwurfs einer Ethik entwickeln, der keine na-
turalistischen Konsequenzen beinhaltet, dabei jedoch ebenfalls nicht hinter spezi-
fische Erkenntnisse der Diskursethik oder in metaphysische Argumentationen zu-
rlickfallt.

Der fiinfte und letzte Teil fasst die Ergebnisse der Arbeit zusammen.

Zur Verwendung des Begriffs »Naturalismus«

Bereits in Arbeit und Interaktion wird deutlich, dass Habermas an einer naturalis-
tischen Reinterpretation der hegelschen Philosophie interessiert ist. Dort bezieht
er sich Habermas in affirmativer Hinsicht auf den Umstand dass die Theorie von
George Herbert Mead als eine Neuaufnahme der hegelschen Philosophie »unter
naturalistischen Voraussetzungen des Pragmatismus«® bezeichnet werden kann.’

8 J. Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 28.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

In seinen jiingeren Schriften spricht Habermas nun in Bezug auf seine eigene
Theorie explizit von einem >schwachen< bzw. >weichen Naturalismus<. Die
Verwendungsweise des Begriffs »Naturalismus« in der vorliegenden Arbeit ori-
entiert sich allerdings nicht ausschlieBlich an der Bedeutung, die Habermas ihm
gibt. Es ist daher wichtig, kurz darauf einzugehen, wie der Begriff »Naturalis-
mus« hier eigentlich verwendet wird. Diese Verwendung stellt eine ausschlieB3-
lich operative Definition dar, d.h. es geht nicht um einen Beitrag zur aktuellen
Naturalismusdebattem, sondern ausschlieBlich darum, die Verwendung im Zu-
sammenhang der vorliegenden Arbeit zu kléren.

Willard van Quine, der als einer der wichtigsten Begriinder des philosophi-
schen Naturalismus gilt, hat den Naturalismus vor allem mit der Epistemologie in
Verbindung gebracht. Die Diskussion des Naturalismus im Zusammenhang prak-
tischer Fragen ist hingegen bzw. gerade deshalb seltener. Quine mochte die Frage
nach der Bedeutung von Realitét durch die Naturwissenschaft beantwortet wis-
sen. Der Philosophie als Erkenntnistheorie kommt damit nicht mehr die Bedeu-
tung einer, die epistemischen Grundlagen der Naturwissenschaft erst herstellen-
den Disziplin zu, sondern sie wird zumindest in epistemologischer Hinsicht der
Naturwissenschaft und ihren Methoden untergeordnet.' Die vorliegende Arbeit
beschiftigt sich allerdings mit einem moralphilosophischen Thema und nicht mit
erkenntnistheoretischen Fragen. Besonders interessant ist daher, was Quine selbst
zur Stellung der Ethik ausfiihrt. Er erklart, dass eine »methodological infirmity of
ethics as compared with science«'? bestehe und begriindet dies vor allem mit
zwei Argumenten, die in der Geschichte der Philosophie keineswegs neu sind":
Zunichst weist er darauf hin, dass der moralischen Beurteilung im Vergleich
zum empirisch-wissenschaftlichen Urteil ein objektiver Standard fehle. Im wis-
senschaftlichen Urteil liege dieser Standard durch die Unabhéngigkeit der beob-
achtbaren Natur vor. »The empirical foothold of scientific theory is in the pre-
dicted observable event; that of a moral code is in the observable moral act. But
whereas we can test a prediction against the independent course of observable
nature, we can judge the morality of an act only by our moral standards them-
selves.“'* Das zweite Argument besteht im Verweis auf die infinite Bedingungs-
struktur moralischer Werte: Demnach stehen die moralischen Werte in einem
Bedingungsverhiltnis, das letztendlich nicht abgeschlossen werden kénne, wor-

9 Vgl. auch Peter Dews. »Naturalismus und Anti-Naturalismus bei Habermas, in:
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 6. (2001), S. 861-871.

10 Vgl. dazu Keil, Geert/Schnidelbach, Herbert (Hg.): Naturalismus. Philosophische
Beitrige, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000.

11 Vgl. Willard van Orman Quine. Theories and Things.

12 Ebd. 63.

13 Das zweite Argument tritt in einer etwas verdnderten Variante auch im Kritischen
Rationalismus und dort vor allem bei Hans Albert auf. Habermas und Apel setzen
sich, wie noch zu zeigen sein wird, mit diesen Argumenten ausfiihrlich auseinander.

14 Ebd.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

aus die Schlussfolgerung zu ziehen sei, dass einige Werte ungerechtfertigt blei-
ben miissen. » This way of resolving moral issues is successful to the extend that
we can reduce moral values causally to other moral values that command agree-
ment. There must remain some ultimate ends unreduced and so unjustified.«'’

Die Ethik nimmt damit in der ansonsten naturalistischen Philosophie von
Quine einen Sonderstatus ein: im Gegensatz zur Erkenntnistheorie ist sie seiner
Ansicht nach nicht naturalisierbar. Owen J. Flanagan behauptet daher, dass die
systematische Verortung der Ethik bei Quine nicht gerechtfertigt sei, da dieser in
allen anderen Belangen ein systematisches Naturalisierungsprogramm verfolge.
»W.V. Quine is a systematic philosophical naturalist. This is why his recent pa-
per >On the Nature of Moral Values« is so puzzling. It does not fit the system.«'®

Flanagan versucht deutlich zu machen, dass beide von Quine verwendeten
Argumente auch auf die Wissenschaft anwendbar sind, und es daher nicht mog-
lich sei, aus ihnen den Sonderstatus der Ethik gegeniiber anderen Disziplinen zu
schlussfolgern. Fiir den vorliegenden Zusammenhang ist dies vor allem deshalb
interessant, weil damit der Kldrungsbedarf deutlich wird, der hinsichtlich der
Auswirkungen des Konzepts des (schwachen) Naturalismus bei Habermas auf
dessen praktische Philosophie besteht. Habermas selbst stellt den Entwurf des
»schwachen Naturalismus« ausschlieBlich im Zusammenhang epistemologischer
Uberlegungen vor und diskutiert die Auswirkungen auf seine praktische Philoso-
phie an keiner Stelle. Die vorliegende Arbeit versucht diesen Mangel zu beheben,
um zu verdeutlichen, dass der schwache Naturalismus durchaus Auswirkungen
auf die praktische Philosophie von Habermas hat.

Terminologisch wird zu diesem Zweck die von Dirk Koppelberg beschriebe-
ne Version des »methodischen Naturalismus< operationalisiert Koppelberg weist
zunichst darauf hin'’, dass der Naturalismus weder mit dem Empirismus, noch
dem Physikalismus, dem Szientismus oder dem Antimentalismus identifiziert
werden sollte. (Ich mochte an dieser Stelle nicht die moglichen Argumente gegen
diese Abgrenzung untersuchen, auch wenn vor allem die Abgrenzung gegeniiber
dem Antintentionalismus problematisch sein diirfte.'®) AnschlieBend unterschei-
det Koppelberg drei Formen des Naturalismus: den metaphysischen, den analyti-
schen und den methodologischen. Letzterer ist durch drei Grundthesen gekenn-
zeichnet:

Erstens durch die Antifundierungsthese: Es ist nicht Aufgabe der Philosophie die Wissen-
schaft zu fundieren oder zu begriinden. Zweitens durch die Kontinuitditsthese: Philosophie

15 Ebd. 64.

16 Flanagan, Owen J: »Quinean Ethics«, in: Dagfinn Fellesdal (Hg.), Naturalism and
Ethics, New York: Garland Publishing 2000, S. 350.

17 Koppelberg, Dirk: »Was ist Naturalismus in der gegenwértigen Philosophie?« in:
Geert Keil/Herbert Schnddelbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrige,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 2000, S. 68-92.

18 Vgl. Keil, Geert: »Naturalismus und Intentionalitit«, in: Geert Keil/Herbert Schné-
delbach (Hg.), Naturalismus. Philosophische Beitrdge, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000, S. 187-205.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 | ZWISCHEN BEWUSSTSEINSPHILOSOPHIE UND NATURALISMUS

hat keinen epistemisch privilegierten Stand gegeniiber den Wissenschaften [...]. Drittens
durch die Wissenschaftlichkeitsthese: Die Verwendung von wissenschaftlichen Untersu-
chungen und Ergebnissen ist fiir die Philosophie einschlidgig und unverzichtbar. "’

Im weiteren Verlauf wird sich zeigen, dass alle drei Thesen mit dem Philoso-
phieverstindnis von Habermas iibereinstimmen. Die Begriindung fiir diese These
soll hier jedoch bereits kurz angedeutet werden:

Die Antifundierungsthese: In seinem Aufsatz Die Philosophie als Platzhalter
und Interpret”® erklirt Habermas deutlich, dass die Zeiten, in denen sich die Phi-
losophie als Platzanweiserin der Wissenschaften ansehen konnte, endgiiltig der
Vergangenheit angehoren. Stattdessen sieht er die Philosophie bemerkenswerter-
weise in der Rolle eines »Platzhalters fiir empirische Theorien mit starken uni-
versalistischen Anspriichen«®'. Auch die Kritik an der Bewusstseinsphilosophie
macht deutlich, dass Habermas nicht mehr bereit ist, der Philosophie einen Son-
derstatus gegeniiber der Naturwissenschaft einzurdumen. Dies wird auch in der
Auseinandersetzung mit Karl-Otto Apel deutlich werden.

Die Kontinuitits- und Wissenschaftlichkeitsthese: Mit der Kritik an einem
wissenschaftsfundierenden Philosophieverstdndnis stimmt auch Habermas’ Be-
reitschaft tiberein, empirische Methoden im Kontext philosophischer Fragen zu
akzeptieren. Dies wird uns besonders im Zusammenhang der Universalpragmatik
und ihrer Auswertung beschiftigen. Allerdings — und darin liegt ein wichtiges
Element fiir die Einschidtzung der Bedeutung des Naturalismus in der habermas-
schen Theorie — behauptet Habermas nicht, dass die empirische Methode uns zu
ontologischen oder metaphysischen Aussagen iiber die Realitdt bringen kénne.
Habermas gibt den hegelschen Vermittlungsgedanken nicht auf, er ist alles ande-
re als ein Vertreter des metaphysischen oder des ontologischen Naturalismus. Als
ein Philosoph, der sich trotz aller Abweichungen gegeniiber grundlegenden Ge-
danken der Dialektik der Aufkldrung noch immer in der Tradition der Frankfurter
Schule verorten ldsst und der im Positivismusstreit als naturwissenschaftskriti-
scher Denker aufgetreten ist, hat die Verbindung von Habermas und Naturalis-
mus ohnehin einen seltsamen Beigeschmack. Diese Arbeit mochte daher auch
aufzeigen, inwiefern Habermas die metaphysischen Elemente der Bewusstseins-
philosophie und der ethischen Letztbegriindung durch einen methodischen oder,
wie es Habermas selbst nennt, »schwachen Naturalismus« ausgleichen will, ohne
dabei einen Szientismus zu verteidigen oder die in seinen frithen Schriften vor-
handene Skepsis gegeniiber der Naturwissenschaft komplett aufzugeben. Eine
weitere Aufgabe der vorliegenden Arbeit ist es daher, zu untersuchen, ob Haber-
mas diese Spannung auflosen kann.

19 Koppelberg, Was ist Naturalismus in der gegenwirtigen Philosophie, S. 83.

20 Habermas, Jirgen: »Die Philosophie als Platzhalter und Interpret«, in: Ders. Moral-
bewuBtsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1996, S.
9-28.

21 Ebd. 23.

14,02.2026, 16:02:33.


https://doi.org/10.14361/9783839406205-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

