
214 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

men als Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte,

kontextuell ausgearbeitete und interdisziplinär anschlussfähige Einsichten

hinzugesellt. Zudem dekonstruiert sie an jener hermetisch gehaltenen Triade

von Geschlecht-Macht-Amt deren überzeitliche Begründbarkeit.

3. Parrhesia als Herausforderung für katholische Theologie und
kirchliches Handeln

Foucault will die Beziehung zwischen den Formen der Veridikation, den Tech-

niken der Gouvernementalität sowie den Formen der Selbstpraxis untersu-

chen und bietet damit ein Zueinander von Wahrheit, Macht und Subjekt, die

in der Untersuchung nicht auf sich reduziert werden können. Seine minu-

tiösen Rekonstruktionen legen hierzu Erkenntnisse der griechischen Antike

frei, die für die geistesgeschichtliche Entwicklung des Abendlandes, so sein

Fokus, leitend und unhintergehbar werden. Die Folie des griechischen Ver-

ständnisses wird dabei insofern leitend als Foucault dort im Begriff der Parr-

hesia ein Dispositiv für freiheitliches Handeln entdeckt, welches für ihn in

der Wechselwirkung von Macht, Freiheit und Wahrheit eine Subjektkonsti-

tution als souveränes Subjekt denkbar sein lässt. Diesem Ideal der griechi-

schen Antike traut er interdependente Wirkungen auf das Individuum und

das Kollektiv zu, die zu moralischer und politischer Freiheit führen. Dem-

entsprechend scharf ist seine Kritik an der christlich-abendländischen Ver-

änderung des Parrhesia-Gedankens, der für ihn einer Pervertierung und Um-

kehrung gleichkommt. Seine scharfe Kritik solleTheologie aber, so Steinkamp

eindrücklich, nicht dazu verleiten, Foucault von vorneherein abzulehnen.149

Im Gegenteil, man solle die kritische Dekonstruktion pastoraler Praxis ernst-

nehmen und sogar als Anstoß zur Veränderung sehen.150 Wie sehr die von

Foucault beschriebene Macht wirkt, wird seit 2010 in der deutschsprachigen

Theologie diskutiert.151

Denn seit 2010 ist eine vermehrte Aufnahme der Idee der Parrhesia in der

deutschsprachigen katholischen Theologie zu entdecken. Die Parrhesia er-

scheint als die Form,mit der sich ein theologisch argumentierter Ausweg aus

der durch Machtmissbrauch hervorgebrachten Krise denken lässt. So wird

149 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 51.

150 Vgl. ebd., S. 57, 79f., S. 98f., sowie das gesamte Kapitel 4.

151 Vgl. dazu H. Steinkamp: 1999 etc.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 215

daran erinnert, dass ohne die Parrhesia eine Sklavengesinnung entsteht.152

Deswegen erinnert Goertz an den »Pakt der Parrhesia«153, der von beiden Sei-

ten geschlossen werden muss und den Mut einschließt, den beiden Seiten

dafür aufbringen müssen.

Gerade weil die Parrhesia eine Haltung und eine Instanz darstellt, die ein

autonomes Subjekt und damit ethisches undmoralisches Handeln überhaupt

erst ermöglicht, ist die Frage ihrer Verortung in einem römisch-katholischen

Kontext, erstens,mehrfach zu überprüfen. Zweitens ist an dieTheologie die kri-

tische Rückfrage der Bedeutung der Prophetie und der Ausdifferenzierung

der Wissenschaften in der Moderne zu stellen und drittens ist an das Kon-

zept der Parrhesia im Kontext der interdependenten Machttheorie Foucaults

die Frage zu richten, wie denn die Größen, die sich in dem Machtkonstrukt

begegnen, beschaffen sind.

In der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion liegt es nahe, die Prophe-

tie als die theologische ›Schwester‹ der philosophischen und politischen Parr-

hesia zu verstehen. Allerdings weist Foucault auf einen wesentlichen Unter-

schied hin, denn in seinem Verständnis ist der Prophet zwar jemand, der

die Wahrheit sagt, allerdings ist der Modus ein anderer. Denn die Veridikti-

on des Propheten, so Foucault, zeichnet sich dadurch aus, dass der Prophet

»eine Vermittlerrolle einnimmt. Der Prophet spricht per definitionem nicht

in seinem eigenen Namen.«154 Der Prophet ist ein Vermittler in mehrfacher

Hinsicht, also nicht nur zwischen Gott und denMenschen, sondern auch zwi-

schen den Zeiten, also der Gegenwart und der Zukunft. Weiterhin ist das

Wahrsprechen des Propheten meist in Rätsel verpackt, es bleibt ein verhüllter

Rest, ein geheimnisvoller Bereich, der nicht ganz veröffentlicht werde.

»Das hat zur Folge, daß die Prophezeiung im Grunde nie eine eindeutige

und klare Handlungsanweisung gibt. Sie sagt nicht einfach ganz kraß die

Wahrheit in ihrer reinen und schlichten Durchsichtigkeit.«155

Weil der Parrhesiast per definitionem im eigenen Namen spricht und dies

klar und eindeutig, steht die Parrhesia, so Foucault, in einem klaren Gegen-

satz zur Prophetie. Die Parrhesia lässt zwar die Handlung offen, also die Mo-

ral, nicht aber die Interpretation der eigenen Aussage.

152 Vgl. St. Goertz: 2011, S. 19.

153 Ebd., S. 19 [kursiv im Original].

154 M. Foucault: 2012b, S. 32.

155 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die prophetische Rede auf der einen Seite, die Theologie als Ort der Pro-

phetie auf der anderen Seite als Parrhesia innerhalb der gelebten und verfass-

ten Religion verstehen zuwollen, bedeutet eine Veränderung des Verständnis-

ses der Parrhesia. An Foucault wäre kritisch rückzufragen, ob die griechische

Parrhesia als eine bleibend gültige Folie verstanden werden muss oder ob es

nicht denkbar ist, das grundlegende Anliegen der Parrhesia in den jeweiligen

gesellschaftlichen, historischen oder eben religiösen Kontext zu transformie-

ren. Für diese Transformation bräuchte es eine Verständigung darüber, was

die Bedingungen der Möglichkeit der Parrhesia und damit ihre unhintergeh-

baren Voraussetzungen sind. Goertz weist zurecht auf die kritische Voraus-

setzung der griechischen Parrhesia hin, nämlich auf das geburtliche Rede-

recht. Kritisch zu hinterfragen wäre aber wohl weiterhin, dass die Folie der

griechischen Parrhesia als Maßstab für das bleibende Verständnis jegliche in-

tersektionalen Kategorien außer Acht lässt, von denen das Geburtsrecht – ak-

tuell gesprochen race – eine wesentliche wäre.

3.1 Vierte theologiehistorische Case Study: Vertragen sich Parrhesia

und das Offene Wort im kirchlichen Kontext?

Bereits im 19. Jahrhundert gibt es eine exemplarische Debatte um die Fra-

ge, welche BedeutungTheologie im Blick auf die Freiheit der Meinungsäuße-

rung hat. An dieser Debatte kann aufgewiesen werden, dass das theologische

Selbstverständnis, auch in einem kritischen Verhältnis zur Tradition und zum

Lehramt als der Bewahrerin der Tradition zu stehen, in ein anderes kollektives

Bewusstsein und einer kollektiven Praxis mündete, als es nach dem I. Vatika-

nischen Konzil noch möglich war.Weil diese Veränderung bis heute im frame

der theologischen Forschung das Zueinander vonTheologie und Lehramt wie

auch das von Dissens der Gläubigen und der Vorgabe des zu glaubenden Gu-

tes prägt, lohnt sich ein ausführlicherer Blick in diese Debatte.156

Das 19. Jahrhundert ist von einem zunehmenden Konflikt zwischen zwei

grundlegend unterschiedlichen Theologieschulen gekennzeichnet, die sich –

nach ihrer Ausrichtung – als die ›römische‹ und die ›deutsche‹ Schule be-

zeichnen.157 Steht die erstere für die stärker ultramontan ausgerichtete und

modernitätskritische Schule, ist die zweite eher die theologische Denkrich-

tung, die die Ideen der Aufklärung aufnimmt und für die eigene Theologie

156 Dazu ausführlich: G. Werner: 2015b; dies.: 2014.

157 Vgl. u.v. U. Lehner 2016; A. Holzem, 2015a; ders.: 2015b; H. Wolf: 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 217

umsetzt. Nachdem der Konflikt dieser beiden Schulen zu groß wurde, lud

unter anderem Ignaz von Döllinger zur ›Münchner Gelehrtenversammlung‹

inMünchen 1863 ein. Den Auftakt dieser Veranstaltung, verstanden als letzter

Versuch der Verständigung, ist die Rede Döllingers über die Gegenwart und

Zukunft derTheologie.158 In dieser programmatischen Rede verortet sich Döl-

linger nicht nur in seinem Wissenschaftsethos als Theologe und Historiker,

sondern er beschreibt eine bis heute anhaltende unabgeschlossene Debatte

um das Verständnis und die Verortung wissenschaftlicher Theologie. Theolo-

gie habe, so Döllinger deutlich, als universitäre zugleich einen spezifischen

Dienst innerhalb kirchlicher Realitäten zu leisten. Diesen Dienst fasst er prä-

gnant mit den Worten der »öffentlichen Meinung«159 zusammen.

DieTheologie als öffentliche Meinung wird in eine Analogie zur Prophetie

gesetzt.

»Aehnlich demProphetenthume in der hebräischen Zeit, das neben demge-

ordneten Priesterthume stand, gibt es auch in der Kirche eine außerordent-

liche Gewalt neben den ordentlichen Gewalten, und dies ist die öffentliche

Meinung. Durch sie übt die theologische Wissenschaft die ihr gebührende

Macht, welcher in der Länge nichts widersteht.«160

Döllinger verdeutlicht hier zwei Reflexionsaufgaben der Theologie, nämlich

einmal die gegenwärtige Situation der Kirche unvoreingenommen zu analy-

sieren, in ihren Bedeutungen und Bedingungen zu verstehen und theologisch

zu reflektieren; darüber hinaus soll sie als kritische Instanz jene Erkenntnis-

prozesse in Gang setzen, die zu einer gemeinsamen Überzeugung der Gläu-

bigen in der strittigen Sache führen können. Für Döllinger ist mit diesen Auf-

gaben zugleich auch gedacht, dass die Häupter der Kirche irren können und

nicht alleine »die Heilung […] zu vollbringen« vermögen.161

158 Vgl. I. von Döllinger: 1863.

159 Ebd.

160 Ebd., S. 47.

161 I. von Döllinger: 1861, zit.n. F.-X. Bischof: 1997, S. 78, Fußnote 80). Im ganzenWortlaut:

»So oft krankhafte Zustände in der Kirche hervorgetreten sind, hat es nur einen Weg

der Heilung gegeben: den des geweckten, erneuerten, gesunden kirchlichen Bewusst-

sein, der erleuchteten öffentlichenMeinungder Kirche.Der besteWille der kirchlichen

Häupter und Führer hat die Heilung nicht zu vollbringen vermocht, wenn sie nicht die

allgemeine Stimmung, die Ueberzeugung der Geistlichen wie der Laien für sich hat-

ten.« (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Damit Theologie aber dies vermag, muss sie zwei Bedingungen erfüllen,

sie muss alsWissenschaft an den Universitäten gelehrt werden und ihre »Ein-

äugigkeit« verlieren. Döllinger steht ein doppeltes Ziel vor Augen, wenn er die

Wissenschaftlichkeit von Theologie betont. Denn sie gehört als Wissenschaft

in den interdisziplinären Diskurs. Dies ist zum einen für ihre eigene wissen-

schaftliche Redlichkeit, zum anderen für ihre apologetische Stärke notwen-

dig. Der Theologie wird aber weiterhin eine wesentliche Rolle innerhalb der

Kirche zugeschrieben, denn sie ist als eine zweite Instanz neben der Instanz

des – damals so gerade eben noch nicht benannten – ordentlichen Lehramtes,

den Glaubenssinn der Gläubigen zu verstehen und hat darin eine gestaltende

Rolle aufgrund ihrer vernünftigen Argumentation.162 Dieser Anspruch ist für

das 19. Jahrhundert immens und die Reaktion lässt nicht auf sich warten: In

der römischen Reaktion auf die Gelehrtenversammlung ist dann auch zum

ersten Mal die Rede von jenem »ordentlichen Lehramt«, welches bis heute

einen Teil der katholischen lehramtlichen Verbindlichkeit ausmacht. Im auf

den 21. Dezember 1863 datierten Breve Tuas Libenter Piusʼ IX.163 wird das Lehr-

amt als ordentliches Lehramt »der über die Welt verstreuten Kirche, also der

Bischöfe« eingeführt; dort wird dessen Unfehlbarkeit betont und Gehorsam

auch gegenüber nicht unfehlbaren Äußerungen des Apostolischen Stuhls ver-

langt.164 Ursprünglich lag das Gewicht des Amtes darauf, das »depositum fi-

dei« zu wahren, zu dem »nur das, was semper, ubique et ab omnibus geglaubt

wurde«165, gehörte. In diesem theologischen Sinne hatte ja auch Döllinger

für die Freiheit der Theologie plädieren können, ohne sich in einen Wider-

spruch zur bis dahin geltenden Lehre zu bringen. Theologie könne sogar ir-

ren, das müsse nicht weiter beunruhigen, solange sie nicht gegen die »kla-

re und allgemeine Lehre der Kirche«166 spräche. Die Folie, auf der Döllinger

noch argumentieren kann, ist die doppelte Magisteriums-Lehre, wie sie von

162 Bischof macht deutlich, dass es zum einen einen in die veröffentlichten Akten nicht

aufgenommenenminoritären Protest gegen die Rede Döllingers gab, der dazu führte,

dass er sich fortan auf seine Rolle als Vorsitzender beschränkte und weiterhin nicht

inhaltlich argumentierte, wohl durch einen Antrag eine weitere Rede einbrachte; zum

anderen die römische Reaktion auf die Versammlung nicht ausblieb (vgl. F.-X. Bischof:

1997, S. 83f.).

163 Vgl. H. Wolf: 2010, S. 239.

164 Ebd., 241f.

165 Ebd., S. 239 [kursiv im Original].

166 I. von Döllinger: 1863, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 219

Thomas von Aquin entwickelt wurde.167 Döllinger musste allerdings in einen

Konflikt geraten, weil sich doch gerade zu dieser Zeit – ich folge weiter den

Ausführungen Wolfs – die Vorstellung entwickelte, dass nun der Begriff des

magisteriums zunächst verstärkt und dann »exklusiv auf das päpstliche und

bischöfliche Amt und eine Lehrverkündigung eingeschränkt und zur Kenn-

zeichnung des formalen Autoritätsvorsprungs verwendet«168 wurde. Theolo-

gie entwickelte sich zu einer Angelegenheit der Auslegung des Glaubens. »Mit

Entschiedenheit plädierte Döllinger für die Freiheit der Theologie und damit

für das oben skizzierte traditionelle Verhältnis vonTheologie und kirchlichem

Amt.«169 Döllinger entwickelte gegen die Denunziation eine Art homöopathi-

sche Therapie für die Theologie, in dem er postuliert, dass gegen »wissen-

schaftliche Fehler und Verwirrungen […] nur gleichartige Mittel angewendet

werden« dürfen und ein anderes Verfahren – gemeint ist die Denunziation –

»die Theologie und die Kirche« schädigt.170

Döllinger hat in seiner Rede vor allem die methodische Veränderung

seiner zeitgenössischen Theologie gefordert, die zugleich programmatischen

Charakter für das Verständnis von Theologie in seinem heuristischen und

epistemischen Sinn hat. Bischof verdeutlicht, dass Döllinger »eine kritisch-

prophetische Funktion der Theologie innerhalb der Kirche« vertrat, dass diese

eine »kritische Aufgabe« habe, »eine gesunde ›öffentliche Meinung‹ in Kirche

und Welt zu schaffen; eine Aufgabe, die man ›Schärfung des Glaubenssinnes‹

nennen könne.«171

Wolf konnte eindrücklich nachweisen, dass mit dem Breve tuas libenter die

Vorstellung des »ordentlichen Lehramtes« Realität geworden war, die fortan

167 Wolf kann gerade an dieser Vorstellung den Unterschied deutlichmachen.Wenn Tho-

mas von Aquin vom »doppelten Lehramt« spricht, dann stehen ihm zwei unterschied-

liche Rollen vor Augen: »Beim Magisterium der Hirten geht es um ein Bezeugen des

überkommenen Glaubens, um ein Gottkünden (theologein) vorwiegend in der Predigt;

beim Magisterium der Magister dagegen um eine intellektuelle Durchdringung des

Glaubens« (H. Wolf: 2010, S. 240 [kursiv im Original]). Das doppelte Lehramt ist nun

das ordentliche und das außerordentliche, die beide dem Papst zukämen (vgl. ebd.,

S. 248; 252). Es geht, so die Zusammenfassung vonWolf, »um die Ausweitung der Lehr-

verbindlichkeit über den Bereich der feierlich unfehlbar gelehrten Offenbarungswahr-

heiten hinaus auf weitere kirchliche Lehren« (ebd., S. 257).

168 Ebd.

169 Ebd., S. 244.

170 Ebd.

171 F.-X. Bischof: 1997, S. 78; zit.n. V. Conzemius: 1988, S. 421.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

theologische Realität bis in ihre Forschungsfragen bestimmen würde. »Der

Theologie sollte, nachdem sie so ihrer traditionellen Aufgabe weitgehend be-

raubt war, vor allem die Aufgabe zukommen, nachzuweisen, dass all das, was

das kirchliche Lehramt verkündigte, tatsächlich so auch in Schrift und Tradi-

tion enthalten sei.«172 Die Auffassung Döllingers, dass Theologie einen »an-

gemessenen Spielraum für Forschung und Lehre« brauche, sein Plädoyer »für

eine jeder theologischen Arbeit unverzichtbare[n] Offenheit und Bewegungs-

freiheit«173 stand in einem krassen Gegensatz zu dieser sich entwickelnden

und dann schriftlich verfassten Auffassung vonTheologie in ihrem Verhältnis

zum ordentlichen Lehramt.

Bei Karl Rahner findet sich 90 Jahre später erneut eine Reflexion auf et-

was, das offenes Sprechen in der Kirche genannt werden könnte. In dem 1953

erschienen Aufsatz »Das freie Wort in der Kirche«174 denkt Rahner über die

öffentliche Meinung nach. Für Rahner ist die öffentliche Meinung in der Kir-

che nicht nur existent, sondern sogar notwendig existent. »Die bloße Tatsache

einer öffentlichen Meinung in der Kirche wird niemand bestreiten wollen«175,

so Rahner, aber Zweifel an der Berechtigung wären denkbar. Die öffentliche

Meinung sei aber gerade keine Äußerung des Volkswillens, dies hätte Döllin-

ger übrigens auch abgestritten. Was für das bürgerliche Leben in Ordnung

sei, so Rahner, sei für die Kirche gleichwohl undenkbar. Denn die Kirche hat

ihre Autorität exklusiv von Gott, »sie beruht letztlich nicht auf Wahl von un-

ten, sondern auf Investitur von oben«.176 Aber eine öffentliche Meinung kön-

ne es in der Kirche nicht nur geben, sondern es müsse sie auch geben. Die

öffentliche Meinung sei normal – so Pius XII. in der sogenannten »Toleranz-

ansprache« 1953177; es sei sogar so, dass ihr Fehlen auf eine Krankheit der Ge-

sellschaft hinweise178. Deswegen könne auch in der Kirche über die Themen,

über die frei diskutiert werden dürfe, geredet werden; geschehe dies nicht, so

sei es eine »Schuld, die auf die Hirten sowohl wie die Gläubigen zurückfie-

le«.179 Rahner also sorgt sich um die Existenz der öffentlichen Meinung, weil

er die Kirche bewusst gegenüber totalitären Staaten abgrenzen will.

172 Ebd.

173 Ebd., S. 79.

174 Vgl. die Wiederauflage in den gesammelten Werken: K. Rahner: 2003.

175 Ebd., S. 144.

176 Ebd.

177 Vgl. ebd., S. 145 und Pius XII, Acta Apostolicae Sedis VLV (1953), 794-802.

178 Vgl. K. Rahner 2003: S. 145.

179 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 221

Rahner unterscheidet den weltlichen und den kirchlichen Sinn der öffent-

lichen Meinung, des freien Wortes: Weltlich bedeutet die freie Meinung »alle

Meinungs- undWillensäußerungen der Menschen, aus denen die betreffende

Gesellschaft gebildet wird, insofern diese Meinungen und Bestrebungen we-

nigstens von einem großen Teil der Menschen geteilt werden […] und ande-

rerseits sich nicht unmittelbar kundtun durch gesetzlich geregelte Organe […]

dieses Volkes«180. Rahner scheut sich, diesen Begriff nun doch direkt auf die

Kirche zu übertragen; er führt vielmehr die Unterscheidung von der »hören-

den Kirche« zur »lehrende[n] Kirche« ein. Diese »hörende Kirche« hat eben-

falls einen Glaubenssinn,mit dem aber keine besonderen Charismen gemeint

sind; diese sind explizit aus der öffentlichen Meinung herausgenommen.181

Die Kirche lebt im Hier und Jetzt und damit hat sie ein »irdisches Leben« und

muss ihre konkrete Gestalt den äußeren Bedingungen anpassen. Allerdings

setzt dies voraus, dass die lehrende Kirche weiß, wie diese Bedingungen sind.

Hier setzt Rahner nun an: »Das Wissen um diese Vorgegebenheiten, an die

das Leben der Kirche sich angleichen muss, ist keine leichte Sache, sondern

muss mühevoll und immer wieder aufs neue erworben werden. Hier hat die

›öffentliche Meinung‹ in der Kirche ihr eigentliches Betätigungsfeld.«182 Die

öffentliche Meinung ist also der Prozess, in dem die konkrete Situation un-

tersucht und benannt wird, in der die Menschen leben, die von der lehrenden

Kirche angesprochen werden sollen. Die Kirchenleitung bedarf also des Mit-

tels der öffentlichen Meinung, um sich über die tatsächliche Situation der

Menschen informieren zu können. Dies bedeutet natürlich auch, dass eine

differenziertere und ausdifferenziertere Situation umso schwerer zu verste-

hen, sprich: zu leiten ist.

Für Rahner ist die öffentliche Meinung primär relevant, die sich durch

Publikation öffentlich macht. So kann in der Reaktion der Vielen auf die Mei-

nung des Einzelnen erkannt werden, ob sich in der Publikation etwas kund-

tut, was einer kollektiven öffentlichen Meinung entspricht, auf die zu reagie-

ren die lehrende Kirche dann eine Pflicht hat.183 Rahner schränkt zugleich

ein, dass dieses Recht auf Publikation »nicht den Sinn einer ›demokratischen‹

Propaganda für irgendwelche Ideen oderWünsche« habe, »sondern bedeutet,

180 Ebd., S. 146.

181 Vgl. ebd., S. 147.

182 Ebd., S. 148.

183 Vgl. ebd., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von der kirchlichen Obrigkeit her gesehen, eine nützliche oder unter Um-

ständen sogar notwendige Weise, in der das kirchliche Amt die Situation er-

forscht.«184 Mit dezenten Hinweisen auf die faktische Unmöglichkeit der leh-

renden Kirche, die Situation zu erforschen und zu kennen, unterstreicht Rah-

ner diese Notwendigkeit und warnt sogar: »[W]er heute ohne dieses Mittel zu

wissen glaubt, ›was los ist‹, wird sich sehr oft aufs schlimmste täuschen.«185

Eine derartige Ermutigung schließt die Möglichkeit des Irrens der Kirche für

die Bereiche, für die die öffentliche Meinung in Betracht kommt, ein. Zu die-

ser freilassenden Freiheit ermutigt Rahner die kirchliche Autorität nicht nur,

er begründet diese Freiheit ekklesiologisch und anthropologisch. »Die öffent-

liche Meinung soll wesenhaft von dieser Freiheit mit bestimmt werden«,186

denn die Freiheit des Einzelnen ist eben nicht nur für den privaten Bereich

bestimmt, sondern hat ihren Platz »wesenhaft in der kirchlichen Öffentlich-

keit«187. Selbstverständlich gilt diese öffentliche Meinung nicht für Dogmen

oder für die gottgewollte Verfassung des iuris divini. Dennoch betont Rahner,

dass selbst in »Fragen der Theologie eine gewisse Freiheit der öffentlichen

Meinung notwendig«188 ist. Zaghaft denkt Rahner dieMöglichkeit dieser Frei-

heit auch in den theologischen Fragen, die nicht lehramtlich geklärt sind und

sieht auch dort, wo das Lehramt einschreitet, die Notwendigkeit des wohl-

wollenden Handelns.

»Aber auch in diesen Fällen sollte man […] anerkennen, dass der so zensu-

rierte Theologe in gutem Glauben gehandelt hat, als er von seinem Recht

auf Äußerung vor der öffentlichen Meinung der Kirche Gebrauch gemacht

hat.«189

Rahner beendet seine grundsätzlichen Reflexionen auf die öffentliche Mei-

nung mit demHinweis, dass es menschlich sei, dass »fällige Reformen […] oft

den Druck der öffentlichen Meinung [brauchen], sollen sie nicht am Schwer-

gewicht des Traditionellen ein unüberwindliches Hindernis finden«190. Die

184 Ebd.

185 Ebd.

186 Ebd., S. 150.

187 Ebd.

188 Ebd., S. 151.

189 Ebd.

190 Ebd., S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 223

Vorsicht, mit der Rahner in den dann folgenden Seiten exemplarische Praxis-

felder auf Reformen hin durchleuchtet und in einen Bezug zur möglicherwei-

se herstellbaren öffentlichen Meinung setzt, nicht ohne sich der kirchlichen

Struktur in seiner eigenen Argumentation zu vergewissern, zeigt die theolo-

gische Entwicklung seit 1863 auf. Die ›hidden agenda‹, die in der Rede Döllin-

gers noch offen formuliert war, nämlich das Zueinander von Theologie und

Lehramt, hat auch in dem Konzilsdokument Dei Verbum zu keiner Klärung

gefunden.191

In dieser theologiegeschichtlichen Einfügung ist zu erkennen, dass die

Frage nach einer öffentlichenMeinung in der katholischen Kirche kompliziert

ist. So kann der argumentativ lange Atem Karl Rahners, der die Möglichkeit

wie auch die Notwendigkeit einer öffentlichen Meinung innerhalb der Kirche

denken will, auf der einen Seite, die Position Döllingers auf der anderen Sei-

te, dass die öffentliche Meinung innerhalb von Kirche auf die wissenschaftli-

che Reflexionskraft und der daraus überzeugenden Argumentationskraft der

Theologie zurückzuführen ist, als zwei Pole angesehen werden. Diese beiden

Argumente zeigen zugleich die historische Veränderung zwischen den beiden

Äußerungen auf. Dass die öffentliche Meinung innerhalb der Kirche notwen-

dig ist, darin sind sich beide hingegen wohl einig. Auch wenn der Vorsich-

tigkeit der Argumentation Rahners heute ein Unverständnis entgegen kom-

men würde, wie angesichts der Zeit, wie sie ist, solche Beharrungstendenzen

möglich sein können, zeigt sich bleibend, dass das offene Wort nicht ohne

Schwierigkeit ist.

Döllinger war der Meinung, dass Theologie als wissenschaftliche Theo-

logie eine Aufgabe innerhalb der Kirche, aber auch über sie hinaus hat192.

Theolog:innen sollen aufgrund ihrer Forschung eine prophetische Funktion

einnehmen, und das offene Wort wagen, welches für Rahner vor allem dar-

in bestand, die Welt wahrzunehmen und ins geschriebene Wort zu bringen,

um von dort aus die lehrende Kirche zu informieren. Theologie also müs-

se den Ort, von dem her gedacht und auf den hin gedacht wird, nicht nur

als theologiegenerierend, sondern als theologieentscheidend verstehen. Ma-

gnus Striet postuliert der Theologie eine Zukunft im universitären System,

wenn sie sich als »dialogische Lebenswissenschaft«193 versteht. Mit dieser Be-

schreibung fordert er eine Theologie, »die Antwort auf die Frage nach dem

191 Vgl. H. Hoping: 2009, S. 798.

192 Hier fügt Döllinger ausführliche Reflexionen zur sozialen Verantwortung an.

193 M. Striet: 2007, S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Menschen und damit in letzter Konsequenz danach einfordert, warum über-

haupt etwas und nicht viel mehr gar nichts ist«194. Als solche verbindet die

Theologie die Anforderungen sozialer Analysen mit ihrem Auftrag, Gottesre-

flexion zu sein.

»In der Nachfolge dieses Gottes hat die Kirche eine Sendung in derWelt und

Theologie einen kontextgebundenen Auftrag, der sie normativ dafür in den

Dienst nimmt, sich an die notvollen Orte dieserWelt zu stellen und in dieser

lokalen Solidarität die Menschlichkeit ihrer Heilsbotschaft zu bewähren.«195

Die Frage nach dem freien Wort in der Kirche, nach der öffentlichen Mei-

nung und ihrer Funktion lässt weder die Theologie noch die römisch-katholi-

sche Kirche los. Gerade durch die gesellschaftlichen Veränderungen seit den

1960er Jahren verschärfen sich kognitive Dissonanzen innerhalb der Kirche.

In diese Dissonanzen hinein erinnern verschiedene Disziplinen derTheologie

erneut an die Konzeption der Parrhesia und ihrer Notwendigkeit die Veridik-

tionspraktiken strikt zu reglementieren – gerade auch für Systeme.Allerdings

bleibt die kritische Aussage von Foucault weiter bestehen, ob eine Parrhesia

überhaupt in einem durch Gehorsam geprägten Systemmöglich ist. Umdiese

Frage wird es in einer weiteren spezifisch katholischen Fragestellung gehen,

nämlich in welcher Form ein freies Wort oder ein Dissens überhaupt vorge-

sehen ist. Dies wird davon zu differenzieren sein, welche Formen es dennoch

gibt und welche wünschenswert sind.

3.2 Zweite theologische Rezeption der Parrhesia: Fragen an

die Parrhesia als Paradigma in monarchischen Bezügen

Die römisch-katholische Kirche stellt als Institution eine komplexe Wirklich-

keit dar, so LumenGentium 8, die aus einer geistig-spirituellen und einer sicht-

bar-hierarchischenWirklichkeit besteht. Beide bilden zusammen die komple-

xe Wirklichkeit, die die Gestalt der Kirche ausmacht. Diese komplexe Wirk-

lichkeit vermischt weder die beiden Dimensionen noch trennt sie sie grund-

sätzlich.196 Sie gehören so zusammen wie – so die Analogie – die zwei Natu-

ren in Jesus Christus zusammenkommen. Weil also die römisch-katholische

Kirche eine sichtbare, also wahrnehmbare Seite hat, kann diese sich durch

194 Ebd., S. 123.

195 J. Bründl: 2011, S. 160.

196 Vgl. dazu auch: M. Böhnke: 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 225

das für die gesamte Kirche geltende Gesetzbuch, dem Codex Juris Canonici von

1983 rechtlich konstituieren. Für die Interpretation des Kirchenverständnis-

ses ergibt sich damit eine gewisse Spannung zwischen den theologisch-dog-

matischen Aussagen zur Kirche innerhalb des II. Vatikanischen Konzils von

1962-1965 und der kirchenrechtlichenNormierung imCIC von 1983. Allerdings

findet sich auch im II. Vatikanischen Konzil eine dogmatische Kontinuität

zum I. Vatikanischen Konzil 1870/1871, die für dasThema des offenenWortes,

der öffentlichen Meinung relevant ist. Die Grundvoraussetzung für die Parr-

hesia, so könnte verkürzt formuliert werden, ist im rechtlichen Rahmen der

römisch-katholischen Kirche nicht gegeben. Diese sehr vereinfachte Aussage

kann durch die historische Entwicklung, auf das Magisterium der Theologie

zu verzichten und dann mit der lehramtlichen Entscheidung ein doppeltes

römisches Lehramt zu konstruieren197 belegt werden. Nicht nur wurde die

Freiheit der Theologie und der öffentlichen Meinung der Theologie damit ab-

geschafft, sondern die Gehorsamspflicht aller Gläubigen – selbst gegenüber

nicht-definitiven Äußerungen – wurde erweitert. Weiterhin legt das II. Vati-

canum im LumenGentium 25, demKapitel über die Unfehlbarkeit des Lehram-

tes, fest, dass es diemoralische Pflicht ist, alle nicht definitiven Lehrenmit re-

ligiösem Verstandes- und Willensgehorsam zu befolgen. Konsequenterweise

legt der neue Codex des Kirchlichen Rechts von 1983 den Verstandes- undWil-

lensgehorsam als Rechtspflicht mit einer Strafandrohung bei Zuwiderhand-

lung aus (vgl. cc. 752, 1371 CIC/1983). 1988 wurde der Codex im Sinne einer

lückenlosen Einforderung des Verstandes- und Willensgehorsams verändert,

dieser konnte also nicht mehr nur von einem bestimmten Personenkreis ein-

gefordert werden. »Die unwiderrufliche Zustimmung zu unfehlbaren, (nur)

offenbarungsnahen Lehren war bislang nicht durch eine eigene Rechtspflicht

gefordert. Das wurde nachgebessert und ebenfalls mit Strafdrohung bewehrt

(Canones 750 § 2, 1371 n. 1).«198 Mit dieser strafbewehrten juristischen Aus-

gangslage stellt sich die Frage nach der Parrhesia in einer doppelten Weise:

1. Welche Bedeutung hat ein Gesetz, das nachweislich nicht eingehal-

ten wird und dessen Strafbewehrung auch nur auf einen minimalen

Personenkreis angewendet werden kann?

2. Welchen Preis zahlt eine Institution, die die Parrhesia per Gesetz aus-

schließen will?

197 Vgl. dazu H. Wolf: 2010.

198 H. Wolf: 2010, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Davor hatte ja bereits Karl Rahner gewarnt. Nachdenklich sollte an dieser

Stelle auch machen, dass der Parrhesia nicht nur in der Neuauflage des LThK

kein Eintrag mehr gegeben ist, sondern auch, dass die scheinbare Zeitgebun-

denheit der Auslegungen von Karl Rahner und Josef Ratzinger doch aktuel-

ler sind als sie anmuten. Auf der einen Seite ist nämlich die Konzentration

der Parrhesia auf den innerkirchlichen Bezeugungsauftrag (Rahner) wahrzu-

nehmen, auf der anderen Seite daran zu erinnern, dass der Freimut und die

Freiheit Kennzeichen des Geistes sind (Ratzinger). Deswegen machte ja un-

ter anderem Stephan Goertz den Pakt der Parrhesia als notwendig für die

katholische Kirche stark.

Wenn aber nun innerhalb der römisch-katholischen Kirche und ihrer

machtförmigen Konstitution die Frage der offenen und freien Rede formal

entschieden ist und diese Entscheidung auf mehreren Ebenen rekonstru-

ierbar bleibt, dann stellt sich die Frage, welchen Stellenwert der dennoch

faktisch vorfindbare Dissens, und zwar in Worten als auch in der Performa-

tivität – sei es der Versammlung oder des Lebens – bekommt. So ist deutlich

geworden, dass bis in das II. Vatikanische Konzil hinein die Lehre des I. Vati-

kanischen Konzils aufgenommen worden ist, denn Macht wird in der Person

des geweihten Klerikers formal und rechtlich gesichert gebündelt. Zudem ist

rechtlich gesichert, dass es keine – im Sinne des liberalen rechtstaatlichen

Verständnisses – freie, kritische Rede innerhalb der Kirche geben könne,

sondern – bei dissidenter Meinung – nur den schweigenden Gehorsam (c.

752 CIC/1983). Dies erscheint jedoch – auf den ersten Blick – widersprüch-

lich, weil doch gerade das II. Vatikanische Konzil die Rolle des Laien und die

Rolle des Gewissens aufgewertet hat.199 In der Tat hat das II. Vatikanische

Konzil (1962-1965) den Laien-Begriff soweit rehabilitiert, dass er überhaupt

wieder mit einem theologischen Sinngehalt gefüllt wurde. Der Laie/die Laiin

ist jetzt als Christenmensch beschrieben, der/die durch die Taufe in das

Priestertum aller Gläubigen aufgenommen wird, so Lumen Gentium 10.200

199 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2016b, S. 258-284.

200 LG 10: »Christus der Herr, als Hoherpriester aus den Menschen genommen (vgl. He-

br 5,1-5), hat das neue Volk »zum Königreich und zu Priestern für Gott und seinen Va-

ter gemacht« (vgl. Offb 1,6; 5,9-10). Durch die Wiedergeburt und die Salbung mit dem

HeiligenGeist werden die Getauften zu einemgeistigen Bau und einemheiligen Pries-

tertum geweiht, damit sie in allenWerken eines christlichenMenschen geistige Opfer

darbringen und die Machttaten dessen verkünden, der sie aus der Finsternis in sein

wunderbares Licht berufen hat (vgl. 1 Petr 2,4-10). So sollen alle Jünger Christi aushar-

ren imGebet und gemeinsamGott loben (vgl. Apg 2,42-47) und sich als lebendige, hei-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 227

Menschen werden also in der Taufe zu Priestern getauft, eine Aussage, die

in der Entstehungsgeschichte von Lumen Gentium 10 heftig umstritten war,

denn einige der Konzilsteilnehmer hatte die Sorge, dass mit dieser Aussage

der göttlich-rechtliche Unterschied zwischen Klerikern und Laien verwischt

werden könnte, wenn doch nun alle zu Priestern getauft würden. Um trotz

aller Aufwertung der Taufe und damit des Laienstandes die hierarchische

Struktur der Kirche zu wahren, wurden deswegen – so der Kirchenrechtler

Norbert Lüdecke – »Hierarchie-Sicherungen« in die Kirchenkonstitution

eingebaut.201

Diese Sicherungen sind:

1. Die Systematik: Den Konzilsdokumenten sind eine inhärente Logik und

Systematik zu eigen. Dies bedeutet, dass nicht eine Aussage alleine gedeutet

werden kann, sondern es um die gesamte Logik des Dokumentes geht, also

die vorgelagerten Argumente sowie die späteren Ausführungen mit in Be-

tracht gezogen werden müss(t)en. Die Architektur ist also bedeutsam. In Lu-

men Gentium ist – dies ist positiv hervorzuheben – die hierarchische Struktur

der Kirche nicht an den Anfang des Dokumentes gestellt, sondern im ersten

Kapitel wird zunächst die Bestimmung der Kirche als Sakrament erörtert.Da-

mit wird das Wesen der Kirche selbst beschrieben, zu diesem Wesen gehört

dann allerdings auch die hierarchische Gestalt. Das zweite Kapitel geht der

Frage nach, wie die Gemeinschaft der Christ:innen verstanden werden kann.

Auch hier changieren die Begriffe zwischen dem Volk Gottes auf der einen

und dem Leib Christi auf der anderen Seite. Gerade aber die Metapher des

Leibes Christi hat eine direkte theologische Verbindung zur Unterscheidung

lige, Gott wohlgefällige Opfergabe darbringen (vgl. Röm 12,1); überall auf Erden sollen

sie für Christus Zeugnis geben und allen, die es fordern, Rechenschaft ablegen von

der Hoffnung auf das ewige Leben, die in ihnen ist (vgl. 1 Petr 3,15). Das gemeinsa-

me Priestertum der Gläubigen aber und das Priestertum des Dienstes, das heißt, das

hierarchische Priestertum, unterscheiden sich demWesen und nicht bloß dem Grade

nach. Dennoch sind sie einander zugeordnet: Das eine wie das andere nämlich nimmt

je auf besondere Weise am Priestertum Christi teil (16). Der Amtspriester nämlich bil-

det kraft seiner heiligen Gewalt, die er innehat, das priesterliche Volk heran und leitet

es; er vollzieht in der Person Christi das eucharistische Opfer und bringt es im Namen

des ganzen Volkes Gott dar; die Gläubigen hingegen wirken kraft ihres königlichen

Priestertums an der eucharistischen Darbringung mit (17) und üben ihr Priestertum

aus im Empfang der Sakramente, im Gebet, in der Danksagung, im Zeugnis eines hei-

ligen Lebens, durch Selbstverleugnung und tätige Liebe«.

201 Referiert nach N. Lüdecke/G. Bier: 2012, S. 97-112.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

der Kirche in die hörende und lehrende Kirche.202 Erst im dritten Kapitel wer-

den das Apostelamt und die kirchliche Hierarchie beschrieben. Selbst wenn

es also eine Bestärkung der Laien gibt, bildet das dritte Kapitel das Zentrum

von Lumen Gentium und stellt eine ungebrochene Traditionslinie zum I. Vati-

kanischenKonzil imVerständnis der Unfehlbarkeit als auch der lehramtlichen

Autorität dar.

2. Im dritten Kapitel wird ein Kernstück katholischer Anthropologie hin-

eingeholt, wenn in LG 32 wird die sogenannte »wahre Gleichheit« beschrieben

ist. Diese ›wahre Gleichheit‹ ist bereits in der Gender-Debatte aufgetaucht,

denn sie besagt, dass zwar alle Menschen dieselbe Würde haben, aber eben

diese selbe Würde nicht in gleichen Rechten mündet. Die ›wahre Gleichheit‹

bedeutet zwar, dass die Menschen gleich sind, wehrt sich aber vor der Kon-

sequenz der Einforderung der gleichen Rechte. Es findet hier – so Norbert

Lüdecke und Georg Bier – eine Imprägnierung gegen die Menschenrechte in

ihrem universalen Anspruch auf Gleichberechtigung statt.203

3. Die dritte ›Hierarchiesicherung‹ findet sich in der Verdoppelung des

Priesterbegriffs. Durch die Anteilhabe aller Getauften am Priestertum war es

notwendig, innerhalb des Priesterbegriffs zu differenzieren. Um deutlich zu

machen, dass zwar alle Menschen zu Priestern getauft werden, aber nicht al-

le am Amtspriestertum teilhaben, werden zwei Priesterbegriffe eingeführt.

Mit dieser Verdoppelung ist der Priesterbegriff in die hierarchische Verfas-

sung der Kirche integriert, denn es gibt das gemeinsame Priestertum und das

hierarchische Priestertum, diese sind sowohl demWesen als auch dem Grade

nach verschieden. Dies ist eine grundlegende anthropologische Unterschei-

dung, denn am Amtspriestertum partizipierende Männer, also in den Pries-

terstand geweihte Priester, sind auch anthropologisch andere Wesen und un-

terscheiden sich von allen anderen Menschen.

4. Weil alle Menschen kraft der Taufe teilhaben am allgemeinen Priester-

tum, sind auch alle Menschen Priester, Propheten und Könige, haben also alle

Teil an diesen Funktionen Christi. Vor dem II. Vatikanum war dies exklu-

siv dem Amtspriestertum vorbehalten. Aber die Differenzierung des Wesens

wird auch hier fortgeführt. Auch wenn alle an diesen Funktionen Christi teil-

haben, zugleich alle Getauften zugleich Priester, Propheten und Könige sind,

202 Vgl. G. Werner: 2017c, S. 415f.

203 »DieWürdegleichheit durchtränkt alle standes- und geschlechterbedingten Ungleich-

berechtigungen in der Kirche und imprägniert gegen Diskriminierungsvorwürfe.« N.

Lüdecke/G. Bier: 2012, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


E Herausforderungen für eine Theologie der Freiheit 229

sind sie es doch dem Wesen nach verschieden. Diese Teilnahme wird in der

sogenannten »suo modo« Klausel ausgedrückt, auf diese Weise nehmen Kle-

riker und Laien auf je ihre Weise teil. Der Weihepriester alleine hat nach LG

10 die heilige Gewalt.

5. Seit dem 19. Jahrhundert war es üblich geworden, dass Kleriker be-

stimmte Attribute exklusiv zugesprochen bekamen. Zunächst werden die

eben beschriebenen Funktionen Christi noch einmal spezifiziert, indem

diese munera auf die Kirche angewendet werden. Die dem Klerikermono-

pol bestimmte Attribute werden jedoch den Klerikern alleine vorbehalten.

Christus hat seine Funktionen an Petrus weitergegeben, von ihm hat sie die

Kirche. Als solche ergibt sich eine neue Dreierformel, die als munus sanc-

tificandi, regendi, docendi benannt sind. Mit dem Kirchenverständnis als Leib

Christi werden die Funktionen Christi zunächst Petrus und durch diesen den

Klerikern weitergeben und damit in streng hierarchischer Abfolge ausgeübt:

Nur der Klerus unter dem Papst hat die heiligende, regierende, und lehrende

Ausübung gegenüber den Laien. Die Laien sind zu heiligen, zu regieren und

zu belehren. Hier spiegelt sich erneut die Konsequenzen der Leib Christi

Metapher, die die Unterteilung in eine lehrende und eine hörende Kirche

verstärkt.

Diese der dogmatischen Konstitution Lumen Gentium inhärenten ›hierar-

chischen Sicherungen‹ sind – so Lüdecke und Bier – als Grundintention im

kirchlichen Gesetzbuch in geltendes Recht formuliert worden. So sehr also

der Laienstand durch die Taufe eine ekklesiologische Bedeutung wie auch ei-

ne Würde wiedergewonnen hat, so wenig sagt das Priestertum aller Gläubi-

gen etwas über eine Augenhöhe der Stände aus. Die rechtlichen Ungleichhei-

ten, die hierbei zu Tage treten, sind kirchenintern durch die wahre Gleichheit

abgepuffert, denn diese ist nicht aufgehoben, weil sie ja besagt, dass es ein-

fach unterschiedlicheWeisen gibt. Die hierarchische Struktur ist allerdings –

und das ist ein echtes Verdienst es II. Vatikanischen Konzils – so zur Geltung

zu bringen, dass die Würde des, der getauften Christ:in nicht untergraben

wird; natürlich immer im Rahmen der Wesensaussagen des II. Vatikanischen

Konzils. An dieser Stelle hakt ja unter anderem die feministische Kritik ein

und weist immer wieder darauf hin, wie sich die Idee der wahren Gleichheit

nicht nur im Blick auf das Amt, sondern auch im Blick auf das Geschlech-

terverhältnis auswirkt.204 Damit ergibt sich in dem Gedanken der wahren

204 Vgl. hier im Buch Kapitel D 2.; E 3.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Gleichheit eine doppelte anthropologische Ordnung, weil die wahre Gleich-

heit zwischen Männern und Frauen grundlegend unterscheidet, Frauen kön-

nen nach derzeitiger Lehre nie in das Amtspriestertum aufgenommen wer-

den. Auf dieseWeise unterscheidet die Lehre zwischenMännern als geweihte

und ungeweihte Männer. Wie sehr diese Vorstellung kognitive Dissonanzen

hervorruft, zeigen gegenwärtige Reformwünsche und Proteste (wie Maria 2.0

und andere).

Was, abschließend zu diesemThema, passiert aber mit dem Dissens? Da-

für, dass der Dissens zu Entscheidungen in der Glaubens- und Sittenlehre,

auch jene ›unterhalb‹ der päpstlichen Unfehlbarkeit, eigentlich nur im gehor-

samen Schweigen geäußert werden dürfte, ist der Dissens sehr ›laut‹.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021 - am 14.02.2026, 16:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

