Judith Butler und die Theologie der Freiheit

men als Machtdiskurse analysiert und ihnen geschichtlich informierte,
kontextuell ausgearbeitete und interdisziplinir anschlussfihige Einsichten
hinzugesellt. Zudem dekonstruiert sie an jener hermetisch gehaltenen Triade
von Geschlecht-Macht-Amt deren iiberzeitliche Begriindbarkeit.

3. Parrhesia als Herausforderung fiir katholische Theologie und
kirchliches Handeln

Foucault will die Beziehung zwischen den Formen der Veridikation, den Tech-
niken der Gouvernementalitit sowie den Formen der Selbstpraxis untersu-
chen und bietet damit ein Zueinander von Wahrheit, Macht und Subjekt, die
in der Untersuchung nicht auf sich reduziert werden konnen. Seine minu-
tiosen Rekonstruktionen legen hierzu Erkenntnisse der griechischen Antike
frei, die fur die geistesgeschichtliche Entwicklung des Abendlandes, so sein
Fokus, leitend und unhintergehbar werden. Die Folie des griechischen Ver-
stindnisses wird dabei insofern leitend als Foucault dort im Begriff der Parr-
hesia ein Dispositiv fir freiheitliches Handeln entdeckt, welches fiir ihn in
der Wechselwirkung von Macht, Freiheit und Wahrheit eine Subjektkonsti-
tution als souveridnes Subjekt denkbar sein lisst. Diesem Ideal der griechi-
schen Antike traut er interdependente Wirkungen auf das Individuum und
das Kollektiv zu, die zu moralischer und politischer Freiheit fithren. Dem-
entsprechend scharf ist seine Kritik an der christlich-abendlandischen Ver-
inderung des Parrhesia-Gedankens, der fiir ihn einer Pervertierung und Um-
kehrung gleichkommt. Seine scharfe Kritik solle Theologie aber, so Steinkamp
eindriicklich, nicht dazu verleiten, Foucault von vorneherein abzulehnen.™
Im Gegenteil, man solle die kritische Dekonstruktion pastoraler Praxis ernst-
nehmen und sogar als Anstof zur Verinderung sehen.”® Wie sehr die von
Foucault beschriebene Macht wirkt, wird seit 2010 in der deutschsprachigen
Theologie diskutiert.”"

Denn seit 2010 ist eine vermehrte Aufnahme der Idee der Parrhesia in der
deutschsprachigen katholischen Theologie zu entdecken. Die Parrhesia er-
scheint als die Form, mit der sich ein theologisch argumentierter Ausweg aus
der durch Machtmissbrauch hervorgebrachten Krise denken lisst. So wird

149 Vgl. H. Steinkamp: 1999, S. 51.
150 Vgl. ebd., S.57, 79, S. 98f.,, sowie das gesamte Kapitel 4.
151 Vgl. dazu H. Steinkamp: 1999 etc.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

daran erinnert, dass ohne die Parrhesia eine Sklavengesinnung entsteht.

Deswegen erinnert Goertz an den »Pakt der Parrhesia<™®, der von beiden Sei-
ten geschlossen werden muss und den Mut einschlief’t, den beiden Seiten
dafiir aufbringen miissen.

Gerade weil die Parrhesia eine Haltung und eine Instanz darstellt, die ein
autonomes Subjekt und damit ethisches und moralisches Handeln iiberhaupt
erst ermdglicht, ist die Frage ihrer Verortung in einem rémisch-katholischen
Kontext, erstens, mehrfach zu iiberpriifen. Zweitens ist an die Theologie die kri-
tische Riickfrage der Bedeutung der Prophetie und der Ausdifferenzierung
der Wissenschaften in der Moderne zu stellen und drittens ist an das Kon-
zept der Parrhesia im Kontext der interdependenten Machttheorie Foucaults
die Frage zu richten, wie denn die GréRen, die sich in dem Machtkonstrukt
begegnen, beschaffen sind.

In der theologiegeschichtlichen Rekonstruktion liegt es nahe, die Prophe-
tie als die theologische >Schwester« der philosophischen und politischen Parr-
hesia zu verstehen. Allerdings weist Foucault auf einen wesentlichen Unter-
schied hin, denn in seinem Verstindnis ist der Prophet zwar jemand, der
die Wahrheit sagt, allerdings ist der Modus ein anderer. Denn die Veridikti-
on des Propheten, so Foucault, zeichnet sich dadurch aus, dass der Prophet
»eine Vermittlerrolle einnimmt. Der Prophet spricht per definitionem nicht
in seinem eigenen Namen.«* Der Prophet ist ein Vermittler in mehrfacher
Hinsicht, also nicht nur zwischen Gott und den Menschen, sondern auch zwi-
schen den Zeiten, also der Gegenwart und der Zukunft. Weiterhin ist das
Wahrsprechen des Propheten meist in Ritsel verpackt, es bleibt ein verhiillter
Rest, ein geheimnisvoller Bereich, der nicht ganz veréffentlicht werde.

»Das hat zur Folge, dafS die Prophezeiung im Grunde nie eine eindeutige
und klare Handlungsanweisung gibt. Sie sagt nicht einfach ganz krafd die

Wahrheit in ihrer reinen und schlichten Durchsichtigkeit.«'>

Weil der Parrhesiast per definitionem im eigenen Namen spricht und dies
klar und eindeutig, steht die Parrhesia, so Foucault, in einem klaren Gegen-
satz zur Prophetie. Die Parrhesia lisst zwar die Handlung offen, also die Mo-
ral, nicht aber die Interpretation der eigenen Aussage.

152 Vgl. St. Goertz: 2011, S.19.

153 Ebd., S.19 [kursiv im Original].
154 M. Foucault: 2012b, S. 32.

155 Ebd.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

215


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Die prophetische Rede auf der einen Seite, die Theologie als Ort der Pro-
phetie auf der anderen Seite als Parrhesia innerhalb der gelebten und verfass-
ten Religion verstehen zu wollen, bedeutet eine Verinderung des Verstindnis-
ses der Parrhesia. An Foucault wére kritisch riickzufragen, ob die griechische
Parrhesia als eine bleibend giiltige Folie verstanden werden muss oder ob es
nicht denkbar ist, das grundlegende Anliegen der Parrhesia in den jeweiligen
gesellschaftlichen, historischen oder eben religiosen Kontext zu transformie-
ren. Fiir diese Transformation briuchte es eine Verstindigung dariiber, was
die Bedingungen der Moglichkeit der Parrhesia und damit ihre unhintergeh-
baren Voraussetzungen sind. Goertz weist zurecht auf die kritische Voraus-
setzung der griechischen Parrhesia hin, nimlich auf das geburtliche Rede-
recht. Kritisch zu hinterfragen wire aber wohl weiterhin, dass die Folie der
griechischen Parrhesia als Maf3stab fiir das bleibende Verstindnis jegliche in-
tersektionalen Kategorien aufder Acht lisst, von denen das Geburtsrecht — ak-
tuell gesprochen race — eine wesentliche wire.

3.1 Vierte theologiehistorische Case Study: Vertragen sich Parrhesia
und das Offene Wort im kirchlichen Kontext?

Bereits im 19. Jahrhundert gibt es eine exemplarische Debatte um die Fra-
ge, welche Bedeutung Theologie im Blick auf die Freiheit der Meinungsiuf3e-
rung hat. An dieser Debatte kann aufgewiesen werden, dass das theologische
Selbstverstindnis, auch in einem kritischen Verhiltnis zur Tradition und zum
Lehramt als der Bewahrerin der Tradition zu stehen, in ein anderes kollektives
Bewusstsein und einer kollektiven Praxis miindete, als es nach dem I. Vatika-
nischen Konzil noch méglich war. Weil diese Verinderung bis heute im frame
der theologischen Forschung das Zueinander von Theologie und Lehramt wie
auch das von Dissens der Gliubigen und der Vorgabe des zu glaubenden Gu-
tes prigt, lohnt sich ein ausfiithrlicherer Blick in diese Debatte."*

Das 19. Jahrhundert ist von einem zunehmenden Konflikt zwischen zwei
grundlegend unterschiedlichen Theologieschulen gekennzeichnet, die sich -
nach ihrer Ausrichtung - als die >rémische« und die >deutsche« Schule be-
zeichnen.™” Steht die erstere fiir die stirker ultramontan ausgerichtete und
modernititskritische Schule, ist die zweite eher die theologische Denkrich-
tung, die die Ideen der Aufklirung aufnimmt und fiir die eigene Theologie

156  Dazu ausfiithrlich: G. Werner: 2015b; dies.: 2014.
157 Vgl uv. U. Lehner 2016; A. Holzem, 2015a; ders.: 2015b; H. Wolf: 2010.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

umsetzt. Nachdem der Konflikt dieser beiden Schulen zu grof wurde, lud
unter anderem Ignaz von Dollinger zur >Miinchner Gelehrtenversammlung:
in Miinchen 1863 ein. Den Auftakt dieser Veranstaltung, verstanden als letzter
Versuch der Verstindigung, ist die Rede Dollingers iiber die Gegenwart und
Zukunft der Theologie."® In dieser programmatischen Rede verortet sich D6l
linger nicht nur in seinem Wissenschaftsethos als Theologe und Historiker,
sondern er beschreibt eine bis heute anhaltende unabgeschlossene Debatte
um das Verstindnis und die Verortung wissenschaftlicher Theologie. Theolo-
gie habe, so Déllinger deutlich, als universitire zugleich einen spezifischen
Dienst innerhalb kirchlicher Realititen zu leisten. Diesen Dienst fasst er pri-
gnant mit den Worten der »5ffentlichen Meinung«"® zusammen.

Die Theologie als 6ffentliche Meinung wird in eine Analogie zur Prophetie
gesetzt.

»Aehnlich dem Prophetenthume in der hebriischen Zeit, das neben dem ge-
ordneten Priesterthume stand, gibt es auch in der Kirche eine auerordent-
liche Cewalt neben den ordentlichen Gewalten, und dies ist die 6ffentliche
Meinung. Durch sie iibt die theologische Wissenschaft die ihr gebiihrende

Macht, welcher in der Linge nichts widersteht.«'*°

Dollinger verdeutlicht hier zwei Reflexionsaufgaben der Theologie, nimlich
einmal die gegenwirtige Situation der Kirche unvoreingenommen zu analy-
sieren, in ihren Bedeutungen und Bedingungen zu verstehen und theologisch
zu reflektieren; dariiber hinaus soll sie als kritische Instanz jene Erkenntnis-
prozesse in Gang setzen, die zu einer gemeinsamen Uberzeugung der Gliu-
bigen in der strittigen Sache fithren kénnen. Fiir Déllinger ist mit diesen Auf-
gaben zugleich auch gedacht, dass die Haupter der Kirche irren kdnnen und
nicht alleine »die Heilung [...] zu vollbringen« vermégen.'*

158  Vgl. I. von Déllinger: 1863.

159  Ebd.

160 Ebd., S. 47.

161 |.von Déllinger: 1861, zit.n. F-X. Bischof: 1997, S. 78, FuRnote 80). Im ganzen Wortlaut:
»So oft krankhafte Zustande in der Kirche hervorgetreten sind, hat es nur einen Weg
der Heilung gegeben: den des geweckten, erneuerten, gesunden kirchlichen Bewusst-
sein, der erleuchteten 6ffentlichen Meinung der Kirche. Der beste Wille der kirchlichen
Haupter und Fithrer hat die Heilung nicht zu vollbringen vermocht, wenn sie nicht die
allgemeine Stimmung, die Ueberzeugung der Ceistlichen wie der Laien fur sich hat-
ten.« (Ebd.).

- am 14.02.2026, 16:55:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Damit Theologie aber dies vermag, muss sie zwei Bedingungen erfiillen,
sie muss als Wissenschaft an den Universititen gelehrt werden und ihre »Ein-
dugigkeit« verlieren. Déllinger steht ein doppeltes Ziel vor Augen, wenn er die
Wissenschaftlichkeit von Theologie betont. Denn sie gehort als Wissenschaft
in den interdiszipliniren Diskurs. Dies ist zum einen fiir ihre eigene wissen-
schaftliche Redlichkeit, zum anderen fiir ihre apologetische Stirke notwen-
dig. Der Theologie wird aber weiterhin eine wesentliche Rolle innerhalb der
Kirche zugeschrieben, denn sie ist als eine zweite Instanz neben der Instanz
des — damals so gerade eben noch nicht benannten - ordentlichen Lehramtes,
den Glaubenssinn der Glaubigen zu verstehen und hat darin eine gestaltende
Rolle aufgrund ihrer verniinftigen Argumentation.'* Dieser Anspruch ist fiir
das 19. Jahrhundert immens und die Reaktion lisst nicht auf sich warten: In
der romischen Reaktion auf die Gelehrtenversammlung ist dann auch zum
ersten Mal die Rede von jenem »ordentlichen Lehramt«, welches bis heute
einen Teil der katholischen lehramtlichen Verbindlichkeit ausmacht. Im auf
den 21. Dezember 1863 datierten Breve Tuas Libenter Pius’ IX.’*> wird das Lehr-
amt als ordentliches Lehramt »der iiber die Welt verstreuten Kirche, also der
Bischofe« eingefiihrt; dort wird dessen Unfehlbarkeit betont und Gehorsam
auch gegeniiber nicht unfehlbaren Aufierungen des Apostolischen Stuhls ver-
langt.’* Urspriinglich lag das Gewicht des Amtes darauf, das »depositum fi-
dei« zu wahren, zu dem »nur das, was semper, ubique et ab omnibus geglaubt
wurde«'®, gehorte. In diesem theologischen Sinne hatte ja auch Déllinger
fir die Freiheit der Theologie plidieren konnen, ohne sich in einen Wider-
spruch zur bis dahin geltenden Lehre zu bringen. Theologie kénne sogar ir-
ren, das miisse nicht weiter beunruhigen, solange sie nicht gegen die »kla-

166

re und allgemeine Lehre der Kirche«*® spriche. Die Folie, auf der Déllinger

noch argumentieren kann, ist die doppelte Magisteriums-Lehre, wie sie von

162  Bischof macht deutlich, dass es zum einen einen in die veroffentlichten Akten nicht
aufgenommenen minoritdren Protest gegen die Rede Déllingers gab, der dazu fiihrte,
dass er sich fortan auf seine Rolle als Vorsitzender beschriankte und weiterhin nicht
inhaltlich argumentierte, wohl durch einen Antrag eine weitere Rede einbrachte; zum
anderen die romische Reaktion auf die Versammlung nicht ausblieb (vgl. F-X. Bischof:
1997, S. 83f)).

163 Vgl. H. Wolf: 2010, S. 239.

164 Ebd., 241f.

165 Ebd., S. 239 [kursivim Original].

166 |.von Dollinger: 1863, S. 58.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Thomas von Aquin entwickelt wurde.’” Déllinger musste allerdings in einen
Konflikt geraten, weil sich doch gerade zu dieser Zeit — ich folge weiter den
Ausfithrungen Wolfs — die Vorstellung entwickelte, dass nun der Begrift des
magisteriums zunichst verstirkt und dann »exklusiv auf das pipstliche und
bischofliche Amt und eine Lehrverkiindigung eingeschrinkt und zur Kenn-

168 wurde. Theolo-

zeichnung des formalen Autorititsvorsprungs verwendet«
gie entwickelte sich zu einer Angelegenheit der Auslegung des Glaubens. »Mit
Entschiedenheit pladierte Dollinger fiir die Freiheit der Theologie und damit
fiir das oben skizzierte traditionelle Verhiltnis von Theologie und kirchlichem
Amt.«'® Déllinger entwickelte gegen die Denunziation eine Art hom&opathi-
sche Therapie fiir die Theologie, in dem er postuliert, dass gegen »wissen-
schaftliche Fehler und Verwirrungen [...] nur gleichartige Mittel angewendet
werden« diirfen und ein anderes Verfahren — gemeint ist die Denunziation —
»die Theologie und die Kirche« schidigt.'”®

Déllinger hat in seiner Rede vor allem die methodische Verinderung
seiner zeitgendssischen Theologie gefordert, die zugleich programmatischen
Charakter fiir das Verstindnis von Theologie in seinem heuristischen und
epistemischen Sinn hat. Bischof verdeutlicht, dass Déllinger »eine kritisch-
prophetische Funktion der Theologie innerhalb der Kirche« vertrat, dass diese
eine »kritische Aufgabe« habe, »eine gesunde >6ffentliche Meinung« in Kirche
und Welt zu schaffen; eine Aufgabe, die man >Schirfung des Glaubenssinnes«
nennen kénne.<'”*

Wolf konnte eindriicklich nachweisen, dass mit dem Breve tuas libenter die
Vorstellung des »ordentlichen Lehramtes« Realitit geworden war, die fortan

167 Wolfkann gerade an dieser Vorstellung den Unterschied deutlich machen. Wenn Tho-
mas von Aquin vom »doppelten Lehramt« spricht, dann stehen ihm zwei unterschied-
liche Rollen vor Augen: »Beim Magisterium der Hirten geht es um ein Bezeugen des
iberkommenen Glaubens, um ein Gottkiinden (theologein) vorwiegend in der Predigt;
beim Magisterium der Magister dagegen um eine intellektuelle Durchdringung des
Glaubens« (H. Wolf: 2010, S. 240 [kursiv im Original]). Das doppelte Lehramt ist nun
das ordentliche und das aufierordentliche, die beide dem Papst zukdmen (vgl. ebd.,
S. 248; 252). Es geht, so die Zusammenfassung von Wolf, »um die Ausweitung der Lehr-
verbindlichkeit iiber den Bereich der feierlich unfehlbar gelehrten Offenbarungswahr-
heiten hinaus auf weitere kirchliche Lehren« (ebd., S. 257).

168 Ebd.

169 Ebd., S.244.

170 Ebd.

171 F-X. Bischof: 1997, S. 78; zit.n. V. Conzemius: 1988, S. 421.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

219


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

theologische Realitit bis in ihre Forschungsfragen bestimmen wiirde. »Der
Theologie sollte, nachdem sie so ihrer traditionellen Aufgabe weitgehend be-
raubt war, vor allem die Aufgabe zukommen, nachzuweisen, dass all das, was
das kirchliche Lehramt verkiindigte, tatsichlich so auch in Schrift und Tradi-
tion enthalten sei.«'”* Die Auffassung Déllingers, dass Theologie einen »an-
gemessenen Spielraum fiir Forschung und Lehre« brauche, sein Plidoyer »fiir
eine jeder theologischen Arbeit unverzichtbare[n] Offenheit und Bewegungs-
freiheit«'” stand in einem krassen Gegensatz zu dieser sich entwickelnden
und dann schriftlich verfassten Auffassung von Theologie in ihrem Verhiltnis
zum ordentlichen Lehramt.

Bei Karl Rahner findet sich 90 Jahre spiter erneut eine Reflexion auf et-
was, das offenes Sprechen in der Kirche genannt werden kénnte. In dem 1953
erschienen Aufsatz »Das freie Wort in der Kirche«7* denkt Rahner iiber die
offentliche Meinung nach. Fiir Rahner ist die 6ffentliche Meinung in der Kir-
che nicht nur existent, sondern sogar notwendig existent. »Die bloRRe Tatsache
einer 6ffentlichen Meinung in der Kirche wird niemand bestreiten wollen«”,
so Rahner, aber Zweifel an der Berechtigung wiren denkbar. Die 6ffentliche
Meinung sei aber gerade keine Auflerung des Volkswillens, dies hitte Déllin-
ger iibrigens auch abgestritten. Was fiir das biirgerliche Leben in Ordnung
sei, so Rahner, sei fiir die Kirche gleichwohl undenkbar. Denn die Kirche hat
ihre Autoritit exklusiv von Gott, »sie beruht letztlich nicht auf Wahl von un-
ten, sondern auf Investitur von oben«.””® Aber eine 6ffentliche Meinung kon-
ne es in der Kirche nicht nur geben, sondern es miisse sie auch geben. Die
offentliche Meinung sei normal — so Pius XII. in der sogenannten »Toleranz-

177, es sei sogar so, dass ihr Fehlen auf eine Krankheit der Ge-

ansprache« 1953
sellschaft hinweise'”®. Deswegen kénne auch in der Kirche iiber die Themen,
tiber die frei diskutiert werden diirfe, geredet werden; geschehe dies nicht, so
sei es eine »Schuld, die auf die Hirten sowohl wie die Glaubigen zuriickfie-
le«.”” Rahner also sorgt sich um die Existenz der 6ffentlichen Meinung, weil

er die Kirche bewusst gegeniiber totalitiren Staaten abgrenzen will.

172 Ebd.

173 Ebd., S.79.

174 Vgl. die Wiederauflage in den gesammelten Werken: K. Rahner: 2003.
175 Ebd., S.144.

176 Ebd.

177 Vgl. ebd., S.145 und Pius XII, Acta Apostolicae Sedis VLV (1953), 794-802.
178 Vgl. K. Rahner 2003: S. 145.

179 Ebd.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Rahner unterscheidet den weltlichen und den kirchlichen Sinn der 6ffent-
lichen Meinung, des freien Wortes: Weltlich bedeutet die freie Meinung »alle
Meinungs- und WillensdufRerungen der Menschen, aus denen die betreffende
Gesellschaft gebildet wird, insofern diese Meinungen und Bestrebungen we-
nigstens von einem groflen Teil der Menschen geteilt werden [...] und ande-
rerseits sich nicht unmittelbar kundtun durch gesetzlich geregelte Organe [...]
dieses Volkes«**°. Rahner scheut sich, diesen Begriff nun doch direkt auf die
Kirche zu tibertragen; er fithrt vielmehr die Unterscheidung von der »héren-
den Kirche« zur »lehrende[n] Kirche« ein. Diese »horende Kirche« hat eben-
falls einen Glaubenssinn, mit dem aber keine besonderen Charismen gemeint
sind; diese sind explizit aus der 6ffentlichen Meinung herausgenommen.™
Die Kirche lebt im Hier und Jetzt und damit hat sie ein »irdisches Leben« und
muss ihre konkrete Gestalt den dufieren Bedingungen anpassen. Allerdings
setzt dies voraus, dass die lehrende Kirche weif3, wie diese Bedingungen sind.
Hier setzt Rahner nun an: »Das Wissen um diese Vorgegebenheiten, an die
das Leben der Kirche sich angleichen muss, ist keine leichte Sache, sondern
muss mithevoll und immer wieder aufs neue erworben werden. Hier hat die
>dffentliche Meinung« in der Kirche ihr eigentliches Betitigungsfeld.«'®* Die
offentliche Meinung ist also der Prozess, in dem die konkrete Situation un-
tersucht und benannt wird, in der die Menschen leben, die von der lehrenden
Kirche angesprochen werden sollen. Die Kirchenleitung bedarf also des Mit-
tels der 6ffentlichen Meinung, um sich iiber die tatsichliche Situation der
Menschen informieren zu kénnen. Dies bedeutet natiirlich auch, dass eine
differenziertere und ausdifferenziertere Situation umso schwerer zu verste-
hen, sprich: zu leiten ist.

Fir Rahner ist die 6ffentliche Meinung primér relevant, die sich durch
Publikation 6ffentlich macht. So kann in der Reaktion der Vielen auf die Mei-
nung des Einzelnen erkannt werden, ob sich in der Publikation etwas kund-
tut, was einer kollektiven 6ffentlichen Meinung entspricht, auf die zu reagie-
ren die lehrende Kirche dann eine Pflicht hat.'"® Rahner schrinkt zugleich
ein, dass dieses Recht auf Publikation »nicht den Sinn einer >demokratischen«
Propaganda fiir irgendwelche Ideen oder Wiinsche« habe, »sondern bedeutet,

180 Ebd., S.146.
181 Vgl.ebd., S.147.
182 Ebd., S.148.
183 Vgl. ebd., S.149.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von der kirchlichen Obrigkeit her gesehen, eine niitzliche oder unter Um-
stinden sogar notwendige Weise, in der das kirchliche Amt die Situation er-
forscht.«'® Mit dezenten Hinweisen auf die faktische Unméglichkeit der leh-
renden Kirche, die Situation zu erforschen und zu kennen, unterstreicht Rah-
ner diese Notwendigkeit und warnt sogar: »[W]er heute ohne dieses Mittel zu
wissen glaubt, >was los ist¢, wird sich sehr oft aufs schlimmste tiuschen.«!*
Eine derartige Ermutigung schlieRt die Moglichkeit des Irrens der Kirche fiir
die Bereiche, fiir die die 6ffentliche Meinung in Betracht kommt, ein. Zu die-
ser freilassenden Freiheit ermutigt Rahner die kirchliche Autoritit nicht nur,
er begriindet diese Freiheit ekklesiologisch und anthropologisch. »Die 6ffent-
liche Meinung soll wesenhaft von dieser Freiheit mit bestimmt werden«,®
denn die Freiheit des Einzelnen ist eben nicht nur fir den privaten Bereich
bestimmt, sondern hat ihren Platz »wesenhaft in der kirchlichen Offentlich-
keit«'®. Selbstverstindlich gilt diese 6ffentliche Meinung nicht fiir Dogmen
oder fiir die gottgewollte Verfassung des iuris divini. Dennoch betont Rahner,
dass selbst in »Fragen der Theologie eine gewisse Freiheit der 6ffentlichen
Meinung notwendig«'®® ist. Zaghaft denkt Rahner die Méglichkeit dieser Frei-
heit auch in den theologischen Fragen, die nicht lehramtlich geklart sind und
sieht auch dort, wo das Lehramt einschreitet, die Notwendigkeit des wohl-
wollenden Handelns.

»Aber auch in diesen Féllen sollte man [..] anerkennen, dass der so zensu-
rierte Theologe in gutem Glauben gehandelt hat, als er von seinem Recht
auf AuRRerung vor der 6ffentlichen Meinung der Kirche Gebrauch gemacht
hat.<<189

Rahner beendet seine grundsitzlichen Reflexionen auf die 6ffentliche Mei-
nung mit dem Hinweis, dass es menschlich sei, dass »fillige Reformen [...] oft
den Druck der dffentlichen Meinung [brauchen], sollen sie nicht am Schwer-
gewicht des Traditionellen ein uniiberwindliches Hindernis finden«*°. Die

184 Ebd.
185 Ebd.
186 Ebd.,S.150.
187 Ebd.
188 Ebd., S.151.
189 Ebd.
190 Ebd, S.153.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Vorsicht, mit der Rahner in den dann folgenden Seiten exemplarische Praxis-
felder auf Reformen hin durchleuchtet und in einen Bezug zur méglicherwei-
se herstellbaren 6ffentlichen Meinung setzt, nicht ohne sich der kirchlichen
Struktur in seiner eigenen Argumentation zu vergewissern, zeigt die theolo-
gische Entwicklung seit 1863 auf. Die shidden agendas, die in der Rede Déllin-
gers noch offen formuliert war, nimlich das Zueinander von Theologie und
Lehramt, hat auch in dem Konzilsdokument Dei Verbum zu keiner Klirung
gefunden.™

In dieser theologiegeschichtlichen Einfigung ist zu erkennen, dass die
Frage nach einer 6ffentlichen Meinung in der katholischen Kirche kompliziert
ist. So kann der argumentativ lange Atem Karl Rahners, der die Moglichkeit
wie auch die Notwendigkeit einer 6ffentlichen Meinung innerhalb der Kirche
denken will, auf der einen Seite, die Position Déllingers auf der anderen Sei-
te, dass die 6ffentliche Meinung innerhalb von Kirche auf die wissenschaftli-
che Reflexionskraft und der daraus iiberzeugenden Argumentationskraft der
Theologie zuriickzufiihren ist, als zwei Pole angesehen werden. Diese beiden
Argumente zeigen zugleich die historische Verinderung zwischen den beiden
Auflerungen auf. Dass die éffentliche Meinung innerhalb der Kirche notwen-
dig ist, darin sind sich beide hingegen wohl einig. Auch wenn der Vorsich-
tigkeit der Argumentation Rahners heute ein Unverstindnis entgegen kom-
men wiirde, wie angesichts der Zeit, wie sie ist, solche Beharrungstendenzen
moglich sein kénnen, zeigt sich bleibend, dass das offene Wort nicht ohne
Schwierigkeit ist.

Déllinger war der Meinung, dass Theologie als wissenschaftliche Theo-
logie eine Aufgabe innerhalb der Kirche, aber auch iiber sie hinaus hat™?.
Theolog:innen sollen aufgrund ihrer Forschung eine prophetische Funktion
einnehmen, und das offene Wort wagen, welches fiir Rahner vor allem dar-
in bestand, die Welt wahrzunehmen und ins geschriebene Wort zu bringen,
um von dort aus die lehrende Kirche zu informieren. Theologie also miis-
se den Ort, von dem her gedacht und auf den hin gedacht wird, nicht nur
als theologiegenerierend, sondern als theologieentscheidend verstehen. Ma-
gnus Striet postuliert der Theologie eine Zukunft im universitiren System,
wenn sie sich als »dialogische Lebenswissenschaft«*** versteht. Mit dieser Be-
schreibung fordert er eine Theologie, »die Antwort auf die Frage nach dem

191 Vgl. H. Hoping: 2009, S. 798.
192 Hier fiigt Dollinger ausfiihrliche Reflexionen zur sozialen Verantwortung an.
193 M, Striet: 2007, S.118.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

223


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Menschen und damit in letzter Konsequenz danach einfordert, warum iiber-
haupt etwas und nicht viel mehr gar nichts ist«’**. Als solche verbindet die
Theologie die Anforderungen sozialer Analysen mit threm Auftrag, Gottesre-
flexion zu sein.

»In der Nachfolge dieses Gottes hat die Kirche eine Sendung in der Welt und
Theologie einen kontextgebundenen Auftrag, der sie normativ dafiirin den
Dienst nimmt, sich an die notvollen Orte dieser Welt zu stellen und in dieser
lokalen Solidaritit die Menschlichkeit ihrer Heilsbotschaft zu bewihren.«'%

Die Frage nach dem freien Wort in der Kirche, nach der offentlichen Mei-
nung und ihrer Funktion lsst weder die Theologie noch die romisch-katholi-
sche Kirche los. Gerade durch die gesellschaftlichen Verinderungen seit den
1960er Jahren verschirfen sich kognitive Dissonanzen innerhalb der Kirche.
In diese Dissonanzen hinein erinnern verschiedene Disziplinen der Theologie
erneut an die Konzeption der Parrhesia und ihrer Notwendigkeit die Veridik-
tionspraktiken strikt zu reglementieren — gerade auch fiir Systeme. Allerdings
bleibt die kritische Aussage von Foucault weiter bestehen, ob eine Parrhesia
tiberhaupt in einem durch Gehorsam geprigten System moglich ist. Um diese
Frage wird es in einer weiteren spezifisch katholischen Fragestellung gehen,
nimlich in welcher Form ein freies Wort oder ein Dissens itberhaupt vorge-
sehen ist. Dies wird davon zu differenzieren sein, welche Formen es dennoch
gibt und welche wiinschenswert sind.

3.2 Zweite theologische Rezeption der Parrhesia: Fragen an
die Parrhesia als Paradigma in monarchischen Beziigen

Die romisch-katholische Kirche stellt als Institution eine komplexe Wirklich-
keit dar, so Lumen Gentium 8, die aus einer geistig-spirituellen und einer sicht-
bar-hierarchischen Wirklichkeit besteht. Beide bilden zusammen die komple-
xe Wirklichkeit, die die Gestalt der Kirche ausmacht. Diese komplexe Wirk-
lichkeit vermischt weder die beiden Dimensionen noch trennt sie sie grund-

sitzlich.”

Sie gehoren so zusammen wie — so die Analogie — die zwei Natu-
ren in Jesus Christus zusammenkommen. Weil also die réomisch-katholische

Kirche eine sichtbare, also wahrnehmbare Seite hat, kann diese sich durch

194 Ebd., S.123.
195 ). Briindl: 2011, S.160.
196 Vgl. dazu auch: M. Bhnke: 2013.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

das fir die gesamte Kirche geltende Gesetzbuch, dem Codex Juris Canonici von
1983 rechtlich konstituieren. Fiir die Interpretation des Kirchenverstindnis-
ses ergibt sich damit eine gewisse Spannung zwischen den theologisch-dog-
matischen Aussagen zur Kirche innerhalb des II. Vatikanischen Konzils von
1962-1965 und der kirchenrechtlichen Normierung im CIC von 1983. Allerdings
findet sich auch im II. Vatikanischen Konzil eine dogmatische Kontinuitit
zum I. Vatikanischen Konzil 1870/1871, die fiir das Thema des offenen Wortes,
der 6ffentlichen Meinung relevant ist. Die Grundvoraussetzung fiir die Parr-
hesia, so kénnte verkiirzt formuliert werden, ist im rechtlichen Rahmen der
romisch-katholischen Kirche nicht gegeben. Diese sehr vereinfachte Aussage
kann durch die historische Entwicklung, auf das Magisterium der Theologie
zu verzichten und dann mit der lehramtlichen Entscheidung ein doppeltes
romisches Lehramt zu konstruieren™ belegt werden. Nicht nur wurde die
Freiheit der Theologie und der 6ffentlichen Meinung der Theologie damit ab-
geschafft, sondern die Gehorsamspflicht aller Gliubigen — selbst gegeniiber
nicht-definitiven Auferungen — wurde erweitert. Weiterhin legt das II. Vati-
canum im Lumen Gentium 25, dem Kapitel itber die Unfehlbarkeit des Lehram-
tes, fest, dass es die moralische Pflicht ist, alle nicht definitiven Lehren mit re-
ligiosem Verstandes- und Willensgehorsam zu befolgen. Konsequenterweise
legt der neue Codex des Kirchlichen Rechts von 1983 den Verstandes- und Wil-
lensgehorsam als Rechtspflicht mit einer Strafandrohung bei Zuwiderhand-
lung aus (vgl. cc. 752, 1371 CIC/1983). 1988 wurde der Codex im Sinne einer
liickenlosen Einforderung des Verstandes- und Willensgehorsams verindert,
dieser konnte also nicht mehr nur von einem bestimmten Personenkreis ein-
gefordert werden. »Die unwiderrufliche Zustimmung zu unfehlbaren, (nur)
offenbarungsnahen Lehren war bislang nicht durch eine eigene Rechtspflicht
gefordert. Das wurde nachgebessert und ebenfalls mit Strafdrohung bewehrt
(Canones 750 § 2, 1371 n. 1).«<’*® Mit dieser strafbewehrten juristischen Aus-
gangslage stellt sich die Frage nach der Parrhesia in einer doppelten Weise:

1. Welche Bedeutung hat ein Gesetz, das nachweislich nicht eingehal-
ten wird und dessen Strafbewehrung auch nur auf einen minimalen
Personenkreis angewendet werden kann?

2. Welchen Preis zahlt eine Institution, die die Parrhesia per Gesetz aus-
schliefden will?

197 Vgl. dazu H. Wolf: 2010.
198 H.Wolf: 2010, S. 258.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

225


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Davor hatte ja bereits Karl Rahner gewarnt. Nachdenklich sollte an dieser
Stelle auch machen, dass der Parrhesia nicht nur in der Neuauflage des LThK
kein Eintrag mehr gegeben ist, sondern auch, dass die scheinbare Zeitgebun-
denheit der Auslegungen von Karl Rahner und Josef Ratzinger doch aktuel-
ler sind als sie anmuten. Auf der einen Seite ist nimlich die Konzentration
der Parrhesia auf den innerkirchlichen Bezeugungsauftrag (Rahner) wahrzu-
nehmen, auf der anderen Seite daran zu erinnern, dass der Freimut und die
Freiheit Kennzeichen des Geistes sind (Ratzinger). Deswegen machte ja un-
ter anderem Stephan Goertz den Pakt der Parrhesia als notwendig fir die
katholische Kirche stark.

Wenn aber nun innerhalb der rémisch-katholischen Kirche und ihrer
machtformigen Konstitution die Frage der offenen und freien Rede formal
entschieden ist und diese Entscheidung auf mehreren Ebenen rekonstru-
ierbar bleibt, dann stellt sich die Frage, welchen Stellenwert der dennoch
faktisch vorfindbare Dissens, und zwar in Worten als auch in der Performa-
tivitdt — sei es der Versammlung oder des Lebens — bekommt. So ist deutlich
geworden, dass bis in das II. Vatikanische Konzil hinein die Lehre des I. Vati-
kanischen Konzils aufgenommen worden ist, denn Macht wird in der Person
des geweihten Klerikers formal und rechtlich gesichert gebiindelt. Zudem ist
rechtlich gesichert, dass es keine — im Sinne des liberalen rechtstaatlichen
Verstindnisses — freie, kritische Rede innerhalb der Kirche geben konne,
sondern — bei dissidenter Meinung — nur den schweigenden Gehorsam (c.
752 CIC/1983). Dies erscheint jedoch — auf den ersten Blick — widerspriich-
lich, weil doch gerade das II. Vatikanische Konzil die Rolle des Laien und die
Rolle des Gewissens aufgewertet hat.” In der Tat hat das II. Vatikanische
Konzil (1962-1965) den Laien-Begriff soweit rehabilitiert, dass er iiberhaupt
wieder mit einem theologischen Sinngehalt gefilllt wurde. Der Laie/die Laiin
ist jetzt als Christenmensch beschrieben, der/die durch die Taufe in das

Priestertum aller Gliubigen aufgenommen wird, so Lumen Gentium 10.**°

199 Vgl. dazu ausfiihrlich: G. Werner: 2016b, S. 258-284.

200 LG 10:»Christus der Herr, als Hoherpriester aus den Menschen genommen (vgl. He-
br 5,1-5), hat das neue Volk »zum Konigreich und zu Priestern fiir Gott und seinen Va-
ter gemacht« (vgl. Offb 1,6; 5,9-10). Durch die Wiedergeburt und die Salbung mit dem
Heiligen Geist werden die Getauften zu einem geistigen Bau und einem heiligen Pries-
tertum geweiht, damitsie in allen Werken eines christlichen Menschen geistige Opfer
darbringen und die Machttaten dessen verkiinden, der sie aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht berufen hat (vgl. 1 Petr 2,4-10). So sollen alle Jiinger Christi aushar-
renim Gebet und gemeinsam Gott loben (vgl. Apg 2,42-47) und sich als lebendige, hei-

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

Menschen werden also in der Taufe zu Priestern getauft, eine Aussage, die
in der Entstehungsgeschichte von Lumen Gentium 10 heftig umstritten war,
denn einige der Konzilsteilnehmer hatte die Sorge, dass mit dieser Aussage
der gottlich-rechtliche Unterschied zwischen Klerikern und Laien verwischt
werden konnte, wenn doch nun alle zu Priestern getauft wiirden. Um trotz
aller Aufwertung der Taufe und damit des Laienstandes die hierarchische
Struktur der Kirche zu wahren, wurden deswegen — so der Kirchenrechtler
Norbert Liidecke — »Hierarchie-Sicherungen« in die Kirchenkonstitution
eingebaut.**"

Diese Sicherungen sind:

1. Die Systematik: Den Konzilsdokumenten sind eine inhirente Logik und
Systematik zu eigen. Dies bedeutet, dass nicht eine Aussage alleine gedeutet
werden kann, sondern es um die gesamte Logik des Dokumentes geht, also
die vorgelagerten Argumente sowie die spateren Ausfithrungen mit in Be-
tracht gezogen werden miiss(t)en. Die Architektur ist also bedeutsam. In Lu-
men Gentium ist — dies ist positiv hervorzuheben — die hierarchische Struktur
der Kirche nicht an den Anfang des Dokumentes gestellt, sondern im ersten
Kapitel wird zunichst die Bestimmung der Kirche als Sakrament erértert. Da-
mit wird das Wesen der Kirche selbst beschrieben, zu diesem Wesen gehort
dann allerdings auch die hierarchische Gestalt. Das zweite Kapitel geht der
Frage nach, wie die Gemeinschaft der Christ:innen verstanden werden kann.
Auch hier changieren die Begriffe zwischen dem Volk Gottes auf der einen
und dem Leib Christi auf der anderen Seite. Gerade aber die Metapher des
Leibes Christi hat eine direkte theologische Verbindung zur Unterscheidung

lige, Gott wohlgefallige Opfergabe darbringen (vgl. Rém 12,1); iberall auf Erden sollen
sie fiir Christus Zeugnis geben und allen, die es fordern, Rechenschaft ablegen von
der Hoffnung auf das ewige Leben, die in ihnen ist (vgl. 1 Petr3,15). Das gemeinsa-
me Priestertum der Glaubigen aber und das Priestertum des Dienstes, das heifdt, das
hierarchische Priestertum, unterscheiden sich dem Wesen und nicht blof} dem Grade
nach. Dennoch sind sie einander zugeordnet: Das eine wie das andere ndmlich nimmt
je auf besondere Weise am Priestertum Christi teil (16). Der Amtspriester namlich bil-
det kraft seiner heiligen Gewalt, die er innehat, das priesterliche Volk heran und leitet
es; er vollzieht in der Person Christi das eucharistische Opfer und bringt es im Namen
des ganzen Volkes Gott dar; die Glaubigen hingegen wirken kraft ihres koniglichen
Priestertums an der eucharistischen Darbringung mit (17) und (ben ihr Priestertum
aus im Empfang der Sakramente, im Gebet, in der Danksagung, im Zeugnis eines hei-
ligen Lebens, durch Selbstverleugnung und tatige Liebe«.
201 Referiert nach N. Lidecke/G. Bier: 2012, S. 97-112.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

der Kirche in die hérende und lehrende Kirche.?>°* Erst im dritten Kapitel wer-
den das Apostelamt und die kirchliche Hierarchie beschrieben. Selbst wenn
es also eine Bestirkung der Laien gibt, bildet das dritte Kapitel das Zentrum
von Lumen Gentium und stellt eine ungebrochene Traditionslinie zum I. Vati-
kanischen Konzil im Verstindnis der Unfehlbarkeit als auch der lehramtlichen
Autoritit dar.

2. Im dritten Kapitel wird ein Kernstiick katholischer Anthropologie hin-
eingeholt, wenn in LG 32 wird die sogenannte »wahre Gleichheit« beschrieben
ist. Diese >wahre Gleichheit« ist bereits in der Gender-Debatte aufgetaucht,
denn sie besagt, dass zwar alle Menschen dieselbe Wiirde haben, aber eben
diese selbe Wiirde nicht in gleichen Rechten miindet. Die >wahre Gleichheit«
bedeutet zwar, dass die Menschen gleich sind, wehrt sich aber vor der Kon-
sequenz der Einforderung der gleichen Rechte. Es findet hier — so Norbert
Lidecke und Georg Bier — eine Imprignierung gegen die Menschenrechte in
ihrem universalen Anspruch auf Gleichberechtigung statt.>*

3. Die dritte >Hierarchiesicherung« findet sich in der Verdoppelung des
Priesterbegriffs. Durch die Anteilhabe aller Getauften am Priestertum war es
notwendig, innerhalb des Priesterbegriffs zu differenzieren. Um deutlich zu
machen, dass zwar alle Menschen zu Priestern getauft werden, aber nicht al-
le am Amtspriestertum teilhaben, werden zwei Priesterbegriffe eingefiihrt.
Mit dieser Verdoppelung ist der Priesterbegriff in die hierarchische Verfas-
sung der Kirche integriert, denn es gibt das gemeinsame Priestertum und das
hierarchische Priestertum, diese sind sowohl dem Wesen als auch dem Grade
nach verschieden. Dies ist eine grundlegende anthropologische Unterschei-
dung, denn am Amtspriestertum partizipierende Minner, also in den Pries-
terstand geweihte Priester, sind auch anthropologisch andere Wesen und un-
terscheiden sich von allen anderen Menschen.

4. Weil alle Menschen kraft der Taufe teilhaben am allgemeinen Priester-
tum, sind auch alle Menschen Priester, Propheten und Konige, haben also alle
Teil an diesen Funktionen Christi. Vor dem II. Vatikanum war dies exklu-
siv dem Amtspriestertum vorbehalten. Aber die Differenzierung des Wesens
wird auch hier fortgefithrt. Auch wenn alle an diesen Funktionen Christi teil-
haben, zugleich alle Getauften zugleich Priester, Propheten und Kénige sind,

202 Vgl. G. Werner: 2017¢, S. 415f.

203 »Die Wiirdegleichheit durchtriankt alle standes- und geschlechterbedingten Ungleich-
berechtigungen in der Kirche und impréagniert gegen Diskriminierungsvorwiirfe.« N.
Liidecke/G. Bier: 2012, S.101.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E Herausforderungen fiir eine Theologie der Freiheit

sind sie es doch dem Wesen nach verschieden. Diese Teilnahme wird in der
sogenannten »suo modo« Klausel ausgedriickt, auf diese Weise nehmen Kle-
riker und Laien auf je ihre Weise teil. Der Weihepriester alleine hat nach LG
10 die heilige Gewalt.

5. Seit dem 19. Jahrhundert war es tiblich geworden, dass Kleriker be-
stimmte Attribute exklusiv zugesprochen bekamen. Zunichst werden die
eben beschriebenen Funktionen Christi noch einmal spezifiziert, indem
diese munera auf die Kirche angewendet werden. Die dem Klerikermono-
pol bestimmte Attribute werden jedoch den Klerikern alleine vorbehalten.
Christus hat seine Funktionen an Petrus weitergegeben, von ihm hat sie die
Kirche. Als solche ergibt sich eine neue Dreierformel, die als munus sanc-
tificandi, regendi, docendi benannt sind. Mit dem Kirchenverstindnis als Leib
Christi werden die Funktionen Christi zunichst Petrus und durch diesen den
Klerikern weitergeben und damit in streng hierarchischer Abfolge ausgeiibt:
Nur der Klerus unter dem Papst hat die heiligende, regierende, und lehrende
Ausiibung gegeniiber den Laien. Die Laien sind zu heiligen, zu regieren und
zu belehren. Hier spiegelt sich erneut die Konsequenzen der Leib Christi
Metapher, die die Unterteilung in eine lehrende und eine hérende Kirche
verstarkt.

Diese der dogmatischen Konstitution Lumen Gentium inhidrenten >hierar-
chischen Sicherungenc sind — so Liidecke und Bier — als Grundintention im
kirchlichen Gesetzbuch in geltendes Recht formuliert worden. So sehr also
der Laienstand durch die Taufe eine ekklesiologische Bedeutung wie auch ei-
ne Wiirde wiedergewonnen hat, so wenig sagt das Priestertum aller Gliubi-
gen etwas iiber eine Augenhdhe der Stinde aus. Die rechtlichen Ungleichhei-
ten, die hierbei zu Tage treten, sind kirchenintern durch die wahre Gleichheit
abgepuffert, denn diese ist nicht aufgehoben, weil sie ja besagt, dass es ein-
fach unterschiedliche Weisen gibt. Die hierarchische Struktur ist allerdings —
und das ist ein echtes Verdienst es II. Vatikanischen Konzils - so zur Geltung
zu bringen, dass die Wiirde des, der getauften Christ:in nicht untergraben
wird; natiirlich immer im Rahmen der Wesensaussagen des II. Vatikanischen
Konzils. An dieser Stelle hakt ja unter anderem die feministische Kritik ein
und weist immer wieder darauf hin, wie sich die Idee der wahren Gleichheit
nicht nur im Blick auf das Amt, sondern auch im Blick auf das Geschlech-
terverhiltnis auswirkt.”** Damit ergibt sich in dem Gedanken der wahren

204 Vgl. hierim Buch Kapitel D 2.; E 3.

- am 14.02.2026, 16:55:48.

229


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Gleichheit eine doppelte anthropologische Ordnung, weil die wahre Gleich-
heit zwischen Mannern und Frauen grundlegend unterscheidet, Frauen kén-
nen nach derzeitiger Lehre nie in das Amtspriestertum aufgenommen wer-
den. Auf diese Weise unterscheidet die Lehre zwischen Mannern als geweihte
und ungeweihte Manner. Wie sehr diese Vorstellung kognitive Dissonanzen
hervorruft, zeigen gegenwirtige Reformwiinsche und Proteste (wie Maria 2.0
und andere).

Was, abschliefiend zu diesem Thema, passiert aber mit dem Dissens? Da-
fiir, dass der Dissens zu Entscheidungen in der Glaubens- und Sittenlehre,
auch jene >unterhalb« der pipstlichen Unfehlbarkeit, eigentlich nur im gehor-
samen Schweigen geiduflert werden diirfte, ist der Dissens sehr >laut«.

- am 14.02.2026, 16:55:48.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

