Einleitung der Herausgeber

jekt die Aufgabe, sich bestindig seinem Anderen gegeniiber, dem auch
entfremdendes Potential zukommt, behaupten zu miissen.!¢

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist in zwei-
facher Hinsicht auf die Schwerpunkte des philosophischen Schaffens
Klaus Erich Kaehlers. Im ersten Teil steht die systematische Entfaltung
des metaphysischen Subjektprinzips bis Hegel im Mittelpunkt. Die
Beitrige des zweiten Teils gehen der Frage nach, ob das Selbst in der
nachmetaphysischen Verfassung des Subjekts noch sein Anderes hat
oder ob es ihm einn Anderes wird, das sich in seiner Fremdheit der Ver-
fiigbarkeit entzieht.

3. Ubersicht iiber die Beitrige
L. Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik

Dirk Fonfara geht der Frage nach, inwiefern man bei Platons Uberle-
gungen zur Seele von einem Selbst des Menschen sprechen kann. Die
Sorge des Philosophen um die Seele steht bei Platon mit der Begriin-
dung der Philosophie als Wissenschaft in engem Zusammenhang. Fon-
fara zeigt anhand der Einordnung der sokratisch-platonischen Dialek-
tik in den Bildungskanon der Philosophenherrscher (Politeia,
Buch VII), dass die traditionell mit Aristoteles” Metaphysik verbunde-
ne Einteilung der philosophischen Disziplinen bei Platon vorgeprigt
ist: im Rahmen der propiadeutischen Frage nach der Hinfiihrung zur
Idee des Guten. Im Ausgang von der gymnastischen und musischen
Bildung als dem Anfang des Curriculums unterscheidet Platon bereits
Kiinste (technai), die sich auf Bediirfnisse und Hervorbringungen be-
ziehen, ferner die mathematischen Einzeldisziplinen, die er Kenntnisse
(mathémata) nennt, und schliefSlich die Dialektik als einzig wahre phi-
losophische Wissenschaft (epistémé). Platons Dialektik-Konzeption
bleibt dabei eng auf das Selbst des Menschen bezogen: Er setzt es mit
der verniinftigen Seele gleich, die den unverginglichen Ideen dhnele.
Fonfaras Beitrag schliefdt mit einem Ausblick auf Husserls Platon-Re-
zeption in seinen Freiburger Vorlesungen. Husserl sieht in Platon den
eigentlichen Begriinder der wissenschaftlichen Philosophie, betont je-

16 Vgl. Kaehler: ebd. 184f.

16

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

doch, dass ein durch die cartesische Zweifelsbetrachtung hindurch-
gegangenes Philosophieren keine dogmatischen Voraussetzungen gel-
ten lassen kann, wie sie Platon in seiner Ideenlehre paradigmatisch in
Ansatz bringt.

Andreas Speer beleuchtet die Begriffsgeschichte des augusti-
nischen Worts vom »abditum mentis«, welches noch in der Diskussion
Holderlins mit Schelling und Hegel tiber einen prareflexiven Grund im
Bewusstsein nachklingt. Speer zeigt, dass Augustinus den Ausdruck
selber nicht klar spezifiziert. J. Kreuzer gibt in seiner (Auswahl-) Aus-
gabe von De trinitate die Wendung »in abdito mentis« substantivisch
mit »in dem Verborgenen des Geistes« wieder und ordnet sie Augusti-
nus’ Lehre zu, dass der Geist sein urspriingliches Wissen um sich selbst
durch die Abwendung von den Bildern sinnlicher Dinge freilegen kon-
ne. Speer betont demgegeniiber, dass Augustinus den fraglichen Ter-
minus gelegentlich in einem rein deskriptiven Sinne auf Kenntnisse
(z.B. musikalischer Art) bezieht, die jemand besitzt, ohne sie sich ak-
tuell zu vergegenwirtigen, so dass man »in abdito mentis« auch
schlicht mit »unbemerkt« {ibersetzen konne. Zu einem tragenden Be-
griffswort wird »abditum mentis« erst bei Meister Eckhart, der es in
drei aufeinander bezogenen Bedeutungsmomenten gebraucht. (1) Im
Sapientia-Kommentar meint es den Verstand als ein aufgrund der
Gottesebenbildlichkeit des Menschen wahrheitsfihiges und erkennt-
niskonstituierendes Vermégen. (2) Uber diese Bedeutungsschicht des
»abditum mentis« geht Eckhart in einigen Predigten des sog. Gottes-
geburts-Zyklus durch den Gedanken hinaus, dass der gottliche Grund
der Seele nur durch den Verlust aller erkenntnisvermittelnden Bilder
zuginglich ist. (3) In seiner Armutspredigt radikalisiert Eckhart diesen
Gedanken dahingehend, dass der Abstieg in den unverfiigbaren See-
lengrund die Preisgabe aller Gottesbilder einschlieflen muss.

Heribert Boeder unterscheidet eine doppelte »Stiftung des phi-
losophischen Selbstbewusstseins«. Die cartesische betrachtet er als de-
fizitdr, da sie das Selbstbewusstseins vorrangig von der Bezugnahme
auf Dinge her bestimmt. Einen iiberlegenen Standpunkt bezieht nach
Boeder Rousseau, indem er das Verhiltnis des Individuums zur Gesell-
schaft ins Zentrum riickt und das Selbstbewusstsein als Resultat einer
Selbstunterscheidung des Ich von vorgegebenen Mustern des Selbst-
verstandnisses begreift. Die Bildung eines solchen Selbstbewusstseins
verfolgt Boeder im Werk Rousseaus in drei Schritten. (1) Im Brief-
roman Julie ou la Nouvelle Heloise (1761) gelangt die adlige Titel-

17

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

heldin dadurch zu einem reflektierten Selbstverhiltnis, dass durch
ihren Entschluss, ihrer Liebe zu ihrem biirgerlichen Hauslehrer zu ent-
sagen und den vom Vater ausgewihlten Mann zu heiraten, die Unver-
einbarkeit ihrer authentischen Neigung mit der sozialen Konvention
zu einem Widerspruch in der eigenen Person verdichtet wird. Julie
wird sich dessen inne, dass sie ihren Gehorsam gegentiber dem gesell-
schaftlichen Normenkodex selber zu verantworten hat — und damit
zugleich die Preisgabe existentieller Authentizitit. Da sie einen Bruch
ihres Eheversprechens als verwerflich ansieht, kann sie sich erst ange-
sichts des Todes zu ihrer Liebe zu bekennen, ohne hiermit ihre ethische
Integritit preiszugeben. (2) Im Erziehungsroman Emile (1762) konsti-
tuiert sich das Selbst der Titelfigur wie auch seiner spiteren Frau So-
phie durch die Distanzierung von dufSeren Konventionen auf der einen
Seite und von narzisstischen Antrieben des eigenen Verhaltens auf der
anderen. (3) Der Bildungsgang des Selbstbewusstseins gelangt in
einem Gemeinwesen im Sinne des Contrat social (1762), worin das
Spannungsverhiltnis zwischen individueller Freiheit und sozialen
Ordnungsstrukturen durch die »volonté générale« zum Ausgleich ge-
bracht wird, ans Ziel.

Den Schwierigkeiten im Verstindnis Fichtes, die sich aus dessen
wiederholter Neuformulierung der Wissenschaftslehre ergeben, ver-
sucht Emilano Acosta dadurch zu begegnen, dass er vier Bedeutungs-
momente des Terminus »Nicht-Ich« — als desjenigen, das im Ich gesetzt
ist als jenseits des Ich liegend — voneinander unterscheidet. Das Nicht-
Ich ist (1) der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens des
Ich, (2) absolute, weil relationslose Substanz, (3) in theoretischer Hin-
sicht dem Subjekt entgegengesetztes Objekt, (4) in praktischer das, was
ist, jedoch nicht sein soll. Im Durchgang durch diese vier Bedeutungs-
momente kristallisiert sich eine Dialektik zwischen dem Endlichen und
dem Unendlichen im Ich selbst heraus, die zu einem bestidndigen Pro-
zess von Vernichtung und Schépfung im Ich fiihrt. Eine Auflésung
dieses Widerspruchs im Ich ist vermdge des Fichtesche Denkens, so
Acostas Diagnose, jedoch nicht zu realisieren. Die absolute Freiheit
miisse daher ein unerreichbares Ideal der Wissenschaftslehre bleiben,
so dass Acosta mit seiner begrifflichen Kldrung des Terminus Nicht-Ich
letztlich den praktischen Primat der Fichteschen Wissenschaftslehre
unterstreicht, die diesem Ideal der Freiheit folgt.

Klaus Sellge unterzieht Schellings Begriff der »wahren Philoso-
phie«, wie er in dessen Ferneren Darstellungen aus dem System der

18

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Philosophie (1802) verwendet wird, einer grundsitzlichen Kritik. Die
»wahre Philosophie« im Sinne Schellings soll im Modus diskursiver
Rede eine Theorie des als »Indifferenz« verstandenen »Absoluten«
entwickeln. Sellge wendet gegen diese Konzeption — im Anschluss an
Hegel — ein, dass der Terminus »Indifferenz« nur als Gegenbegriff zum
Bereich des mannigfaltigen Endlichen einen nachvollziehbaren Sinn
gewinnt, so dass eine Theorie der »Indifferenz« genau dem Dualismus
von Unendlichem und Endlichem verhaftet bleibt, den sie iiberwinden
will. Damit misslingt auch zwangslidufig Schellings Versuch, das End-
liche als Ausdifferenzierung eines von jeder Negativitit freien » Abso-
luten« zu begreifen. Das notwendige Scheitern der Schellingschen
»wahren Philosophie« kann allerdings — so Sellge — zu einem frucht-
baren Ergebnis fiihren: wenn es den Leser fiir die Frage sensibilisiert,
ob die »Indifferenz, die Schelling im Medium philosophischer Refle-
xion vergeblich beschwdrt, nicht in existentieller Intuition unmittelbar
zuginglich ist. Das religids inspirierte Philosophie-Verstindnis des Ad-
vaita-Vedanta oder des Buddhismus ist nach Sellge dem Schellingschen
insofern tiberlegen, als es sich der diskursiven Rede als blofSer Hinfiih-
rung zu unvertretbaren existentiellen Erfahrungen bedient.

Gerhart Schmidt stellt das Textstiick »Das Gesetz des Herzens und
der Wahnsinn des Eigendiinkels« in Hegels Phanomenologie des Geis-
tes (1807) in den Kontext der — fiir jede Subjektivitatstheorie zentralen
— Frage nach dem >Anderen der Vernunft«. Er bezieht Hegels Vorwurf
des >wahnsinnigen« Eigendiinkels nicht — wie Werner Marx und Lud-
wig Siep — auf die Figur des Karl Moor in Schillers Die Réiuber oder die
des Woldemar in Jacobis gleichnamigem Roman, sondern auf Fichte.
Schmidt stiitzt diese Interpretationsthese mit zwei terminologischen
Beobachtungen. Er weist zunéchst darauf hin, dass Hegel in Glauben
und Wissen (1802) das in Fichtes Bestimmung des Menschen (1800/01)
geschilderte »Entsetzen« vor einer Naturbestimmung des eigenen
Handelns als »ungeheure[n] Hochmut« und in diesem Sinne als
»Wahnsinn des Diinkels dieses Ich« wertet. Schmidt fiigt hinzu, dass
sich das Wort vom »Wahn des Eigendiinkels« bereits in Kants Religion
innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft (1793) findet. Es ist dort
auf diejenigen gemiinzt, die fiir sich selbst in Anspruch nehmen, ethi-
sche Pflichten ohne jedes eigenniitzige Motiv zu erfiillen. Kant halt
ihnen in der Religions-Schrift vor, sich iiber den Einfluss des »radikal
Bosen« und damit die Macht des >Anderen der Vernunft< hinwegzutiu-
schen. Hegel verwirft zwar nicht — wie Goethe — Kants Lehre vom

19

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

radikal Bosen; er kritisiert aber an der kantischen wie auch der Fichte-
schen Ethik den Dualismus von Vernunft- und Naturbestimmung.
Dass er das kantische Wort vom »Wahn des Eigendiinkels« in Glauben
und Wissen gegen Fichte wendet, ldsst sich dahingehend interpretie-
ren, dass er diesem eine kurzsichtige Herabsetzung der Natur als des
>Anderen der Vernunft;, das vom Ich gefiigig gemacht werden solle,
vorwirft. Schmidt interpretiert den Unterabschnitt »Das Gesetz des
Herzens und der Wahnsinn des Eigendiinkels« der Phdnomenologie
des Geistes somit als Nachtrag zur Fichte-Kritik zu Beginn des Ver-
nunft-Kapitels, wobei er allerdings Klaus Erich Kaehler darin zu-
stimmt, dass Fichte in der Phinomenologie des Geistes in einer verkiir-
zenden Perspektive rezipiert wird.

Die Frage nach dem >Anderen der Vernunft« steht auch in Claudia
Bickmanns Beitrag »Zwischen An- und Fiir-sich-Sein. Schelling und
Hegel auf dem Weg zur >Idee in individuo« im Zentrum. Bickmann
relativiert Schellings Vorwurf, Hegel eliminiere die irreduzible Beson-
derheit des Individuellen zugunsten einer hermetisch in sich kreisen-
den Begriffsentwicklung. In Hegels Logik bilden die Stufen des Seins
und Wesens die genetische Exposition des Begriffs; sie bleiben — so
Bickmann — auf den Bereich der Anschauung zuriickbezogen. Zugleich
darf das »unvordenkliche Dass-Sein«, das der spite Schelling als das
unverfiigbar Jenseitige des Begriffs in Ansatz bringt, nicht als ein
schlechthin Begriffsloses aufgefasst werden: Es bildet nach Schelling
vielmehr die »wahre Stelle« der »Einheit des Seins und des Denkens«.
Bickmann sieht daher Vermittlungsmoglichkeiten zwischen den prima
facie unvereinbaren Positionen von Hegels ausgebildetem System und
Schellings Spitphilosophie. Der Versuch, beide Standpunkte miteinan-
der ins Gesprich zu bringen, findet nach Bickmann in Kants Begriff des
transzendentalen Ideals als einer >Idee in individuo« einen fruchtbaren
philosophiegeschichtlichen Ankniipfungspunkt.

II.  Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes

Dieter Lohmar verfolgt die »Geschichte des Ich bei Husserl« von den
Logischen Untersuchungen bis zur Krisis-Schrift und den spiten
C-Manuskripten zur Zeitkonstitution. Lohmar setzt bei der Frage nach
dem adidquaten Verstindnis der Revision an, die Husserl in der 2. Auf-
lage der Logischen Untersuchungen (1913) an der Kritik vornimmt,

20

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

welche er in der 1. Auflage des Buches (1900/01) an Natorps Begriff
des reinen Ich geiibt hat. Diese Revision ist fast durchgingig so auf-
gefasst worden, dass Husserl den an Hume orientierten Begriff des Ich
als eines Biindels von Perzeptionen in der 1. Auflage nach der >trans-
zendentalen Wende« seiner Phdnomenologie aufgegeben und Kants
Begriff der reinen Apperzeption tibernommen habe. Nach Lohmar darf
jedoch aus der Tatsache, dass sich Husserl in den Ideen zu einer reinen
Phinomenologie (1. Bd. 1913, 1I. Bd. 1952) den Natorpschen Terminus
»reines Ich« zu Eigen macht, nicht gefolgert werden, er sei auch in der
Sache auf eine kantische Position eingeschwenkt. Lohmar macht gel-
tend, dass Husserl den Terminus »reines Ich« im Ersten und (post-
humen) Zweiten Band der Ideen auf den Bereich der reflexiven Selbst-
erfahrung einschrinkt und damit von der letztfundierenden Schicht
des Bewusstseins — dem prireflexiven Zeitbewusstsein — fernhilt. Das
Husserlsche »reine Ich« fungiert somit nicht als Einheitsprinzip der
Erfahrung im kantischen Sinne. Ebenso wenig kann der Begriff des
»Ur-Ich«, wie er in Husserls Bernauer und C-Manuskripten zum Zeit-
bewusstsein sowie der Krisis-Schrift verwendet wird, als das phanome-
nologische Pendant zur reinen Apperzeption Kants gewertet werden.
Husserl fand demnach nie zu Kants Ich-Prinzip.

Der Titel von Thomas Nenons Aufsatz »Husserls anti-rationalis-
tischer Begriff der Vernunft« enthilt eine dezidierte These: In der
Kritik, die Husserl in der Krisis der europdischen Wissenschaften (Teil-
druck 1936) und den Kaizo-Aufsitzen (1922-24) an einem objektivis-
tischen, einseitig an der mathematischen Naturwissenschaft orientier-
ten Rationalititskonzept iibt, manifestiert sich ein Grundanliegen
seines Vernunftbegriffs seit den Logischen Untersuchungen. Das ver-
breitete — von Husserl selbst durchaus beforderte — Bild seiner Phéno-
menologie als eines Cartesianismus des 20. Jahrhunderts muss daher —
so Nenon - korrigiert werden. Nenon weist darauf hin, dass Husserl
mit der Zuordnung von Vernunft und Wirklichkeit im I. Band der Ide-
en zu einer reinen Phianomenologie an das Konzept von Gegenstind-
lichkeit in den Logischen Untersuchungen ankniipft, fiir das das Be-
griffspaar »Intention/Erfiillung« konstitutiv ist. Da Husserl in den
Logischen Untersuchungen die These aufstellt, die Erfiillung von Be-
deutungsintentionen machen den argumentativ einlésbaren Kern des
tradierten Begriffs der Wahrheit als Ubereinstimmung der Erkenntnis
mit ihrem Gegenstand aus, kann er jede verbindliche Einlésung von
Geltungsanspriichen — auch von normativen — als eine Form der Wahr-

21

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

heit werten. Dieses Wahrheitsverstandnis ermoglicht es Husserl in den
Ideen I, »Wirklichkeit« als das Korrelat der verniinftigen Ausweisung
von Geltungsanspriichen — theoretischen, praktischen wie auch dsthe-
tischen — zu bestimmen. Dieser umfassende Vernunftbegriff wird in
den Kaizo-Aufsitzen praktisch akzentuiert, indem die Bildung fundier-
ter Uberzeugungen als Ausdruck eines Vernunftstrebens begriffen
wird. Mit seiner entschiedenen Kritik am wissenschaftlichen Objekti-
vismus in den 30er Jahren grenzt sich Husserl bewusst vom cartesi-
schen Methodenideal ab und antizipiert Kernanliegen der philosophi-
schen Hermeneutik und der Kritischen Theorie.

Claus-Artur Scheier erortert das ambivalente Verhiltnis des Be-
wusstseinsbegriffs des frithen Sartre zur Phidnomenologie Husserls
und setzt ihn auf diesem Hintergrund zu Kaehlers Konzept des dezen-
trierten Subjekts in Beziehung. Sartre wendet sich gegen die These
Husserls in den Ideen I, die Ichhaftigkeit des Bewusstseins sei dadurch
verbiirgt, dass wir jederzeit auf unsere cogitationes reflektieren kon-
nen; Husserl deutet den Reflexionsprozess dementsprechend als
Selbstkonstitution des Ich-Pols der cogitationes. Sartre vertritt dem-
gegeniiber den Standpunkt, das Ich sei im Bewusstseinsfluss fundiert
und damit nicht dessen organisierendes Zentrum. Sartre sieht zugleich
ein entscheidendes Verdienst von Husserls Begriff der Intentionalitat
in einer Neuinterpretation der von der Einbildungskraft entworfenen
bildlichen Vorstellungen, die ein konstitutives Moment jeder Gegen-
standserfahrung ausmachen: Sie sind nach Husserl keine blofse Repra-
sentanten von Gegenstinden, sondern eine Weise ihrer Prasenz. Sartre
radikalisiert — so Scheier — Husserls Intentionalitdtsbegriff, indem er
das Bewusstsein — einschliefSlich des Bildbewusstseins (conscience
imagéante) — als eine Weise des Existierens im Sinne des Seins zur
Welt bestimmt. Scheier hebt das kritische Potential dieses Gedankens
hervor: Dem im Sinne Sartres dezentrierten, d.h. sich existierend auf
die Welt einlassenden Subjekt drohen die Aktcharaktere seiner Bild-
konstitution unbemerkt als gegenstindliche Charaktere der Erfah-
rungswelt gegeniiberzutreten. Scheier setzt eine solche Selbstverges-
senheit des Subjekts zu Marx’ Analyse des Warenfetischismus in
Beziehung, derzufolge sich im Kapitalismus die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse der Produzenten in quasi-naturhaft vorgegebene Gegen-
standsbestimmungen transformieren.

Hans Rainer Sepp hebt den praktischen Gehalt der Phinomenolo-
gie Husserls, Schelers und Heideggers hervor und beleuchtet in dieser

22

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Perspektive das Verhiltnis Levinas’ zu den genannten Autoren. Deren
vorrangiges Ziel sei es von Anfang an gewesen, die menschliche Exis-
tenz aus der neuzeitlichen Verabsolutierung des wissenschaftlichen
Weltzugangs herauszulgsen und den Lebensvollzug in eine authenti-
sche Gestalt zu tiberfiihren. Das bedeute zugleich, das Selbst aus seiner
urspriinglichen Normalitit zu befreien, in der es insofern »pervertiert«
sei, als es weder ganz bei sich noch ganz beim Anderen ist und in einer
anonymen Durchschnittlichkeit verharrt. Durch diese »Nivellierung«
werde das wahrhafte Selbst ebenso verstellt wie ein authentisches Ver-
hiltnis zu den Anderen. Sepp geht dieser Diagnose Husserls, Schelers
und Heideggers in Hinblick darauf nach, wie das Selbst in der Sicht
dieser Autoren anfanglich an anderes gebunden ist, um in einem zwei-
ten Schritt zu zeigen, wie sich das Selbst aus dieser entfremdenden
Verlustsituation jeweils entbindet und im Zuriickkommen zu sich be-
freit. Konkret vollzieht sich die Selbstwerdung bei Husserl in der Lo-
sung von der Weltverfangenheit durch die Epoché, bei Scheler durch
die Ausschaltung der Triebstruktur, mit der eine Losung von der Um-
weltgebundenheit einhergeht, und bei Heidegger im Durchbrechen der
Verfallenheit an das Man in der Grundstimmung der Angst. Sepp setzt
Levinas’ Position hierzu ins Verhiltnis; er beleuchtet, wie Levinas von
einem Selben, welches urspriinglich nicht in ein weltliches Bezugsver-
hiltnis eingelassenen ist, d. h. von einer urspriinglichen Trennung an-
statt von einer nivellierenden Verschmelzung des Selbst mit den An-
deren ausgeht. Levinas entwickle im Ausgang von der urspriinglichen
Trennung jedoch ebenso die Weisen des Verfalls und dessen Uberwin-
dung. Im Begehren des Genusses verfalle das zunichst bei sich seiende
Selbst der Welt, indem es sich in einer ersten Form der Transzendenz
iiberschreitet. Mit einer anderen Form der Transzendenz, dem meta-
physischen Begehren, realisiere sich bei Levinas die Uberwindung die-
ses Verfalls. Ziel des metaphysischen Begehrens ist der Andere, der
unerreichbar ist und somit die absolute Trennung wieder in das Selbst
einschreibt. Anders als in den Ausdeutungen Husserls, Schelers und
Heideggers ergebe sich daher nicht der wahrhaft Andere aus einer ra-
dikalen Ergreifung des Selbst, sondern umgekehrt, befreie sich das
Selbst von sich und zu sich in der Begegnung mit dem transzendenten
Anderen, der sich nicht reprisentieren ldsst.

Eine Bewihrung des Prinzips dezentrierter Subjektivitit wird in
Markus Pfeifers Beitrag »Levinas’ Philosophie als Position dezentrier-
ter Subjektivitit« unternommen. Levinas’ Philosophie wird darin als

23

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

Ausdrucksform des nachmetaphysischen Denkens gefasst, in der die
dezentrierte Stellung des Subjekts den Status einer ethischen Forde-
rung gewinnt. Das Subjekt soll in der Beziehung zum Anderen seinen
Selbststand einbiiffen, um der Andersheit des Anderen gerecht werden
zu konnen. Levinas’ Philosophie des Anderen — des Anderen, der sich
in seiner Andersheit dem Subjekt entzieht und unvordenklich voraus-
liegt — wird auf die Moglichkeitsbedingungen hin befragt, die erfiillt
sein miissen, damit die ethische Verantwortung des ebenso radikal in-
dividuellen wie endlichen Subjekts vor dem Anspruch des Anderen
bestehen kann. »Dezentrierung des Subjekts« bedeutet bei Levinas da-
her, dass sich in das Subjekt der Bezug zu einer unverfiigbaren Fremd-
heit in Form der Beziehung zum Anderen einschreibt, wodurch das
Subjekt in der Levinasschen Ethik bis hin zum drohenden Selbstverlust
entfremdet wird. Das fiihrt zu einer Konstitution des ethischen Sub-
jekts, die keinen reflexiven Zusammenschluss des Ich mit sich selbst
mehr zulésst. Da Levinas aber am Subjektbegriff festhilt, muss er zei-
gen, wie trotz der entfremdenden Beziehung zum Anderen die Subjek-
tivitdt des Subjekts gewahrt bleiben kann. Pfeifers Uberlegungen fol-
gen Levinas’ Ausfithrungen iiber das Subjekt unter dessen Leitbegriff
der bis zur Selbstaufopferung dringenden »Stellvertretung« fiir den
Anderen. Darin wird eine neu zu denkende Identitit des Subjekts auf-
gedeckt, die das individuelle, in Verantwortung stehende Subjekt be-
stimmt und dessen Subjektivitit bewahrt. Diese der aktiv vollzogenen
reflexiven Identitit vorausliegende ethische Identitdt des Subjekts ent-
springt passiv der uniibertragbaren sowie unabweisbaren Verantwor-
tung des Subjekts fiir den Anderen, indem es als Einzelnes unaus-
tauschbar in die Verantwortung gerufen und dadurch ineins in seiner
Identitit fixiert ist.

LdszIl6 Tengelyi thematisiert in seinen »Betrachtungen tiber die
Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden« das komplexe
Verhiltnis zwischen der Verantwortung des Handlungssubjekts und
der Einbindung jeder Tat in die Wirkungsmechanismen der Welt. Ten-
gelyis Argumentation setzt dabei an, dass der Handelnde nicht blof3 fiir
dasjenige verantwortlich ist, was er ausdriicklich intendiert hat; ihm
kann auch die Vernachldssigung unbeabsichtigter, jedoch vorherseh-
barer Handlungsfolgen zur Last gelegt werden. Selbst wenn die un-
beabsichtigten Handlungsfolgen unvorhersehbar waren, kann der
Handelnde sich iiber sie kaum ohne weiteres hinwegsetzen. Fiir die
Beurteilung seiner Verantwortungsbewusstseins ist es somit von zen-

24

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

traler Bedeutung, ob bzw. inwieweit er nicht-intendierten Konsequen-
zen vergangener Taten fortan Rechnung trigt. Die Qualitit unserer
Handlungen als vom Subjekt zu verantwortender Taten ldsst sich somit
nicht im Blick auf isolierte Einzelakte, sondern nur im Rahmen von
Handlungszusammenhingen ermitteln. Dies schlieft ein, dass unser
kiinftiges Handeln eine Neuinterpretation vergangener Taten initiie-
ren kann. Damit wire es auch kurzschliissig, die Freiheit, die handelnde
Personen einander zuschreiben miissen, in punktuellen Willensent-
schliissen zu lokalisieren; ein adédquater Freiheitsbegriff muss vielmehr
unserer Verstrickung in die Wirkungsmechanismen der Welt Rech-
nung tragen. Diese manifestieren sich nicht bloB8 in unbeabsichtigten
Handlungsfolgen, sie beeinflussen auch — haufig zunéchst unbemerkt —
die Motivationsgriinde unserer Taten. Zwischen unserem Handeln und
unserer Selbstheit besteht ein doppelsinniges Verhiltnis. Auf der einen
Seite werden wir in der Abfolge unserer Handlungen immer wieder
mit bislang verborgenen Aspekten des — von den Wirkungsmechanis-
men der Welt affizierten — Motivationsgeflechts unserer Taten kon-
frontiert, wobei dieses Inne-Werden unseres Selbst als ein unab-
schlieflbarer Interpretationsprozess begriffen werden muss; in diesem
Sinne ist das Selbst ein »dezentriertes«. Auf der anderen Seite darf das
Selbst des Einzelnen nicht — im Sinne Hegels — mit der Abfolge seiner
Taten identifiziert werden: Hierbei droht die Dimension der Innerlich-
keit aus dem Blick zu geraten, die sich zwischen den Polen sprachloser
Verschlossenheit und eines Neubeginns der eigenen Lebensgeschichte
auf der Suche nach Authentizitit bewegt.

Klaus Diising umreift im Rekurs auf die Idee einer Geschichte des
Selbstbewusstseins im Deutschen Idealismus ein eigenes systemati-
sches Konzept der Struktur und Genese konkreten Selbstbewusstseins.
Er vertritt die These, dass das Phinomen des Selbstbewusstseins nur
mittels einer Stufenfolge von Modellen — im Sinne idealtypischer Ge-
stalten — des bewussten Selbstverhiltnisses fassbar ist. Diising halt am
idealistischen Leitgedanken eines Fortgangs zu immer adidquaterer
Selbsttransparenz fest, legt diesem jedoch kein determinierendes Prin-
zip zugrunde. Diising unterscheidet zwei Modelle des prireflexiven
und drei des reflektierten Selbstverhiltnisses. Die ersten beiden be-
schreiben die Voraussetzungen fiir die Ausbildung der spezifisch
menschlichen Sprache, mit der der Uberschritt zum reflektierten
Selbstverhiltnis erfolgt. Das basalste Selbstbewusstseinsmodell findet
Diising in Husserls Konzeption der Horizontstrukturen unserer Welt-

25

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

erfahrung; in ihnen wird das Selbst seiner Handlungsméglichkeiten
inne. Die Vergegenwirtigung dieser Moglichkeitshorizonte im Medi-
um affektiver Handlungstendenzen leitet zur nichsten Stufe iiber, auf
der sich das Selbst erstmals gegeniiber tritt — wenn auch in prareflexi-
ver Weise. Die elementare Gestalt des (sprachlich vermittelten) reflek-
tierten Selbstverhaltnisses bildet die Selbstzuschreibung von Eigen-
schaften, die direkter Beobachtung zuginglich sind (z.B. »Ich bin
Bergsteiger«). Solche Aussagen, die sich auf Teilaspekte der eigenen
Existenz beziehen, bereiten den Uberschritt zur nichsthoheren Stufe
vor, auf der sich das Selbst Merkmale seiner Personlichkeit im Ganzen
zuschreibt. Hierbei handelt es sich bereits um einen Akt der Selbst-
interpretation, da bei der Zuschreibung von Charaktereigenschaften
stets Deutungsspielraume auftreten. Auf der hochsten Stufe des reflek-
tierten Selbstverhaltnisses setzt sich der Einzelne mit den — eigenen
oder fremden — Interpretationen seiner Lebensgeschichte in der Weise
auseinander, dass er sich die Frage nach seiner kiinftigen Lebens-
fihrung explizit vorlegt. Er gelangt hierbei zu addquater Selbst-
transparenz, indem er sich dessen inne wird, dass er seine spezifischen
Moglichkeiten und Grenzen nur durch den Versuch aktiver Selbst-
bestimmung ausloten kann. Der Uberschritt zu dieser Bewusstseins-
gestalt ergibt sich nicht aus immanenter Notwendigkeit, sondern liegt
in der Verantwortung jedes Einzelnen.

Smail Rapic will durch eine immanente Kritik der Bedeutungs-
theorie, die Tugendhat in seinen Vorlesungen zur Einfiihrung in die
sprachanalytische Philosophie (1976) entwickelt, dessen These ent-
kriften, der subjektivititstheoretische Begriff der »Vorstellungg, d.h.
»mentalen Entitit«, sei durch die Ausbildung des sprachanalytischen
Paradigmas obsolet geworden. Tugendhats Bedeutungstheorie beruht
auf einer Synthese des gebrauchstheoretischen Ansatzes in Wittgen-
steins Philosophischen Untersuchungen (1958) mit der verifikationis-
tischen These seines Tractatus logico-philosophicus (1919): einen Satz
verstehen, besage zu wissen, was der Fall ist, wenn er wahr ist. Tugend-
hat identifiziert die Bedeutung eines assertorischen Satzes im An-
schluss an Frege und den frithen Wittgenstein mit seiner Verifikations-
regel. Den naheliegenden Einwand, diese sei nur in Form eines Satzes
intersubjektiv zugénglich, was auf einen unendlichen Regress fiihre,
will Tugendhat mittels der These abwehren, dass alle Strukturmomen-
te assertorischer Sitze — einschliellich des Begriffs der Wahrheit —
beim Spracherwerb anhand von Beispielfillen »vorgefiihrt« werden

26

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung der Herausgeber

konnen, wobei er diesen Terminus im Sinne von Wittgensteins Phi-
losophischen Untersuchungen versteht. Rapic zeigt zunichst, dass die-
ser Ansatz Tugendhat dazu zwingt, bei seiner Erklarung der Bedeutung
des Begriffs »wahr« die bereits von Locke und spiter von Quine als
fragwiirdig erwiesene These einer strikten Dichotomie von analyti-
schen und synthetischen Aussagen zu vertreten. Der hierdurch hervor-
gerufene Verdacht, dass Tugendhats Rekurs auf die Praxis des » Vorfiih-
rens« bei der Bedeutungsexplikation assertorischer Sitze unzulinglich
bleibt, wird nach Rapic durch dessen Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singularer Terme erhirtet. Rapic unterzieht Tugendhats Kritik an
der Argumentation Kants in der zweiten » Analogie der Erfahrung« der
Kritik der reinen Vernunft, an die Husserl in seinen Wahrnehmungs-
analysen ankniipft, einer Metakritik. Tugendhat verwirft die These
Kants, die Verwurzelung der Differenz zwischen der subjektiven Ab-
folge unserer Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhiltnissen in
der Kategorie der Kausalitit bilde ein konstitutives Moment des Ge-
genstandsbezugs unserer Erfahrung. Rapic versucht zu zeigen, dass in
Tugendhats Rekonstruktion der Bedeutung singuldrer Terme eine Lii-
cke auftritt, die nur geschlossen werden kann, wenn seine Kant-Kritik
revidiert und zugleich der subjektivititstheoretische Begriff der »men-
talen Entitdt« rehabilitiert wird.

27

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. Ope



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495860387-16 - am 24.01.2026, 10:22:14.



https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

