
jekt die Aufgabe, sich beständig seinem Anderen gegenüber, dem auch
entfremdendes Potential zukommt, behaupten zu müssen.16

Der Titel der Festschrift Das Selbst und sein Anderes verweist in zwei-
facher Hinsicht auf die Schwerpunkte des philosophischen Schaffens
Klaus Erich Kaehlers. Im ersten Teil steht die systematische Entfaltung
des metaphysischen Subjektprinzips bis Hegel im Mittelpunkt. Die
Beiträge des zweiten Teils gehen der Frage nach, ob das Selbst in der
nachmetaphysischen Verfassung des Subjekts noch sein Anderes hat
oder ob es ihm ein Anderes wird, das sich in seiner Fremdheit der Ver-
fügbarkeit entzieht.

3. �bersicht �ber die Beitr�ge

I. Formen der Selbstheit und Andersheit in der Metaphysik

Dirk Fonfara geht der Frage nach, inwiefern man bei Platons Überle-
gungen zur Seele von einem Selbst des Menschen sprechen kann. Die
Sorge des Philosophen um die Seele steht bei Platon mit der Begrün-
dung der Philosophie als Wissenschaft in engem Zusammenhang. Fon-
fara zeigt anhand der Einordnung der sokratisch-platonischen Dialek-
tik in den Bildungskanon der Philosophenherrscher (Politeia,
Buch VII), dass die traditionell mit Aristoteles’ Metaphysik verbunde-
ne Einteilung der philosophischen Disziplinen bei Platon vorgeprägt
ist: im Rahmen der propädeutischen Frage nach der Hinführung zur
Idee des Guten. Im Ausgang von der gymnastischen und musischen
Bildung als dem Anfang des Curriculums unterscheidet Platon bereits
Künste (technai), die sich auf Bedürfnisse und Hervorbringungen be-
ziehen, ferner die mathematischen Einzeldisziplinen, die er Kenntnisse
(mathêmata) nennt, und schließlich die Dialektik als einzig wahre phi-
losophische Wissenschaft (epistêmê). Platons Dialektik-Konzeption
bleibt dabei eng auf das Selbst des Menschen bezogen: Er setzt es mit
der vernünftigen Seele gleich, die den unvergänglichen Ideen ähnele.
Fonfaras Beitrag schließt mit einem Ausblick auf Husserls Platon-Re-
zeption in seinen Freiburger Vorlesungen. Husserl sieht in Platon den
eigentlichen Begründer der wissenschaftlichen Philosophie, betont je-

16

Einleitung der Herausgeber

16 Vgl. Kaehler: ebd. 184f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch, dass ein durch die cartesische Zweifelsbetrachtung hindurch-
gegangenes Philosophieren keine dogmatischen Voraussetzungen gel-
ten lassen kann, wie sie Platon in seiner Ideenlehre paradigmatisch in
Ansatz bringt.

Andreas Speer beleuchtet die Begriffsgeschichte des augusti-
nischen Worts vom »abditum mentis«, welches noch in der Diskussion
Hölderlins mit Schelling und Hegel über einen präreflexiven Grund im
Bewusstsein nachklingt. Speer zeigt, dass Augustinus den Ausdruck
selber nicht klar spezifiziert. J. Kreuzer gibt in seiner (Auswahl-) Aus-
gabe von De trinitate die Wendung »in abdito mentis« substantivisch
mit »in dem Verborgenen des Geistes« wieder und ordnet sie Augusti-
nus’ Lehre zu, dass der Geist sein ursprüngliches Wissen um sich selbst
durch die Abwendung von den Bildern sinnlicher Dinge freilegen kön-
ne. Speer betont demgegenüber, dass Augustinus den fraglichen Ter-
minus gelegentlich in einem rein deskriptiven Sinne auf Kenntnisse
(z. B. musikalischer Art) bezieht, die jemand besitzt, ohne sie sich ak-
tuell zu vergegenwärtigen, so dass man »in abdito mentis« auch
schlicht mit »unbemerkt« übersetzen könne. Zu einem tragenden Be-
griffswort wird »abditum mentis« erst bei Meister Eckhart, der es in
drei aufeinander bezogenen Bedeutungsmomenten gebraucht. (1) Im
Sapientia-Kommentar meint es den Verstand als ein aufgrund der
Gottesebenbildlichkeit des Menschen wahrheitsfähiges und erkennt-
niskonstituierendes Vermögen. (2) Über diese Bedeutungsschicht des
»abditum mentis« geht Eckhart in einigen Predigten des sog. Gottes-
geburts-Zyklus durch den Gedanken hinaus, dass der göttliche Grund
der Seele nur durch den Verlust aller erkenntnisvermittelnden Bilder
zugänglich ist. (3) In seiner Armutspredigt radikalisiert Eckhart diesen
Gedanken dahingehend, dass der Abstieg in den unverfügbaren See-
lengrund die Preisgabe aller Gottesbilder einschließen muss.

Heribert Boeder unterscheidet eine doppelte »Stiftung des phi-
losophischen Selbstbewusstseins«. Die cartesische betrachtet er als de-
fizitär, da sie das Selbstbewusstseins vorrangig von der Bezugnahme
auf Dinge her bestimmt. Einen überlegenen Standpunkt bezieht nach
Boeder Rousseau, indem er das Verhältnis des Individuums zur Gesell-
schaft ins Zentrum rückt und das Selbstbewusstsein als Resultat einer
Selbstunterscheidung des Ich von vorgegebenen Mustern des Selbst-
verständnisses begreift. Die Bildung eines solchen Selbstbewusstseins
verfolgt Boeder im Werk Rousseaus in drei Schritten. (1) Im Brief-
roman Julie ou la Nouvelle Heloïse (1761) gelangt die adlige Titel-

17

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heldin dadurch zu einem reflektierten Selbstverhältnis, dass durch
ihren Entschluss, ihrer Liebe zu ihrem bürgerlichen Hauslehrer zu ent-
sagen und den vom Vater ausgewählten Mann zu heiraten, die Unver-
einbarkeit ihrer authentischen Neigung mit der sozialen Konvention
zu einem Widerspruch in der eigenen Person verdichtet wird. Julie
wird sich dessen inne, dass sie ihren Gehorsam gegenüber dem gesell-
schaftlichen Normenkodex selber zu verantworten hat – und damit
zugleich die Preisgabe existentieller Authentizität. Da sie einen Bruch
ihres Eheversprechens als verwerflich ansieht, kann sie sich erst ange-
sichts des Todes zu ihrer Liebe zu bekennen, ohne hiermit ihre ethische
Integrität preiszugeben. (2) Im Erziehungsroman Ėmile (1762) konsti-
tuiert sich das Selbst der Titelfigur wie auch seiner späteren Frau So-
phie durch die Distanzierung von äußeren Konventionen auf der einen
Seite und von narzisstischen Antrieben des eigenen Verhaltens auf der
anderen. (3) Der Bildungsgang des Selbstbewusstseins gelangt in
einem Gemeinwesen im Sinne des Contrat social (1762), worin das
Spannungsverhältnis zwischen individueller Freiheit und sozialen
Ordnungsstrukturen durch die »volonté générale« zum Ausgleich ge-
bracht wird, ans Ziel.

Den Schwierigkeiten im Verständnis Fichtes, die sich aus dessen
wiederholter Neuformulierung der Wissenschaftslehre ergeben, ver-
sucht Emilano Acosta dadurch zu begegnen, dass er vier Bedeutungs-
momente des Terminus »Nicht-Ich« – als desjenigen, das im Ich gesetzt
ist als jenseits des Ich liegend – voneinander unterscheidet. Das Nicht-
Ich ist (1) der Form nach absolutes Produkt des Entgegensetzens des
Ich, (2) absolute, weil relationslose Substanz, (3) in theoretischer Hin-
sicht dem Subjekt entgegengesetztes Objekt, (4) in praktischer das, was
ist, jedoch nicht sein soll. Im Durchgang durch diese vier Bedeutungs-
momente kristallisiert sich eine Dialektik zwischen dem Endlichen und
dem Unendlichen im Ich selbst heraus, die zu einem beständigen Pro-
zess von Vernichtung und Schöpfung im Ich führt. Eine Auflösung
dieses Widerspruchs im Ich ist vermöge des Fichtesche Denkens, so
Acostas Diagnose, jedoch nicht zu realisieren. Die absolute Freiheit
müsse daher ein unerreichbares Ideal der Wissenschaftslehre bleiben,
so dass Acosta mit seiner begrifflichen Klärung des Terminus Nicht-Ich
letztlich den praktischen Primat der Fichteschen Wissenschaftslehre
unterstreicht, die diesem Ideal der Freiheit folgt.

Klaus Sellge unterzieht Schellings Begriff der »wahren Philoso-
phie«, wie er in dessen Ferneren Darstellungen aus dem System der

18

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie (1802) verwendet wird, einer grundsätzlichen Kritik. Die
»wahre Philosophie« im Sinne Schellings soll im Modus diskursiver
Rede eine Theorie des als »Indifferenz« verstandenen »Absoluten«
entwickeln. Sellge wendet gegen diese Konzeption – im Anschluss an
Hegel – ein, dass der Terminus »Indifferenz« nur als Gegenbegriff zum
Bereich des mannigfaltigen Endlichen einen nachvollziehbaren Sinn
gewinnt, so dass eine Theorie der »Indifferenz« genau dem Dualismus
von Unendlichem und Endlichem verhaftet bleibt, den sie überwinden
will. Damit misslingt auch zwangsläufig Schellings Versuch, das End-
liche als Ausdifferenzierung eines von jeder Negativität freien »Abso-
luten« zu begreifen. Das notwendige Scheitern der Schellingschen
»wahren Philosophie« kann allerdings – so Sellge – zu einem frucht-
baren Ergebnis führen: wenn es den Leser für die Frage sensibilisiert,
ob die »Indifferenz«, die Schelling im Medium philosophischer Refle-
xion vergeblich beschwört, nicht in existentieller Intuition unmittelbar
zugänglich ist. Das religiös inspirierte Philosophie-Verständnis des Ad-
vaita-Vedanta oder des Buddhismus ist nach Sellge dem Schellingschen
insofern überlegen, als es sich der diskursiven Rede als bloßer Hinfüh-
rung zu unvertretbaren existentiellen Erfahrungen bedient.

Gerhart Schmidt stellt das Textstück »Das Gesetz des Herzens und
der Wahnsinn des Eigendünkels« in Hegels Phänomenologie des Geis-
tes (1807) in den Kontext der – für jede Subjektivitätstheorie zentralen
– Frage nach dem ›Anderen der Vernunft‹. Er bezieht Hegels Vorwurf
des ›wahnsinnigen‹ Eigendünkels nicht – wie Werner Marx und Lud-
wig Siep – auf die Figur des Karl Moor in Schillers Die Räuber oder die
des Woldemar in Jacobis gleichnamigem Roman, sondern auf Fichte.
Schmidt stützt diese Interpretationsthese mit zwei terminologischen
Beobachtungen. Er weist zunächst darauf hin, dass Hegel in Glauben
und Wissen (1802) das in Fichtes Bestimmung des Menschen (1800/01)
geschilderte »Entsetzen« vor einer Naturbestimmung des eigenen
Handelns als »ungeheure[n] Hochmut« und in diesem Sinne als
»Wahnsinn des Dünkels dieses Ich« wertet. Schmidt fügt hinzu, dass
sich das Wort vom »Wahn des Eigendünkels« bereits in Kants Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft (1793) findet. Es ist dort
auf diejenigen gemünzt, die für sich selbst in Anspruch nehmen, ethi-
sche Pflichten ohne jedes eigennützige Motiv zu erfüllen. Kant hält
ihnen in der Religions-Schrift vor, sich über den Einfluss des »radikal
Bösen« und damit die Macht des ›Anderen der Vernunft‹ hinwegzutäu-
schen. Hegel verwirft zwar nicht – wie Goethe – Kants Lehre vom

19

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


radikal Bösen; er kritisiert aber an der kantischen wie auch der Fichte-
schen Ethik den Dualismus von Vernunft- und Naturbestimmung.
Dass er das kantische Wort vom »Wahn des Eigendünkels« in Glauben
und Wissen gegen Fichte wendet, lässt sich dahingehend interpretie-
ren, dass er diesem eine kurzsichtige Herabsetzung der Natur als des
›Anderen der Vernunft‹, das vom Ich gefügig gemacht werden solle,
vorwirft. Schmidt interpretiert den Unterabschnitt »Das Gesetz des
Herzens und der Wahnsinn des Eigendünkels« der Phänomenologie
des Geistes somit als Nachtrag zur Fichte-Kritik zu Beginn des Ver-
nunft-Kapitels, wobei er allerdings Klaus Erich Kaehler darin zu-
stimmt, dass Fichte in der Phänomenologie des Geistes in einer verkür-
zenden Perspektive rezipiert wird.

Die Frage nach dem ›Anderen der Vernunft‹ steht auch in Claudia
Bickmanns Beitrag »Zwischen An- und Für-sich-Sein. Schelling und
Hegel auf dem Weg zur ›Idee in individuo‹« im Zentrum. Bickmann
relativiert Schellings Vorwurf, Hegel eliminiere die irreduzible Beson-
derheit des Individuellen zugunsten einer hermetisch in sich kreisen-
den Begriffsentwicklung. In Hegels Logik bilden die Stufen des Seins
und Wesens die genetische Exposition des Begriffs; sie bleiben – so
Bickmann – auf den Bereich der Anschauung zurückbezogen. Zugleich
darf das »unvordenkliche Dass-Sein«, das der späte Schelling als das
unverfügbar Jenseitige des Begriffs in Ansatz bringt, nicht als ein
schlechthin Begriffsloses aufgefasst werden: Es bildet nach Schelling
vielmehr die »wahre Stelle« der »Einheit des Seins und des Denkens«.
Bickmann sieht daher Vermittlungsmöglichkeiten zwischen den prima
facie unvereinbaren Positionen von Hegels ausgebildetem System und
Schellings Spätphilosophie. Der Versuch, beide Standpunkte miteinan-
der ins Gespräch zu bringen, findet nach Bickmann in Kants Begriff des
transzendentalen Ideals als einer ›Idee in individuo‹ einen fruchtbaren
philosophiegeschichtlichen Anknüpfungspunkt.

II. Das nachmetaphysisch verfasste Selbst und sein Anderes

Dieter Lohmar verfolgt die »Geschichte des Ich bei Husserl« von den
Logischen Untersuchungen bis zur Krisis-Schrift und den späten
C-Manuskripten zur Zeitkonstitution. Lohmar setzt bei der Frage nach
dem adäquaten Verständnis der Revision an, die Husserl in der 2. Auf-
lage der Logischen Untersuchungen (1913) an der Kritik vornimmt,

20

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche er in der 1. Auflage des Buches (1900/01) an Natorps Begriff
des reinen Ich geübt hat. Diese Revision ist fast durchgängig so auf-
gefasst worden, dass Husserl den an Hume orientierten Begriff des Ich
als eines Bündels von Perzeptionen in der 1. Auflage nach der ›trans-
zendentalen Wende‹ seiner Phänomenologie aufgegeben und Kants
Begriff der reinen Apperzeption übernommen habe. Nach Lohmar darf
jedoch aus der Tatsache, dass sich Husserl in den Ideen zu einer reinen
Phänomenologie (I. Bd. 1913, II. Bd. 1952) den Natorpschen Terminus
»reines Ich« zu Eigen macht, nicht gefolgert werden, er sei auch in der
Sache auf eine kantische Position eingeschwenkt. Lohmar macht gel-
tend, dass Husserl den Terminus »reines Ich« im Ersten und (post-
humen) Zweiten Band der Ideen auf den Bereich der reflexiven Selbst-
erfahrung einschränkt und damit von der letztfundierenden Schicht
des Bewusstseins – dem präreflexiven Zeitbewusstsein – fernhält. Das
Husserlsche »reine Ich« fungiert somit nicht als Einheitsprinzip der
Erfahrung im kantischen Sinne. Ebenso wenig kann der Begriff des
»Ur-Ich«, wie er in Husserls Bernauer und C-Manuskripten zum Zeit-
bewusstsein sowie der Krisis-Schrift verwendet wird, als das phänome-
nologische Pendant zur reinen Apperzeption Kants gewertet werden.
Husserl fand demnach nie zu Kants Ich-Prinzip.

Der Titel von Thomas Nenons Aufsatz »Husserls anti-rationalis-
tischer Begriff der Vernunft« enthält eine dezidierte These: In der
Kritik, die Husserl in der Krisis der europäischen Wissenschaften (Teil-
druck 1936) und den Kaizo-Aufsätzen (1922–24) an einem objektivis-
tischen, einseitig an der mathematischen Naturwissenschaft orientier-
ten Rationalitätskonzept übt, manifestiert sich ein Grundanliegen
seines Vernunftbegriffs seit den Logischen Untersuchungen. Das ver-
breitete – von Husserl selbst durchaus beförderte – Bild seiner Phäno-
menologie als eines Cartesianismus des 20. Jahrhunderts muss daher –
so Nenon – korrigiert werden. Nenon weist darauf hin, dass Husserl
mit der Zuordnung von Vernunft und Wirklichkeit im I. Band der Ide-
en zu einer reinen Phänomenologie an das Konzept von Gegenständ-
lichkeit in den Logischen Untersuchungen anknüpft, für das das Be-
griffspaar »Intention/Erfüllung« konstitutiv ist. Da Husserl in den
Logischen Untersuchungen die These aufstellt, die Erfüllung von Be-
deutungsintentionen machen den argumentativ einlösbaren Kern des
tradierten Begriffs der Wahrheit als Übereinstimmung der Erkenntnis
mit ihrem Gegenstand aus, kann er jede verbindliche Einlösung von
Geltungsansprüchen – auch von normativen – als eine Form der Wahr-

21

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit werten. Dieses Wahrheitsverständnis ermöglicht es Husserl in den
Ideen I, »Wirklichkeit« als das Korrelat der vernünftigen Ausweisung
von Geltungsansprüchen – theoretischen, praktischen wie auch ästhe-
tischen – zu bestimmen. Dieser umfassende Vernunftbegriff wird in
den Kaizo-Aufsätzen praktisch akzentuiert, indem die Bildung fundier-
ter Überzeugungen als Ausdruck eines Vernunftstrebens begriffen
wird. Mit seiner entschiedenen Kritik am wissenschaftlichen Objekti-
vismus in den 30er Jahren grenzt sich Husserl bewusst vom cartesi-
schen Methodenideal ab und antizipiert Kernanliegen der philosophi-
schen Hermeneutik und der Kritischen Theorie.

Claus-Artur Scheier erörtert das ambivalente Verhältnis des Be-
wusstseinsbegriffs des frühen Sartre zur Phänomenologie Husserls
und setzt ihn auf diesem Hintergrund zu Kaehlers Konzept des dezen-
trierten Subjekts in Beziehung. Sartre wendet sich gegen die These
Husserls in den Ideen I, die Ichhaftigkeit des Bewusstseins sei dadurch
verbürgt, dass wir jederzeit auf unsere cogitationes reflektieren kön-
nen; Husserl deutet den Reflexionsprozess dementsprechend als
Selbstkonstitution des Ich-Pols der cogitationes. Sartre vertritt dem-
gegenüber den Standpunkt, das Ich sei im Bewusstseinsfluss fundiert
und damit nicht dessen organisierendes Zentrum. Sartre sieht zugleich
ein entscheidendes Verdienst von Husserls Begriff der Intentionalität
in einer Neuinterpretation der von der Einbildungskraft entworfenen
bildlichen Vorstellungen, die ein konstitutives Moment jeder Gegen-
standserfahrung ausmachen: Sie sind nach Husserl keine bloße Reprä-
sentanten von Gegenständen, sondern eine Weise ihrer Präsenz. Sartre
radikalisiert – so Scheier – Husserls Intentionalitätsbegriff, indem er
das Bewusstsein – einschließlich des Bildbewusstseins (conscience
imagéante) – als eine Weise des Existierens im Sinne des Seins zur
Welt bestimmt. Scheier hebt das kritische Potential dieses Gedankens
hervor: Dem im Sinne Sartres dezentrierten, d. h. sich existierend auf
die Welt einlassenden Subjekt drohen die Aktcharaktere seiner Bild-
konstitution unbemerkt als gegenständliche Charaktere der Erfah-
rungswelt gegenüberzutreten. Scheier setzt eine solche Selbstverges-
senheit des Subjekts zu Marx’ Analyse des Warenfetischismus in
Beziehung, derzufolge sich im Kapitalismus die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse der Produzenten in quasi-naturhaft vorgegebene Gegen-
standsbestimmungen transformieren.

Hans Rainer Sepp hebt den praktischen Gehalt der Phänomenolo-
gie Husserls, Schelers und Heideggers hervor und beleuchtet in dieser

22

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Perspektive das Verhältnis Levinas’ zu den genannten Autoren. Deren
vorrangiges Ziel sei es von Anfang an gewesen, die menschliche Exis-
tenz aus der neuzeitlichen Verabsolutierung des wissenschaftlichen
Weltzugangs herauszulösen und den Lebensvollzug in eine authenti-
sche Gestalt zu überführen. Das bedeute zugleich, das Selbst aus seiner
ursprünglichen Normalität zu befreien, in der es insofern »pervertiert«
sei, als es weder ganz bei sich noch ganz beim Anderen ist und in einer
anonymen Durchschnittlichkeit verharrt. Durch diese »Nivellierung«
werde das wahrhafte Selbst ebenso verstellt wie ein authentisches Ver-
hältnis zu den Anderen. Sepp geht dieser Diagnose Husserls, Schelers
und Heideggers in Hinblick darauf nach, wie das Selbst in der Sicht
dieser Autoren anfänglich an anderes gebunden ist, um in einem zwei-
ten Schritt zu zeigen, wie sich das Selbst aus dieser entfremdenden
Verlustsituation jeweils entbindet und im Zurückkommen zu sich be-
freit. Konkret vollzieht sich die Selbstwerdung bei Husserl in der Lö-
sung von der Weltverfangenheit durch die Epoché, bei Scheler durch
die Ausschaltung der Triebstruktur, mit der eine Lösung von der Um-
weltgebundenheit einhergeht, und bei Heidegger im Durchbrechen der
Verfallenheit an das Man in der Grundstimmung der Angst. Sepp setzt
Levinas’ Position hierzu ins Verhältnis; er beleuchtet, wie Levinas von
einem Selben, welches ursprünglich nicht in ein weltliches Bezugsver-
hältnis eingelassenen ist, d. h. von einer ursprünglichen Trennung an-
statt von einer nivellierenden Verschmelzung des Selbst mit den An-
deren ausgeht. Levinas entwickle im Ausgang von der ursprünglichen
Trennung jedoch ebenso die Weisen des Verfalls und dessen Überwin-
dung. Im Begehren des Genusses verfalle das zunächst bei sich seiende
Selbst der Welt, indem es sich in einer ersten Form der Transzendenz
überschreitet. Mit einer anderen Form der Transzendenz, dem meta-
physischen Begehren, realisiere sich bei Levinas die Überwindung die-
ses Verfalls. Ziel des metaphysischen Begehrens ist der Andere, der
unerreichbar ist und somit die absolute Trennung wieder in das Selbst
einschreibt. Anders als in den Ausdeutungen Husserls, Schelers und
Heideggers ergebe sich daher nicht der wahrhaft Andere aus einer ra-
dikalen Ergreifung des Selbst, sondern umgekehrt, befreie sich das
Selbst von sich und zu sich in der Begegnung mit dem transzendenten
Anderen, der sich nicht repräsentieren lässt.

Eine Bewährung des Prinzips dezentrierter Subjektivität wird in
Markus Pfeifers Beitrag »Levinas’ Philosophie als Position dezentrier-
ter Subjektivität« unternommen. Levinas’ Philosophie wird darin als

23

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdrucksform des nachmetaphysischen Denkens gefasst, in der die
dezentrierte Stellung des Subjekts den Status einer ethischen Forde-
rung gewinnt. Das Subjekt soll in der Beziehung zum Anderen seinen
Selbststand einbüßen, um der Andersheit des Anderen gerecht werden
zu können. Levinas’ Philosophie des Anderen – des Anderen, der sich
in seiner Andersheit dem Subjekt entzieht und unvordenklich voraus-
liegt – wird auf die Möglichkeitsbedingungen hin befragt, die erfüllt
sein müssen, damit die ethische Verantwortung des ebenso radikal in-
dividuellen wie endlichen Subjekts vor dem Anspruch des Anderen
bestehen kann. »Dezentrierung des Subjekts« bedeutet bei Levinas da-
her, dass sich in das Subjekt der Bezug zu einer unverfügbaren Fremd-
heit in Form der Beziehung zum Anderen einschreibt, wodurch das
Subjekt in der Levinasschen Ethik bis hin zum drohenden Selbstverlust
entfremdet wird. Das führt zu einer Konstitution des ethischen Sub-
jekts, die keinen reflexiven Zusammenschluss des Ich mit sich selbst
mehr zulässt. Da Levinas aber am Subjektbegriff festhält, muss er zei-
gen, wie trotz der entfremdenden Beziehung zum Anderen die Subjek-
tivität des Subjekts gewahrt bleiben kann. Pfeifers Überlegungen fol-
gen Levinas’ Ausführungen über das Subjekt unter dessen Leitbegriff
der bis zur Selbstaufopferung drängenden »Stellvertretung« für den
Anderen. Darin wird eine neu zu denkende Identität des Subjekts auf-
gedeckt, die das individuelle, in Verantwortung stehende Subjekt be-
stimmt und dessen Subjektivität bewahrt. Diese der aktiv vollzogenen
reflexiven Identität vorausliegende ethische Identität des Subjekts ent-
springt passiv der unübertragbaren sowie unabweisbaren Verantwor-
tung des Subjekts für den Anderen, indem es als Einzelnes unaus-
tauschbar in die Verantwortung gerufen und dadurch ineins in seiner
Identität fixiert ist.

László Tengelyi thematisiert in seinen »Betrachtungen über die
Handlungsfreiheit und die Selbstheit des Handelnden« das komplexe
Verhältnis zwischen der Verantwortung des Handlungssubjekts und
der Einbindung jeder Tat in die Wirkungsmechanismen der Welt. Ten-
gelyis Argumentation setzt dabei an, dass der Handelnde nicht bloß für
dasjenige verantwortlich ist, was er ausdrücklich intendiert hat; ihm
kann auch die Vernachlässigung unbeabsichtigter, jedoch vorherseh-
barer Handlungsfolgen zur Last gelegt werden. Selbst wenn die un-
beabsichtigten Handlungsfolgen unvorhersehbar waren, kann der
Handelnde sich über sie kaum ohne weiteres hinwegsetzen. Für die
Beurteilung seiner Verantwortungsbewusstseins ist es somit von zen-

24

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traler Bedeutung, ob bzw. inwieweit er nicht-intendierten Konsequen-
zen vergangener Taten fortan Rechnung trägt. Die Qualität unserer
Handlungen als vom Subjekt zu verantwortender Taten lässt sich somit
nicht im Blick auf isolierte Einzelakte, sondern nur im Rahmen von
Handlungszusammenhängen ermitteln. Dies schließt ein, dass unser
künftiges Handeln eine Neuinterpretation vergangener Taten initiie-
ren kann. Damit wäre es auch kurzschlüssig, die Freiheit, die handelnde
Personen einander zuschreiben müssen, in punktuellen Willensent-
schlüssen zu lokalisieren; ein adäquater Freiheitsbegriff muss vielmehr
unserer Verstrickung in die Wirkungsmechanismen der Welt Rech-
nung tragen. Diese manifestieren sich nicht bloß in unbeabsichtigten
Handlungsfolgen, sie beeinflussen auch – häufig zunächst unbemerkt –
die Motivationsgründe unserer Taten. Zwischen unserem Handeln und
unserer Selbstheit besteht ein doppelsinniges Verhältnis. Auf der einen
Seite werden wir in der Abfolge unserer Handlungen immer wieder
mit bislang verborgenen Aspekten des – von den Wirkungsmechanis-
men der Welt affizierten – Motivationsgeflechts unserer Taten kon-
frontiert, wobei dieses Inne-Werden unseres Selbst als ein unab-
schließbarer Interpretationsprozess begriffen werden muss; in diesem
Sinne ist das Selbst ein »dezentriertes«. Auf der anderen Seite darf das
Selbst des Einzelnen nicht – im Sinne Hegels – mit der Abfolge seiner
Taten identifiziert werden: Hierbei droht die Dimension der Innerlich-
keit aus dem Blick zu geraten, die sich zwischen den Polen sprachloser
Verschlossenheit und eines Neubeginns der eigenen Lebensgeschichte
auf der Suche nach Authentizität bewegt.

Klaus Düsing umreißt im Rekurs auf die Idee einer Geschichte des
Selbstbewusstseins im Deutschen Idealismus ein eigenes systemati-
sches Konzept der Struktur und Genese konkreten Selbstbewusstseins.
Er vertritt die These, dass das Phänomen des Selbstbewusstseins nur
mittels einer Stufenfolge von Modellen – im Sinne idealtypischer Ge-
stalten – des bewussten Selbstverhältnisses fassbar ist. Düsing hält am
idealistischen Leitgedanken eines Fortgangs zu immer adäquaterer
Selbsttransparenz fest, legt diesem jedoch kein determinierendes Prin-
zip zugrunde. Düsing unterscheidet zwei Modelle des präreflexiven
und drei des reflektierten Selbstverhältnisses. Die ersten beiden be-
schreiben die Voraussetzungen für die Ausbildung der spezifisch
menschlichen Sprache, mit der der Überschritt zum reflektierten
Selbstverhältnis erfolgt. Das basalste Selbstbewusstseinsmodell findet
Düsing in Husserls Konzeption der Horizontstrukturen unserer Welt-

25

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfahrung; in ihnen wird das Selbst seiner Handlungsmöglichkeiten
inne. Die Vergegenwärtigung dieser Möglichkeitshorizonte im Medi-
um affektiver Handlungstendenzen leitet zur nächsten Stufe über, auf
der sich das Selbst erstmals gegenüber tritt – wenn auch in präreflexi-
ver Weise. Die elementare Gestalt des (sprachlich vermittelten) reflek-
tierten Selbstverhältnisses bildet die Selbstzuschreibung von Eigen-
schaften, die direkter Beobachtung zugänglich sind (z. B. »Ich bin
Bergsteiger«). Solche Aussagen, die sich auf Teilaspekte der eigenen
Existenz beziehen, bereiten den Überschritt zur nächsthöheren Stufe
vor, auf der sich das Selbst Merkmale seiner Persönlichkeit im Ganzen
zuschreibt. Hierbei handelt es sich bereits um einen Akt der Selbst-
interpretation, da bei der Zuschreibung von Charaktereigenschaften
stets Deutungsspielräume auftreten. Auf der höchsten Stufe des reflek-
tierten Selbstverhältnisses setzt sich der Einzelne mit den – eigenen
oder fremden – Interpretationen seiner Lebensgeschichte in der Weise
auseinander, dass er sich die Frage nach seiner künftigen Lebens-
führung explizit vorlegt. Er gelangt hierbei zu adäquater Selbst-
transparenz, indem er sich dessen inne wird, dass er seine spezifischen
Möglichkeiten und Grenzen nur durch den Versuch aktiver Selbst-
bestimmung ausloten kann. Der Überschritt zu dieser Bewusstseins-
gestalt ergibt sich nicht aus immanenter Notwendigkeit, sondern liegt
in der Verantwortung jedes Einzelnen.

Smail Rapic will durch eine immanente Kritik der Bedeutungs-
theorie, die Tugendhat in seinen Vorlesungen zur Einführung in die
sprachanalytische Philosophie (1976) entwickelt, dessen These ent-
kräften, der subjektivitätstheoretische Begriff der »Vorstellung«, d. h.
»mentalen Entität«, sei durch die Ausbildung des sprachanalytischen
Paradigmas obsolet geworden. Tugendhats Bedeutungstheorie beruht
auf einer Synthese des gebrauchstheoretischen Ansatzes in Wittgen-
steins Philosophischen Untersuchungen (1958) mit der verifikationis-
tischen These seines Tractatus logico-philosophicus (1919): einen Satz
verstehen, besage zu wissen, was der Fall ist, wenn er wahr ist. Tugend-
hat identifiziert die Bedeutung eines assertorischen Satzes im An-
schluss an Frege und den frühen Wittgenstein mit seiner Verifikations-
regel. Den naheliegenden Einwand, diese sei nur in Form eines Satzes
intersubjektiv zugänglich, was auf einen unendlichen Regress führe,
will Tugendhat mittels der These abwehren, dass alle Strukturmomen-
te assertorischer Sätze – einschließlich des Begriffs der Wahrheit –
beim Spracherwerb anhand von Beispielfällen »vorgeführt« werden

26

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können, wobei er diesen Terminus im Sinne von Wittgensteins Phi-
losophischen Untersuchungen versteht. Rapic zeigt zunächst, dass die-
ser Ansatz Tugendhat dazu zwingt, bei seiner Erklärung der Bedeutung
des Begriffs »wahr« die bereits von Locke und später von Quine als
fragwürdig erwiesene These einer strikten Dichotomie von analyti-
schen und synthetischen Aussagen zu vertreten. Der hierdurch hervor-
gerufene Verdacht, dass Tugendhats Rekurs auf die Praxis des »Vorfüh-
rens« bei der Bedeutungsexplikation assertorischer Sätze unzulänglich
bleibt, wird nach Rapic durch dessen Analyse der Identifizierungsfunk-
tion singulärer Terme erhärtet. Rapic unterzieht Tugendhats Kritik an
der Argumentation Kants in der zweiten »Analogie der Erfahrung« der
Kritik der reinen Vernunft, an die Husserl in seinen Wahrnehmungs-
analysen anknüpft, einer Metakritik. Tugendhat verwirft die These
Kants, die Verwurzelung der Differenz zwischen der subjektiven Ab-
folge unserer Wahrnehmungen und objektiven Zeitverhältnissen in
der Kategorie der Kausalität bilde ein konstitutives Moment des Ge-
genstandsbezugs unserer Erfahrung. Rapic versucht zu zeigen, dass in
Tugendhats Rekonstruktion der Bedeutung singulärer Terme eine Lü-
cke auftritt, die nur geschlossen werden kann, wenn seine Kant-Kritik
revidiert und zugleich der subjektivitätstheoretische Begriff der »men-
talen Entität« rehabilitiert wird.

27

Einleitung der Herausgeber

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16 - am 24.01.2026, 10:22:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-16
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

