1. EINLEITUNG

Von allen Einwanderern werden in Deutschland! neben Asylbewerbern die aus der
Tirkei stammenden mit der groBten Aufmerksamkeit bedacht; die organisierten
Muslime unter ihnen stehen hiufig im Mittelpunkt des 6ffentlichen Interesses, gera-
de sie ziehen vielfiltigen Argwohn auf sich, der in den Massenmedien, aber auch in
wissenschaftlichen Publikationen genihrt und verbreitet wird. Und auch unter den
Migranten selber, zumal unter sikularen Tirken, haben die organisierten Muslime
nicht selten einen schlechten Stand. Zusammen mit den Asylbewerbern bilden die
muslimischen Tirken in der Bundestepublik den Prototyp des unverstandenen
Fremden, des Auslinders? schlechthin, in dessen Existenz sich aus der Sicht der
Aufnahmegesellschaft ein Bedrohungsszenario zu manifestieren scheint.> Wann im-
mer, gerade in der jingsten Zeit, multikulturelle Konzepte von Gesellschaft in Frage

1 Die Arbeitsmigration von vor allem Siid- und Stidosteuropiern einschlieBllich der Tirken be-
gann mit dem einsetzenden ,Wirtschaftswunder* gegen Ende der 50er-Jahre und betraf bis 1989
zunichst die ,alte’ Bundesrepublik und West-Berlin. Die so genanten Vertragsarbeiter in der
DDR konnten dort keine mit denen der ,Gastarbeiter® in Westdeutschland vergleichbaren sozi-
alen Strukturen ausbilden.

2 Siehe dazu Beck-Gernsheim (1999: 114-123): Die Frage, wer Uberhaupt Auslinder sei, wird
abhingig von sozialen, materiellen und rechtlichen Faktoren beantwortet, denn im Bewusstsein
der (deutschen) Aufnahmegesellschaft werden lingst nicht alle Ein- und Zuwanderer als Aus-
linder begriffen. Beck-Gernsheim zeigt, dass in Deutschland die ,,juristische Unterscheidung
zwischen Mitgliedern und Fremden derart keine neutrale Kategorie (ist), sondern der Teilhabe
wie der Ausgrenzung in Bezug auf soziale Ressourcen (dient)* (ebd. 21). ,,So gesehen ist offen-
sichtlich, dass diejenigen, die die Grenzen nationaler bzw. kultureller Zuordnung sprengen, al-
lein durch ihre bloBe Existenz ein gesellschaftliches Ordnungsproblem darstellen. Sie sind der
Storfaktor im gesellschaftlichen Getriebe, weil sie sich in den gewohnten und eindeutigen Kate-
gorien nicht abbilden lassen (ebd. 22). Ahnlich wie Hoffmann (1997: 10) sieht sie die nationale
Identitit zumal der Deutschen als historische Konstruktion, die vor allem durch Ausgrenzung
des ethnisch Anderen evident wird (vgl. ebd. 25).

3 Demgegeniiber geraten andere Einwanderergruppen in Vergessenheit. So zeigen neuere Verof-
fentlichungen, dass z.B. polnische Einwanderer, weder die aktuellen noch die historischen oder
solche mit deutscher Staatsburgerschaft, tberhaupt kaum und schon gar nicht als relevante
(ethnisch-kulturelle) Minderheit 6ffentlich wahrgenommen werden (vgl. u.a.: Wolff-Powes-
ka/Schulz (2000). — Polnische Migranten bilden in Bremen etwa gegenwirtig die drittgroBte
Gruppe unter den ,statistischen Auslindern‘. Aktuelle Zahlen, die mir von C. Krampen (Univ.
Bremen, Institut fir Kulturgeschichte Osteuropas) aus einer laufenden Untersuchung zur Ver-
fiigung gestellt wurden, gehen fiir Bremen-Stadt von mindestens 30.000 Einwohnern mit ,,pol-
nischem kulturellen Hintergrund® aus.

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

gestellt werden, miissen Muslime tiirkischer Herkunft als Beispiel fir deren schein-
bar zwangsldufiges Scheitern herhalten. Der Begriff der Leitkultur, erst in den letzten
Monaten des zu Ende gehenden Jahres 2000 durch den Fraktionsvorsitzenden der
CDU/CSU im Deutschen Bundestag geprigt, positioniert ,deutsche Werte‘ nicht
zufillig gegen genau solche, die Muslimen tiirkischer Herkunft gemeinhin unterstellt
werden. Dabei bemithen die Politiker der genannten Parteien nicht selten die Frau-
enfrage, d.h. sie stellen das hiesige Konzept der Gleichberechtigung als zu verteidi-
gende Errungenschaft abendlindischen Geistes apodiktisch vermeintlichen ,tirki-
schen® Handlungsmustern und Werten gegeniiber, denen zugleich eine latent aggres-
sive Haltung und ein erodierendes Potential fiir die ganze Gesellschaft zugeschrie-
ben wird. Die wirtschaftliche, soziale und kulturelle Heterogenisierung des ur-
sprunglichen ,Gastarbeitermilieus®, sozialwissenschaftlich lingst hinreichend be-
schrieben?, wird in solchen Positionen systematisch ausgeblendet.

In diesem diffusen Umfeld soll die vorliegende Arbeit schlaglichtartig die
Kenntnisse tiber ein bestimmtes Segment der tiirkischen Einwanderer erweitern.’ Im
Blickpunkt steht eine Gruppe, die — obgleich sie scheinbar unter besonders kritischer
Beobachtung steht — im Grunde bisher weitgehend unbekannt geblieben ist: Jugend-
liche und junge Erwachsene, namentlich solche, die sich in den islamischen Ge-
meinden und deren Umfeld engagieren. Diese Jugendlichen bilden eine Minderheit
in der Minderheit; sie unterscheiden sich von ihren Altersgenossen unter den tiirki-
schen Migranten dadurch, dass sie ihre Religionszugehorigkeit gerade nicht selbst-
verstdndlich, beildufig und unhinterfragt als eze kulturelle® Eigenheit unter vielen
annechmen, sondern sich dezidiert als praktizierende Muslime verstehen. Sie bemithen
sich zielgerichtet um den Erwerb einer islamischen Bildung, reflektieren gleicherma-
Ben die Situation im Herkunfts- wie im Zuwanderungsland und erkennen dabei
nicht selten die Religionszugehérigkeit als um vieles wichtiger als die tiirkische Her-
kunft. Diese Jugendlichen sind auf der Suche nach einer eigenstindigen #slanischen
Antwort auf die hiesige Lebensrealitit. Sie begreifen ihre Antworten héufig als znzeg-

4 Vgl ua. Sen 1996; Fijalkowski/Gillmeister 1997; Zentrum fiir Turkeistudien 1994.

5 Islamische Religionszugehorigkeit wird in Deutschland i.d.R. nicht statistisch erfasst. Insgesamt
ist aktuell von ca. 2,8 Mio. Muslimen unter der Wohnbevolkerung auszugehen, die zum gréfiten
Teil aus Einwohnern tiirkischer Herkunft bestehen. Fir die Bevolkerungsgruppe der tiirkischen
Migranten wird ein Anteil von 20 % Aleviten angenommen, die sich lingst nicht selbstver-
standlich als Muslime begteifen und bezeichnen (vgl. u.a. Trautner, 2000: 59f. Pazarkaya 2000:
6). Der Organisationsgrad unter (tiirkischen) Muslimen ist in Deutschland nicht sicher belegt;
die von den Dachverbinden genannten Zahlen sind durch komplizierte Hochrechnungen der
tatsdchlichen Mitglieder zustande gekommen. Werden jedoch zu den ,eingetragenen Muslimen*
der Moscheevereine und ihren Angehérigen jene hinzu gerechnet, die wenigstens gelegentlich
von den Gemeinden erreicht werden, erscheint die Aussage Pazarkayas (2000: 6), dass 85 % der
tirkischen Muslime in Deutschland nicht organisiert seien, als zu hoch gegriffen (vgl. dazu Fre-
se/Hannemann 1995: 9ff. und die Seiten 67-72 der vorliegenden Arbeit). Trotzdem stellen
durch Mitgliedschaft und/oder Engagement gemeindlich gebundene Muslime deutlich eine Min-
derheit unter den Einwanderern tiitkischer Herkunft, die sich selbst als Muslime bezeichnen,
dar.

10

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ralen Teil der gesellschaftlichen Diskurse im Aufnahmeland und interpretieren ihre Teilha-
be an solchen Diskursen als einen autonomen Integrationsmodus. Tatsdchlich stellt
sich auch der Islam — priziser: eine aus ,alten® und ,neuen‘ Versatzstlicken kreierte
islamische 1ebensfiibrung — aus ihrer Sicht als ein mogliches Integrationsmedium, mit
dessen Hilfe sich die Jugendlichen als Teil der Aufnahmegesellschaft begreifen kon-
nen. Das ist umso erstaunlicher, da es im gesellschaftlichen Bewusstsein doch gerade
der Islam ist, der die Einwanderer — auch die der zweiten und dritten Generation —
unintegrierbar erscheinen lisst und ihnen a priori einen Ausgrenzungsstatus zu-
schreibt.s

Die zentrale Fragestellung dieser Arbeit teilt sich in zwei Stringe, die zum einen
die Gemeinden und das von ihnen Geglaubte und zum anderen die spezifische Situ-
ation der in den Migrantengemeinden aufgewachsenen und sozialisierten Jugendli-
chen und jungen Erwachsen betreffen.

» Verdndert sich die Form religioser Organisation in der Migrationsgeschichte? * Korrespondieren
diese Verdnderungen mit einer Neu- bzw. Umbewertung religidser Inbalte? Werden bestimmte
Glanbensinbalte aktnalisiert, anders betont oder kritisiert? » Hat diese Neubewertung mit einem
verdnderten Typus der religidsen Biografie zu tun, fiir den die Migrationserfabrung V oraussetzung
ist?

o Welche Strategien entwickeln muslimische Jugendliche, sich it unterschiedlichen Anspriichen
ihrer Eltern und der Aufnahmegesellschaft auseinanderzusetzen? * Welche Rolle haben die Jugend-
lichen bei der Gemeindebildung? © Wie verbalten sich religidse und knlturelle Integritit zu sozialer
und politischer Integration? * VVerbindet sich das Engagement in den Moscheegemeinden, bezogen
auf jeweils das Herkunfts- und das Aufnabmeland nnd den Migrantenstatus, mit bestimmiten poli-
tischen Konzepten?

Die im Rahmen dieses Dissertationsvorhabens interviewten Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen wohnen samt und sonders im Stadtgebiet des Bundeslandes Bre-
men. Die Bremer Situation ist, was Migration und Migrationsprozesse, den Anteil
,2auslindischer’ Wohnbevoélkerung und deren Integration in den Arbeitsmarkt angeht,
durchaus mit anderen GrofB3stidten, so sie sich ebenfalls in einer eher frihen Phase
des Ubergangs von klassischen industriellen zu neuen Beschiftigungsfeldern befin-
den, zu vergleichen. Das bedeutet fiir Bremen, dass Migranten vergleichsweise stir-
ker von Arbeitslosigkeit betroffen sind, weil sie tiberwiegend in den ,alten® Industrien
Beschiftigung fanden und finden. Ein wichtiger Unterschied zu anderen GroBstid-
ten ist jedoch im Verhiltnis der oft konkurrierenden islamischen Gemeinden und

6 Dass es antiislamische Feindbilder in westlichen Gesellschaften gibt, ist vielfach belegt; weniger
reflektiert wird allerdings, dass diese nicht erst mit dem Ende des kalten Kriegs virulent wurden,
sondern sich auf historisch tiefreichende Wurzeln beziehen. Vgl. den Abschnitt 2.1ff. und die
dort genannten Quellen.

11

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Verbinde untereinander auszumachen. Eine so kluge wie mit langem Atem betrie-
bene Dialog- und Politikpraxis hat in Bremen in der jungeren Vergangenheit zwar
nicht alle intern definierten Grenzen und extern vollzogenen Unvereinbarkeitsbe-
schliisse restlos Gberwinden kénnen, aber dass Moscheegemeinden, Kirchen und
nicht zuletzt Kommunal- und Landespolitik sich zu konstruktiver und konzertierter
Zusammenarbeit bereit gefunden haben, zeitigte zahlreiche Folgen: Zum Einen
scheinen die Animosititen der verschiedenen Gemeinden und ihrer Verbinde in
Bremen weit weniger ausgeprigt als in anderen Stidten, und zum Anderen ist der
Kontakt zwischen Moscheegemeinden, Kirchen und Politik auf eine Basis gestellt,
die langfristig auf ein produktives Zusammenleben (an Stelle eines beliebigen Ne-
beneinanders) in der Stadt zielt und der nicht zwangsliufig alle vorhandenen Diffe-
renzen zu opfern sind. Sichtbares Zeichen fir den Erfolg dieser Bemthungen war
die erste Bremer Islam-Woche 1997, die von einer langfristigen Zusammenarbeit der
genannten Krifte ermdglicht und getragen wurde und die sich von dhnlichen Versu-
chen anderer Stidte bzw. Bundeslinder vor allem dadurch unterschied, dass alle
Gruppen des islamischen Spektrums der Stadt an Vorbereitung und Durchfithrung
beteiligt waren.” Wer immer mit dhnlichen Projekten Erfahrungen sammeln konnte,
weil}, dass dies lingst nicht selbstverstindlich ist. Der Bremer Erfolg verdankt sich
dem Geschick und der Geduld aller Beteiligten aus Moscheen, Kirchen und Politik,
und ihrer Entscheidung, gemeinsam zu verantwortende Beschliisse grundsitzlich im
Konsens zu treffen. Die gemeinsame Arbeit im Vorfeld der Islam-Woche hat des-
halb auf das gesellschaftliche Klima der Stadt groe Auswirkungen gehabt und es
nachhaltig verindert.s

Das Beispiel Bremen zeigt, dass interreligidse und interkulturelle Gespriche
auch einen ,interpolitischen® Dialog hervorbringen. Das Rathaus 6ffnete seine Pfor-
ten inzwischen mehrfach fir die Bremer Muslime. So hat sich ein jihrlicher grofler
Empfang aus Anlass des Fastenbrechens im ramazan nunmehr zu einer noch jungen
Tradition ausgewachsen. Auf der anderen Seite kénnen neuere Moscheeneubauten
in Bremen die Stréme (christlicher) Besucher kaum noch bewiltigen, und diejenigen
Mitglieder von Moscheegemeinden, die fihig und willens sind, sich an interreligidsen
Dialogen zu beteiligen, sind — oftmals bis an die Grenzen ihrer Belastbarkeit — in
verschiedensten Feldern aktiv. Ein Arbeitskreis von Kirchen und Moscheegemein-
den ist mit den entsprechenden Behérden in Diskussionen um einen islamischen
Religionsunterricht an bremischen Schulen involviert, weitere bemithen sich um
Krankenhaus- und Gefangenenseelsorge. Die bremische Sozialsenatorin beteiligt
sich persénlich an (politisch nicht unumstrittenen’) Spendenaktionen verschiedener

7 Vgl Kiling, 2000: 18.

Vgl. Hannemann/Meier-Hiising (2000).

9  Unmittelbar auf die Ankiindigung der Islamischen Foéderation Bremen (IFB), sich an der ,,Kur-
ban-Kampagne fir Deutschland der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis IGMG) zu beteiligen
(mit Unterstiitzung des sozialdemokratisch gefithrten Sozialressorts wurden 15 Einrichtungen

oo

12

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

islamischer Gemeinden zu Gunsten von Einrichtungen wie Frauenhaus und einem
Obdachlosenasyl anlisslich des islamischen Opferfestes. Gerade das Beispiel der
(Fleisch-)Spende zugunsten eines Frauenhauses zeigt, wie Muslime offensiv versu-
chen, bestehende Vorbehalte der Aufnahmegesellschaft zu brechen: Die Unterstiit-
zung von Institutionen, die es Frauen etleichtern, sich aus einem repressiven familid-
ren Kontext zu befreien, wird gemeinhin nicht als originir islamisches Anliegen ver-
standen.0

Nun scheint ein Ergebnis dieser Entwicklungen zu sein, dass Muslime und
Christen, jenseits aller bestehenden Vorbehalte, Religion zunehmend als gemeinsame
Sache begreifen. Sowohl die Kirchen als auch, wenngleich in einem anderen Umfang
und von einer anderen Ausgangslage her, die Moscheegemeinden leiden unter dem
wachsenden Bedeutungsverlust organisierter Religion; die Kirchen verlieren konti-
nuierlich Mitglieder, und die islamischen Gemeinden sind sich durchaus bewusst,
dass sie zwar teilweise wachsende Besucherzahlen verzeichnen, aber trotzdem nur
eine Minderheit der eingewanderten Tirken ansprechen und vor allem binden kén-
nen. Die befragten Jugendlichen bleiben von solchen Entwicklungen nicht unbe-
rihrt, im Gegenteil, viele von ihnen sind in unterschiedlichen Funktionen darin un-
mittelbar involviert und bestimmen so das gesellschaftliche Klima lingst mit.!!

Das zweite Kapitel der vorliegenden Arbeit beschiftigt sich mit der Ausgangsla-
ge, wie sie in ausgewihlten jungeren sozialwissenschaftlichen Veréffentlichungen
untersucht und beschrieben wurde. Die vorgefundenen Aussagen erfahren eine um-
fangreiche Prifung. Insbesondere die Studie Verlockender Fundamentalismns (Heitmey-
er et al. 1997), die breite Aufmerksamkeit unter Fachkollegen wie Muslimen er-
reichte, wird hier einer kritischen Wiirdigung unterzogen.!2 Ebenfalls relevant sind
die Darstellungen Sandts (1996), Alacacioglus (1999) und Tietzes (2001), die sich mit
einer vergleichbaren Zielgruppe beschiftigen und — im Falle der Letztgenannten
auch explizit — von der Heitmeyer-Untersuchung abgrenzen. Zusitzlich werden ein-
schligige Arbeiten tber muslimischer Frauen und Midchen (Nokel 1996, 1999;
Klinkhammer 2000; Karakasoglu-Aydin 1999) als wichtige Referenzstudien vorge-
stellt. Alle genannten Arbeiten werden mit den Ergebnissen eigener Vorarbeiten
kontrastiert, mit Hilfe einer theoretisch-soziologischen Perspektive verifiziert und im
Hinblick auf das eigene Forschungsinteresse eréffnet. Der dabei beschrittene Weg,

fir bedurftige Bremerinnen und Bremer ermittelt), bezieht der damalige Innensenator, Bort-
scheller (CDU), Stellung gegen die Aktion: Die daran beteiligten ,,staatlichen Stellen®, heif3t es
in der Erklirung des senatorischen Pressesprechers, wiirden ,,Extremisten helfen, sich mit ka-
ritativen Aktionen salonfihig zu machen® (vgl. Weser-Kurier Nr. 75, 30.03.99: 19 und Weser-
Kurier Nr. 76, 31.03.99: 22).

10 Warum und aus welchem politischem Kalkiil insbesondere die IGMG sich solchen Vorhaben
widmet, die ausdriicklich an die Wertvorstellungen der Aufnahmegesellschaft ankntpfen, zeigt
Seufert (1999: 308ff.).

11 Vgl auch Hannemann/Meiet-Hising (2000: 10).

12 Wie angesichts der Intention der Studie zu erwarten war, regte sich zuerst unter den (organi-
sierten) Muslimen Widerspruch gegen in ihr vorgenommene Urteile und Wertungen.

13

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

anhand zweier historischer (Simmel und Mannheim) und zweier aktueller soziologi-
scher Ansitze (Giddens und Goffman) den erkenntnisleitenden Blick und die Frage-
stellung zu schirfen, erweist sich als fruchtbar, zeigt er doch die spezielle Problema-
tik der befragten jugendlichen Muslime in Deutschland als eine allgemeingesell-
schaftliche, deren Dimension sich von anderen politischen oder sozialen Themen-
feldern und Konfliktlagen nicht grundsitzlich unterscheidet: So lasst sich aus diesem
Blickwinkel der lebensweltliche Erfahrungshorizont der Befragten jugendlichen
Muslime betrachten, ohne den ,Betroffenen’, die zumeist keine andere Heimat als
die deutsche kennen, zugleich einen lingst nicht mehr angemessenen Sonderstatus
zu schreiben zu miissen.

Das dritte Kapitel entfaltet die methodologische Perspektive. Quantitative und
qualitative sozialwissenschaftliche Ansitze werden einander gegeniiber gestellt und
auf ihre Anwendbarkeit fir das ins Auge gefasste Feld gepriift. Dabei geht es nicht
um eine Neuauflage der Rivalitit von einander vermeintlich ausschlieBenden Me-
thoden, sondern um die Frage, welche von beiden dem Erkenntnisinteresse cher
entgegen kommt und wie sie fiir religionswissenschaftliche Fragestellungen nutz-
bringend sein kann. Die Entscheidung fur ein qualitativ ausgerichtetes Instrumenta-
rium erscheint schliissig, weil nur mit ihm eine gebotene Tiefe erreicht werden kann,
die deshalb notwendig ist, weil wir es mit Deutungen, Einstellungen und Bedirfnis-
sen zu tun haben, die durch auf Mal3 und Zahl setzende Verfahren nicht zu ermitteln
wiren. Zwar mangelt es noch immer an verldsslichem statistischen Material iber
etwa Mitgliedschaft, Teilnahme am Freitagsgebet, Organisationsstruktur oder Bil-
dungserwerb. Aber abgesehen davon, dass fiir eine solche Aufgabe ein Apparat not-
wendig wire, der den Rahmen des Vorhabens gesprengt hitte, sind Angaben zu reli-
giosen Einstellungen, denen immer auch eine gewisse Intimitit eigen ist, nur in ei-
nem vertrauensvollen Rahmen abfragbar. Das Forschungsdesign muss diesen Forde-
rungen Rechnung tragen. Die Methode des problemszentrierten Interviews wird diesem
Anforderungsprofil gerecht, zwingt es doch den Forscher, sich in eine solidarische
Nihe zu den Befragten zu begeben. Erst diese Nidhe — auch wenn sie sicher nicht
unproblematisch ist — bietet den Befragten die Sicherheit, dass sich der Interviewer
in einem dynamisch aufgeladenen sozialen und politischen Feld tatsichlich neutral
verhalten kann und will, und schafft so eine Atmosphire, in der die Befragten ihre
Sicht der Dinge, ihre Deutung der Welt subjektiv explorieren kénnen. Gleichzeitig
gefihrdet eine solche Offenheit gegeniiber dem zu untersuchenden Gegenstand
fraglos die Methode als Struktur. Insbesondere Erwigungen Bourdieus (1998), die
im 3.Kapitel dargestellt werden, erweisen sich als hilfreich auf wissenschaftlich unsi-
cherem Terrain.

Daritiber hinaus werden Forschungsverlauf und die Interviewsituationen im
dritten Kapitel erldutert. Der soziologischen Definition der Zielgruppe und einer
knappen Charakterisierung ihrer jeweiligen Gemeinden und der ibergeordneten
Dachverbinde schlief3t sich eine Diskussion der Rolle des Interviewers an. Hier er-

14

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

weist sich das Interview als Kommunikationssituation, in der es fir alle Beteiligten
nicht zuletzt um Statusfragen und Prestigegewinn geht: Auch darin liegt ein Schlissel
fir das Verstindnis der Motivation aller Beteiligten, der Befragten wie des Intervie-
wers. AbschlieBend diskutiere ich den Gebrauch des Tonbands als Protokollmedium
und erldutere die Transkriptionsverfahren sowie die Vorgehensweisen zur Interpre-
tation des gewonnenen Materials. Die Entwicklung von Kategorien wird dabei
pragmatisch einer Portritiernng der Befragtengruppe untergeordnet; eingedenk der
vorausgehenden Uberlegungen zur Offenheit der Methode soll gerade hier nicht der
tatsichliche Erkenntnisgewinn in aufgesetzten Kategorien versanden. Das Mittel der
Portritierung ist dabei nicht von ungefihr gewihlt. Die Interviews zeigen es tber-
deutlich: Es geht um Bilder und zwar in komplexer Hinsicht und Bedeutung: Die
Jugendlichen beziehen sich in all ihren AuBerungen auf gesellschaftlich vermittelte Bilder —
Selbst- und Fremdbilder, Wunschbilder, solche, die sie sich von sich selber und ihrer
,Gruppe® machen, solche, die sie dem Interviewer und der auch in ihm reprisentier-
ten Gesellschaft ausdriicklich zeigen und solche, die sie ausdriicklich korrigieren
wollen. Und auch der Interviewer ist Teil dieses Prozesses: Er gleicht die prisentier-
ten subjektiven Bilder der Befragten mit seinen Vorerwartungen (und Vorurteilen)
ab, korrigiert fallweise die einen oder die anderen und macht sich so schliefSlich sein
Bild (das durch den Leser wiederum erweitert, verindert und korrigiert werden
wird).

Kapitel vier bildet den eigentlichen Kernbestand der Arbeit. Hier werden die
Interviewprotokolle, in drei gro3e Themenkreise gefasst, ausfiihrlich vorgestellt und
zitiert: Bs geht um die Bilder von Familie und Freundeskreis, Tiirke: und Tiirkentum und
schlieBlich das Béld vom: richtigen Muslim (und seiner Gemeinde), der sich in der Sicht der
Jugendlichen vor allem im ,richtigen Leben, in einer Lebensfithrung prisentiert, die
kaum einen Lebensbereich unbertihrt ldsst und so weit in die Alltagswelt hinein-
reicht. Bereits bei der Verschriftung der Interviews zeigte sich, dass sie, von wenigen
Aussagen abgesehen, um diese genannten Themenbereiche kreisten. Familie und
Freundschaft sind fur viele Befragte Sinnbilder fiir den Zusammenhalt der (muslimi-
schen) Migranten in der Migration; beide werden derart hoch geschitzt, dass viele
Jugendliche, gefragt, was die tirkischen Einwanderer positiv zur Gesellschaft beitra-
gen kénnten, was sie, gewissermaBen als ein Geschenk, mitgebracht haben, Familie
und die Qualitit ihrer Freundeskreise noch vor dem Islam als den zentralen Wert
bezeichneten. Zugleich ist die Familie ein Ort, an dem sich migrationsspezifische
Veridnderungen augenfillig zeigen — die generelle Wertschitzung der Familie im All-
gemeinen und der Respekt vor den Eltern im Besonderen erfahren eben doch Ver-
anderungen, insofern sie vor einem neuen Erfahrungshorizont neu begrindet wer-
den (missen). Ursdchlich dafir sind die erweiterten Bildungsmoglichkeiten der Ju-
gendlichen, die ihnen einerseits umfangreichere gesellschaftliche Teilhabe als noch
den Eltern versprechen und andererseits eine Neuordnung des Verhiltnisses zu tiir-
kischer Kultur, Tradition und zur Religion beinahe erzwingen. Die Kritik an den

15

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HANS-LUDWIG FRESE: »DEN ISLAM AUSLEBEN«

Eltern und, allgemeiner, an der ersten Generation verindert die Bedeutung elterli-
cher und familidrer Autoritit; sie bleibt oft jedoch schon deshalb relativ, weil die
Jugendlichen durchaus um die beschrinkten Méglichkeiten ihrer Eltern wissen.

Neben den Beziechungen zu Eltern und Familie liegt ein deutlicher thematischer
Schwerpunkt der Interviews auf den Beziehungen, die die befragten Jugendlichen
zum Herkunftsland unterhalten. Dabei geht es einerseits um die Frage, welche (dis-
kriminierenden) Erfahrungen die Jugendlichen als ,Turken® in der Bundesrepublik
machen, andererseits werden wiederum ,Bilder® abgefragt, und zwar solche, die hier
lebende Jugendliche tirkischer Herkunft von der Turkei bzw. tirkischen Lebens-
welten pflegen, ob und wie sie Tradition und Kultur rezipieren, ob und wie sie sich
tirkische Geschichte aneignen. Dabei wird religiose Identitit oftmals der nationalen
tbergeordnet, und die tiirkische Praxis des Laizismus wird entschieden abgelehnt.
Dass zugleich Vermischungen von Politik und Religion kritisiert sowie ein (der Ttr-
kei unterstelltes) Primat der Politik vor dem Islam verworfen werden, erscheint zu-
nichst als ein Paradoxon, das vor dem Hintergrund des turkischen Laizismus und
seiner Kritik durch die islamischen Gemeinden und ihrer Dachverbinde allerdings
verstindlich wird.

Am umfangreichsten ist das Interviewmaterial und in Folge dessen auch dessen
Darstellung bezogen auf die Bilder vom richtigen Muslim. Hier zeigt sich, dass die be-
fragten Jugendlichen sich tatsichlich als Angehdrige einer kleinen Teilgruppe unter
den Migranten tiirkischer Herkunft begreifen, sie definieren sich nimlich nicht nur
im Verhiltnis zu ihren Eltern, zur Turkei und etwa ,den® Deutschen, sondern gerade
auch in Abgrenzung zu denjenigen unter den tirkischen Einwanderern, die keine
bewusste Entscheidung fiir ihre Religionszugehoérigkeit, d.h. haufig zugunsten einer
bestimmten Gemeinde, getroffen haben. Die Differenz manifestiert sich auch hier,
genauso wie gegeniiber ,den® Deutschen oder ,den® Christen, im selbst gewahlten
Lebensstil. Der ist zwar kaum unabhingig von den religiésen Dachverbinden (und
deren Ideologisierung des Islam) und vielleicht auch einer globaleren Revitalisierung
von Religion vorstellbar, erscheint aber in den Augen der Befragten als eine Neu-
schopfung, die gleichzeitig nach den Wurzeln zu streben vorgibt #nd sich an den
Lebenserfahrungen der Jugendlichen in einer sich westlich-demokratisch verstehen-
den Gesellschaftsordnung orientiert. ,Tradition® bekommt so eine neue, mitunter
antitraditionale Bedeutung; die Jugendlichen fiihlen sich berufen, ihre Eltern erst tiber
die ,richtige’ Tradition aufzukliren, die sie selber erst durch erworbene und zukinf-
tig noch zu erwerbende religidse Bildung und durch intensives Studium der heiligen
Texte unter den Verwerfungen jungerer tirkischer Geschichte freilegen zu kénnen
meinen.

Von dieser Warte aus entfalten die Jugendlichen Elemente einer antiautoritiren
Kritik nicht nur an Eltern und der Turkei, sondern auch an den islamischen Ge-
meinden und ihren Funktioniren. Und sie entwickeln Bilder, wie ihrer Meinung
nach der Islam zuktnftig in Deutschland aussehen kann und soll. Dabei wird auch

16

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

das Bild der gegenwirtigen (Aufnahme-)Gesellschaft einer (hdufig wertkonservativ
motivierten) Kritik unterzogen; die Jugendlichen kniipfen aber durchaus auch an
solche sozialen, politischen und 6konomischen Errungenschaften der Gesellschaft
an, die dem Einzelnen gegentiber der Gesellschaft bestimmte Rechte zugestehen,
etwa die sozialstaatliche Verantwortung, die Meinungs- und vor allem die Religions-
freiheit. Einige Jugendliche gehen in ihre Wertschitzung dieser Rechte soweit, dass
sie angeben, in Deutschland den Is/anz besser ansleben zu kénnen.

Im finften Kapitel werden die Interviewergebnisse zusammenfassend diskutiert.
Die umfangreiche Kritik der Jugendlichen an Eltern, Geistlichen und anderen Auto-
ritaten kénnen als Belege flir den bereits jetzt erreichten Grad der Individualisierung
von Religion gelten. Daran kniipfen sich ein neues Verstindnis von, aber auch neue
Erwartungen an die islamischen Gemeinden, die unter dem Stichwort ,Binneninte-
gration‘ zusammengefasst werden kénnen. Die Vorstellungen der Jugendlichen las-
sen sich als religionsantonome Integration bei voller politischer, sozialer und rechtlicher
Integration in die Zuwanderungsgesellschaft zusammenfassen, bei der den Gemein-
den die Funktion von sozial-moralischen Milieus zukommt. Gerade dieses Selbstver-
stindnis, das sich aus einer wertkonservativen Haltung speist, stellt zugleich eine
neue Affinitdt zu christlichen Gemeinden und Kirchen dar. Die unter Muslimen
nicht untblichen Vorurteile gegeniiber Christen wie Kirchen scheinen vor einer be-
ginnenden Revision zu stehen: Vergleichbare Sikularisierungs- und Modernisie-
rungserfahrungen, ihre Folgen und ihre Verarbeitung scheinen fiir etliche Jugendli-
che zu einer verbindenden Instanz fiir Christen und Muslime zu werden. Tirkische
Parteien und die ihnen nicht selten verbundenen Dachverbidnde verlieren demge-
geniiber deutlich an Bindungspotential unter den Jugendlichen. Dass beide die tiirki-
schen Einwanderer so lange an tiirkische Kultur und stirker noch die tiirkische Na-
tion haben binden wollen, erweist sich nach einer mehr als 30-jahrigen Migrationsge-
schichte als falsch: Viele Jugendliche erreichen solche Bemithungen lingst nicht
mehr; sie sehen ihre Zukunft tatsichlich als Muslime in der Bundesrepublik.

17

- am 13.02.2026, 21:52:43, @]



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839400852-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

