
Grenzen – Schwellen – Neuland 243

indem Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen aus ihren individuellen Komfort-

zonen herausreißt, vermag sie letztlich Emotionen hervorzurufen, die sich nicht

nur auf das leidende Individuum erstrecken, sondern als überindividuelle Momen-

te und als Handlungsaufforderung begriffen werden können.

Performance-Kunst setzt also, so ließe sich argumentieren, das Heideggerʼsche

„Sein zum Tode“ als ausgewiesene Möglichkeit existenzieller Erfahrung künstle-

risch um, indem sie mit dem echten Leiden und Sterben als Resultat des Nichtein-

greifens oder des Eingreifens konfrontiert. Dazu nutzt sie, um sich Gehör zu ver-

schaffen, das provokative Potenzial ihrer grenzüberschreitenden Aktionen, indem

sie im Spannungsfeld der wohl fundamentalsten Binarität von Leben und Tod allen

Beteiligten aufzeigt, wie begrenzt letztlich die Kontrolle über den eigenen Körper

und die eigene Emotionalität ebenso wie über die der anderen ist. Ihre zerstöreri-

sche Kraft verweist dabei jedoch nicht auf einen tiefgreifenden Pessimismus oder

einen Todeswillen, sondern kann als das exakte Gegenteil interpretiert werden:

Denn indem die Auswirkungen repressiver Normen auf das Individuum expres-

siv thematisiert werden, indem auf die innerpsychischen, intersubjektiven, gesell-

schaftlichen und politischen Folgen der Hierarchisierung dichotomer Pole verwie-

sen wird, tritt gerade ein unbedingter Lebenswille, ein Bedürfnis nach Freiheit,

nach der Möglichkeit authentischen Selbstseins sowie nach einem angstfreien Le-

ben zutage150. Letztlich könnte man in Anlehnung an Ingeborg Bachmann sagen,

dass die Performance-KünstlerInnen auf den Saiten des Todes das Leben spielen151.

3.4 Gefühl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension
des Menschseins

Als zentrale Wirkmechanismen der Performance-Kunst wurden bisher die Aufga-

be des theatralen Als-ob, der reale individuelle Körper (auch in seiner politischen

Dimension) und die Provokation bestimmt. Letztere fordert mittels Tabubrüchen

150 Diese Interpretation legt auch die folgende Aussage Abramovićs nahe: „Weʼre afraid of suffe-

ring,weʼre afraid of pain, weʼre afraid ofmortality. Sowhat Iʼmdoing – Iʼm staging these kinds

of fears in front of the audience. Iʼm using your energy, andwith this energy I can go and push

mybody as far as I can. And then I liberatemyself from these fears. And Iʼmyourmirror. If I can

do this for myself, you can do it for you“ (Abramović, Marina (2015): An Art Made of Trust, Vul-

nerability and Connection. In: TED Talks (March 2015). <https://www.ted.com/talks/marina_-

abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript> (02.06.2018).

151 Im Original beginnt ihr Gedicht Dunkles zu sagen wie folgt: „Wie Orpheus spiel ich auf den

Saiten des Lebens den Tod [...]“ (Bachmann, Ingeborg (2004): Dunkles zu sagen. In: Boland,

Eavan/Jenkins, Nicholas (eds.): After EveryWar: Twentieth-centuryWomen Poets. Translated

from the German by Eavan Boland. Princeton/Oxford, 98).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ted.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ted.com/


244 Ästhetik der Autonomie

und Grenzverletzungen die TeilnehmerInnen dazu auf, sich ihrer eigenen Wahl-

möglichkeiten bewusst zu werden und liefert folglich den Impuls für die Mög-

lichkeit einer ereignishaften Rahmenverschiebung. Wurde also zunächst ein Blick

auf die künstlerischen Strategien der Publikumsaktivierung geworfen, sollen nun

die Auswirkungen der Provokationsstrategien auf die TeilnehmerInnen betrach-

tet werden. Denn gerade indem die Performance-Kunst physische und psychische

Verletzungen des realen menschlichen Körpers ins Zentrum ihrer Aktionen stellt,

gerade indem sie auf Mittel der Provokation, Subversion und Irritation im Sinne

der paradoxen Intervention zurückgreift152, tritt sie nicht nur der Abwertung des

Leiblichen gegenüber dem Geistigen entgegen, sondern macht echtes, unmittelba-

res Leid erfahrbar und vermag so im besonderen Maße ihre TeilnehmerInnen zu

erschüttern und Emotionen in ihnen hervorzurufen, die häufig ähnlich extrem zu

sein scheinen wie die Aktionen der KünstlerInnen, die diese auslösen.

Angesichts der Brutalität vieler Performances – man denke beispielsweise an

dieWaterboarding-Performance von Galindo153, anMendietas Rape Scene154 oder an

Rullers Selbstverbrennung155 – angesichts der häufig massiven Aggressionen, die

sich in Destruktion und Autodestruktion spiegeln, aber auch im Zuge der öffent-

lichen Zurschaustellung von Begehren und Lust, werden die BetrachterInnen mit

ihren eigenen Emotionen konfrontiert, mit ihren Ängsten und Wünschen. Dabei

erleben sie die Schrecken, die Gewalt und Aggressionen, die Existenzgefährdung,

Verwundbarkeit und Verzweiflung, aber auch die Lust und die Nähe unmittelbar,

sozusagen hautnah mit. Performances drängen die TeilnehmerInnen förmlich, ob

sie nun selbst TäterInnen werden oder in der Rolle der BeobachterInnen der Tat

beiwohnen, in eine emotional extreme Lage, die Gefühle von Hilflosigkeit, Sprach-

losigkeit, Scham, Wut, aber auch sadistischer Lust begünstigen156, sodass Leider-

152 Beuys formuliert prägnant den künstlerischen Nutzen der Irritation, d.h. ihre Wirkung auf

die TeilnehmerInnen: „Wenn eine Aktion von mir bewußt gemacht ist [...], erreiche ich das

Publikumoft imSinne einer Irritation. Irritation ist in gewisserWeise einGegensatz zur Indif-

ferenz [...] Die Menschen sind deswegen irritiert, weil ihr intellektuelles Denken den Dingen

gegenüber einfach nichtmehr stimmt. Auf einmal werden ihre Gefühle berührt, die sie sonst

auszuschalten versuchen. In dem Moment werden sie spontan angesprochen. Dann reagie-

ren sie so, daß ich genau spüre, jetzt ist ihr Gefühlszentrum, ihre Seele irritiert, jetzt ist ihr

Willensdepot aktiv“ (Beuys, zit. nach Schneede, 1994: 52).

153 Siehe Confesión, S. 85f.

154 Siehe S. 103f.

155 Siehe S. 69f.

156 „Mit ihrem Fokus auf das Hier und Jetzt der Inszenierung und auf den physisch anwesen-

den, nicht mehr bloß repräsentiertenmenschlichen Körper verweist aber Performancekunst

immer auch zentral auf den/die Betrachter/in und seinen/ihren Körper. Wohl nirgends wird

dieser Bezug so radikal ausgelotet, ausgereizt und infrage gestellt wie in der Selbstverlet-

zungskunst [...] In der emotionalen Gemengelage aus Schock, Ekel, basalsten Ängsten, Mit-

leid, aber auch Faszination und sadistischer und masochistischer Lust, außerdem Wut und

Empörungüber den verstörendenAnblick, fungiert dieRezipient/in abwechselndundgleich-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 245

fahrungen, sowohl die der PerformerInnen als auch die der TeilnehmerInnen, letzt-

lich zum zentralen Thema der Performance-Kunst werden.

So können Performances gerade durch ihre Intensität nicht nur Schock, Ekel,

Angst und Scham – sowohl in Bezug auf die Situation selbst als auch auf das ei-

gene Verhalten in der Situation –, sondern auch das hemmungslose und direkte

Ausleben von Aggression auslösen sowie tief empfundenes Mitleid in den Teilneh-

merInnen wecken. Einen emotionalen Abstand zu wahren, wie er beispielsweise

durch mediale Vermittlung gewährt wird, ist hier unmöglich. Performance-Kunst

hat also letztlich, so scheint es, einen Begriff von Menschsein zur Grundlage, der

in der Umformulierung des kartesischen Cogito ein „ich fühle, also bin ich“ stärkt,

eine direkte emotionale Bezugnahme der Teilnehmenden gerade über die leibliche

Ko-Präsenz aller Beteiligten157 hervorruft und sie dazu auffordert, sich ad hoc in

einer Extremsituation zu verhalten.

Performances lösen eine gewisse Form der Entladung aus, weil sie etwas Wirk-

liches, etwas Existierendes sind. Es werden wirkliche Gefühle durch wirkliche Er-

eignisse hervorgerufen.Die KünstlerInnen tun etwas, das beim Publikum eine ech-

te Reaktion auslöst158, sodass die Performance-Kunst, gerade weil sie das theatrale

Als-ob aufhebt, zu einer Lebenspraxis wird, die sich gegen die Entwertung der All-

tagserfahrung159 richtet und für die emotionale Anteilnahme im Angesicht des all-

zeitig als Zeug/in, Voyeur/in, Täter/in und Opfer und ist damit sehr aktiv ins Geschehen in-

volviert. Oszillierende Identifizierungen mit dem/der als Subjekt ‚und‘ Objekt auftretenden

Performer/in, aber auch die grundlegende Differenzerfahrung, weil das subjektive Körper-

empfinden des/der Performers/in dem Publikum notwendig verschlossen bleibt, überlagern

sich zu einem komplexen und ambivalenten Gefüge, welches die Performance als spezifisch

ästhetischen Erfahrungsraumerst konstituiert“ (Brunner,Markus (2008): Körper imSchmerz.

Zur Körperpolitik der Performancekunst von Stelarc und Valie Export. In: Villa, Paula-Irene

(Hrsg.): schön normal. Manipulation am Körper als Technik des Selbst. Bielefeld, 23f.).

157 Die Performance-Kunst nutzt den realen, letztlich unberechenbaren Körper, der als privater

Körper undgleichzeitig öffentlicherHandlungskörper erscheint (vgl. Benkel, Thorsten (2015):

Gesten sichtbarer Entgrenzung. Körper und Schmerz in der Performance-Kunst. In: Danko,

Dagmar/Moeschler, Olivier/Schumacher, Florian (Hrsg.): Kunst und Öffentlichkeit. Wiesba-

den, 65ff.).

158 Vgl. Sartre, Jean-Paul (1971): Mythos und Wirklichkeit des Theaters. Mythe et Réalité du

Théâtre. Vortrag in Bonn vom 4.12.1966. Gekürzt in Le Point, Brüssel. In: Der Intellektuelle

und die Revolution. Neuwied/Berlin, 134ff. In diesem Text weist Sartre in seiner Abgrenzung

desHappenings vomTheater darauf hin, dass die in der Performance-Kunst sich vollziehende

Wirklichkeit symbolisch für das Nicht-Wirkliche steht und den Fortschritt des Nachdenkens

über sich selbst offenbart; das Reale saugt das Imaginäre auf.

159 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f. u. Krämer, Sybille (2008): Medium, Bote, Übertragung. Klei-

ne Metaphysik der Medialität. Frankfurt am Main, 122ff. u. Krämer, 2005: 16f. Durch die

Aufwertung von Alltagserfahrungen und mithin durch die Verknüpfung von Kunst und Le-

ben vermag die Performance-Kunst, so Fischer-Lichte, Grenzen in Schwellen zu verwandeln

und eine Neupositionierung der Beteiligten zu forcieren (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


246 Ästhetik der Autonomie

täglichen Leides eintritt. Gerade also die paradigmatische Verknüpfung zwischen

leiblicher Ko-Präsenz und der künstlerischen Bearbeitung existenzieller Themen

des Menschseins an den Achsen von Ausschluss, Unterwerfung und Herrschaft

im Kulminationspunkt des Leides fordert die Anteilnahme aller Beteiligten nach-

drücklich ein.

Folglich steht die Performance-Kunst dem autonomen Kunstverständnis dia-

metral entgegen, wie es sich beispielsweise in der kantischen Kategorie der »Er-

habenheit« und in seiner Bestimmung des Schönen als „Zweckmäßigkeit ohne

Zweck“160, die ein interesselosesWohlgefallen auslöst161, widerspiegelt und das sich

gerade dadurch auszeichnet, dassman die Qualität des Erhabenen nur dann schät-

zen kann, wenn es einen nicht direkt tangiert162, so wie sich die Schönheit dadurch

auszeichnet, dass man ihr mit einer grundlegenden Interesselosigkeit entgegen-

treten kann und nicht das Hervorrufen von Affekten fürchten muss163. Schönheit

und Erhabenheit regen Kant zufolge gerade nicht zum Fühlen, sondern zum Den-

ken an164.

Performance-Kunst steht somit in der Tradition der Avantgarde, die nach Peter Bürger die

Kunst als Instrument der Emanzipation verstand (vgl. Bürger, 2007: 67ff.).

160 Kant, Immanuel (2006): Kritik der Urteilskraft [KdU]. Beilage: Erste Einleitung in die Kritik

der Urteilskraft. Mit Einleitung und Bibliographie herausgegeben von Heiner F. Klemme.Mit

Sachanmerkungen von Piero Giordanetti. Hamburg, §15 B44.

161 Vgl. Kant, KdU: §2 B7 u. §42 B170.

162 Vgl. Kant, KdU: §28 B104. Zum dynamisch Erhabenen der Natur zählt er besonders mächtige

und zerstörerische Naturphänomene wie Vulkanausbrüche, Fluten, dieWeiten des Himmels

oder des Ozeans.

163 Kants ästhetische Erfahrung zeichnet sich dabei durch Selbsterfahrung fern jeder Frem-

derfahrung aus (vgl. Kant, KdU: §1 B4 u. §4 B10). Im interesselosenWohlgefallen am Schönen

wird dem Subjekt ein kognitiver Gemütszustand bewusst, nämlich das freie Spiel der Er-

kenntniskräfte als die Ausgeglichenheit zwischen Einbildungskraft und Verstand (vgl. Kant,

KdU: §9 B27ff.). In der ästhetischen Erfahrung und auch in der Erfahrung der Erhabenheit

geht es letztlich um das Gewahrwerden der eigenen selbstreflexiven Potenz und der daraus

resultierenden Erkenntnis, dass der Betrachtende in dieWelt passt. Hier geht es um selbstre-

flektierte Kontingenz: Sowohl die ästhetische Erfahrung wird zum Anlass einer Selbsterfah-

rung, in der der Mensch seinen Blick auf seine eigene Betrachtungsweise lenkt, die letztlich

verallgemeinerbar für alle Menschen ist (vgl. Kant, KdU: §9 B29ff.), als auch die Erfahrung

der Erhabenheit, in der derMensch angesichts der unfassbarenMacht der Natur und der Ab-

grunderfahrung, wenn er sich dieser stellt, aus der Unlust am Scheitern vor der Natur letzt-

lich Lust gewinnt, da die Selbstaffirmation des Subjekts zu der Erkenntnis führt, dass der

Mensch mehr als ein physisch bedrohtes Wesen ist: Das er ein Vernunftwesen ist (vgl. Kant,

KdU: B117f. u. §26 B92-§27 B102).

164 Die Schönheit regt zum unaufhörlichen Denken an, das aber nicht von sinnlichen Interessen

oder Begierden geleitet sein darf: „Das Wohlgefallen am Schönen muss von der Reflexion

über einen Gegenstand, die zu irgend einem Begriffe (unbestimmt welchem) führt, abhän-

gen, und unterscheidet sich dadurch vom Angenehmen, welches ganz auf der Empfindung

beruht“ (KdU §4: B11).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 247

Auch widerspricht die Performance-Kunst aufgrund ihrer Zielsetzung der bis

heute relevanten aristotelischenDramentheorie.Dennwährend Aristoteles von der

Tragödie zwar durchaus fordert, Affekte im Betrachter zu erregen, nämlich das

„Jammern“ (eleos) und „Schaudern“ (phobos), sollte doch ihr Ziel in der „Reinigung“

(katharsis) von diesen Affekten bestehen165. Auch wenn Aristoteles also das Hervor-

rufen von Affekten als konstitutiv für die Tragödie erachtet und sich hier durchaus

Überschneidungen mit der Performance-Kunst abzuzeichnen scheinen, ist doch

das Ziel, den Betrachtenden von jenen Affekten zu reinigen, ihm womöglich zu ei-

nem angemessenen, weil ausgeglichenen Gefühlszustand zu verhelfen166, mit dem

Ziel der Performance-Kunst, die TeilnehmerInnen nachhaltig zu schockieren und

aufzurütteln, letztlich nicht in Einklang zu bringen167.Hier geht es gerade nicht um

stille Kontemplation, um eine ästhetische oder erhabene Erfahrung168 oder um ei-

165 Vgl. Aristoteles (1982): Poetik. Griechische/Deutsch. Übersetzt und herausgegeben vonMan-

fred Fuhrmann. Stuttgart, 6: 1449b24ff.

166 Bis in die Gegenwart ist die Katharis-Formel Gegenstand kontroverser Diskussionen, sowohl

was ihre Bedeutung, als auchwas ihre Relevanz in der aristotelischenDramentheorie betrifft.

So ist beispielsweise ebensowenig klar, ob sie einenmoralpädogischenHintergrund hat und

auf eine Mäßigung der Emotionen abzielt, um den Menschen tugendhafter zu machen, wie

ob eleos und phobos nicht eigentlich die zentraleren Kategorien der aristotelischenDramen-

theorie sind, da die Katharsis in der Poetik lediglich an einer Stelle explizit erwähnt wird –

ebensowie in der Politik (1341b38-40)mit Verweis auf die Poetik – (vgl. Rapp, Christof (2009):

Aristoteles über dasWesen und dieWirkung der Tragödie (Kap. 6). In: Höffe, Ottfried (Hrsg.):

Aristoteles: Poetik. Berlin, 87ff.).

167 Dennoch macht beispielsweise Fischer-Lichte die aristotelische Katharsis gerade für ihr Ver-

ständnis des performativen Theaters stark. Sie definiert die Katharsis trotz der bis heute dis-

kussionsbedürftigen Unklarheiten in der Interpretation als dasMoment, mit dem eine nach-

haltige Transformation vollzogenwird, während die Erregung der Affekte die Zuschauenden

in einen liminalen Zustand versetzen (vgl. Fischer-Lichte, Erika (2012): Performativität. Eine

Einführung. Bielefeld, 121).

168 Rosemarie Bruchner macht die kantische Kategorie des »dynamisch Erhabenen« explizit für

die Selbstverletzungsperformances, in der sich ihres Erachtens die Erhebung des Subjekts

über den Körper manifestiert, fruchtbar und argumentiert, dass der Körper in Selbstverlet-

zungsperformances gerade in seiner Distinktion zum freien Willen erscheint und als „das

Andere“ des Selbst gesetzt wird, sodass sich im Moment größter Gefährdung durch die ra-

dikale Trennung das Subjekt als frei denken kann und sich über die Physis als primär vul-

nerable Natur des Menschen erheben kann. Hier wird ihres Erachtens also gerade an der Di-

chotomie zwischen Körper und Geist festgehalten und die gewaltsame Trennung zwischen

Körper undGeist letztlich sogar forciert, umder eigenen existenziellen Limitiertheit und Pre-

karität zu entkommen (vgl. Bruchner, Rosemarie (2013): Subjektermächtigung undNaturun-

terwerfung. Künstlerische Selbstverletzung im Zeichen von Kants Ästhetik des Erhabenen.

Bielefeld, 11ff. u. 135ff.). Diesem Verständnis des Körpers in Selbstverletzungsperformances

möchte ich eine Lesart entgegenhalten, in der der Körper gerade in seiner Gesamtheit, nicht

in seiner Spaltung zum exemplarischen Ort der Austragung des Kampfes um die Freiheit des

Subjekts wird, werden doch mittels Autodestruktion gerade die Auswirkungen von Vulnera-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


248 Ästhetik der Autonomie

nen Zustand der Seelenruhe, darum, zufrieden und ausgeglichen der Situation zu

entkommen, sondern aufgrund des ausgelösten Schocks um eine massive emotio-

nale Beteiligung der RezipientInnen; Performance-Kunst wirkt, in Anlehnung an

Marinetti, wie „Alkohol“, nicht wie „Balsam“169.

Die Performance-Kunst folgt also, so ließe sich argumentieren, eher Nietzsches

Verständnis des Dionysischen, da ihr ähnlich wie demDionysischen eine ungeahn-

te emotionale Sprengkraft zu eigen zu sein scheint, dieMäßigung und Ruhe gerade

ausschließt. Sie fördert verdrängtes Eigenes zutage, das letztlich das Unheimliche

im Sinne der eigenen Fremdheit darstellt und das eine rites de passage im Sinne

van Genneps ermöglicht170. Indem die Performance-Kunst also mittels des Erle-

bens von Leid darauf abzielt, Emotionen hervorzurufen, entreißt sie letztlich das

Dionysische der Verdrängung.

Ich möchte hier eine Lesart der Tragödien-Schrift vorschlagen, mit deren Hil-

fe man den Aufstieg und Fall des Dionysischen gerade als Kulturgeschichte der

Verdrängung begreifen kann: Eine Verdrängung der „psychologischen Grunderfah-

rungen“171 und „Naturkräfte und -triebe“172 im Allgemeinen und eine Verdrängung

des Dionysischen als psychologisches bzw. anthropologisches Prinzip im Speziel-

len. Diese Verdrängung vollzieht sich in drei Stufen: Zu Beginn steht die apollini-

sche Verdrängung des Dionysischen, die als Sublimierung gesellschaftlich durch-

aus opportun ist und die sich, nach ihrem temporären Scheitern angesichts der

Macht des Dionysischen, bis in die schrittweise Aufhebung und Zähmung des Dio-

nysischen in der Tragödie weiterentwickelt und schließlich in der Verbannung des

Dichters aus dem Staat und der Verdrängung beider Prinzipien zugunsten der In-

tellektualität mündet. Die Kunst wird verbannt, weil sie als „Naturgewalt im Men-

schen auftritt, über ihn verfügend, ob er will oder nicht“173 und als Einzige dieser

bilität, Prekarität und Unterwerfung auf das Subjekt als ein leiblich-rational-emotionales

veranschaulicht.

169 Vgl. Marinetti, 1919: 182.

170 Vgl. Därmann, Iris (2005): Rausch als „ästhetischer Zustand“. Nietzsches Deutung der Aris-

totelischen Katharsis und ihre Platonisch-Kantische Umdeutung durch Heidegger. In: Abel,

Günter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Internationales Jahr-

buch für die Nietzsche-Forschung, Band 34. Berlin/New York, 126ff.

171 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1885-1887 [KSA 12]. In: FriedrichNietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 115.

172 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1869-1874 [KSA 7]. In: Friedrich

Nietzsche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben

von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 179.

173 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1887-1889 [KSA 13]. In: FriedrichNietz-

sche: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbänden. Herausgegeben von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari. München/Berlin/New York, 235.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 249

psychologischen Verdrängungstendenz entgegenwirken kann, die dabei ebenso ei-

ne psychologische Grundkonstante zu sein scheint wie das Dionysische und Apol-

linische selbst. Das Dionysische wäre nach dieser Lesart als konstanter Gegner des

Scheins einerseits und des Intellekts andererseits stets von der Verdrängung be-

droht.

Im Gegensatz zu Nietzsche, der die eigenständige Wirkkraft des Dionysischen

bereits mit der Konzeption der versöhnenden attischen Tragödie schwächt174,

in der das Dionysische gezähmt auf die Bühne gebracht wird, verweigert die

Performance-Kunst jedoch jene Versöhnung zugunsten realer Leiblichkeit und

expressiver Emotionalität, also gerade jener Momente, die in Opposition zur

Rationalität und zum theatralen Als-ob stehen, sodass sie, wie auch immer sich

im Einzelfall das Verhältnis von Apollinischem und Dionysischem in Performances

verhalten mag, die TeilnehmerInnen zu vorher nicht für möglich gehaltenen

Empfindungen und Emotionen führen kann175.

Statt des interesselosen Wohlgefallens Kants oder der Reinigung der Gefüh-

le, wie sie von Aristoteles gefordert wird, setzt die Performance-Kunst bewusst

auf die radikale Provokation von tiefgreifenden Emotionen und nimmt dafür auch

174 Schon hier scheint die Frage berechtigt, ob Nietzsche durch diese Versöhnung nicht einen

Kompromiss vorschlägt, derwie ein Zugeständnis an die KunstrezipientInnen seiner Zeit und

natürlich auch unserer Zeit gelesen werden muss. Nietzsches origineller Entwurf des Diony-

sischen ist doch gerade dasNeue, das eigentliche Kernstück seiner Ästhetik, das Apollinische

hingegen ist bereits im Klassizismus ein bekanntes Konzept.Während sich also die Hellenen

der homerischen Zeit ihren verdrängten, zügellosen psychologischen Grundkonstanten in

Form des Dionysischen stellen mussten, geht Nietzsche für das Publikum der attischen Tra-

gödie und seiner Zeit einen Schritt hinter die ursprüngliche Radikalität seiner These zurück

und schlägt die Versöhnung beider Prinzipien vor. Jedoch: „[D]ie Armen ahnen freilich nicht,

wie leichenfarbig und gespenstisch eben diese ihre ‚Gesundheit‘ sich ausnimmt, wenn an ih-

nen das glühende Leben dionysischer Schwärmer vorüberbraust“ (Nietzsche, GT, KSA 1: 29).

175 Wie etwa bei den Ausschreitungen im Rahmen futuristischer Serate und Dadaistischer Soi-

réen, aber vor allem bei den Versuchsanordnungen der 1960er- und 1970er-Jahre, insbeson-

dere der PerformanceRhythm0 vonAbramović, in deren Folge sie zu der Erkenntnis gelangte,

dass sie ihr Leben riskiert, wenn sie dem Publikum die Entscheidungen überlässt (vgl. Abra-

mović, 2002: 30). Hier zeigt sich das enthemmende Potenzial der Performance-Kunst, das für

die KünstlerInnen auch lebensgefährlich werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


250 Ästhetik der Autonomie

Traumatisierungen in Kauf176. Sie sprengt gezielt die Angemessenheit177, um der

Konformität, der Unbeteiligtheit und dem leichtfertigen Konsum Krisensituatio-

nen und Irritationserfahrungen entgegenzusetzen, die als Mittel fungieren, den

abgestumpften Blicken der BetrachterInnen und den auf Zerstreuung und Spaß

ausgerichteten „Usern“ echte Anteilnahme abzuringen, sodass sich insbesondere

ihre Nichtangemessenheit als jenes Moment erweist, das echte Reaktionen aus-

zulösen vermag. Dabei kann die Performance der Gefahr einer Einleitung von Ab-

wehrreaktionen, nicht entrinnen,wenn sie tatsächlich auf eine Transformation der

beteiligten Individuen und damit auf die Ich-Struktur abzielt. Diese Gefahr ist be-

sonders groß in genau dem Moment, wo eine Erfahrung derart neu und schockie-

rend ist, dass sie nicht in die bestehende Bewusstseinsmatrix integriert werden

kann, weil sie diese fundamental verändern, entwerten oder ihre Kohäsion gefähr-

den würde178.

Die so provozierte Kollision, die Destabilisierung von Selbst-, Fremd- und

Weltwahrnehmung, zeigt den Beteiligten Grenzen auf, seien sie nun individueller,

politischer, ökonomischer, sozialer, sexueller oder kommunikativer Natur, die

176 Radikale Emotionalität kann dabei nicht nur durch physisches Leid und Gewalttätigkeit her-

vorgerufen werden, sondern ebenso entstehen durch die Erzeugung eines Rahmens, in dem

Menschen innehalten und in sich gehen können. Um die BetrachterInnen zu aktivieren und

in die Performance physisch, psychisch und emotional zu involvieren,müssen Performances,

und dies ist in ihrer Kulturimmanenz bereits angelegt, die Lebensrealität ihrer BetrachterIn-

nen aufgreifen. Sie müssen mithin auf ihre Zielgruppe abgestimmt sein und eine Sprache

finden, der sich ihre TeilnehmerInnen aufgrund ihrer Anschlussfähigkeit eben nicht entzie-

hen können.

177 Laut Lantermann ermöglichen gerade neue Erfahrungen, diemit einemGefühl der Irritation

einhergehen, Veränderungen, indemman Bekanntes oder gar die eigene Person in ein ande-

res Licht rückt.Wenndiese Erfahrungen in das eigene Selbst- undWeltbild integriertwerden,

können sie Einfluss nehmen auf die eigene Denkweise,Wahrnehmung, Intention undHand-

lung und haben folglich eine transformatorische Dimension. Überschreitet das entstandene

Gefühl, das seinerseits als „dynamische Instabilität“ mit dem Ziel des „Selbstwertschutzes“

begriffen werden muss jedoch eine bestimmte „Intensitäts-Schwelle“ kommt es zu Abwehr-

reaktionen. Entscheidend für die Aneignung vonNeuemund seiner Integration in das Selbst-

und Weltbild ist aus psychologischer Perspektive also die Wahrung eines bestimmten Ma-

ßes an emotionaler Balance, denn sowohl ein Übermaß als auch ein Mangel an Emotiona-

lität führt zur Vermeidung der „nachhaltigen Erfahrung einer gravierenden Symmetriebre-

chung“ (vgl. Lantermann, Ernst-Dieter (1992): Bildwechsel und Einbildung. Eine Psychologie

der Kunst. Berlin, 23ff. u. 58f.).

178 Vgl. Bocola, 1987: 39f. „Die Unverträglichkeit einer neuen Erfahrung mit der Matrix der be-

stehenden Erfahrungen, dem bisherigen Selbst- und Weltbild, stellt deshalb für das Be-

wusstsein ein Trauma dar und löst eine Krise aus. Diese führt dann entweder durch die Aus-

einandersetzung mit der neuen Erfahrung zu einer Umstrukturierung der Matrix der bishe-

rigen Erfahrungen – also zu einem veränderten Selbst- und Weltbild, zu einer Wandlung –

oder aber zumVersuch, die neue Erfahrungmittels verschiedener psychischerMechanismen

abzuwehren“ (Bocola, 1987: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 251

gerade durch das von der Performance-Kunst herbeigeführte Kollabieren dicho-

tomer Gegensätze (Kunst-Wirklichkeit, Subjekt-Objekt, Privatheit-Öffentlichkeit,

Individuum-Kollektiv, Mann-Frau, Ratio-Emotion etc.) sowie durch die provo-

zierten Gewalterfahrungen179 letztlich nicht nur die physische und psychische

Unversehrtheit und Würde der PerformerInnen, sondern auch das Selbstbild und

die Handlungsfähigkeit der TeilnehmerInnen gefährden, da zum Umgang mit

diesen Grenzerfahrungen eben nicht auf herkömmliche Verhaltensmuster zurück-

gegriffen werden kann180. Performance-Kunst kann folglich, insbesondere durch

die gewaltsame Thematisierung von individuellen und zwischenmenschlichen

Grenzen, als bewusst initiierte Grenzüberschreitung begriffen werden.

So macht sie, indem sie Grenzen des Erträglichen, des Fassbaren, des Diskur-

sivierbaren markiert und überschreitet, einerseits den Zusammenhang und das

Wechselverhältnis individuell-psychischer und soziopolitischer Grenzen sicht- und

spürbar, andererseits eröffnet sie, mit Jaspers gesprochen, Entwicklungschancen

für den Einzelnen, der, wenn er sich der Grenzsituation stellt und den Mut auf-

bringt, sich auf sie einzulassen, sich selbst neu entwerfen und Entscheidungen

treffen kann, die sein Dasein signifikant wandeln. Denn Grenzsituationen und -

überschreitungen ermöglichen immer auch existenzielle Erfahrungen, die das in-

frage stellen, „worauf es im Dasein ankommt“, also das Ich, den Anderen und die

Welt181. Die von der Performance-Kunst ausgelösten Krisen erweisen sich dem-

nach als Grenzerfahrungen, die, wenn ihr transformatorisches Potenzial erkannt

179 Hier sei nicht nur an die autodestruktiven Performances, beispielsweise von Gina Pane, und

an die gewaltsamen Publikumsreaktionen der 1960er- und 1970er-Jahre erinnert, deren Aus-

wirkungen wohl am drastischsten in jenen Performances zutage traten, die auf Mittel der

Versuchsanordnung zurückgriffen (siehe Abramović, Ono), sondern auch an die potenziel-

len Auswirkungen all jener Performances, die ihr Publikum letztlich dazu nötigen, übergriffi-

gen Situationen standzuhalten, die die eigenen Grenzen von Intimität, Schamund Privatheit

überschreiten und gesellschaftlich erlerntes und erwünschtes Verhalten unterlaufen, wie es

unter anderemMasturbations-Performances tun.

180 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff. Das Kollabieren von Dichotomien, die nicht nur In-

strumente zur BeschreibungderWelt, sondern auchRegulative desHandelns undVerhaltens

sind, führt zur Erschütterung des Selbst- und Weltverhältnisses, ebenso wie zur Erschütte-

rung verhaltensleitender Normen und Regeln, und bewirkt eine Schwellenerfahrung, eine

„labile Zwischenexistenz“, der der Betrachtende nur begegnen kann, indem er neue Verhal-

tensmuster sucht und erprobt (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff.).

181 Jaspers, Karl (1973): Philosophie II. Existenzerhellung. Berlin/Heidelberg/New York, 205ff.;

hier 205. Jaspers zufolge sind Grenzsituationen – zu ihnen zählt er Kampf, Leid und Schuld

– jene Situationen, die nicht intellektuell zu überschauen sind, die nur existenziell erfahren

werden können, die man nicht selbst herbeiführen kann und deren Verlauf nicht beeinfluss-

bar ist (vgl. Jaspers, 1973: 203ff.). Der Raum, in dem Grenzerfahrung als Transformationser-

fahrung möglich ist, eröffnet sich dabei gerade im Wissen um die Differenz zwischen dem

Selbst und demAnderen, sofern dies nicht durch Egozentrismus undGleichgültigkeit verhin-

dertwird (vgl. Jaspers, 1973: 207ff.). „Wirwerdenwir selbst, indemwir in dieGrenzsituationen

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


252 Ästhetik der Autonomie

wird, als Schwellenzustand undmithin als Ort der Ermöglichung und Ermächtigung

erfahrbar werden182. Die so erzeugten Transformationsimpulse lassen dabei Li-

minalität immer im Kontext von Alterität erscheinen183, gerade da Performance-

Kunst individuelles Leid, Verletzlichkeit und Bedürftigkeit zur Grundlage nimmt

und subjektiv erfahrbar macht, um so ihrer Forderung Nachdruck zu verleihen, die

Schwellen, beispielsweise zwischen Ich und Nicht-Ich, Kunst und Realität, passiver

Rezeption und aktiver Partizipation, zu überschreiten.

Performance-Kunst fordert ihre Teilnehmenden letztlich also dazu auf, sich

zum Geschehen in Bezug zu setzen, bei „Anerkennung der Forderungen“ Verant-

wortung zu übernehmen und in die Situation handelnd einzugreifen. Selbstredend

muss diese Forderung nicht anerkannt werden, sie muss keine Handlungsmoti-

vation anstoßen. In dem Moment aber, wo sie anerkannt wird, bietet sie einen

Zugang zu „der subjektiven Verpflichtung zu ethischem Handeln“ und weiterhin

auch zum politischen Handeln184. Denn wenn die TeilnehmerInnen das Leiden der

KünstlerInnen beispielsweise als Forderung nachMitleid anerkennen, beginnt,mit

Critchley gesprochen, eine „ethische Erfahrung“185, die ihnen nicht nur die Not-

offenen Auges eintreten“ (Jaspers, 1973: 204), denn „[i]n der Grenzsituation ist die Unruhe,

daß noch bevorsteht, was ich selbst entscheide“ (Jaspers, 1973: 209).

182 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358. Die Performance-Kunst zeigt, indem sie als Reaktion auf die

„Spaß- und Eventkultur“ auf Mittel der Irritation zurückgreift, um ein Subjekt in einen

Schwellenzustand, in eine Erfahrung von Liminalität zu versetzen, die zu einer Transforma-

tion führen kann oder gar selbst schon als Transformation erfahren wird, dass das Prinzip

des Sich-ständig-wandeln-Müssens notwendigerweisemit einer Bereitschaft zurÜberschrei-

tung eigener Schwellen einhergeht und die Bedingung der Selbstwerdung ist (vgl. Fischer-

Lichte, 2004: 305ff., 332, 341, 357ff.).

183 Schon in der physischen Ko-Präsenz aller Beteiligten zeigt sich die Liminalität immer be-

reits im Kontext der Alterität, denn auch die mit Nancy eingeführte Berührung muss letzt-

lich als Schwelle, als Teilung und Übergang verstanden werden. Durch die Berührung sind

die Beteiligten in „Kon-takt“ miteinander, disponieren und unterscheiden sich (vgl. Nancy,

2012: 142ff.). Dem Nancyʼschen Körper-Konzept zu folgen, in dem der Körper als Schwellen-

phänomen gedacht wird, heißt auch, Grenzerfahrungen und Schwellenüberschreitungen als

konstitutive Momente der Performance-Kunst zu denken, gerade da Körper immer „auf der

Grenze“ existieren (vgl. Nancy, 2014: 22).

184 Vgl. Critchley, Simon (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des Wi-

derstands. Zürich/Berlin, 26. Auch wenn Critchley seine Überlegungen zu „ethischen Forde-

rungen“ nicht explizit auf Performance-Kunst bezieht, erweisen sie sich doch als tragfähiges

Konzept, umPerformance-Kunst als ethischen Appell an die TeilnehmerInnen fassbar zuma-

chen.

185 Vgl. Critchley, 2008: 22f. Critchley zufolge zeichnet sich, im Gegensatz zur Anerkennung von

Tatsachen, denen mehr oder weniger indifferent zugestimmt werden kann oder die gedul-

det werden können, die ethische Erfahrung gerade dadurch aus, dass ihre moralische Aus-

sage als existenzielle Affirmation oder Handlungsverpflichtung empfunden wird. Ethische

Erfahrung ist also grundsätzlich dadurch gekennzeichnet, dass sie die „Anerkennung einer

Forderung [ist] [...], die Anerkennung fordert“ (vgl. Critchley, 2008: 23; hier 23). Sie ist „eine

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 253

wendigkeit des Handelns in der Situation aufzeigt, sondern die „Universalität“

der Forderung, also die Notwendigkeit generellen Mitleids mit gefährdeten und

leidenden Menschen verdeutlicht186. So kann die Performance-Kunst, obwohl das

Scheitern an der praktischen Umsetzung der erkannten universellen Forderung

unvermeidlich ist, gerade indem sie an ihre TeilnehmerInnen eine konkrete „ethi-

sche Forderung“ richtet, diesen die Kraft und den Mut geben, die Forderung über

die Performance hinaus als universal anzuerkennen187, sich selbst als im Werden

befindlich und Ethik im Kontext von Prozessen, Handlungen und Begegnungen zu

begreifen, und so einen Transformationsprozess anstoßen188.

Performance-Kunst tritt also mittels fundamentaler Erschütterung dazu an,

ihre TeilnehmerInnen zu eingreifenden Handlungen, zur Überwindung rationaler

Betrachtung zugunsten einer emotionalen Beteiligung zu motivieren189 – wobei

auch Nichteingreifen eine Handlung ist – und stellt ihnen durch die erzeugten

Extremsituationen die Frage, was für ein Mensch sie sein wollen, und damit die

Frage nach der selbst-begründeten existenziell-ethischen Maxime. Dabei scheinen

die KünstlerInnen, da sie existenzielles Leid erlebbar machen, insbesondere auf

die Mitleidfähigkeit der Beteiligten abzuzielen, die, so Schopenhauer, die einzig

Aktivität, das Tätigwerden des Subjekts, selbst wenn dieses Tätigwerden nur bedeutet, dass

ich empfänglich bin für einen von dem anderen an mich gestellten Anspruch – es ist eine

aktive Empfänglichkeit“ (Critchley, 2008: 21).

186 In Anlehnung an Critchley legt die durch die Performance-Kunst ermöglichte ethische Erfah-

rung eine „Treue“ zur Universalität der der Erfahrung zugrunde liegenden Forderung nahe,

die über die singuläre Situation hinausgeht (vgl. Critchley, 2008: 51).

187 Vgl. Critchley, 2008: 68. Die universelle ethische Forderung ist eine „maßlose Forderung un-

endlicher Verantwortung“ imAngesicht desAnderen (beispielsweise „LiebedeinenNächsten

wie dich selbst“), die zum Scheitern verurteilt ist, da der Forderung nie entsprochen werden

kann; weder vor dem Anderen noch vor dem eigenen Über-Ich. Das Scheitern an der prakti-

schen Umsetzung der eigenen moralischen Forderungen resultiert aus der Erkenntnis radi-

kaler Unerfüllbarkeit, die „fortdauernde Unzulänglichkeit meines Handelns nach sich zieht“

(Critchley, 2008: 94), denn „[d]ie Souveränität meiner Autonomie wird immer durch die he-

teronome Erfahrung der Forderung des anderen usurpiert“ (Critchley, 2008: 18).

188 Vgl. Critchley, 2008: 50 u. 54ff. Die ethische Erfahrungdenkt Critchley in Rekurs auf Badiou als

„Ereignis“, sodass sich das Subjekt selbst als Ereignissubjekt definiert und sich durchaus auch

im Sinne der Foucaultʼschen Selbstbildung formen sollte (vgl. Critchley, 2008: 24 u. 49ff.).

189 Der Konflikt zwischen Ratio und Aisthesis bzw. zwischen Ratio und Emotion in den Betrach-

terInnen entzündet sich potenziell auch daran, dass sie ad hoc eine Entscheidung darüber

treffen müssen, was in der konkreten Situation schwerer wiegt: das Kunstwerk, dessen In-

tegrität dem klassischen Verständnis gemäß nicht verletzt werden darf, oder der lebende,

leidende Mensch. Zur Lösung dieses Konflikts bedarf es ein gewisses Maß an Vertrauen in

den eigenen Status innerhalb der Gruppe und mithin Selbstvertrauen, Ich-Stärke (vgl. Hart-

mann, Martin (2011): Die Praxis des Vertrauens. Berlin, 82ff., 106 u. 275). Denn letztlich kann

ein Nichteingreifen, das womöglich aus der Angst vor Sichtbarkeit und eigener Positionie-

rung resultiert, ebenso Scham- und Schuldgefühle über die Dauer der Performance hinaus

auslösen wie ein moralisch illegitimes Verhalten im Zustand der Enthemmung.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


254 Ästhetik der Autonomie

anerkennenswerte Triebfeder moralischen Handelns ist190. Und umMitleid in den

RezipientInnenwachzurufen, bedarf es eben keiner theoretischen Auseinanderset-

zung mit dem Leid, sondern einer konkreten, emotionalen Erfahrung191, die durch

die dialogische Struktur der Performance-Kunst gewährleistet wird und die Bereit-

schaft oder das Vermögen voraussetzt, sich mit dem Leidenden zu identifizieren.

Indem die Performance-Kunst oft Grausamkeit zur Anschauung und zu Be-

wusstsein bringt, die Schopenhauer zufolge das Gegenteil von Mitleid und deshalb

so „empörend“ ist192, und ihre TeilnehmerInnen immer wieder bis zu jenem Punkt

treibt, an dem ihnen, so sie sich mit den KünstlerInnen identifizieren, beinahe

nichts anderes übrig bleibt als zu sagen, „[...] ich konnte es nicht übers Herz brin-

gen“193, vermag sie die Kluft zwischen Ich und Nicht-Ich zu überbrücken und den

TeilnehmerInnen zu vergegenwärtigen, dass „Freude“ auch in der Linderung des

Leidens und im Stillen von Bedürftigkeiten anderer zu bestehen vermag194, wie bei-

spielsweise die Publikumsreaktionen auf die Arbeit Santiago Caos195 zeigen, aber

auch auf Abramovićs Thomas Lips196. Sie ermöglicht so, gerade durch das hervor-

gerufene Mitleid, das Erleben einer ethisch fundierten Ebene gemeinschaftlichen

Miteinanders, jenseits des Egozentrismus197.

190 Schopenhauer zufolge existieren nur drei „Grundtriebfedern“ menschlicher Handlungen:

Der Egoismus, der auf das eigene Wohl bedacht ist, die Bosheit, die die fremde „Wehe“ will,

und das Mitleid, das auf das fremde „Wohl“ abzielt und das einzige Fundament ethischen

Handelns ist (vgl. Schopenhauer, Arthur (2014): Über die Grundlagen der Moral. In: Scho-

penhauer, Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik. Wiesbaden, 237, 256ff. u. 296ff.).

191 Vgl. Schopenhauer, 2014: 311f.

192 Vgl. Schopenhauer, 2014: 297.

193 Schopenhauer, 2014: 297.

194 ImMitleid, bei dem per „Identifikation“ das Leid des Anderen erfahren wird, wird der Unter-

schied zwischen demSelbst und demAnderen, der konstitutiv für den Egoismus ist, aufgeho-

ben.Dabeiwird derHandelnde zwar nicht zumAnderen, kann sich aberMittels der „Erkennt-

niß, die [er] von ihm ha[t]“, in ihn hineinversetzen, sodass der Unterschied zwischen Ich und

Nicht-Ich sowie der zwischen Leidensehen und Leiden zumindest als absoluter aufgehoben

wird (vgl. Schopenhauer, 2014: 271f. u. 294). Im Mitleid zeigt sich, so Schopenhauer, dass im

Willen alle eins sind und folglich, dass einem Anderen etwas Gutes zu tun gleichbedeutend

damit ist, sich selbst etwas Gutes zu tun (vgl. Schopenhauer, 2014: 334ff.).

195 Siehe Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

196 Siehe S. 60f.

197 Dem Mitleid fällt im Schopenhauerʼschen Konzept die Aufgabe zu, den manifesten Eigen-

nutz zurückzudrängen, der die natürliche Haltung und verbreiteter als alles andere ist (vgl.

Schopenhauer, 2014: 259ff.). Die Triebfedern moralischen Handelns, die als altruistisches

Verhalten den Egoismus bekämpfen, resultieren dabei aus dem doppelten Imperativ „Ne-

minem laede, imo omnes, quantum potes, juva“ (Schopenhauer, 2014: 275) also „Verletze

niemanden, vielmehr hilf allen, soweit du kannst“.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 255

Gerade also das Wachrufen von Empathie, wie es bereits die Künstlerin Gal-

indo als Bedingung für eine wirkmächtige Performance bestimmt198, scheint das

zentrale Moment der von der Performance-Kunst forcierten Transformation der

TeilnehmerInnen zu sein, das darauf abzielt, die durch heutige Ideologie und

soziopolitisch oktroyierte Meinungen und Haltungen resultierenden alltäglichen

Dehumanisierungen bzw. Deidentifikationen aufzubrechen, die sich klar an den

von der Performance-Kunst verhandelten unterschiedlichen Erscheinungen von

Herrschaft und Unterwerfung, von dichotomer Selbst- und Fremderfahrung

herauskristallisieren, um die Teilnehmenden wieder zur Erfahrung von Iden-

tifikation zu führen, die in ihrer praktischen Anwendung auf einen achtsamen

und empathischen Umgang mit der Mit-Welt im Allgemeinen abzielt199. Während

die Performance-Kunst also durch den Gebrauch des realen Körpers der Unter-

ordnung des Leiblichen unter das Geistige widerspricht, vermag sie durch die

Bewusstmachung echten Leidens die Kluft zwischen Rationalität und Emotiona-

lität zu überbrücken und sich vermittelt durch die Erfahrung des Mitleidens dem

allgegenwärtigen Desinteresse am Leben anderer entgegenzustellen200.

198 Auch wenn Galindo, nach eigener Aussage, nicht auf Mitleid, sondern auf Mitgefühl setzt.

Sie sagt dazu: „Das Einzige, was das Leben rechtfertigt, ist, sein Leben zu ändern und Mit-

gefühl hervorzurufen, sich selbst auszusetzen, den Sympathien, der Empathie – nicht dem

Mitleid – damit in demAnderen etwas aufbricht [...]“ (Galindo, zit. nach Guski, 2010) und kei-

ne Identifikation anstrebt, sondern den Anderen in seiner Abständigkeit dazu anregen will,

Mitgefühl für den Leidenden zu empfinden und anzuerkennen, dass dieser „arm dran ist“,

scheint es letztlich auch ihr darum zu gehen, die zu dem Leid führenden Ungerechtigkeiten

zu unterlaufen, sodass ihre Kunst und ihre Aussage durchaus im Kontext von Mitleid und

Identifikation, so wie sie hier bestimmt wurden, interpretiert werden können.

199 Auch wenn häufig emotional motivierte Reaktionen der Teilnehmenden ausbleiben, auch

wenn die Beteiligten häufig der Situation „nur“ beiwohnen, ohne handelnd einzugreifen,

ruft sie doch in einer Intensität zumMit-Leiden und so zur Identifikation auf, wie wohl kaum

eine andere Kunstform. Auch wenn also die Einzelnen sich nicht „heroisch“ in die Situation

einzubringen vermögen, bedeutet dies nicht, das sie sie nicht fühlend und denkend mit-

vollziehen und das Erlebte in ihnen eine Rahmenverschiebung auszulösen imstande ist, die

sich auf ihr zukünftiges Handeln in der Gesellschaft signifikant auswirkt. Der Kampf um die

„Eigentlichkeit“ im Heidegger’schen Sinne muss nicht zwingend für die Außenwelt sichtbar

geschehen. Gerade die Performance-Kunst vermag dem Einzelnen seine emotionale Verbin-

dung mit und seine Verantwortung für das Leben des „Anderen“ zu verdeutlichen und ver-

sucht mit allen Mittel, zu verhindern, dass er sich emotional und rational distanziert und

sich damit beruhigt, dass ihn „der Andere“ nicht betrifft, dass er ihn nichts angeht. Dennoch

soll nicht behauptet werden, dass Partizipation zwangsläufig politisch und demokratisch ist

und eine gemeinsame Erfahrung von Gleichwertigkeit konstituiert (vgl. Spohn, Anne (2015):

Handlung, Teilnahme und Beteiligung. Partizipation zwischen Politik und Kunst. In: KUNST-

FORUM International, Band 231: Verweigerung als schöpferische Dimension. Kunstverwei-

gerungskunst I, 85f.).

200 Performance-Kunst tritt nicht dazu an, die Rationalität abzuwerten, sondern der Emotiona-

lität als Handlungsaufforderung ihren gebührenden Platz einzuräumen. Sie zielt nicht, um

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


256 Ästhetik der Autonomie

Allerdings scheint die Performance-Kunst nicht beim Schopenhauerʼschen Be-

griff des »Mitleids« stehenzubleiben, sondern eher ein »Mit-Leid« zu forcieren,

das mehr noch als die Identifikation mit dem Leid des Anderen gerade das ei-

gene Leid vor dem Hintergrund des Leids anderer erfahrbar macht. Denn indem

sie Leid aufführt, schürt sie auch Leid, das über die individuellen Grenzen hin-

weg auf die ursächlichen und übergeordneten Zusammenhänge verweist. Das oft

tiefgreifende Leid des Anderen, das in seiner ansteckenden Wirkung substanziel-

les Leiden in den TeilnehmerInnen auszulösen vermag, dessen Bezug womöglich

nicht bei der aktuellen Situation und dem Leid des Gegenübers verharrt, sondern

neben potenziell verdrängten biografischen Traumata auch auf politische und ge-

sellschaftliche Missstände verweist, führt nicht zwingend zu mitleidmotivierten

moralischen Handlungen, führt nicht zwingend zur kreativen Transformation –

durchaus im Sinne Lantermanns201 –, sondern kann auch zur aggressiven Abwehr

des Leidens führen. Die Performance-Kunst bietet also das Erlernen und Erpro-

ben des Umgangs mit existenzieller Leiderfahrung an, das sich sowohl in Fürsorge

und Hilfsbereitschaft als auch in normativer Abwehr der Identifikation mit dem

Leid anderer oder dem eigenen Leid in Form der Rationalisierung und damit emo-

tionaler Distanzierung oder – wie im Falle jener Performances, die in Gewaltex-

zessen münden – in Objektvernichtung äußern kann. Der Ausgang des von der

Performance-Kunst initiierten Konflikts zwischen Rationalität und Emotionalität

in jedem Einzelnen ist letztlich nicht vorhersehbar.

Performance-Kunst bietet nicht die Lösung für die von ihr verhandelten und

aufgeworfenen physischen, psychischen oder soziopolitischen Konflikte, die sich

an den Grenzen dichotomer Pole zeigen, sondern lediglich die Basis, sich mit

diesen auseinanderzusetzen, indem sie sie initiiert, auf verschiedenen Ebenen

in Spannung erhält und somit intensiviert wahrnehmbar macht: Sie bietet ih-

ren TeilnehmerInnen an hinzusehen. Ob diese Auseinandersetzung konstruktiv

geschieht und die Grenzen zu Schwellen transformiert werden, oder ob die Teil-

nehmenden in den (häufig internalisierten) hegemonialen Grenzen verharren

und die Erfahrung nicht als Schwellenerfahrung und „ethische Forderung“ und

dies noch einmal zu betonen, auf jene „Sentimentalität“ – d.h. jene Gefühle, „die wir frei von

Irritationen und ohne Furcht vor störenden Handlungsimpulsen schlicht genießen können“

(Lantermann, 1992: 59) –, die die Außenwelt lediglich als Impuls für die eigene egozentrische

Gefühlsbetonung begreift und an die sie die Verantwortung für das eigene Leben abtritt (vgl.

Lantermann, 1992: 59ff.), nicht auf die Förderung jener, wenn man so will, „leeren“ Emotio-

nen, die unsere „Betroffenheitskultur“ als Zeitgeistphänomen auszeichnen, sondern auf jene

„tiefen“ Gefühle, die Empathiefähigkeit voraussetzen, auf jene, die sich am Leben des ande-

ren entzünden, die uns ergreifen und uns unmittelbar bewegen. Sie adressiert jene Gefühle,

die sich im Blick auf die Welt, nicht auf das eigene Ego einstellen, wenn man „wirklich“ hin-

zuschauen bereit ist.

201 Vgl. Lantermann, 1992: 21ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Grenzen – Schwellen – Neuland 257

mithin als Transformationsimpuls wahrnehmen wollen oder können, liegt letztlich

nicht in der Hand der KünstlerInnen. Performance-Kunst stellt konfrontativ eine

Forderung zu empathischer Stellungnahme und couragiertem Handeln an die

TeilnehmerInnen und zeigt einerseits Handlungsspielräume auf, andererseits

verweist sie alle AkteurInnen auf ihre Verantwortlichkeit und führt ihnen ihre

eigenen, mitunter verdrängten Seinsanteile vor Augen202.

3.5 „Ich“ und „Du“: Die Verschmelzung von KünstlerIn und BetrachterIn

Performance-Kunst macht, so wurde argumentiert, den Körper in seiner außer-

symbolischen, physischen Materialität zum Ort, an dem „Anstrengung, Gravita-

tion, Verletzung und Schmerz“203 stattfinden, und artikuliert, mittels extremer

Leiderfahrungen, die durch provokative Destruktion und Autodestruktion sowie

durch Intimität erzeugt werden können, eine ethische Forderung, die zu empa-

thischer Bezugnahme und einer direkten Handlungsmotivation anregen soll. Sie

verwandelt so nicht nur die Grenze zwischen Körper und Geist, sondern auch die

zwischen Emotionalität und Rationalität in Schwellen, zu derenÜberschreitung sie

ihre TeilnehmerInnen auffordert, und tritt den Wertzuschreibungen, die an jene

Dichotomien geknüpft sind, also der Abwertung des Leiblichen und Emotionalen

entgegen.

Gleichzeitig unterläuft sie die herkömmliche Trennung von KünstlerIn und Be-

trachterIn, denn eine Performance kann überhaupt erst im gemeinsamen Han-

deln aller Beteiligten entstehen, sodass sich bereits das Mit-Leid, das in Kapitel

3.4 als Handlungsmotivation bestimmt wurde, als jenes Moment erweist, das die-

se Trennung überwindet. Die Verschmelzung von „Ich“ und „Du“ hat jedoch über

die Identifikationmit dem „Anderen“ imMit-Leiden noch weiter Dimensionen, de-

nen ich im Folgenden nachgehen möchte. Dazu sollen zunächst die Implikationen

des Handelns und der sich daraus ergebende spezifische Raum als Resultat und

als Basis der Begegnung von KünstlerIn und BetrachterIn bestimmt werden, bevor

daran anschließend den jeweiligen Rollen beider und schließlich dem transforma-

torischen Potenzial ihrer Verschmelzung nachgegangen wird.

Performance-Kunst fordert alle Beteiligten dazu auf, sich als ganze Personen

– leiblich und mit allen Leidenschaften, Vorurteilen, Sympathien, ihren Werte-

skalen und Maximen – auf die Situation einzulassen, aus eigener Freiheit heraus

202 „In Gemäßheit desselben ist das ‚Operari‘ [Handeln], beim Eintritt der Motive, durchweg

nothwendig: daher kann die ‚Freiheit‘, welche sich allein durch die ‚Verantwortlichkeit‘ an-

kündigt, nur im ‚Esse‘ [Sein] liegen. Die Vorwürfe des Gewissens betreffen zwar zunächst und

ostensibel Das, was wir ‚gethan haben‘, eigentlich und imGrunde aber Das, was wir ‚sind‘, als

worüber unsere Thaten allein vollgültiges Zeugnis ablegen“ (Schopenhauer, 2014: 324).

203 Krämer, 2005: 16.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

