Grenzen - Schwellen - Neuland

indem Performance-Kunst ihre TeilnehmerInnen aus ihren individuellen Komfort-
zonen herausreifdt, vermag sie letztlich Emotionen hervorzurufen, die sich nicht
nur auf das leidende Individuum erstrecken, sondern als iiberindividuelle Momen-
te und als Handlungsaufforderung begriffen werden kénnen.

Performance-Kunst setzt also, so lief3e sich argumentieren, das Heidegger’sche
,Sein zum Tode“ als ausgewiesene Moglichkeit existenzieller Erfahrung kiinstle-
risch um, indem sie mit dem echten Leiden und Sterben als Resultat des Nichtein-
greifens oder des Eingreifens konfrontiert. Dazu nutzt sie, um sich Gehor zu ver-
schaffen, das provokative Potenzial ihrer grenziiberschreitenden Aktionen, indem
sie im Spannungsfeld der wohl fundamentalsten Binaritit von Leben und Tod allen
Beteiligten aufzeigt, wie begrenzt letztlich die Kontrolle iiber den eigenen Kérper
und die eigene Emotionalitit ebenso wie tiber die der anderen ist. Ihre zerstoreri-
sche Kraft verweist dabei jedoch nicht auf einen tiefgreifenden Pessimismus oder
einen Todeswillen, sondern kann als das exakte Gegenteil interpretiert werden:
Denn indem die Auswirkungen repressiver Normen auf das Individuum expres-
siv thematisiert werden, indem auf die innerpsychischen, intersubjektiven, gesell-
schaftlichen und politischen Folgen der Hierarchisierung dichotomer Pole verwie-
sen wird, tritt gerade ein unbedingter Lebenswille, ein Bediirfnis nach Freiheit,
nach der Méglichkeit authentischen Selbstseins sowie nach einem angstfreien Le-
ben zutage™°. Letztlich kénnte man in Anlehnung an Ingeborg Bachmann sagen,
dass die Performance-KiinstlerInnen auf den Saiten des Todes das Leben spielen™".

3.4  Gefiihl und Vernunft: Das Mit-Leiden als Dimension
des Menschseins

Als zentrale Wirkmechanismen der Performance-Kunst wurden bisher die Aufga-
be des theatralen Als-ob, der reale individuelle Kérper (auch in seiner politischen
Dimension) und die Provokation bestimmt. Letztere fordert mittels Tabubriichen

150 Diese Interpretation legt auch die folgende Aussage Abramovics nahe: ,We're afraid of suffe-
ring, we're afraid of pain, we're afraid of mortality. So what I’'m doing—I’'m staging these kinds
of fears in front of the audience. I'm using your energy, and with this energy | can go and push
my body as faras | can. And then | liberate myself from these fears. And I’'m your mirror. If [ can
do this for myself, you can do it for you* (Abramovié, Marina (2015): An Art Made of Trust, Vul-
nerability and Connection. In: TED Talks (March 2015). <https://www.ted.com/talks/marina_-
abramovic_an_art_made_of_trust_vulnerability_and_connection/transcript> (02.06.2018).

151 Im Original beginnt ihr Gedicht Dunkles zu sagen wie folgt: ,Wie Orpheus spiel ich auf den
Saiten des Lebens den Tod [...]“ (Bachmann, Ingeborg (2004): Dunkles zu sagen. In: Boland,
Eavan/lenkins, Nicholas (eds.): After Every War: Twentieth-century Women Poets. Translated
from the German by Eavan Boland. Princeton/Oxford, 98).

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

243


https://www.ted.com/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.ted.com/

2k

Asthetik der Autonomie

und Grenzverletzungen die TeilnehmerInnen dazu auf, sich ihrer eigenen Wahl-
moglichkeiten bewusst zu werden und liefert folglich den Impuls fiir die Mog-
lichkeit einer ereignishaften Rahmenverschiebung. Wurde also zunichst ein Blick
auf die kiinstlerischen Strategien der Publikumsaktivierung geworfen, sollen nun
die Auswirkungen der Provokationsstrategien auf die TeilnehmerInnen betrach-
tet werden. Denn gerade indem die Performance-Kunst physische und psychische
Verletzungen des realen menschlichen Kérpers ins Zentrum ihrer Aktionen stellt,
gerade indem sie auf Mittel der Provokation, Subversion und Irritation im Sinne
der paradoxen Intervention zuriickgreift"?, tritt sie nicht nur der Abwertung des
Leiblichen gegeniiber dem Geistigen entgegen, sondern macht echtes, unmittelba-
res Leid erfahrbar und vermag so im besonderen Maf3e ihre Teilnehmerlnnen zu
erschitttern und Emotionen in ihnen hervorzurufen, die hiufig dhnlich extrem zu
sein scheinen wie die Aktionen der KiinstlerInnen, die diese ausldsen.

Angesichts der Brutalitit vieler Performances — man denke beispielsweise an

54 oder an

die Waterboarding-Performance von Galindo™?, an Mendietas Rape Scene
Rullers Selbstverbrennung' - angesichts der hiufig massiven Aggressionen, die
sich in Destruktion und Autodestruktion spiegeln, aber auch im Zuge der 6ffent-
lichen Zurschaustellung von Begehren und Lust, werden die BetrachterInnen mit
ihren eigenen Emotionen konfrontiert, mit ihren Angsten und Wiinschen. Dabei
erleben sie die Schrecken, die Gewalt und Aggressionen, die Existenzgefihrdung,
Verwundbarkeit und Verzweiflung, aber auch die Lust und die Nihe unmittelbar,
sozusagen hautnah mit. Performances dringen die TeilnehmerInnen f6rmlich, ob
sie nun selbst TiterInnen werden oder in der Rolle der BeobachterInnen der Tat
beiwohnen, in eine emotional extreme Lage, die Gefiihle von Hilflosigkeit, Sprach-
losigkeit, Scham, Wut, aber auch sadistischer Lust begiinstigen', sodass Leider-

152 Beuys formuliert pragnant den kiinstlerischen Nutzen der Irritation, d.h. ihre Wirkung auf
die Teilnehmerlnnen: ,Wenn eine Aktion von mir bewufit gemacht ist [...], erreiche ich das
Publikum oftim Sinne einer Irritation. Irritation ist in gewisser Weise ein Gegensatz zur Indif-
ferenz [...] Die Menschen sind deswegen irritiert, weil ihr intellektuelles Denken den Dingen
gegeniiber einfach nicht mehr stimmt. Auf einmal werden ihre Gefiihle beriihrt, die sie sonst
auszuschalten versuchen. In dem Moment werden sie spontan angesprochen. Dann reagie-
ren sie so, dafd ich genau spiire, jetzt ist ihr Gefiihlszentrum, ihre Seele irritiert, jetzt ist ihr
Willensdepot aktiv* (Beuys, zit. nach Schneede, 1994: 52).

153  Siehe Confesion, S. 85f.

154 Siehe S.103f.

155 Siehe S. 69f.

156 ,Mit ihrem Fokus auf das Hier und Jetzt der Inszenierung und auf den physisch anwesen-
den, nicht mehr blofS reprasentierten menschlichen Kérper verweist aber Performancekunst
immer auch zentral auf den/die Betrachter/in und seinen/ihren Kérper. Wohl nirgends wird
dieser Bezug so radikal ausgelotet, ausgereizt und infrage gestellt wie in der Selbstverlet-
zungskunst [...] In der emotionalen Gemengelage aus Schock, Ekel, basalsten Angsten, Mit-
leid, aber auch Faszination und sadistischer und masochistischer Lust, auflerdem Wut und
Emporung liberden verstdrenden Anblick, fungiert die Rezipient/in abwechselnd und gleich-

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

fahrungen, sowohl die der PerformerInnen als auch die der TeilnehmerInnen, letzt-
lich zum zentralen Thema der Performance-Kunst werden.

So kénnen Performances gerade durch ihre Intensitit nicht nur Schock, Ekel,
Angst und Scham - sowohl in Bezug auf die Situation selbst als auch auf das ei-
gene Verhalten in der Situation -, sondern auch das hemmungslose und direkte
Ausleben von Aggression ausldsen sowie tief empfundenes Mitleid in den Teilneh-
merlnnen wecken. Einen emotionalen Abstand zu wahren, wie er beispielsweise
durch mediale Vermittlung gewihrt wird, ist hier unméglich. Performance-Kunst
hat also letztlich, so scheint es, einen Begriff von Menschsein zur Grundlage, der
in der Umformulierung des kartesischen Cogito ein ,ich fiihle, also bin ich* stirke,
eine direkte emotionale Bezugnahme der Teilnehmenden gerade iiber die leibliche
Ko-Prisenz aller Beteiligten™” hervorruft und sie dazu auffordert, sich ad hoc in
einer Extremsituation zu verhalten. -

Performances lsen eine gewisse Form der Entladung aus, weil sie etwas Wirk-
liches, etwas Existierendes sind. Es werden wirkliche Gefiihle durch wirkliche Er-
eignisse hervorgerufen. Die KiinstlerInnen tun etwas, das beim Publikum eine ech-
te Reaktion auslést™®, sodass die Performance-Kunst, gerade weil sie das theatrale
Als-ob aufhebt, zu einer Lebenspraxis wird, die sich gegen die Entwertung der All-
tagserfahrung™ richtet und fiir die emotionale Anteilnahme im Angesicht des all-

zeitig als Zeug/in, Voyeur/in, Tater/in und Opfer und ist damit sehr aktiv ins Geschehen in-
volviert. Oszillierende Identifizierungen mit dem/der als Subjekt ,und‘ Objekt auftretenden
Performer/in, aber auch die grundlegende Differenzerfahrung, weil das subjektive Korper-
empfinden des/der Performers/in dem Publikum notwendig verschlossen bleibt, iiberlagern
sich zu einem komplexen und ambivalenten Gefiige, welches die Performance als spezifisch
dsthetischen Erfahrungsraum erst konstituiert” (Brunner, Markus (2008): Kérperim Schmerz.
Zur Korperpolitik der Performancekunst von Stelarc und Valie Export. In: Villa, Paula-lIrene
(Hrsg.): schon normal. Manipulation am Korper als Technik des Selbst. Bielefeld, 23f.).

157 Die Performance-Kunst nutzt den realen, letztlich unberechenbaren Kérper, der als privater
Korper und gleichzeitig 6ffentlicher Handlungskérper erscheint (vgl. Benkel, Thorsten (2015):
Gesten sichtbarer Entgrenzung. Kérper und Schmerz in der Performance-Kunst. In: Danko,
Dagmar/Moeschler, Olivier/Schumacher, Florian (Hrsg.): Kunst und Offentlichkeit. Wiesba-
den, 65ff.).

158 Vgl. Sartre, Jean-Paul (1971): Mythos und Wirklichkeit des Theaters. Mythe et Réalité du
Théatre. Vortrag in Bonn vom 4.12.1966. Gekdirzt in Le Point, Briissel. In: Der Intellektuelle
und die Revolution. Neuwied/Berlin, 134ff. In diesem Text weist Sartre in seiner Abgrenzung
des Happeningsvom Theaterdaraufhin, dass die in der Performance-Kunstsich vollziehende
Wirklichkeit symbolisch fir das Nicht-Wirkliche steht und den Fortschritt des Nachdenkens
liber sich selbst offenbart; das Reale saugt das Imaginare auf.

159  Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f. u. Kramer, Sybille (2008): Medium, Bote, Ubertragung. Klei-
ne Metaphysik der Medialitdt. Frankfurt am Main, 122ff. u. Krimer, 2005: 16f. Durch die
Aufwertung von Alltagserfahrungen und mithin durch die Verkniipfung von Kunst und Le-
ben vermag die Performance-Kunst, so Fischer-Lichte, Grenzen in Schwellen zu verwandeln
und eine Neupositionierung der Beteiligten zu forcieren (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358f.).

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

245


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

246

Asthetik der Autonomie

taglichen Leides eintritt. Gerade also die paradigmatische Verkniipfung zwischen
leiblicher Ko-Prisenz und der kiinstlerischen Bearbeitung existenzieller Themen
des Menschseins an den Achsen von Ausschluss, Unterwerfung und Herrschaft
im Kulminationspunkt des Leides fordert die Anteilnahme aller Beteiligten nach-
driicklich ein.

Folglich steht die Performance-Kunst dem autonomen Kunstverstindnis dia-
metral entgegen, wie es sich beispielsweise in der kantischen Kategorie der »Er-
habenheit« und in seiner Bestimmung des Schénen als ,Zweckmafiigkeit ohne

161

Zweck“'®°, die ein interesseloses Wohlgefallen auslést®', widerspiegelt und das sich

gerade dadurch auszeichnet, dass man die Qualitit des Erhabenen nur dann schit-

162 3o wie sich die Schénheit dadurch

zen kann, wenn es einen nicht direkt tangiert
auszeichnet, dass man ihr mit einer grundlegenden Interesselosigkeit entgegen-
treten kann und nicht das Hervorrufen von Affekten fiirchten muss'®*. Schonheit
und Erhabenheit regen Kant zufolge gerade nicht zum Fiithlen, sondern zum Den-

ken an'®*.

Performance-Kunst steht somit in der Tradition der Avantgarde, die nach Peter Biirger die
Kunst als Instrument der Emanzipation verstand (vgl. Biirger, 2007: 67ff.).

160 Kant, Immanuel (2006): Kritik der Urteilskraft [KdU]. Beilage: Erste Einleitung in die Kritik
der Urteilskraft. Mit Einleitung und Bibliographie herausgegeben von Heiner F. Klemme. Mit
Sachanmerkungen von Piero Giordanetti. Hamburg, §15 B44.

161 Vgl. Kant, KdU: §2 B7 u. §42 B170.

162 Vgl. Kant, KdU: §28 B104. Zum dynamisch Erhabenen der Natur z&hlt er besonders méchtige
und zerstorerische Naturphdnomene wie Vulkanausbriiche, Fluten, die Weiten des Himmels
oder des Ozeans.

163 Kants dsthetische Erfahrung zeichnet sich dabei durch Selbsterfahrung fern jeder Frem-
derfahrungaus (vgl. Kant, KdU: §1 B4 u. §4 B10). Im interesselosen Wohlgefallen am Schénen
wird dem Subjekt ein kognitiver Gemiitszustand bewusst, namlich das freie Spiel der Er-
kenntniskrafte als die Ausgeglichenheit zwischen Einbildungskraft und Verstand (vgl. Kant,
KdU: §9 B27ff). In der dsthetischen Erfahrung und auch in der Erfahrung der Erhabenheit
gehtes letztlich um das Gewahrwerden der eigenen selbstreflexiven Potenz und der daraus
resultierenden Erkenntnis, dass der Betrachtende in die Welt passt. Hier geht es um selbstre-
flektierte Kontingenz: Sowohl die dsthetische Erfahrung wird zum Anlass einer Selbsterfah-
rung, in der der Mensch seinen Blick auf seine eigene Betrachtungsweise lenkt, die letztlich
verallgemeinerbar fiir alle Menschen ist (vgl. Kant, KdU: §9 B29ff.), als auch die Erfahrung
der Erhabenheit, in der der Mensch angesichts der unfassbaren Macht der Natur und der Ab-
grunderfahrung, wenn er sich dieser stellt, aus der Unlust am Scheitern vor der Natur letzt-
lich Lust gewinnt, da die Selbstaffirmation des Subjekts zu der Erkenntnis fiihrt, dass der
Mensch mehr als ein physisch bedrohtes Wesen ist: Das er ein Vernunftwesen ist (vgl. Kant,
KdU: B117f. u. §26 B92-§27 B102).

164 Die Schonheit regt zum unaufhérlichen Denken an, das aber nicht von sinnlichen Interessen
oder Begierden geleitet sein darf: ,Das Wohlgefallen am Schénen muss von der Reflexion
ber einen Gegenstand, die zu irgend einem Begriffe (unbestimmt welchem) fiihrt, abhin-
gen, und unterscheidet sich dadurch vom Angenehmen, welches ganz auf der Empfindung
beruht* (KdU §4: B11).

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Auch widerspricht die Performance-Kunst aufgrund ihrer Zielsetzung der bis
heute relevanten aristotelischen Dramentheorie. Denn wihrend Aristoteles von der
Tragodie zwar durchaus fordert, Affekte im Betrachter zu erregen, nimlich das
,Jammern“ (eleos) und , Schaudern® (phobos), sollte doch ihr Ziel in der , Reinigung*
(katharsis) von diesen Affekten bestehen'®
rufen von Affekten als konstitutiv fiir die Tragddie erachtet und sich hier durchaus

. Auch wenn Aristoteles also das Hervor-

Uberschneidungen mit der Performance-Kunst abzuzeichnen scheinen, ist doch
das Ziel, den Betrachtenden von jenen Affekten zu reinigen, ihm womoglich zu ei-

166 mit dem

nem angemessenen, weil ausgeglichenen Gefithlszustand zu verhelfen
Ziel der Performance-Kunst, die TeilnehmerInnen nachhaltig zu schockieren und
aufzuriitteln, letztlich nicht in Einklang zu bringen®’

stille Kontemplation, um eine isthetische oder erhabene Erfahrung®® oder um ei-

. Hier geht es gerade nicht um

165 Vgl. Aristoteles (1982): Poetik. Griechische/Deutsch. Ubersetzt und herausgegeben von Man-
fred Fuhrmann. Stuttgart, 6: 1449b24ff.

166 Bisin die Gegenwart ist die Katharis-Formel Gegenstand kontroverser Diskussionen, sowohl
was ihre Bedeutung, alsauch was ihre Relevanzin der aristotelischen Dramentheorie betrifft.
Soist beispielsweise ebenso wenig klar, ob sie einen moralpddogischen Hintergrund hat und
auf eine MaRigung der Emotionen abzielt, um den Menschen tugendhafter zu machen, wie
ob eleos und phobos nicht eigentlich die zentraleren Kategorien der aristotelischen Dramen-
theorie sind, da die Katharsis in der Poetik lediglich an einer Stelle explizit erwdhnt wird —
ebenso wie in der Politik (1341b38-40) mit Verweis auf die Poetik— (vgl. Rapp, Christof (2009):
Aristoteles (iber das Wesen und die Wirkung der Tragédie (Kap. 6). In: Hoffe, Ottfried (Hrsg.):
Aristoteles: Poetik. Berlin, 87ff.).

167 Dennoch macht beispielsweise Fischer-Lichte die aristotelische Katharsis gerade fiir ihr Ver-
standnis des performativen Theaters stark. Sie definiert die Katharsis trotz der bis heute dis-
kussionsbedurftigen Unklarheiten in der Interpretation als das Moment, mit dem eine nach-
haltige Transformation vollzogen wird, wiahrend die Erregung der Affekte die Zuschauenden
in einen liminalen Zustand versetzen (vgl. Fischer-Lichte, Erika (2012): Performativitat. Eine
Einfithrung. Bielefeld, 121).

168 Rosemarie Bruchner macht die kantische Kategorie des »dynamisch Erhabenen« explizit fir
die Selbstverletzungsperformances, in der sich ihres Erachtens die Erhebung des Subjekts
Uber den Kérper manifestiert, fruchtbar und argumentiert, dass der Korper in Selbstverlet-
zungsperformances gerade in seiner Distinktion zum freien Willen erscheint und als ,das
Andere* des Selbst gesetzt wird, sodass sich im Moment grofRter Gefahrdung durch die ra-
dikale Trennung das Subjekt als frei denken kann und sich tber die Physis als priméar vul-
nerable Natur des Menschen erheben kann. Hier wird ihres Erachtens also gerade an der Di-
chotomie zwischen Kérper und Geist festgehalten und die gewaltsame Trennung zwischen
Korper und Geist letztlich sogar forciert, um der eigenen existenziellen Limitiertheit und Pre-
karitat zu entkommen (vgl. Bruchner, Rosemarie (2013): Subjektermachtigung und Naturun-
terwerfung. Kiinstlerische Selbstverletzung im Zeichen von Kants Asthetik des Erhabenen.
Bielefeld, 11ff. u. 135ff.). Diesem Verstandnis des Korpers in Selbstverletzungsperformances
maochte ich eine Lesart entgegenhalten, in der der Korper gerade in seiner Gesamtheit, nicht
in seiner Spaltung zum exemplarischen Ort der Austragung des Kampfes um die Freiheit des
Subjekts wird, werden doch mittels Autodestruktion gerade die Auswirkungen von Vulnera-

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

247


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

248

Asthetik der Autonomie

nen Zustand der Seelenruhe, darum, zufrieden und ausgeglichen der Situation zu
entkommen, sondern aufgrund des ausgeldsten Schocks um eine massive emotio-
nale Beteiligung der RezipientInnen; Performance-Kunst wirkt, in Anlehnung an
Marinetti, wie ,Alkohol“, nicht wie , Balsam“®.

Die Performance-Kunst folgt also, so lief3e sich argumentieren, eher Nietzsches
Verstindnis des Dionysischen, da ihr dhnlich wie dem Dionysischen eine ungeahn-
te emotionale Sprengkraft zu eigen zu sein scheint, die Maigung und Ruhe gerade
ausschlief3t. Sie fordert verdringtes Eigenes zutage, das letztlich das Unheimliche
im Sinne der eigenen Fremdheit darstellt und das eine rites de passage im Sinne
van Genneps ermdglicht'’°. Indem die Performance-Kunst also mittels des Erle-
bens von Leid darauf abzielt, Emotionen hervorzurufen, entreifdt sie letztlich das
Dionysische der Verdringung.

Ich méchte hier eine Lesart der Tragédien-Schrift vorschlagen, mit deren Hil-
fe man den Aufstieg und Fall des Dionysischen gerade als Kulturgeschichte der
Verdringung begreifen kann: Eine Verdringung der ,psychologischen Grunderfah-

rungen”* 7> im Allgemeinen und eine Verdringung

und , Naturkrifte und -triebe
des Dionysischen als psychologisches bzw. anthropologisches Prinzip im Speziel-
len. Diese Verdringung vollzieht sich in drei Stufen: Zu Beginn steht die apollini-
sche Verdringung des Dionysischen, die als Sublimierung gesellschaftlich durch-
aus opportun ist und die sich, nach ihrem temporiren Scheitern angesichts der
Macht des Dionysischen, bis in die schrittweise Aufhebung und Zihmung des Dio-
nysischen in der Tragddie weiterentwickelt und schliefilich in der Verbannung des
Dichters aus dem Staat und der Verdringung beider Prinzipien zugunsten der In-
tellektualitit miindet. Die Kunst wird verbannt, weil sie als ,Naturgewalt im Men-

«173

schen auftritt, iiber ihn verfiigend, ob er will oder nicht“”® und als Einzige dieser

bilitat, Prekaritit und Unterwerfung auf das Subjekt als ein leiblich-rational-emotionales
veranschaulicht.

169 Vgl. Marinetti, 1919: 182.

170 Vgl. Darmann, Iris (2005): Rausch als ,asthetischer Zustand“. Nietzsches Deutung der Aris-
totelischen Katharsis und ihre Platonisch-Kantische Umdeutung durch Heidegger. In: Abel,
Giinter/Simon, Josef/Stegmaier, Werner (Hrsg.): Nietzsche-Studien. Internationales Jahr-
buch fiir die Nietzsche-Forschung, Band 34. Berlin/New York, 126ff.

171 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1885-1887 [KSA 12]. In: Friedrich Nietz-
sche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbanden. Herausgegeben von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 115.

172 Vgl. Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1869-1874 [KSA 7]. In: Friedrich
Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbdnden. Herausgegeben
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 179.

173 Nietzsche, Friedrich (1988): Nachgelassene Fragmente 1887-1889 [KSA13]. In: Friedrich Nietz-
sche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Einzelbdnden. Herausgegeben von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen/Berlin/New York, 235.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

psychologischen Verdringungstendenz entgegenwirken kann, die dabei ebenso ei-
ne psychologische Grundkonstante zu sein scheint wie das Dionysische und Apol-
linische selbst. Das Dionysische wire nach dieser Lesart als konstanter Gegner des
Scheins einerseits und des Intellekts andererseits stets von der Verdringung be-
droht.

Im Gegensatz zu Nietzsche, der die eigenstindige Wirkkraft des Dionysischen
bereits mit der Konzeption der versdhnenden attischen Tragddie schwicht',
in der das Dionysische gezihmt auf die Bithne gebracht wird, verweigert die
Performance-Kunst jedoch jene Verséhnung zugunsten realer Leiblichkeit und
expressiver Emotionalitit, also gerade jener Momente, die in Opposition zur
Rationalitit und zum theatralen Als-ob stehen, sodass sie, wie auch immer sich
im Einzelfall das Verhiltnis von Apollinischem und Dionysischem in Performances
verhalten mag, die Teilnehmerlnnen zu vorher nicht fir moglich gehaltenen
Empfindungen und Emotionen fithren kann'”.

Statt des interesselosen Wohlgefallens Kants oder der Reinigung der Gefiih-
le, wie sie von Aristoteles gefordert wird, setzt die Performance-Kunst bewusst
auf die radikale Provokation von tiefgreifenden Emotionen und nimmt dafiir auch

174 Schon hier scheint die Frage berechtigt, ob Nietzsche durch diese Verséhnung nicht einen
Kompromiss vorschligt, der wie ein Zugestidndnis an die Kunstrezipientinnen seiner Zeit und
natirlich auch unserer Zeit gelesen werden muss. Nietzsches origineller Entwurf des Diony-
sischen ist doch gerade das Neue, das eigentliche Kernstiick seiner Asthetik, das Apollinische
hingegen ist bereits im Klassizismus ein bekanntes Konzept. Wahrend sich also die Hellenen
der homerischen Zeit ihren verdrangten, ziigellosen psychologischen Grundkonstanten in
Form des Dionysischen stellen mussten, geht Nietzsche fiir das Publikum der attischen Tra-
godie und seiner Zeit einen Schritt hinter die urspringliche Radikalitat seiner These zuriick
und schlagt die Vers6hnung beider Prinzipien vor. Jedoch: ,[D]ie Armen ahnen freilich nicht,
wie leichenfarbig und gespenstisch eben diese ihre ,Gesundheit‘ sich ausnimmt, wenn an ih-
nen das glithende Leben dionysischer Schwarmer voriiberbraust (Nietzsche, GT, KSA 1: 29).

175 Wie etwa bei den Ausschreitungen im Rahmen futuristischer Serate und Dadaistischer Soi-
réen, aber vor allem bei den Versuchsanordnungen der 1960er- und 1970er-Jahre, insbeson-
dere der Performance Rhythm ovon Abramovi¢, in deren Folge sie zu der Erkenntnis gelangte,
dass sie ihr Leben riskiert, wenn sie dem Publikum die Entscheidungen (iberlésst (vgl. Abra-
movi¢, 2002: 30). Hier zeigt sich das enthemmende Potenzial der Performance-Kunst, das fiir
die Kiinstlerinnen auch lebensgefahrlich werden kann.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

249


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

250

Asthetik der Autonomie

77 um der

Traumatisierungen in Kauf”®. Sie sprengt gezielt die Angemessenheit
Konformitit, der Unbeteiligtheit und dem leichtfertigen Konsum Krisensituatio-
nen und Irritationserfahrungen entgegenzusetzen, die als Mittel fungieren, den
abgestumpften Blicken der BetrachterInnen und den auf Zerstreuung und Spaf
ausgerichteten ,Usern“ echte Anteilnahme abzuringen, sodass sich insbesondere
ihre Nichtangemessenheit als jenes Moment erweist, das echte Reaktionen aus-
zuldsen vermag. Dabei kann die Performance der Gefahr einer Einleitung von Ab-
wehrreaktionen, nicht entrinnen, wenn sie tatsichlich auf eine Transformation der
beteiligten Individuen und damit auf die Ich-Struktur abzielt. Diese Gefahr ist be-
sonders grofd in genau dem Moment, wo eine Erfahrung derart neu und schockie-
rend ist, dass sie nicht in die bestehende Bewusstseinsmatrix integriert werden
kann, weil sie diese fundamental verindern, entwerten oder ihre Kohidsion gefihr-
den wiirde'.

Die so provozierte Kollision, die Destabilisierung von Selbst-, Fremd- und
Weltwahrnehmung, zeigt den Beteiligten Grenzen auf, seien sie nun individueller,
politischer, 6konomischer, sozialer, sexueller oder kommunikativer Natur, die

176 Radikale Emotionalitat kann dabei nicht nur durch physisches Leid und Gewalttatigkeit her-
vorgerufen werden, sondern ebenso entstehen durch die Erzeugung eines Rahmens, in dem
Menschen innehalten und in sich gehen kdnnen. Um die Betrachterlnnen zu aktivieren und
in die Performance physisch, psychisch und emotional zu involvieren, miissen Performances,
und dies ist in ihrer Kulturimmanenz bereits angelegt, die Lebensrealitat ihrer BetrachterIn-
nen aufgreifen. Sie missen mithin auf ihre Zielgruppe abgestimmt sein und eine Sprache
finden, der sich ihre Teilnehmerlnnen aufgrund ihrer Anschlussfiahigkeit eben nicht entzie-
hen kénnen.

177 Laut Lantermann ermoglichen gerade neue Erfahrungen, die mit einem Gefiihl der Irritation
einhergehen, Veranderungen, indem man Bekanntes oder gar die eigene Person in ein ande-
res Licht riickt. Wenn diese Erfahrungen in das eigene Selbst- und Weltbild integriert werden,
konnen sie Einfluss nehmen auf die eigene Denkweise, Wahrnehmung, Intention und Hand-
lung und haben folglich eine transformatorische Dimension. Uberschreitet das entstandene
Gefiihl, das seinerseits als ,dynamische Instabilitat“ mit dem Ziel des ,Selbstwertschutzes®
begriffen werden muss jedoch eine bestimmte , Intensitits-Schwelle“ kommt es zu Abwehr-
reaktionen. Entscheidend fiir die Aneignung von Neuem und seiner Integration in das Selbst-
und Weltbild ist aus psychologischer Perspektive also die Wahrung eines bestimmten Ma-
Res an emotionaler Balance, denn sowohl ein Ubermaf als auch ein Mangel an Emotiona-
litat fihrt zur Vermeidung der ,nachhaltigen Erfahrung einer gravierenden Symmetriebre-
chung“ (vgl. Lantermann, Ernst-Dieter (1992): Bildwechsel und Einbildung. Eine Psychologie
der Kunst. Berlin, 23ff. u. 58f).

178 Vgl. Bocola, 1987: 39f. ,Die Unvertriglichkeit einer neuen Erfahrung mit der Matrix der be-
stehenden Erfahrungen, dem bisherigen Selbst- und Weltbild, stellt deshalb fiir das Be-
wusstsein ein Trauma dar und |6st eine Krise aus. Diese fithrt dann entweder durch die Aus-
einandersetzung mit der neuen Erfahrung zu einer Umstrukturierung der Matrix der bishe-
rigen Erfahrungen — also zu einem verdnderten Selbst- und Weltbild, zu einer Wandlung —
oderaberzum Versuch, die neue Erfahrung mittels verschiedener psychischer Mechanismen
abzuwehren“ (Bocola, 1987: 39).

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

gerade durch das von der Performance-Kunst herbeigefiihrte Kollabieren dicho-
tomer Gegensitze (Kunst-Wirklichkeit, Subjekt-Objekt, Privatheit-Offentlichkeit,
Individuum-Kollektiv, Mann-Frau, Ratio-Emotion etc.) sowie durch die provo-
zierten Gewalterfahrungen' letztlich nicht nur die physische und psychische
Unversehrtheit und Wiirde der PerformerInnen, sondern auch das Selbstbild und
die Handlungsfihigkeit der TeilnehmerInnen gefihrden, da zum Umgang mit
diesen Grenzerfahrungen eben nicht auf herkémmliche Verhaltensmuster zuriick-
gegriffen werden kann™°. Performance-Kunst kann folglich, insbesondere durch
die gewaltsame Thematisierung von individuellen und zwischenmenschlichen
Grenzen, als bewusst initiierte Grenziiberschreitung begriffen werden.

So macht sie, indem sie Grenzen des Ertriglichen, des Fassbaren, des Diskur-
sivierbaren markiert und tberschreitet, einerseits den Zusammenhang und das
Wechselverhiltnis individuell-psychischer und soziopolitischer Grenzen sicht- und
spiirbar, andererseits er6ffnet sie, mit Jaspers gesprochen, Entwicklungschancen
fiir den Einzelnen, der, wenn er sich der Grenzsituation stellt und den Mut auf-
bringt, sich auf sie einzulassen, sich selbst neu entwerfen und Entscheidungen
treffen kann, die sein Dasein signifikant wandeln. Denn Grenzsituationen und -
iiberschreitungen ermoglichen immer auch existenzielle Erfahrungen, die das in-
frage stellen, ,worauf es im Dasein ankommt“, also das Ich, den Anderen und die
Welt'™®. Die von der Performance-Kunst ausgeldsten Krisen erweisen sich dem-
nach als Grenzerfahrungen, die, wenn ihr transformatorisches Potenzial erkannt

179 Hier sei nicht nur an die autodestruktiven Performances, beispielsweise von Gina Pane, und
an die gewaltsamen Publikumsreaktionen der1960er- und 1970er-Jahre erinnert, deren Aus-
wirkungen wohl am drastischsten in jenen Performances zutage traten, die auf Mittel der
Versuchsanordnung zuriickgriffen (siehe Abramovié, Ono), sondern auch an die potenziel-
len Auswirkungen alljener Performances, die ihr Publikum letztlich dazu nétigen, tibergriffi-
gen Situationen standzuhalten, die die eigenen Grenzen von Intimitét, Scham und Privatheit
iberschreiten und gesellschaftlich erlerntes und erwiinschtes Verhalten unterlaufen, wie es
unter anderem Masturbations-Performances tun.

180 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff. Das Kollabieren von Dichotomien, die nicht nur In-
strumente zur Beschreibung der Welt, sondern auch Regulative des Handelns und Verhaltens
sind, fithrt zur Erschiitterung des Selbst- und Weltverhiltnisses, ebenso wie zur Erschiitte-
rung verhaltensleitender Normen und Regeln, und bewirkt eine Schwellenerfahrung, eine
Jabile Zwischenexistenz®, der der Betrachtende nur begegnen kann, indem er neue Verhal-
tensmuster sucht und erprobt (vgl. Fischer-Lichte, 2004: 305ff. u. 358ff.).

181 Jaspers, Karl (1973): Philosophie Il. Existenzerhellung. Berlin/Heidelberg/New York, 205ff.;
hier 205. Jaspers zufolge sind Grenzsituationen — zu ihnen zédhlt er Kampf, Leid und Schuld
—jene Situationen, die nicht intellektuell zu tiberschauen sind, die nur existenziell erfahren
werden kdnnen, die man nicht selbst herbeifithren kann und deren Verlauf nicht beeinfluss-
bar ist (vgl. Jaspers, 1973: 203ff.). Der Raum, in dem Grenzerfahrung als Transformationser-
fahrung moglich ist, er6ffnet sich dabei gerade im Wissen um die Differenz zwischen dem
Selbst und dem Anderen, sofern dies nicht durch Egozentrismus und Cleichgtiltigkeit verhin-
dertwird (vgl.Jaspers,1973: 207ff.). ,Wirwerden wir selbst,indem wirin die Grenzsituationen

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

251


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

252

Asthetik der Autonomie

wird, als Schwellenzustand und mithin als Ort der Erméglichung und Ermichtigung
erfahrbar werden™?. Die so erzeugten Transformationsimpulse lassen dabei Li-

minalitit immer im Kontext von Alteritit erscheinen'?

, gerade da Performance-
Kunst individuelles Leid, Verletzlichkeit und Bediirftigkeit zur Grundlage nimmt
und subjektiv erfahrbar macht, um so ihrer Forderung Nachdruck zu verleihen, die
Schwellen, beispielsweise zwischen Ich und Nicht-Ich, Kunst und Realitit, passiver
Rezeption und aktiver Partizipation, zu iiberschreiten.

Performance-Kunst fordert ihre Teilnehmenden letztlich also dazu auf, sich
zum Geschehen in Bezug zu setzen, bei ,Anerkennung der Forderungen“ Verant-
wortung zu iibernehmen und in die Situation handelnd einzugreifen. Selbstredend
muss diese Forderung nicht anerkannt werden, sie muss keine Handlungsmoti-
vation anstofRen. In dem Moment aber, wo sie anerkannt wird, bietet sie einen
Zugang zu ,der subjektiven Verpflichtung zu ethischem Handeln“ und weiterhin

184 Denn wenn die TeilnehmerInnen das Leiden der

auch zum politischen Handeln
KinstlerInnen beispielsweise als Forderung nach Mitleid anerkennen, beginnt, mit

Critchley gesprochen, eine ,ethische Erfahrung“®, die ihnen nicht nur die Not-

offenen Auges eintreten” (Jaspers, 1973: 204), denn ,[i]n der Grenzsituation ist die Unruhe,
dafs noch bevorsteht, was ich selbst entscheide” (Jaspers, 1973: 209).

182 Vgl. Fischer-Lichte, 2004: 358. Die Performance-Kunst zeigt, indem sie als Reaktion auf die
,Spafd- und Eventkultur® auf Mittel der Irritation zurlickgreift, um ein Subjekt in einen
Schwellenzustand, in eine Erfahrung von Liminalitit zu versetzen, die zu einer Transforma-
tion fithren kann oder gar selbst schon als Transformation erfahren wird, dass das Prinzip
des Sich-stindig-wandeln-Miissens notwendigerweise mit einer Bereitschaft zur Uberschrei-
tung eigener Schwellen einhergeht und die Bedingung der Selbstwerdung ist (vgl. Fischer-
Lichte, 2004: 305ff., 332, 341, 357ff.).

183  Schon in der physischen Ko-Prdsenz aller Beteiligten zeigt sich die Liminalitit immer be-
reits im Kontext der Alteritat, denn auch die mit Nancy eingefiihrte Beriihrung muss letzt-
lich als Schwelle, als Teilung und Ubergang verstanden werden. Durch die Beriihrung sind
die Beteiligten in ,Kon-takt“ miteinander, disponieren und unterscheiden sich (vgl. Nancy,
2012: 142ff.). Dem Nancy’schen Kérper-Konzept zu folgen, in dem der Kérper als Schwellen-
phanomen gedachtwird, heifSt auch, Grenzerfahrungen und Schwelleniiberschreitungen als
konstitutive Momente der Performance-Kunst zu denken, gerade da Kérper immer ,auf der
Crenze“ existieren (vgl. Nancy, 2014: 22).

184 Vgl. Critchley, Simon (2008): Unendlich fordernd. Ethik der Verpflichtung, Politik des Wi-
derstands. Ziirich/Berlin, 26. Auch wenn Critchley seine Uberlegungen zu ,ethischen Forde-
rungen® nicht explizit auf Performance-Kunst bezieht, erweisen sie sich doch als tragfahiges
Konzept, um Performance-Kunst als ethischen Appell an die Teilnehmerlnnen fassbar zu ma-
chen.

185 Vgl. Critchley, 2008: 22f. Critchley zufolge zeichnet sich, im Gegensatz zur Anerkennung von
Tatsachen, denen mehr oder weniger indifferent zugestimmt werden kann oder die gedul-
det werden koénnen, die ethische Erfahrung gerade dadurch aus, dass ihre moralische Aus-
sage als existenzielle Affirmation oder Handlungsverpflichtung empfunden wird. Ethische
Erfahrung ist also grundsatzlich dadurch gekennzeichnet, dass sie die ,Anerkennung einer
Forderung [ist] [...], die Anerkennung fordert“ (vgl. Critchley, 2008: 23; hier 23). Sie ist ,eine

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

wendigkeit des Handelns in der Situation aufzeigt, sondern die ,Universalitit
der Forderung, also die Notwendigkeit generellen Mitleids mit gefihrdeten und
leidenden Menschen verdeutlicht®®. So kann die Performance-Kunst, obwohl das
Scheitern an der praktischen Umsetzung der erkannten universellen Forderung
unvermeidlich ist, gerade indem sie an ihre TeilnehmerInnen eine konkrete ,ethi-
sche Forderung richtet, diesen die Kraft und den Mut geben, die Forderung tiber

die Performance hinaus als universal anzuerkennen'®’

, sich selbst als im Werden
befindlich und Ethik im Kontext von Prozessen, Handlungen und Begegnungen zu
begreifen, und so einen Transformationsprozess anstofsen'®.

Performance-Kunst tritt also mittels fundamentaler Erschiitterung dazu an,
ihre TeilnehmerInnen zu eingreifenden Handlungen, zur Uberwindung rationaler

189 _ wobei

Betrachtung zugunsten einer emotionalen Beteiligung zu motivieren
auch Nichteingreifen eine Handlung ist — und stellt ihnen durch die erzeugten
Extremsituationen die Frage, was fiir ein Mensch sie sein wollen, und damit die
Frage nach der selbst-begriindeten existenziell-ethischen Maxime. Dabei scheinen
die KiinstlerInnen, da sie existenzielles Leid erlebbar machen, insbesondere auf

die Mitleidfihigkeit der Beteiligten abzuzielen, die, so Schopenhauer, die einzig

Aktivitat, das Tatigwerden des Subjekts, selbst wenn dieses Tatigwerden nur bedeutet, dass
ich empfanglich bin fiir einen von dem anderen an mich gestellten Anspruch — es ist eine
aktive Empfanglichkeit* (Critchley, 2008: 21).

186 In Anlehnungan Critchley legt die durch die Performance-Kunst erméglichte ethische Erfah-
rung eine ,Treue“ zur Universalitat der der Erfahrung zugrunde liegenden Forderung nahe,
die iiber die singuldre Situation hinausgeht (vgl. Critchley, 2008: 51).

187 Vgl. Critchley, 2008: 68. Die universelle ethische Forderung ist eine ,maflose Forderung un-
endlicher Verantwortung“im Angesicht des Anderen (beispielsweise , Liebe deinen Nachsten
wie dich selbst®), die zum Scheitern verurteilt ist, da der Forderung nie entsprochen werden
kann; weder vor dem Anderen noch vor dem eigenen Uber-Ich. Das Scheitern an der prakti-
schen Umsetzung der eigenen moralischen Forderungen resultiert aus der Erkenntnis radi-
kaler Unerfiillbarkeit, die ,fortdauernde Unzuldnglichkeit meines Handelns nach sich zieht*
(Critchley, 2008: 94), denn ,[d]ie Souveradnitat meiner Autonomie wird immer durch die he-
teronome Erfahrung der Forderung des anderen usurpiert“ (Critchley, 2008: 18).

188 Vgl. Critchley, 2008: 50 u. 54ff. Die ethische Erfahrung denkt Critchley in Rekurs auf Badiou als
L,Ereignis*, sodass sich das Subjekt selbst als Ereignissubjekt definiert und sich durchaus auch
im Sinne der Foucault'schen Selbstbildung formen sollte (vgl. Critchley, 2008: 24 u. 49ff.).

189 Der Konflikt zwischen Ratio und Aisthesis bzw. zwischen Ratio und Emotion in den Betrach-
terlnnen entziindet sich potenziell auch daran, dass sie ad hoc eine Entscheidung dariiber
treffen missen, was in der konkreten Situation schwerer wiegt: das Kunstwerk, dessen In-
tegritdt dem klassischen Verstindnis gemaf nicht verletzt werden darf, oder der lebende,
leidende Mensch. Zur Losung dieses Konflikts bedarf es ein gewisses Maf an Vertrauen in
den eigenen Status innerhalb der Gruppe und mithin Selbstvertrauen, Ich-Starke (vgl. Hart-
mann, Martin (2011): Die Praxis des Vertrauens. Berlin, 82ff., 106 u. 275). Denn letztlich kann
ein Nichteingreifen, das womadglich aus der Angst vor Sichtbarkeit und eigener Positionie-
rung resultiert, ebenso Scham- und Schuldgefiihle iiber die Dauer der Performance hinaus
auslosen wie ein moralisch illegitimes Verhalten im Zustand der Enthemmung.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

253


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

254

Asthetik der Autonomie

anerkennenswerte Triebfeder moralischen Handelns ist'°. Und um Mitleid in den
RezipientInnen wachzurufen, bedarf es eben keiner theoretischen Auseinanderset-
zung mit dem Leid, sondern einer konkreten, emotionalen Erfahrung™*, die durch
die dialogische Struktur der Performance-Kunst gewihrleistet wird und die Bereit-
schaft oder das Vermogen voraussetzt, sich mit dem Leidenden zu identifizieren.

Indem die Performance-Kunst oft Grausamkeit zur Anschauung und zu Be-
wusstsein bringt, die Schopenhauer zufolge das Gegenteil von Mitleid und deshalb

so ,empodrend“ ist®*

, und ihre TeilnehmerInnen immer wieder bis zu jenem Punkt
treibt, an dem ihnen, so sie sich mit den KiinstlerInnen identifizieren, beinahe
nichts anderes iibrig bleibt als zu sagen, ,[...] ich konnte es nicht iibers Herz brin-
gen® vermag sie die Kluft zwischen Ich und Nicht-Ich zu iiberbriicken und den
TeilnehmerlInnen zu vergegenwirtigen, dass ,Freude auch in der Linderung des
Leidens und im Stillen von Bediirftigkeiten anderer zu bestehen vermag™*, wie bei-
spielsweise die Publikumsreaktionen auf die Arbeit Santiago Caos™ zeigen, aber
auch auf Abramoviés Thomas Lips®. Sie erméglicht so, gerade durch das hervor-
gerufene Mitleid, das Erleben einer ethisch fundierten Ebene gemeinschaftlichen

Miteinanders, jenseits des Egozentrismus™’.

190 Schopenhauer zufolge existieren nur drei ,Grundtriebfedern* menschlicher Handlungen:
Der Egoismus, der auf das eigene Wohl bedacht ist, die Bosheit, die die fremde ,Wehe* will,
und das Mitleid, das auf das fremde ,Wohl“ abzielt und das einzige Fundament ethischen
Handelns ist (vgl. Schopenhauer, Arthur (2014): Uber die Grundlagen der Moral. In: Scho-
penhauer, Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik. Wiesbaden, 237, 256ff. u. 296ff.).

191 Vgl. Schopenhauer, 2014: 311f.

192 Vgl. Schopenhauer, 2014: 297.

193 Schopenhauer, 2014: 297.

194 Im Mitleid, bei dem per ,Identifikation” das Leid des Anderen erfahren wird, wird der Unter-
schied zwischen dem Selbst und dem Anderen, der konstitutiv fiir den Egoismus ist, aufgeho-
ben. Dabei wird der Handelnde zwar nicht zum Anderen, kann sich aber Mittels der ,Erkennt-
nif3, die [er] von ihm ha[t]“ in ihn hineinversetzen, sodass der Unterschied zwischen Ich und
Nicht-Ich sowie der zwischen Leidensehen und Leiden zumindest als absoluter aufgehoben
wird (vgl. Schopenhauer, 2014: 271f. u. 294). Im Mitleid zeigt sich, so Schopenhauer, dass im
Willen alle eins sind und folglich, dass einem Anderen etwas Gutes zu tun gleichbedeutend
damit ist, sich selbst etwas Gutes zu tun (vgl. Schopenhauer, 2014: 334ff.).

195 Siehe Pes(o)soa de Carne e Osso, S. 89f.

196 Siehe S. 60f.

197 Dem Mitleid fillt im Schopenhauer’'schen Konzept die Aufgabe zu, den manifesten Eigen-
nutz zuriickzudrangen, der die natiirliche Haltung und verbreiteter als alles andere ist (vgl.
Schopenhauer, 2014: 259ff.). Die Triebfedern moralischen Handelns, die als altruistisches
Verhalten den Egoismus bekdmpfen, resultieren dabei aus dem doppelten Imperativ ,Ne-
minem laede, imo omnes, quantum potes, juva“ (Schopenhauer, 2014: 275) also ,Verletze
niemanden, vielmehr hilf allen, soweit du kannst*.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

Gerade also das Wachrufen von Empathie, wie es bereits die Kiinstlerin Gal-

198 scheint das

indo als Bedingung fiir eine wirkmichtige Performance bestimmt
zentrale Moment der von der Performance-Kunst forcierten Transformation der
Teilnehmerlnnen zu sein, das darauf abzielt, die durch heutige Ideologie und
soziopolitisch oktroyierte Meinungen und Haltungen resultierenden alltiglichen
Dehumanisierungen bzw. Deidentifikationen aufzubrechen, die sich klar an den
von der Performance-Kunst verhandelten unterschiedlichen Erscheinungen von
Herrschaft und Unterwerfung, von dichotomer Selbst- und Fremderfahrung
herauskristallisieren, um die Teilnehmenden wieder zur Erfahrung von Iden-
tifikation zu fithren, die in ihrer praktischen Anwendung auf einen achtsamen
und empathischen Umgang mit der Mit-Welt im Allgemeinen abzielt®. Wihrend
die Performance-Kunst also durch den Gebrauch des realen Kérpers der Unter-
ordnung des Leiblichen unter das Geistige widerspricht, vermag sie durch die
Bewusstmachung echten Leidens die Kluft zwischen Rationalitit und Emotiona-
litiat zu tberbriicken und sich vermittelt durch die Erfahrung des Mitleidens dem
allgegenwirtigen Desinteresse am Leben anderer entgegenzustellen®®°.

198 Auch wenn Galindo, nach eigener Aussage, nicht auf Mitleid, sondern auf Mitgefiihl setzt.
Sie sagt dazu: ,Das Einzige, was das Leben rechtfertigt, ist, sein Leben zu dndern und Mit-
gefiihl hervorzurufen, sich selbst auszusetzen, den Sympathien, der Empathie — nicht dem
Mitleid —damitin dem Anderen etwas aufbricht [...]“ (Galindo, zit. nach Guski, 2010) und kei-
ne Identifikation anstrebt, sondern den Anderen in seiner Abstandigkeit dazu anregen will,
Mitgefiihl fur den Leidenden zu empfinden und anzuerkennen, dass dieser ,arm dran ist*,
scheint es letztlich auch ihr darum zu gehen, die zu dem Leid fithrenden Ungerechtigkeiten
zu unterlaufen, sodass ihre Kunst und ihre Aussage durchaus im Kontext von Mitleid und
Identifikation, so wie sie hier bestimmt wurden, interpretiert werden kénnen.

199 Auch wenn hiufig emotional motivierte Reaktionen der Teilnehmenden ausbleiben, auch
wenn die Beteiligten haufig der Situation ,nur“ beiwohnen, ohne handelnd einzugreifen,
ruft sie doch in einer Intensitdt zum Mit-Leiden und so zur Identifikation auf, wie wohl kaum
eine andere Kunstform. Auch wenn also die Einzelnen sich nicht ,heroisch“ in die Situation
einzubringen vermaogen, bedeutet dies nicht, das sie sie nicht fithlend und denkend mit-
vollziehen und das Erlebte in ihnen eine Rahmenverschiebung auszulésen imstande ist, die
sich auf ihr zukiinftiges Handeln in der Gesellschaft signifikant auswirkt. Der Kampf um die
L,Eigentlichkeit“ im Heidegger'schen Sinne muss nicht zwingend fiir die Auflenwelt sichtbar
geschehen. Gerade die Performance-Kunst vermag dem Einzelnen seine emotionale Verbin-
dung mit und seine Verantwortung fiir das Leben des ,Anderen“ zu verdeutlichen und ver-
sucht mit allen Mittel, zu verhindern, dass er sich emotional und rational distanziert und
sich damit beruhigt, dass ihn ,der Andere* nicht betrifft, dass er ihn nichts angeht. Dennoch
soll nicht behauptet werden, dass Partizipation zwangslaufig politisch und demokratisch ist
und eine gemeinsame Erfahrung von Gleichwertigkeit konstituiert (vgl. Spohn, Anne (2015):
Handlung, Teilnahme und Beteiligung. Partizipation zwischen Politik und Kunst. In: KUNST-
FORUM International, Band 231: Verweigerung als schopferische Dimension. Kunstverwei-
gerungskunst |, 85f.).

200 Performance-Kunst tritt nicht dazu an, die Rationalitidt abzuwerten, sondern der Emotiona-
litat als Handlungsaufforderung ihren gebiihrenden Platz einzuraumen. Sie zielt nicht, um

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

255


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

256

Asthetik der Autonomie

Allerdings scheint die Performance-Kunst nicht beim Schopenhauer’schen Be-
grift des »Mitleids« stehenzubleiben, sondern eher ein »Mit-Leid« zu forcieren,
das mehr noch als die Identifikation mit dem Leid des Anderen gerade das ei-
gene Leid vor dem Hintergrund des Leids anderer erfahrbar macht. Denn indem
sie Leid auffithrt, schiirt sie auch Leid, das iiber die individuellen Grenzen hin-
weg auf die ursichlichen und itbergeordneten Zusammenhinge verweist. Das oft
tiefgreifende Leid des Anderen, das in seiner ansteckenden Wirkung substanziel-
les Leiden in den TeilnehmerInnen auszulosen vermag, dessen Bezug womdglich
nicht bei der aktuellen Situation und dem Leid des Gegeniibers verharrt, sondern
neben potenziell verdringten biografischen Traumata auch auf politische und ge-
sellschaftliche Missstinde verweist, fithrt nicht zwingend zu mitleidmotivierten
moralischen Handlungen, fithrt nicht zwingend zur kreativen Transformation —
durchaus im Sinne Lantermanns®" -, sondern kann auch zur aggressiven Abwehr
des Leidens fithren. Die Performance-Kunst bietet also das Erlernen und Erpro-
ben des Umgangs mit existenzieller Leiderfahrung an, das sich sowohl in Fiirsorge
und Hilfsbereitschaft als auch in normativer Abwehr der Identifikation mit dem
Leid anderer oder dem eigenen Leid in Form der Rationalisierung und damit emo-
tionaler Distanzierung oder — wie im Falle jener Performances, die in Gewaltex-
zessen miinden — in Objektvernichtung duflern kann. Der Ausgang des von der
Performance-Kunst initiierten Konflikts zwischen Rationalitit und Emotionalitit
in jedem Einzelnen ist letztlich nicht vorhersehbar.

Performance-Kunst bietet nicht die Losung fiir die von ihr verhandelten und
aufgeworfenen physischen, psychischen oder soziopolitischen Konflikte, die sich
an den Grenzen dichotomer Pole zeigen, sondern lediglich die Basis, sich mit
diesen auseinanderzusetzen, indem sie sie initiiert, auf verschiedenen Ebenen
in Spannung erhilt und somit intensiviert wahrnehmbar macht: Sie bietet ih-
ren TeilnehmerInnen an hinzusehen. Ob diese Auseinandersetzung konstruktiv
geschieht und die Grenzen zu Schwellen transformiert werden, oder ob die Teil-
nehmenden in den (hiufig internalisierten) hegemonialen Grenzen verharren
und die Erfahrung nicht als Schwellenerfahrung und ,ethische Forderung® und

dies noch einmal zu betonen, aufjene ,Sentimentalitit“—d.h. jene Gefiihle, ,die wir frei von
Irritationen und ohne Furcht vor stérenden Handlungsimpulsen schlicht geniefien kdnnen®
(Lantermann, 1992: 59) —, die die Aufienwelt lediglich als Impuls fiir die eigene egozentrische
Gefiihlsbetonung begreift und an die sie die Verantwortung fiir das eigene Leben abtritt (vgl.
Lantermann, 1992: 59ff.), nicht auf die Férderung jener, wenn man so will, ,leeren“ Emotio-
nen, die unsere ,Betroffenheitskulturals Zeitgeistphidnomen auszeichnen, sondern aufjene
Jtiefen“ Gefiihle, die Empathiefihigkeit voraussetzen, auf jene, die sich am Leben des ande-
ren entziinden, die uns ergreifen und uns unmittelbar bewegen. Sie adressiert jene Gefiihle,
die sich im Blick auf die Welt, nicht auf das eigene Ego einstellen, wenn man ,wirklich* hin-
zuschauen bereit ist.
201 Vgl. Lantermann, 1992: 21ff.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.



https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Grenzen - Schwellen - Neuland

mithin als Transformationsimpuls wahrnehmen wollen oder kénnen, liegt letztlich
nicht in der Hand der KiinstlerInnen. Performance-Kunst stellt konfrontativ eine
Forderung zu empathischer Stellungnahme und couragiertem Handeln an die
Teilnehmerlnnen und zeigt einerseits Handlungsspielriume auf, andererseits
verweist sie alle AkteurInnen auf ihre Verantwortlichkeit und fithrt ihnen ihre
eigenen, mitunter verdringten Seinsanteile vor Augen*.

3.5 ,lch”und ,Du”: Die Verschmelzung von Kiinstlerin und Betrachterin

Performance-Kunst macht, so wurde argumentiert, den Kérper in seiner aufier-
symbolischen, physischen Materialitit zum Ort, an dem ,Anstrengung, Gravita-

“293 gtattfinden, und artikuliert, mittels extremer

tion, Verletzung und Schmerz
Leiderfahrungen, die durch provokative Destruktion und Autodestruktion sowie
durch Intimitit erzeugt werden kénnen, eine ethische Forderung, die zu empa-
thischer Bezugnahme und einer direkten Handlungsmotivation anregen soll. Sie
verwandelt so nicht nur die Grenze zwischen Korper und Geist, sondern auch die
zwischen Emotionalitit und Rationalitit in Schwellen, zu deren Uberschreitung sie
ihre TeilnehmerInnen auffordert, und tritt den Wertzuschreibungen, die an jene
Dichotomien gekniipft sind, also der Abwertung des Leiblichen und Emotionalen
entgegen.

Gleichzeitig unterliuft sie die herkommliche Trennung von KiinstlerIn und Be-
trachterIn, denn eine Performance kann iiberhaupt erst im gemeinsamen Han-
deln aller Beteiligten entstehen, sodass sich bereits das Mit-Leid, das in Kapitel
3.4 als Handlungsmotivation bestimmt wurde, als jenes Moment erweist, das die-
se Trennung iberwindet. Die Verschmelzung von ,Ich“ und ,Du“ hat jedoch tiber
die Identifikation mit dem , Anderen“im Mit-Leiden noch weiter Dimensionen, de-
nen ich im Folgenden nachgehen méchte. Dazu sollen zunichst die Implikationen
des Handelns und der sich daraus ergebende spezifische Raum als Resultat und
als Basis der Begegnung von KiinstlerIn und BetrachterIn bestimmt werden, bevor
daran anschliefiend den jeweiligen Rollen beider und schlieflich dem transforma-
torischen Potenzial ihrer Verschmelzung nachgegangen wird.

Performance-Kunst fordert alle Beteiligten dazu auf, sich als ganze Personen
— leiblich und mit allen Leidenschaften, Vorurteilen, Sympathien, ihren Werte-
skalen und Maximen - auf die Situation einzulassen, aus eigener Freiheit heraus

202 ,In Gemafsheit desselben ist das ,Operari‘ [Handeln], beim Eintritt der Motive, durchweg
nothwendig: daher kann die ,Freiheit, welche sich allein durch die Verantwortlichkeit* an-
kindigt, nurim ,Esse‘ [Sein] liegen. Die Vorwiirfe des Gewissens betreffen zwar zunachst und
ostensibel Das, was wir ,gethan haben’, eigentlich und im Grunde aber Das, was wir ,sind’, als
worliber unsere Thaten allein vollgiiltiges Zeugnis ablegen” (Schopenhauer, 2014: 324).

203 Kramer, 2005:16.

https://dol.org/1014361/9783839452141-008 - am 14.02.2026, 07:39:04.

257


https://doi.org/10.14361/9783839452141-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

