
384 Konstruktion von Verbindlichkeit

Für denMoment genügt der abschließende Befund, dass mit der Paradoxienreflexi-

on derMystikforschung einweiteres Element beobachtet werden kann, das vonGlasers-

felds Diskreditierung der Mystik destabilisiert. Diese Replik hat deutlich gemacht, dass

viele Bearbeitungen der Mystik innerhalb der Mystikforschung durchaus radikalkon-

struktivistische Anforderungen erfüllen.Das gilt vor allem,wenn etwa die gesammelten

Definitionen lediglich deskriptiv auf mystische Zeugnisse zugreifen und sich darüber

hinaus nicht substantiell festlegen. Der Blick auf den Grundkonflikt von Konstruktivis-

mus und Perennialismus hat gezeigt, dass in der Mystikforschung ein breites Bewusst-

sein für die Gefahr vorschneller Universalisierungen besteht und Mystik durchaus ope-

rational bzw. funktional verstandenwerden kann.VonGlasersfelds Unterscheidung von

Mystik und Rationalität wurde weiterhin mit ihren theoretischen Unzulänglichkeiten

kontrastiert. Eine Diskreditierung der Mystik sollte auf dieser Grundlage nicht mehr

behauptet werden. Radikalkonstruktivistisch könnten vielmehr die konkreten Nähe-

momente fokussiert werden, wie sie sich in den Schlagworten unio, Kontingenz und

Paradoxalität ankündigen.

5.1.3 Dritte Replik: Gott

Als dritten Schwerpunkt innerhalb des radikalkonstruktivistischen Umgangsmit religi-

onsbezogenen Themen und Fragestellungen habe ich in Kap. 3.1.2 Aussagen zu Gott im

radikalen Konstruktivismus zusammengetragen. In besonderer Weise wurden dort Über-

legungen von Maturana und von Glasersfeld berücksichtigt. Ersterer versteht Gott als

Zeichen für eine »Verbundenheit mit der Quelle der Existenz«828. In der Rede von Gott

werde Bezug auf einen entzogenen Anfangspunkt genommen. In einer ersten Kom-

mentierung habe ich dies als Imagination der Kontingenzlosigkeit beschrieben. Das Zei-

chen Gott steht hier für den Versuch, in kontingenten Verhältnissen einen von Kontin-

genz unberührten Zustand zu imaginieren. Im Fall Maturanas bezieht sich dies eben

auf einen unbeobachtbaren Anfang. Eine ähnliche Verwendung kennzeichnet auch von

Glasersfelds Gottesrede. Er bezieht sich auf die Gottesperspektive als »eine Metapher

für die Unmöglichkeit, ein unverfälschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.«829 So-

wohl Maturana als auch von Glasersfeld setzen Gott ein, um eine Erfahrung der Ent-

zogenheit begrifflich bestimmen zu können. Beide denken dabei vorwiegend von der

Wirkung des Zeichens her. Bei von Glasersfeld wird diese Perspektive erweitert, weil

er zudem die Plausibilität der Existenz eines göttlichen Wesens diskutiert. In seiner

unveröffentlichten NotizThe Incredible God erscheint ihm zumindest das jüdisch-christ-

liche Gottesbild aufgrund derTheodizee-Problematik nicht plausibel.Wenn überhaupt,

so ließe sich Gott als eine abstrakte Erstursache verstehen, die nach dem Schöpfungsakt

nicht weiter eingreift. Die Theodizee wird in dieser Weise einer deistischen Entpara-

doxalisierung unterzogen.830

Wie in den beiden Repliken zuvor soll es auch in dieser letzten Replik darum gehen,

die radikalkonstruktivistischen Aussagenmit theologischen Alternativen zu konfrontie-

828 Maturana/Pörksen, Tun S. 108.

829 Pörksen/Glasersfeld, Kopf S. 48.

830 Vgl. Kap. 3.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 385

ren. In vielen Punkten genügt es dabei, bereits entwickelte Gedanken der ersten beiden

Repliken noch einmal kurz aufzugreifen und explizit auf die Gottesfrage anzulegen.

Die bisherige theologische Linie wird deshalb auch hier fortgesetzt. Zugleich greift der

Theoriekontakt nun explizit auf den Kernbereich des Faches zu. Zur Diskussion steht

die θεολογία, die Rede von Gott. Dabei kann es nicht darum gehen, an dieser Stelle

eine eigene Gotteslehre auszubreiten. Exemplarisch soll lediglich gezeigt werden, wie

im Rahmen einer radikalkonstruktivistischenTheologie weiterhin von Gott gesprochen

werden kann und inwiefern dies beide Seiten desTheoriekontakts bereichern könnte.831

5.1.3.1 Gott zwischen Existenz und Zeichenhaftigkeit

Maturana und von Glasersfeld bearbeiten Gott als denkerisches Prinzip. Auf eine Dis-

kussion des ontologischen Gehalts dieses Prinzips geht Maturana überhaupt nicht und

von Glasersfeld nur am Rande ein. Angesichts der radikalkonstruktivistischen Kritik

ontologischer Modelle scheint diese Zurückhaltung durchaus berechtigt. Theologisch

aber ist sie mit Fragen verbunden, die im Verlauf dieser Untersuchung bereits anfang-

haft adressiert wurden. In besondererWeise gilt dies für das Unterkapitel zum religiösen

Antirealismus (Kap. 5.1.1.7), in dem schon einmal diskutiert wurde, warum Religiosi-

tät auch in einem radikalkonstruktivistischen Verständnis noch von der Existenz ihrer

substantiellen Bezugsgrößen ausgehen kann. Für diese dritte Replik soll dieser Gedan-

ke noch einmal zugespitzt werden. Zunächst stellt sich hier die Frage, was es für die

Rede von der Existenz Gottes bedeuten kann, wenn eine Theorie grundgelegt wird, die

für einen Abschied von ontologischen Kategorien votiert.

A) Zur Existenz Gottes

Mit der Existenz Gottes steht die zentrale theologische und religiöse Kategorie zur Dis-

kussion. Zumindest für den christlichen Glauben darf als Konsens gelten, dass dieser

den Glauben an die Existenz Gottes voraussetzt bzw. impliziert.832 An Gott zu glau-

ben, bedeutet demnach erst einmal, an seine Existenz zu glauben. Das entspricht in

klassischer Diktion dem credere Deum esse. Diese Feststellung setzt übrigens keineswegs

substantielle Religionsdefinitionen ins Recht, weil sie zum einen nicht auf alle Religio-

nen ausgeweitet wird und zum anderen auch substantielle Elemente einer funktionalen

Perspektive nachgeordnet werden können, wie an früherer Stelle bereits argumentiert

wurde.833 Unabhängig von dieser theoretischen Frage ist für den Moment aber vor al-

lem die Einsicht bedeutend, dass der affirmative Bezug auf das Sein Gottes konstitutiv

zum christlichen Glauben gehört.834 Verdeutlichen lässt sich dies erneut am Beispiel

des Katholizismus. Der Katechismus setzt etwa eine klare Positionierung in der Exis-

tenzfrage voraus, wenn von Glauben gesprochen werden soll. Deutlich wird dies u.a.

831 Abermals möchte ich damit auch auf Kontingenz und Heuristik dieser Untersuchung hinweisen.

832 Diese Grundlegung des Existenzbezugs lässt sich theologiegeschichtlich paradigmatischmit Tho-

mas von Aquin und seiner Ausdifferenzierung verschiedener Dimensionen des Glaubens darstel-

len. Vgl. dazu u.a. Dürnberger, Basics S. 35f. Vgl. zur Relevanz der Existenzannahme außerdem

Kreiner, Antlitz S. 24-26.

833 Vgl. dazu Kap. 5.1.1.1.

834 Vgl. zu diesem Aspekt v.a. Jean-Luc Marion, Gott ohne Sein. Hg. v. Karlheinz Ruhstorfer. Übers. v.

Alwin Letzkus. Paderborn 32014.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 Konstruktion von Verbindlichkeit

an seiner Kennzeichnung des Agnostizismus als einer möglichen Gegenposition. Dieser

habe

mehrere Formen. Inmanchen Fällen weigert sich der Agnostiker, Gott zu leugnen, und

postuliert sogar die Existenz eines transzendenten Wesens; dieses könne sich aber

nicht offenbarenundniemandkönneetwasüber es aussagen. In anderen Fällennimmt

der Agnostiker zur Existenz Gottes gar nicht Stellung, da es unmöglich sei, diese zu be-

weisen, ja auch nur zu bejahen oder zu leugnen.835

Eine direkte Übertragung der ontologischen Neutralität, wie sie sich etwa in einer dop-

pelten Beweisunmöglichkeit ausdrücken ließe, genügt dem Lehramt der katholischen

Kirche in der Gottesfrage ausdrücklich nicht. Zum Glauben gehört nach seiner Auf-

fassung eine deutliche und affirmative Positionierung zum göttlichen Dasein.836 Zu-

mindest auf den ersten Blick führt diese Erwartungshaltung den Theoriekontakt nun

aber in Schwierigkeiten, weil eingefordert wird, wovon der radikale Konstruktivismus

abrät: eine ontologische Festlegung. Die ›natürliche‹ Haltung des radikalen Konstrukti-

vismus läge hier grundsätzlich eher auf der agnostischen Linie, weil zumindest in der

theoretischen Reflexion Wesensaussagen abgelehnt werden. Dies bezieht sich freilich

nicht exklusiv auf Gott, sondern gilt allgemein. Versuche, das Wesen eines Barhockers

zu bestimmen, sind davon in gleicher Weise betroffen. In der theologischen Adaption

des radikalen Konstruktivismus wurde verschiedentlich versucht, aus dieser Gleichset-

zung Profit zu schlagen.837 Auch wurde in Kap. 5.1.1.7 ein Vorschlag unterbreitet, um

aus aus der Statusverbundenheit von Gott und allen anderen Entitäten eine Lösung für

die Problemstellung zu generieren. Das Lösungsangebot besteht darin, die radikalkon-

struktivistische Differenzierung der Beobachtungsebene auf die Existenz Gottes an-

zuwenden. Zur Erinnerung: Während ontologische Qualifizierungen bei Beobachtun-

gen zweiter Ordnung abgelehnt werden, bleiben sie bei Beobachtungen erster Ordnung

grundsätzlich möglich. Auch radikale Konstruktivist*innen stellen die Existenz ihrer

Umwelt alltagspraktisch deshalb zumeist nicht infrage. Im Beispiel gesprochen: Sie ge-

hen schlichtweg davon aus, dass der Barhocker in der Kneipe existiert und sie tragen

kann. Erst in der Beobachtung zweiter Ordnung wird das Erleben der eigenen Umwelt

an die erkenntnisproduktive Tätigkeit des jeweiligen erkennenden Systems zurückge-

bunden. Diese Differenzierung betrifft nun aber den Barhocker ebenso wie Gott. Auf

der Beobachtungsebene erster Ordnung bleibt es bei einer direkten Existenzannahme,

erst auf der Ebene zweiter Ordnung wird diese Annahme problematisiert. Die erkennt-

nistheoretische Kontingenz der Beobachtungen erster Ordnung wird dann sichtbar.838

Theologisch folgt aus der Anwendung dieser Unterscheidung, dass der Glaube an die

Existenz Gottes grundsätzlich möglich bleibt. Dieser Glaube aber wird auf einer zwei-

ten Ebene mit seiner Ungewissheit konfrontiert. Für die Theologie als Wissenschaft

könnte daraus gefolgert werden, dass sie sich auf Beobachtungen zweiter Ordnung

835 KKK 2127.

836 Ähnlich deutlich wird dies auch in der Behandlung des Atheismus. Vgl. KKK 2123-2126.

837 Vgl. Kap. 4.3.1.

838 Freilich bleibt aber auch die Beobachtung zweiter Ordnung von blinden Flecken betroffen. Vgl.

Kap. 2.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 387

konzentriert und Existenzbeweise unterlässt.839 Nach Klein könne sich die Theologie

deshalb

nichtmehr daran [orientieren], welche Argumente am ehesten geeignet sind, die Exis-

tenz Gottes als evident zu erweisen oder plausibel zu machen, sondern daran, welche

theologischen Konzepte plausibel erarbeitet werden können | undwelchen Status die-

se hinsichtlich ihrer Lebenssituierung eröffnen oder verhindern. Diese Orientierung

geht also nicht primär der Wahrheitsfrage nach, sondern eher der nach Gelingen und

Mißlingen.840

Klein überträgt die ontologische Neutralität des radikalen Konstruktivismus in dieser

Weise auf die Theologie. Er nimmt damit eine spezifische Verschiebung vor, weil es

mit Gott um ein Zeichen geht, dessen ontologische Bestimmungsmöglichkeiten in be-

sonderer Weise hinterfragt werden. Auch ohne diesbezügliche radikalkonstruktivisti-

sche Theorieinputs wird theologisch aber darauf reflektiert, dass die Existenz Gottes

eine fragile Kategorie darstellt. Jüdisch-christlich wird diese Fragilität im Sinne einer

fundamentalen Erkenntnisunsicherheit von der Transzendenz des Schöpfergottes her-

geleitet, wie sie sich in den Schöpfungserzählungen der Genesis ausdrückt. Gott wird

hier von seiner Schöpfung spannungsreich unterschieden: Es »entsteht eine radika-

le, unüberwindbare Entzogenheit (d.i. Transzendenz) Gottes, d.h. ein Sein im Außen

unserer Welt, das zugleich der Welt an inneren Punkten ganz nah ist und ihre Frei-

heit begründet.«841 Diese Auffassung einer radikalen Verschiedenheit Gottes motiviert

Anschlussüberlegungen. Vor allem die Festlegung der Unüberwindbarkeit bedarf später

einer weiteren Beschäftigung. Für den Moment ist zunächst die Herleitung des on-

tologischen Sonderstatus Gottes von den Schöpfungsnarrativen relevant. Sie führt zu

der Einsicht, dass Gottes Existenz niemals zweifelsfrei bewiesen werden könne: »Gott

existiert nicht in dem Sinne, wie wir ›existieren‹ sonst verstehen.«842 Der Sondersta-

tus, der Gott hier zugeschrieben wird, rührt nicht von einer erkenntnistheoretischen

Skepsis gegenüber ontologischen Aussagen insgesamt her, sondern hängt spezifisch

mit dem Gottesbild zusammen. Existenz wird hier nicht als allgemeine Kategorie an-

gefragt, sondern lediglich hinsichtlich ihrer Anwendbarkeit auf einen transzendenten

Gott bezweifelt. Im Zuge einer radikalkonstruktivistisch orientierten Theologie wird

diese spezifisch begründete Zurückhaltung folglich mit allgemeinen Argumenten un-

terlegt. Etwas zugespitzt formuliert: Dass die Existenz Gottes nicht bewiesen werden

kann, war vorher schon klar.843 In radikalkonstruktivistischer Perspektive wird dieser

839 Wallich spricht in diesem Zusammenhang von einer »second order theology«. Wallich, Autopoie-

sis S. 356.

840 Klein, Wahrheit S. 404f.

841 Oliver Reis, Gott denken. Eine mehrperspektivische Gotteslehre. (Studienbücher zur Lehrerbil-

dung Bd. 1). Münster 2012. S. 38. [= Reis, Gott.]

842 Ebd. S. 48.

843 Auch wenn das freilich nicht bedeutet, dass diese Schlussfolgerung seit demNiederschreiben der

Schöpfungsberichte theologiegeschichtlich evident gewesen wäre. Die vielfältigen Gottesbewei-

se verleiten vielmehr zu dem Eindruck, dass sich die Einsicht in eine Beweisunmöglichkeit hin-

sichtlich der Existenz Gottes erst mit den kritischen Anfragen der Aufklärung etablierte. Vgl. ebd.

S. 42-47.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 Konstruktion von Verbindlichkeit

Befund nun insofern erweitert, als Theologie – Klein hat hierzu bereits den entschei-

denden Punkt gesetzt (s.o.) – auch über die auf Gott bezogene Existenzfrage hinaus

versuchen sollte, in ihren Reflexionen auf Ontologie zu verzichten. Wenn die Theolo-

gie als wissenschaftliches Unterfangen in erster Linie Beobachtungen zweiter Ordnung

involviert, dann resultiert daraus vor allem die Einsicht in die umfassende Konstruk-

tionalität allen Denkens, weil auch die Theologie ihre Prozesse dann an die eigene Per-

spektive rückbinden muss. In der Theologie wäre deshalb einzugestehen, dass es sich

auch beim Zeichen Gott erst einmal um ein Konstrukt handelt. Zumindest in Ansätzen

wurde dieser Schritt in derTheologie auch schon vollzogen. Im Kontext der Gotteslehre

behauptet Striet etwa die Abhängigkeit Gottes von der menschlichen Tätigkeit:

Wenn nicht einmal gewiss ist, dass ein Gott existiert, der aus freien Stücken selbst

Mensch geworden ist, eben ein Glaube und kein Wissen ist, müssen alle konkreten

Ausformulierungen dieses Glaubens anthropologischer Natur sein. Und damit ist auch

das, was derMensch für denWillen Gottes hält, menschlicher Herkunft. Es gibt keinen

anderenWillen Gottes für denMenschen als denWillen, denMenschen für denWillen

Gottes halten.844

Ergänzt wird diese Einschätzung um zwei Thesen: »1. Der Begriff von Gott ist immer

ein Begriff innerhalb des menschlichen Begriffssystems. 2. Einen anderen Begriff ha-

ben wir nicht.«845 Striet weist nachdrücklich darauf hin, dass jedes Erkennen oder Er-

fahren Gottes von der Perspektive des Erkennenden bzw. Erfahrenden abhängt. Seine

Argumentation weist damit einen entscheidenden Konvergenzpunkt zum radikalkon-

struktivistischen Denken auf. Freilich lässt sich sein Befund noch einmal spezifizieren.

Eine entsprechende Vorlage dafür bietet vor allem Klein an:

Da ein ›Handeln Gottes‹ ja nicht direkt zugänglich ist bzw. beobachtet werden kann,

wir es also immer nur mit Deutungen bezüglich dieses Handelns Gottes zu tun haben,

bleibt auch das Evidentwerden der Wahrheit von Glaubenszeugnissen an eben die-

se Deutungen, also Beobachteroperationen zurückgebunden. D.h., daß das Handeln

Gottes nur über konstruktionale Beschreibungsvorgänge darstellbar bzw. aussagbar

ist, von denen dann aber behauptet wird, daß sie allererst durch dieses Handeln Got-

tes hervorgebracht wurden.846

Die Gebundenheit aller Gottesrede und -erkenntnis an die menschliche Perspektive

wird in dieser Weise konstruktivistisch eingekleidet. Letztlich aber behaupten sowohl

Striet als auch Klein in ihren Zitaten einen Primat der operationalen bzw. funktionalen

vor der substantiellen Perspektive. Sämtliche Aussagen über das Wesen Gottes werden

damit an die Prozesse ihrer Entstehung gekoppelt. Auch die Existenz Gottes ist da-

mit zunächst nur als Konstrukt eines erkennenden Systems zugänglich. Entscheidend

aber ist, dass diese erkenntnistheoretische Beschränkung kein Urteil über den onto-

844 Striet, Plädoyer S. 27.

845 Ebd. S. 28.

846 Klein, Wahrheit S. 431. Für einen ähnlichen Gedanken vgl. Briedens Beschäftigung mit Johannes

Scotus Eriugena: Brieden, Paradoxien Kap. 3.3.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 389

logischen Gehalt des Gottesbegriffs beinhaltet. Konstruktion und Projektion sind keine

Synonyme.847 Auf diesen Unterschied weist auch Armin Kreiner hin. Seines Erachtens

zieht die Entscheidung, den Gottesbegriff als das Ergebnis einer menschlichen Kon-

struktion zu betrachten, nicht die Schlussfolgerung nach sich, dass Gott nicht existiert.

Die klassische Religionskritik mag diese Konklusion zwar insinuiert haben. Das ändert

aber nichts daran, dass sie ungültig ist.848

Auch aus analytischer Sicht räumt Kreiner ein, »dass wir unsere Gottesbegriffe und

-bilder nicht auf ihre Angemessenheit überprüfen können, indem wir sie direkt mit

der Wirklichkeit Gottes vergleichen. Wir können sie nur mit anderen Gottesbegriffen

vergleichen.«849 Radikal-konstruktivistisch wäre dem hinzuzufügen, dass auch diese

Vergleiche nur systemintern ablaufen können. In jedem Fall aber zeigt sich ein theo-

logisches Bewusstsein für die Konstruktionalität des Zeichens Gott und den Umstand,

dass aus diesem Status kein ontologisches Urteil abgeleitet werden kann.

Die wenigen, teils zuvor schon entwickelten Erwägungen dieses Abschnitts ma-

chen deutlich, dass sich auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie auf

die Existenz Gottes als Kategorie beziehen kann. Die Kategorisierung vollzieht sich als

Zuschreibung im Prozess der Beobachtung erster Ordnung.850 Auf dieser Ebene bleibt

ein religiöser Glaube an diese Existenz und ihre »wirksame Wirklichkeit«851 möglich.

Und auch auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung, auf der die Konstruktionalität

und Systemgebundenheit reflektiert wird, findet nicht zwangsläufig eine Zersetzung

des Existenzglaubens statt. Ontologische Kategorien werden hier lediglich darüber be-

fragt, wie sie den Sprung vom System in die Umwelt leisten wollen.852 Ungeachtet

847 Beide Begriffe unterscheiden sich demnach hinsichtlich der Festlegung über den ontologischen

Status ihrer Zuschreibungen. Vgl. dazu Kap. 5.1.1.6.

848 Kreiner, Antlitz S. 160.

849 Ebd. S. 12. Kreiner formuliert hier in Anlehnung an Gordon Kaufmann. Vgl. zu diesem Aspekt auch

Klein, Wahrheit S. 447.

850 Auch Existenz stellt in diesemSinne zunächst lediglich eine Kategorie dar, die vombeobachtenden

System aufgerufen wird. Darauf insistiert auch Klein: »Das (ontologisch) unabhängig verstandene

Sein Gottes bleibt offenbar auch so von menschlichen Konstruktionen dependent, obwohl gera-

de dessen Unabhängigkeit plausibilisiert werden soll.« Ebd. S. 463. Wie die Existenzzuschreibung

insgesamt geschehen kann, beschreiben Schütz und Luckmann in ihrer Beschäftigungmit mittle-

ren Transzendenzen. Sie schildern dort, wie Menschen von ihrer Selbsterfahrung zur Übertragung

dieses Status kommen: »Andere sind diejenigen, ›hinter‹ deren Äußerem sich so wie bei mir ein

Inneres befindet. Ein Körper, der wie mein Körper ein Innen anzeigen könnte, Bewegungen, die

wie gleichartige Bewegungen vonmir Handlungen sein könnten: All das löst die Sinnübertragung

aus.« Schütz/Luckmann, Strukturen S. 607. Entscheidend aber ist – und dieser Aspekt lässt sich ra-

dikalkonstruktivistisch übernehmen –, dass es einer Sinnübertragung bedarf. Ähnliches wäre auch

für die Existenz als Kategorie zu veranschlagen.

851 Vgl. u.a. Thomas P. Fößel, Wirksame Wirklichkeit Auferstehungsglaube: signifikante Gegenwart –

kreativer Ursprung – relevante Glaubwürdigkeit. Bonn 2018. URL: https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de

/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/Fößel_Wirklichkeit.pdf?sequence=1&isAllowed=y (ab-

gerufen am: 17.06.2021).

852 Dies aber bezieht sich eben nicht nur auf Gott, sondern auch auf den Barhocker.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F


390 Konstruktion von Verbindlichkeit

dieser Anfragen bleibt es aber durchaus möglich, bspw. die Viabilität einer Beobach-

tung erster Ordnung zu behaupten.853 Auch auf der Beobachtungsebene zweiter Ord-

nung würden wohl die wenigsten radikalen Konstruktivist*innen bestreiten, dass die

Idee einer beobachtungsunabhängigen Realität zumindest handlungspraktisch viabel

sein kann. Analog dazu kann auch ein religiöser Glaube an die Existenz Gottes auf der

Beobachtungsebene zweiter Ordnung gerechtfertigt werden – einen entsprechenden

Versuch stellt auch diese Replik dar.

Methodisch leiten die bisherigen Überlegungen dazu an, die Zuschreibungen zu

beobachten, die im Zeichen Gott zusammenlaufen. Eine ontologisch-fundierte Klärung

potentieller Eigenschaften dieses göttlichen Wesens wird demgegenüber ebenso zu-

rückgestellt wie die Frage nach der historischen Genese kollektiver Zuschreibungspro-

zesse.854 Zu diesem methodischen Schluss kommt auch Klein in seiner Untersuchung:

Prinzipiell wird damit die theoretische Behandlung der Gottesfrage, bzw. die theore-

tische Existenzfrage nach Gott, umgeleitet in die Frage, wo und auf welche Weise der

Gottesbegriff in konkreten Vollzügen und Lebenspraxen eine Rolle spielt und wie hier

mit Systematisierungen und Orientierungsarbeiten eingesetzt werden kann.855

B) Gott als Superlativ

In der ersten Replik wurde die Relativierung als religiöser Mechanismus beschrieben.

Verdeutlicht wurde dies vor allem anhand der Einsatzmöglichkeiten von Transzendenz-

zuschreibungen. In dieses Muster fügt sich auch der Gottesbegriff als große Transzen-

denz im Sinne der Differenzierung von Schütz und Luckmann.856 In der Imagination

umfassender Transzendenz wird der eigene immanente und kontingente Standpunkt

sicht- und bearbeitbar. Die eigenen Möglichkeiten werden in der Antizipation einer

stets größeren Kontrastgröße gleichsam relativiert. Gott wird nicht als einfacher Ge-

genstand dieser Welt dargestellt, sondern in einer Weise eingeführt, die den Zugriff

auf ihn einerseits ermöglicht, andererseits aber beschränkt. Gotteskonzepte changie-

ren zwischen der Bestimmung von Offenbarungen und dem Zugeständnis ihrer Un-

853 Das gilt nach Klein schließlich schon, »weil sie bislang ›überlebt‹ haben und sich damit, zunächst

imBlick auf die großenWeltreligionen, als für Lebensdeutungen undOrientierungswissen ›viabel‹

erwiesen« haben. Klein, Wahrheit S. 479.

854 Die Einsicht in die Konstruktionalität des Zeichens Gott ließe sich schließlich auch als Motivation

dafür verstehen, die historische Entwicklung des Zeichens zurückzuverfolgen. Diese Konsequenz

zieht etwa Kreiner. Vgl. Kreiner, Antlitz S. 163-170. Er kommt zu dem Schluss: theistische Theorien

»wurden von Menschen entwickelt, um Antworten auf fundamentale Fragen und Probleme ihres

Lebens zu bekommen. Diese Antworten haben sich im Laufe der Menschheits- und Religionsge-

schichte gewandelt. Sie haben sich den veränderten Situationen, Bedürfnissen und Erkenntnissen

angepasst. Innerhalb dieses Wandlungsprozesses veränderten sich auch die Vorstellungen vom

Göttlichen. Auf diese Weise entstand eine verwirrende und unüberschaubare Vielfalt von Gottes-

vorstellungen und in der Folge ein anhaltender, teilweise erbittert geführter Streit umdas adäqua-

te Verständnis des Göttlichen.« Ebd. S. 170. Zur Entwicklung entsprechender Theorien in paläoan-

thropologischer Perspektive vgl. Hoff, Glaubensräume S. 147-165. Zur Entstehung von Religion vgl.

grundlegend Krech, Evolution.

855 Klein, Wahrheit S. 464. Vgl. weiterhin ebd. S. 433.

856 Vgl. noch einmal Schütz/Luckmann, Strukturen S. 589-633.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 391

zulänglichkeit.857 Die Bilderverbote stehen dafür ebenso wie das unaussprechliche Te-

tragramm. Sie versuchen, die grundlegende Paradoxie auszudrücken, dass etwas be-

zeichnet werden soll, von dem gleichzeitig behauptet wird, dass es alle Ausdrücke und

Zeichen übersteigt.858 Ihre Legitimation erfahren diese Versuche aber erst im Ange-

sicht einer Größe, die alles übersteigt. Es geht damit zunächst um eine Relationierung

zwischen den menschlichen Denk- und Sprachmöglichkeiten einerseits und der emp-

fundenen Größe einer alles übersteigenden Instanz andererseits. Theologiegeschicht-

lich wird dieser Mechanismus besonders bei Anselm von Canterbury und seinem sog.

ontologischen Gottesbeweis greifbar: »Und zwar glauben wir, daß Du [JMH: Gott] etwas

bist, über dem nichts Größeres gedacht werden kann.«859 Die Relationierung wird in

diesem Satz klar greifbar. Gott wird als eine Instanz eingeführt, die schlichtweg alles

übersteigt, was derMensch von sich aus kennt und für gut befindet. Um dies überhaupt

»denken zu können,muss eine Relation zwischen klein und groß, groß und größer, grö-

ßer und nicht mehr zu vergrößern hergestellt werden.«860 Den Ausgangspunkt dieser

Steigerungslogik stellt der kontingente Mensch mit all seinen Limitationen dar. Erst

vor demHintergrund seiner Endlichkeit lässt sich die alles übersteigende Größe Gottes

überhaupt ausdrücken:

Die Endlichkeit des menschlichen Geistes beinhaltet nicht in erster Linie Unvermögen

und problematische Begrenzung, sondern weitet den Blick hin auf die Vielfalt der Per-

spektiven auf Wirklichkeit in Konstruktion und Narration und beinhaltet zugleich die

Möglichkeit, über sich hinaus zu weisen mit Blick auf die in diese Endlichkeit einge-

hende Ewigkeit Gottes.861

Ausgehend vom eigenen Denken wird der Gedanke gefasst, dass über dieses Denken

doch etwas hinausgehen müsse. Anselm hat diese Bewegung in seinem Gottesbe-

857 Abhängig von der konkreten Verhältnisbestimmung zwischen diesen beiden Polen entscheidet

sich dann auch, ob Gotteskonzepte eher zur Relativierung oder Absolutierung eingesetzt werden:

»Die Vorstellung eines allmächtigenGottes kann dazu verwendetwerden, politische, gesellschaft-

liche und sexuelle Repression zu sanktionieren. Sie kann aber auch dazu verwendet werden, all

diese Dinge zu kritisieren. […] Die Vorstellung eines sittlich fordernden Gottes kann dazu verwen-

det werden, ein kontingentes Ethos zu verabsolutieren, aber auch dazu, jedes menschliche Ethos

zu relativieren.« Kreiner, Antlitz S. 250. Die radikalkonstruktivistische Bearbeitung von Religiosi-

tät zeugt überwiegend von einer übermäßigen Fokussierung auf die absolutierende Option. Vgl.

dazu ausführlich Kap. 3.

858 Diese Spannung wird übrigens auch im radikalen Konstruktivismus rezipiert. So spricht Maturana

davon, das Zeichen Gott biete die Möglichkeit, »von einer unfasslichen Präsenz und einer Verbun-

denheit mit der Quelle der Existenz zu sprechen, über die sich eigentlich nicht sprechen lässt.«

Maturana/Pörksen, Tun S. 108. Unterschwellig ist die Paradoxalität der Gottesrede damit präsent.

859 Anselm von Canterbury, Proslogion. (S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia Bd. 1).

Übers. v. Franciscus Salesius Schmitt. Seckau 1938. S. 101. Für eine ausführliche theologische Kom-

mentierung und Analyse dieses Gedankens vgl. Martin Kirschner, Gott – größer als gedacht. Die

Transformation der Vernunft aus der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg/

Basel/Wien 2013.

860 Sander, Gotteslehre S. 115.

861 Springhart, Sinn S. 188. Auch in ihrer theologischen Adaption markiert die Kontingenz also nicht

einfach ein Synonym zur Sünde.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 Konstruktion von Verbindlichkeit

weis verdichtet. Hans-Joachim Sander spricht in diesem Zusammenhang von einem

»aufsteigenden Komparativ«862. Er greift entsprechend auf eine grammatikalische

Beschreibung des theologischen Arguments zurück. Müssten in dieser Beschreibung

auch die Zuschreibungen berücksichtigt werden, die auf Gott appliziert werden, so

ließen sie sich vermutlich am ehesten als Superlative beschreiben. In Anwendung der

Anselm’schen Regel genügt allein diese letzte Stufe des Vergleichs, um annähernd

auszudrücken, was mit Gott bezeichnet werden soll. Im Zeichen Gott verdichten

sich die einzelnen Superlative zu einem einzigen Superlativ. So beschreibt es auch

Feuerbach: »Gott ist ein Superlativ, d.h., Gott ist oder hat, was der Mensch ist oder

hat, aber im höchsten Grade und ebendamit ohne Mängel und Schranken.«863 Eine

solche Beschreibung Gottes als Superlativ sollte freilich nicht in einem streng gram-

matikalischen Sinne interpretiert werden. Das Wort Gott stellt kein Adjektiv dar und

lässt sich deshalb nicht steigern. Wenn von Gott als Superlativ die Rede ist, dann

geht es lediglich darum, die Musterhaftigkeit der Zuschreibungen in einem Ausdruck

zu fixieren. Viele einzelne Superlative laufen dann in einem einzigen denkerischen

Superlativ zusammen – Anselms ontologischer Erweiterung des Arguments bedarf

es dabei übrigens nicht.864 Deutlich wird dieser Gedanke auch bei Kierkegaard, der

in seinen Tagebüchern explizit vom Göttlichen als einem menschlichen Superlativ

spricht:

Take for example, the quality of the divine. Hum. beings of course busy themselves

with reflection about the divine. All such human thought, however, leads no further

than to the conclusion that the divine is the superlative’s most superlative superlative

of the human.865

Der Superlativ Gott kürzt insgesamt die Dynamik der denkerischen Steigerung ab. Zu-

gleich aber greift die Dynamik soweit, dass die verwendeten Ausdrücke (u.a.Gott) selbst

immer wieder einbezogen werden müssen. Kierkegaard spricht deshalb auch nicht von

einem einfachen Superlativ, sondern vom »superlative’s most superlative superlative«.

862 Sander, Gotteslehre S. 113. Ähnlich bezieht sich auch von Stosch auf Anselm: »Wichtig ist in dieser

Denkbewegung, die Eigenschaften Gottes nicht statisch festschreiben zu wollen, sondern die Dy-

namik desDenkens zu nutzen, um in einer komparativenDenkhandlung die Grenzen desDenkens

auszuloten und auszuweiten.« Stosch, Atheismus S. 244.

863 Feuerbach, Theogonie S. 281.

864 Anselm hat schließlich versucht, mit seinem Steigerungsargument die Existenz Gottes zu bewei-

sen. Dass damit aber ein problematischer Ebenenwechsel verbunden ist, wurde früh (zunächst

von Gaunilo und später von Kant) angemerkt. Vgl. dazu u.a. John Leslie Mackie, Das Wunder des

Theismus. Argumente für und gegen die Existenz Gottes. Übers. v. Rudolf Ginters. Stuttgart 1985.

S. 81ff.

865 Sören Kierkegaard, Journal NB35:23-24 (1854). In: Kierkegaard’s Journals and Notebooks. Journals

NB31-36. Bd. 10.Hg. v. BruceH.Kirmmse/Niels JørgenCappelørn/AlastairHannay/VanessaRumble

u.a. Princeton/Oxford 2018. S. 367-416, hier: 397. Für die deutsche Übersetzung wurde die entspre-

chende Passage nicht ausgewählt. Vgl. Sören Kierkegaard, Die Tagebücher. Bd. 5. (Sören Kierke-

gaard/Gesammelte Werke Bd. 32.) Ausgewählt und übers. v. Hayo Gardes. Düsseldorf/Köln 1974.

S. 343-353. In der groß angelegten Deutschen Søren-Kierkegaard-Edition des de Gruyter-Verlags sind

die entsprechenden Stellen der Tagebücher bislang – Stand Juni 2021 – noch nicht erschienen.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 393

Deutlich wird daran, dass auch das menschliche Zeichen Gott die Dynamik nicht ein-

fach abschließen kann.866 Ganz ähnlich hat es auch Dorothee Sölle in einem Band mit

dem bezeichnenden Titel Es muß doch mehr als alles geben herausgearbeitet:

Wenn man verstanden hat, daß wir über Gott nur symbolisch reden können, so muß

jedes Symbol, das sich zumAbsoluten aufspreizt, relativiert werden.Wir können nicht

ohne Symbole leben, aber wir müssen sie relativieren und ikonoklastisch überholen.

Gott transzendiert in der Tat unsere Rede über ihn, | aber nur dann, wenn wir ihn nicht

mehr in Symbolgefängnisse einsperren.867

Der Superlativ Gott führt ob seiner Zeichen- bzw. Symbolhaftigkeit zur menschlichen

Kontingenz zurück. ImHintergrund steht auch hier die Vorstellung einer alles überstei-

genden Größe, von der aus die Relativierung in Gang gesetzt wird. Abstrakter lässt sich

diese Bewegung theologisch mit Friedrich Wilhelm Graf ausdrücken: »Gottes radikale

Transzendenz erzeugt ein Unruhepotential, das sich in keiner theologischen Denkfigur

sistieren läßt.«868 Dem Superlativ Gott kommt von daher eine relativierende Wirkung

zu, die sich letztlich in die These aus der ersten Replik einfügt, dass Relativierung eine

zentrale religiöse Operation darstellt.869

Zur Dynamik des verdichteten Superlativs Gott gehört eine grundlegende Parado-

xalität, die sich im kurzen Link zu Kierkegaard bereits andeutet. Wenn das Muster

der Steigerung nämlich konsequent (d.h. selbstapplikativ) angewandt wird, führt es

letztlich zu der Frage, wie überhaupt noch von Gott gesprochen werden kann. In der

Beschäftigung mit den religiösen und mystischen Paradoxien wurde dieses Problem

bereits erörtert.870 Besonders prägnant drückt es sich in der mystischen Leitparado-

xie von Sagbarkeit und Unsagbarkeit aus. Abstrakter stellt es sich in der Immanenz-

Transzendenz-Paradoxie. In beiden Fällen lässt es sich mit Kierkegaard als Frage ent-

wickeln: »denn ist der Gott schlechthin verschieden vom Menschen, so ist der Mensch

866 Das Muster des Superlativs setzt sich deshalb auch dort fort, wo versucht wird, Gott selbst noch

einmal zu steigern. Im Zuge einer Beobachtung zweiter Ordnung kann etwa nach einem Gott der

Götter oder »König der Könige und Herr[n] der Herren« (1 Tim 6,15) gefragt werden.

867 Dorothee Sölle, Es muß doch mehr als alles geben. Nachdenken über Gott. Hamburg 1992. S. 32f.

Der Gedanke wird auf konkrete Gottesbilder ausgeweitet und von Sölle etwa auf eine patriarcha-

le Gottes-Metaphorik übertragen: »Die Relativierung eines absolut gebrauchten Gottessymbols,

wie es ›Vater‹ darstellt, ist in diesem Kontext eine Minimalforderung.« Ebd. S. 34. Sölles Steige-

rungsprogramm ließe sich freilich auch in anderen Theologien festmachen – etwa in einer These

Eberhard Jüngels: »Gott ist mehr als notwendig.« Eberhard Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur

Begründung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tübin-

gen 21977. S. 30. Auch wenn Jüngel abstreitet, es handle sich bei dieser These um »eine quantita-

tive Steigerung von Notwendigkeit« (ebd. S. 30), lässt sie sich doch als Hinweis auf die Unzuläng-

lichkeit menschlicher Kategorienbildung angesichts der sie übersteigendenMöglichkeiten Gottes

lesen.

868 Graf, Vermächtnis S. 36.

869 Vgl. dazu besonders Kap. 5.1.1.1 sowie Kap. 5.1.1.5.

870 Erneut sei darauf hingewiesen, dass die Paradoxalität sich nicht in der Vorstellung erschöpft, Para-

doxien seien bloß mögliche, vielleicht besonders geeignete Stilmittel theologischer Rede. Für ein

solches Verständnis vgl. exemplarisch Lukas Ohly, Arbeitsbuch Systematische Theologie. Techni-

ken – Methoden – Übungen. (UTB Bd. 5128). Tübingen 2019. S. 189-197.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 Konstruktion von Verbindlichkeit

schlechthin verschieden von demGotte, aber wie sollte der Verstand dies fassen?«871 Die

Vorstellung eines alles übersteigenden Gottes führt zu dem Problem, dass ein solcher

Gott auch die Auffassungsgabe des Menschen unendlich übersteigen müsste. Dieses

Problem ist auch Anselms Gottesbeweis eingeschrieben. Sein Gedanke »funktioniert im

Modus einer Sprache, die ihre Sprachlosigkeit nicht verschweigen kann und will.«872

Sanders Kommentar schlägt schon semantisch einen Bogen zur Leitparadoxie der Mys-

tik.873

Das erkenntnistheoretische Problem, das mit der Steigerungslogik verbunden ist,

lässt sich mit Armin Kreiner noch einmal präzisieren: »Wäre Gott unbeschreibbar,

könnte er auch nicht erkannt werden. Wenn Gott nicht erkannt werden könnte, dann

könnte man vermutlich auch nicht erkennen, dass man ihn nicht erkennen kann.«874

Kreiner wirft damit die Frage nach den Konsequenzen eines Gottesbildes auf, das

»unüberwindbare Entzogenheit«875 involviert. In seiner Analyse geht es ihm vor

allem darum, die Begriffe Unbeschreibbarkeit und Unbegreiflichkeit semantisch sauber

von einander zu trennen.876 Während er die Unbegreiflichkeit Gottes angesichts der

Allmachtszuschreibung akzeptiert, lehnt er die Unbeschreibbarkeit als Attribut ab,

weil diese in die oben skizzierte Aporie führen würde: »Wenn Gott als ›unendlich‹

bezeichnet wird, kann er offenbar nicht mehr radikal unbeschreibbar sein, denn diese

Bezeichnung stellt bereits eine Beschreibung Gottes dar.«877 Um das grundlegende

Problem der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit bearbeiten zu können, müsse theolo-

gisch deshalb zumindest die Möglichkeit der Beschreibbarkeit Gottes aufgenommen

werden. Dies wiederum setzt einen gewissen Zugang zu Gott als Wesen oder existie-

render Größe voraus. Das traditionelle Denkmodell eines solchen Zugangs stellt die

Offenbarung als eine von Gott ausgehende (Selbst-)Mitteilung dar. Um die Begrün-

dungslücke in der Frage nach der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit zu schließen,

genügt ein einfacher Rekurs auf die Offenbarung nach Kreiners Auffassung jedoch

nicht. Es sei

missverständlich, den Offenbarungsbegriff so zu verwenden, als gäbe es neben und

über dem,wasMenschen von sich aus vonGott erkennen, noch eine ganz andere – qua-

si übermenschliche – Quelle der Gotteserkenntnis, die zu Einsichten über Gott führt,

871 Kierkegaard, Brocken S. 44.

872 Sander, Gotteslehre S. 115.

873 Ähnlich heißt es bei Keul, die von der Mystik auf die Theologie schaut: »Theo-Logie ist nur dann

Rede von Gott, wenn sich die menschliche Sprachlosigkeit in sie einschreibt.« Keul, Gottesrede

S. 455.

874 Kreiner, Antlitz S. 48.

875 Reis, Gott S. 38.

876 Vgl. u.a. Kreiner, Antlitz S. 32. Mit einer solchen Forderung steht er freilich nicht allein. Eine sehr

ähnliche Unterscheidung findet sich auch bei de Lubac. Vgl. dazu Arenz, Paradoxalität S. 99.

877 Kreiner, Antlitz S. 49. Dazu weiter: »Denn die Behauptung einer solchen Differenz [JMH: zwischen

Gott undWelt] setzt das voraus, was negiert wird, nämlich irgendwelche Aussagen über Gott. Um

sinnvollerweise behaupten zu können, dass sich Gott radikal von der Welt unterscheidet, sollte

man zumindest andeuten können,worin dieserUnterschied besteht, waswiederumeineBeschrei-

bung Gottes voraussetzt.« Ebd. S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 395

die von ihm selbst autorisiert und folglich jeder Kritik enthoben sind. Dies ist des-

halb missverständlich, weil es zunächst immer Menschen sind, die ausgehend von

bestimmten Erfahrungen und Interpretationen solche Behauptungen aufstellen. Auf-

grund der logischen Priorität des Gottesbegriffs handelt es sich bei jeder Gotteser-

kenntnis einschließlich der offenbarten – zumindest in epistemologischer Hinsicht –

um das Ergebnis einer menschlichen Konstruktion.878

Kreiner weist folglich darauf hin, dass nicht nur Gottes- sondern eben auch Offen-

barungskonzepte menschliche Konstrukte darstellen. Radikalkonstruktivistisch impli-

ziert dies eine Bindung an das erkennende System, das als geschlossen und autopoi-

etisch gedacht wird.879 Schon deshalb genügt der Rekurs auf eine von außen kom-

mende Offenbarung nicht – auch wenn diese Auffassung Kritik evoziert. So befürchtet

Elmar Nass im Rahmen seiner kurzen Beschäftigung mit dem radikalen Konstrukti-

vismus etwa: »Göttlich unmittelbare Einwirkung (Offenbarung oder Berufung) scheint

ausgeschlossen.«880 Entsprechende Einwände können mit Kreiner antizipiert und be-

antwortet werden. Seiner Einschätzung nach

erweckt der Versuch, den Gottesbegriff als das Ergebnis einer menschlichen Konstruk-

tion zu betrachten, den Eindruck, Offenbarung werde von vornherein ausgeschlossen.

Diese Alternative basiert jedoch auf einemproblematischen Verständnis vonOffenba-

rung, wonach Offenbarung als eigenständige Quelle der Gotteserkenntnis zu verste-

hen ist, die von allen anderen vermeintlich bloßmenschlichen bzw. ›natürlichen‹ Quel-

len | unterschieden wird und diese bestenfalls überbietend ergänzt und schlimmsten-

falls desavouiert.881

Ein Abschied von der Offenbarung als theologischer Kategorie ist demnach nicht not-

wendig, sofern darunter keine von außen hereinbrechendeMitteilung jenseits mensch-

licher Rezeptionsbedingungen verstanden wird. Auch die Offenbarung bleibt in diesem

Verständnis an diemenschlichenMöglichkeiten gebunden.Das aber wirkt auf die Frage

nach der Paradoxalität Gottes zurück,weil auch hier nicht einfach eine Ableitung von ei-

ner systemexternen Instanz vorgenommen werden kann. Konkret genügt es also nicht,

die Paradoxalität einfach auf die Offenbarung oder das Wesen Gottes zurückzuführen,

weil auch diese Größen nur als Konstrukte eines Systems vorliegen. Der Prozess führt

damit immer wieder zum erkennenden System zurück.882 Sogar »[d]ie absolute Sou-

veränität Gottes verdankt sich menschlicher Zuschreibung und bleibt somit wesentlich

von dieser abhängig«883. Jede Aussage über Gott, auch diejenigen, die ihre eigene Un-

zulänglichkeit betonen, sind in dieser Weise zunächst nicht an der göttlichen Realität,

sondern an ihren eigenen denkerischen Prämissen zumessen. Dies wiederum bedeutet

nicht zwangsläufig, dass sie im klassisch-logischen Sinne kohärent ausfallen müssen.

Gerade radikalkonstruktivistisch kann plausibilisiert werden, dass dieses Denken auch

878 Ebd. S. 172.

879 Vgl. dazu u.a. Kap. 2.3.3.

880 Nass, Konstruktivismus S. 276.

881 Kreiner, Antlitz S. 170f.

882 Auf diesen Aspekt wurde in Kap. 5.1.1.3 mehrfach nachdrücklich hingewiesen.

883 Klein, Wahrheit S. 432.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 Konstruktion von Verbindlichkeit

Paradoxien involviert.884 Das eröffnet Möglichkeiten freierer theologischer Rede, löst

das mit Kreiner explizierte Grundproblem aber eben nicht bündig auf. Die Frage nach

der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit lässt sich nicht durch einen Rekurs auf eine ex-

terne Größe, sondern nur als Setzung des jeweiligen Systems begreifen. Sie hängt davon

ab, dass sich ein System selbst als abhängig behauptet und damit in eine umfassende

religiöse Dynamik hineinstellt. An späterer Stelle werden dazu weitere Überlegungen

im Anschluss an Oliver Reis vorgestellt.

Für den Moment bleibt es bei der Einsicht, dass mit der Frage nach der Erkennbar-

keit der Unerkennbarkeit ein theoretischer Problemüberhang verbunden ist. Darüber

hinaus scheint zu dieser zentralen Paradoxalität des Zeichens Gott aber auch ein gewis-

ser Kommunikationsdruck zu gehören. Von der Anerkenntnis der eigenen Unzuläng-

lichkeit im Angesicht einer alles übersteigenden Instanz wird nicht einfach ins Schwei-

gen gewechselt. Deutlich wird dies vor allem im Kontext der Mystik. An ihrem Beispiel

habe ich in Kap. 5.1.2.4 dargestellt, wie performative Widersprüche nicht nur ausge-

halten, sondern aktiv gesucht werden. Die Motivation dafür scheint oftmals daraus zu

resultieren, dass dem als existent geglaubten, aber nicht völlig zugänglichen Gott etwas

zugetraut wird, das sich auf das eigene Leben auswirkt. Der performativeWiderspruch

von propositionalem Ausdruck einerseits und konkretem Sprechakt andererseits wird

hier erkennbar als angemessene Reaktion auf dieses Erleben verstanden. Daran deutet

sich an, dass das Zeichen Gott mehr als eine paradoxale Steigerungsdynamik involviert.

Zwar gehört diese Dynamik grundlegend zum Begriff Gottes, in der kommunikativen

Praxis bleibt es aber nicht bei der Reflexion auf diese Paradoxalität umfassender Stei-

gerung. Der Ausdruck ermöglicht eine solche Reflexion, macht sie aber nicht in jedem

Fall erforderlich. Gott kommt damit nicht nur in Beobachtungen zweiter Ordnung vor,

sondern auch in Beobachtungen erster Ordnung. Er lässt sich mit aller Selbstverständ-

lichkeit als ansprechbares Gegenüber voraussetzen.885 Das Zeichen Gott kann so zum

Namen eines personalen Gegenübers werden, dessen Existenz nicht erst ausgehandelt

werden muss. Dem paradoxalen Aspekt wird so eine spezifische Note hinzugefügt, der

im nächsten Unterkapitel ausführlicher nachgegangen werden soll. Zuvor aber soll im

Zuge eines kurzen Exkurses noch einmal exemplarisch veranschaulicht werden, wo das

Zeichen Gott ausschließlich wegen seiner Entzogenheit rezipiert und eingesetzt wird.

C) Gott einsetzen

Diese abstrakten Überlegungen der letzten Abschnitte gewinnen an Kontur, wenn kon-

krete Einsatzmöglichkeiten des Zeichens in den Blick kommen. Zur Wirkung funktio-

884 Um diesen Aspekt noch einmal (wiederholend) zu argumentieren: Gott steht in dieser Lesart als

Zeichen für die Antizipation eines völlig anderen und größeren, dem aber die eigene Unzuläng-

lichkeit eingeschrieben wird. Der Transzendenzgedanke Gott reicht so weit, dass er auf die ein-

gesetzten Zeichen zurückgreift. Um diese Erfahrung ausdrücken zu können, eignen sich deshalb

Denkfiguren, die ihre eigene Vorläufigkeit ausdrücken: die Paradoxien. Ihre Adäquanz als theolo-

gische Denk- und Sprachform generieren sie nicht über den Abgleichmit demWesen Gottes, son-

dern im Verhältnis zum Gedanken selbst. Paradoxien bieten ein Mittel an, das geeignet scheint,

umdenGedanken einer alles übersteigendenGröße überhaupt ausdrücken zu können, auchwenn

dieser Ausdruck selbst noch als unzureichend erlebt wird.

885 Vgl. Klein, Wahrheit S. 471.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfähigen Theologie 397

naler Transzendenzen habe ich in Kap. 5.1.1.4 bereits einige Angaben gemacht. In diesem

Abschnitt soll den dort aufgeführten Kurzanalysen eine weitere hinzugefügt werden.

Sie bezieht sich auf den Gottesbezug in der Präambel des Grundgesetzes der Bundesre-

publik Deutschland. Dort heißt es, die Verfassung werde »[i]m Bewußtsein seiner Ver-

antwortung vor Gott und denMenschen« (Präambel GG) erlassen.Historischmag dabei

als erwiesen gelten, »daß weit über die Vertreter des politischen Protestantismus und

Katholizismus hinaus die Mehrheit im Parlamentarischen Rat wie selbstverständlich

den ›Präambelgott‹ des Grundgesetzes mit dem christlichen Gott identifiziert hat.«886

Für die nachträgliche Kommentierung der nominatio Dei erweist sich diese Identifikati-

on aber als nachrangig. Gesucht wird in der Regel nach einer systematisch tragfähigen

Begründung, die gerade auch in pluralen Gesellschaften keine Konflikte zur weltan-

schaulichen Neutralität des Staates auslöst. Ein entsprechendes Angebot macht etwa

Matthias Herdegen »im tonangebenden Grundgesetz-Kommentar«887:

Der transzendentale Bezug der Präambel ist nicht Selbstzweck, sondern dient einer

in der Verfassung angelegten Distanzierung gegenüber jeder Verabsolutierung der staat-

lichen Ordnung. In dieser Funktion steht der Gottesbezug neben anderen, areligiösen

Vorstellungen, die in gleicherWeise durch die Rückbesinnung auf dieMenschenwürde

und die notwendige Unvollkommenheit jeder (auch der demokratisch legitimierten)

Herrschaft anmahnen.888

Das Zeichen Gott wird nach Herdegen wegen seiner Kontrastwirkung eingesetzt. Es

ermöglicht »eine reflexive metajuristische Kontrolle staatlichen Handelns«889, indem

es eine Instanz einfügt, über die auch gesetzgeberisch nicht verfügt werden kann. Im

Kontrast zum Superlativ Gott werden die menschlichen Möglichkeiten relativiert. Dem

Grundgesetz wird in dieser Weise eine Selbstbescheidung zugemutet, die grundlegend

auf die menschliche Kontingenz abzielt. Gott wird vor allemwegen seiner Entzogenheit

eingesetzt. Eine nähere Attribuierung des Zeichens ist hier nicht erforderlich, weil die

Transzendenzzuschreibung zur Legitimation des Gottesbezugs im säkularen Rechts-

text ausreicht. Welche Merkmale einzelne religiöse Traditionen sonst noch mit dem

ZeichenGott verbinden, interessiert hier nicht. Eine präzisere AttribuierungGotteswür-

de einerseits die Anschlussfähigkeit an eine plurale Gesellschaft behindern und könnte

andererseits dafür sorgen, dass die Entzogenheit des Zeichens eingeschränkt wird. Im

Verzicht auf eine nähere theologische Qualifizierung Gottes lässt das Grundgesetz die

Transzendenz Gottes weitgehend unangetastet.

Das kurze Beispiel macht auf die Anschlussmöglichkeiten eines funktionalen Got-

tesverständnisses aufmerksam. Zugleich sensibilisiert es dafür, die Funktionalität des

Zeichens nicht allein auf seine relativierende Wirkung zu begrenzen. Auch wenn dies

juristisch genügen mag, religiösen Traditionen wird man damit theologisch nicht ge-

886 Essen, Unruhe S. 43.

887 Stein, Unverfügbarkeit S. 180.

888 Matthias Herdegen, Präambel. In: Grundgesetz. Kommentar, Loseblattsammlung. Hg. v. Theodor

Maunz/Günter Dürig. München seit 1958. Stand der Kommentierung: 92. EL (August 2020). Rn. 37.

889 Ebd. Rn. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 Konstruktion von Verbindlichkeit

recht.890 Oben habe ich es bereits angedeutet: Auch in funktionaler Perspektive invol-

viert Gott mehr als bloße Entzogenheit.891

5.1.3.2 Hoffen und Handeln

Ein wichtiges Indiz für diese Einschätzung lässt sich (abermals) den religiösen und

mystischen Paradoxien ablesen. In erster Linie geht es dabei um die basale Beobach-

tung, dass – vor allem in derMystik – trotz der Anerkenntnis einer Entzogenheit Gottes

nicht ins Schweigen gewechselt, sondern weiter kommuniziert wird. In der zweiten Re-

plik wurde zu diesem performativen Widerspruch bereits Überlegungen angestellt.892

Mit Bernard McGinn lässt sich ein zentraler Befund noch einmal wiederholen: »Selbst

jene Mystiker, die paradoxerweise besonderen Nachdruck auf Unaussprechlichkeit ge-

legt haben, nutzen alle Möglichkeiten der Sprache aus – und entwickeln oft sogar neue

–, um diesen Transformationsvorgang zu fördern.«893 Die performative Überwindung

der selbst postulierten Unfähigkeit, die nicht schweigt, sondern spricht, fügt der re-

lativierenden Wirkung des Zeichens Gott ein entscheidendes Moment hinzu. In der

Spannung zwischen propositionaler Aussage einerseits und sprachlicher Handlung an-

dererseits wird ein Sinnbezug ausgedrückt, der die paradoxale Rede vom Verstummen

abhält. Trotz der eigenen Begrenztheit wird dem Sprechen der Vorzug vor dem Schwei-

gen oder Verstummen gegeben. Diese Einstellung durchzieht nicht nur die mystischen,

sondern auch die religiösen Paradoxien. Besonders eindrucksvoll geschieht dies etwa

in der Auferstehungsparadoxie, die nicht einfach die eigentümliche Gleichzeitigkeit

von Leben und Tod kolportiert, sondern eine theologisch-produktive Sinnspitze hin-

zufügt.894 Auch wenn die Details der Gleichzeitigkeit von Leben und Tod unklar blei-

ben, so wird zumindest von Paulus festgestellt: »Gott hat den Herrn auferweckt; er wird

durch seineMacht auch uns auferwecken« (1 Kor 6,14). Paulus verknüpft die verstörende

Botschaft der Auferstehung Jesu mit der Hoffnung, dass ein Gott des Lebens für die-

ses Geschehen verantwortlich ist und über Jesus hinaus Menschen auferwecken wird.

Während Paulus damit für eine hoffnungsgeleitete Fortsetzung der Kommunikation

890 Diesbezüglich sei noch einmal an eine Beobachtung Zanders erinnert: »Religionskonzepte wie-

derum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im Nichtsagbaren

sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zander, Religions-

geschichte S. 20.

891 Theologisches Anschauungsmaterial einer solchen Erweiterung liefert Wallich in seiner Unter-

suchung. Sein funktionales Gottesverständnis geht klar über die Zuschreibung von Entzogenheit

hinaus: »DemWort ›Gott‹ kommt eine neue Funktion zu: Es dient zur Artikulation tiefer Erfahrun-

gen zweckfreier Mitmenschlichkeit, beinhaltet zugleich aber auch eine gesellschaftlich relevante

Option auf die Verwirklichung von Mitmenschlichkeit.« Wallich, Autopoiesis S. 446. Wallich weist

mit dieser Bestimmung auf die Möglichkeit einer spezifischen Erweiterung über die Entzogenheit

hinaus hin. Konkret spielt er hier ein Argument seines relational-theologischen Ansatzes durch.

Damit nimmt er eine Auswahlentscheidung vor, der ich im Folgenden nichtweiter nachgehenwer-

de. Entscheidend ist sein methodisches Beispiel, an dem ich mich orientiere.

892 Vgl. Kap. 5.1.2.4.

893 McGinn, Mystik S. 16.

894 Nach Fößel liegt in der Auferstehung »der alles bewegend intentional motivierende Grund des

christlichen Glaubens«. Fößel, Auferstehung S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 16:57:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

