384

Konstruktion von Verbindlichkeit

Fiir den Moment geniigt der abschlieRende Befund, dass mit der Paradoxienreflexi-
on der Mystikforschung ein weiteres Element beobachtet werden kann, das von Glasers-
felds Diskreditierung der Mystik destabilisiert. Diese Replik hat deutlich gemacht, dass
viele Bearbeitungen der Mystik innerhalb der Mystikforschung durchaus radikalkon-
struktivistische Anforderungen erfiillen. Das gilt vor allem, wenn etwa die gesammelten
Definitionen lediglich deskriptiv auf mystische Zeugnisse zugreifen und sich dariiber
hinaus nicht substantiell festlegen. Der Blick auf den Grundkonflikt von Konstruktivis-
mus und Perennialismus hat gezeigt, dass in der Mystikforschung ein breites Bewusst-
sein fiir die Gefahr vorschneller Universalisierungen besteht und Mystik durchaus ope-
rational bzw. funktional verstanden werden kann. Von Glasersfelds Unterscheidung von
Mystik und Rationalitit wurde weiterhin mit ihren theoretischen Unzulinglichkeiten
kontrastiert. Eine Diskreditierung der Mystik sollte auf dieser Grundlage nicht mehr
behauptet werden. Radikalkonstruktivistisch konnten vielmehr die konkreten Nihe-
momente fokussiert werden, wie sie sich in den Schlagworten unio, Kontingenz und
Paradoxalitit ankiindigen.

5.1.3 Dritte Replik: Gott

Als dritten Schwerpunkt innerhalb des radikalkonstruktivistischen Umgangs mit religi-
onsbezogenen Themen und Fragestellungen habe ich in Kap. 3.1.2 Aussagen zu Gott im
radikalen Konstruktivismus zusammengetragen. In besonderer Weise wurden dort Uber-
legungen von Maturana und von Glasersfeld beriicksichtigt. Ersterer versteht Gott als
Zeichen fiir eine »Verbundenheit mit der Quelle der Existenz«®?8. In der Rede von Gott
werde Bezug auf einen entzogenen Anfangspunkt genommen. In einer ersten Kom-
mentierung habe ich dies als Imagination der Kontingenzlosigkeit beschrieben. Das Zei-
chen Gott steht hier fiir den Versuch, in kontingenten Verhiltnissen einen von Kontin-
genz unberithrten Zustand zu imaginieren. Im Fall Maturanas bezieht sich dies eben
auf einen unbeobachtbaren Anfang. Eine dhnliche Verwendung kennzeichnet auch von
Glasersfelds Gottesrede. Er bezieht sich auf die Gottesperspektive als »eine Metapher
fiir die Unmoéglichkeit, ein unverfilschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.«%?° So-
wohl Maturana als auch von Glasersfeld setzen Gott ein, um eine Erfahrung der Ent-
zogenheit begrifflich bestimmen zu kénnen. Beide denken dabei vorwiegend von der
Wirkung des Zeichens her. Bei von Glasersfeld wird diese Perspektive erweitert, weil
er zudem die Plausibilitit der Existenz eines gottlichen Wesens diskutiert. In seiner
unverdffentlichten Notiz The Incredible God erscheint ihm zumindest das judisch-christ-
liche Gottesbild aufgrund der Theodizee-Problematik nicht plausibel. Wenn tiberhaupt,
so lieRRe sich Gott als eine abstrakte Erstursache verstehen, die nach dem Schopfungsakt
nicht weiter eingreift. Die Theodizee wird in dieser Weise einer deistischen Entpara-
doxalisierung unterzogen.33°

Wie in den beiden Repliken zuvor soll es auch in dieser letzten Replik darum gehen,
die radikalkonstruktivistischen Aussagen mit theologischen Alternativen zu konfrontie-

828 Maturana/Porksen, Tun S.108.
829 Porksen/Glasersfeld, Kopf S. 48.
830 Vgl. Kap.3.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

ren. In vielen Punkten geniigt es dabei, bereits entwickelte Gedanken der ersten beiden
Repliken noch einmal kurz aufzugreifen und explizit auf die Gottesfrage anzulegen.
Die bisherige theologische Linie wird deshalb auch hier fortgesetzt. Zugleich greift der
Theoriekontakt nun explizit auf den Kernbereich des Faches zu. Zur Diskussion steht
die Bzohoyia, die Rede von Gott. Dabei kann es nicht darum gehen, an dieser Stelle
eine eigene Gotteslehre auszubreiten. Exemplarisch soll lediglich gezeigt werden, wie
im Rahmen einer radikalkonstruktivistischen Theologie weiterhin von Gott gesprochen
werden kann und inwiefern dies beide Seiten des Theoriekontakts bereichern konnte. %!

5.1.3.1 Gott zwischen Existenz und Zeichenhaftigkeit

Maturana und von Glasersfeld bearbeiten Gott als denkerisches Prinzip. Auf eine Dis-
kussion des ontologischen Gehalts dieses Prinzips geht Maturana iiberhaupt nicht und
von Glasersfeld nur am Rande ein. Angesichts der radikalkonstruktivistischen Kritik
ontologischer Modelle scheint diese Zuriickhaltung durchaus berechtigt. Theologisch
aber ist sie mit Fragen verbunden, die im Verlauf dieser Untersuchung bereits anfang-
haft adressiert wurden. In besonderer Weise gilt dies fiir das Unterkapitel zum religidsen
Antirealismus (Kap. 5.1.1.7), in dem schon einmal diskutiert wurde, warum Religiosi-
tit auch in einem radikalkonstruktivistischen Verstindnis noch von der Existenz ihrer
substantiellen Bezugsgréfien ausgehen kann. Fiir diese dritte Replik soll dieser Gedan-
ke noch einmal zugespitzt werden. Zunichst stellt sich hier die Frage, was es fur die
Rede von der Existenz Gottes bedeuten kann, wenn eine Theorie grundgelegt wird, die
fiir einen Abschied von ontologischen Kategorien votiert.

A) Zur Existenz Gottes
Mit der Existenz Gottes steht die zentrale theologische und religiose Kategorie zur Dis-
kussion. Zumindest fiir den christlichen Glauben darf als Konsens gelten, dass dieser

82 An Gott zu glau-

den Glauben an die Existenz Gottes voraussetzt bzw. impliziert.
ben, bedeutet demnach erst einmal, an seine Existenz zu glauben. Das entspricht in
klassischer Diktion dem credere Deum esse. Diese Feststellung setzt tibrigens keineswegs
substantielle Religionsdefinitionen ins Recht, weil sie zum einen nicht auf alle Religio-
nen ausgeweitet wird und zum anderen auch substantielle Elemente einer funktionalen
Perspektive nachgeordnet werden kénnen, wie an fritherer Stelle bereits argumentiert
wurde.333 Unabhingig von dieser theoretischen Frage ist fiir den Moment aber vor al-
lem die Einsicht bedeutend, dass der affirmative Bezug auf das Sein Gottes konstitutiv
zum christlichen Glauben gehért.83* Verdeutlichen lisst sich dies erneut am Beispiel
des Katholizismus. Der Katechismus setzt etwa eine klare Positionierung in der Exis-
tenzfrage voraus, wenn von Glauben gesprochen werden soll. Deutlich wird dies u.a.

831 Abermals mochte ich damit auch auf Kontingenz und Heuristik dieser Untersuchung hinweisen.

832 Diese Grundlegung des Existenzbezugs lasst sich theologiegeschichtlich paradigmatisch mit Tho-
mas von Aquin und seiner Ausdifferenzierung verschiedener Dimensionen des Glaubens darstel-
len. Vgl. dazu u.a. Dirnberger, Basics S. 35f. Vgl. zur Relevanz der Existenzannahme aufierdem
Kreiner, Antlitz S. 24-26.

833 Vgl.dazuKap.5.1.1.1.

834 Vgl. zu diesem Aspekt v.a. Jean-Luc Marion, Gott ohne Sein. Hg. v. Karlheinz Ruhstorfer. Ubers. v.
Alwin Letzkus. Paderborn 32014.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

385


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386  Konstruktion von Verbindlichkeit

an seiner Kennzeichnung des Agnostizismus als einer moglichen Gegenposition. Dieser
habe

mehrere Formen. In manchen Fillen weigert sich der Agnostiker, Gott zu leugnen, und
postuliert sogar die Existenz eines transzendenten Wesens; dieses konne sich aber
nichtoffenbaren und niemand kdnne etwas (iber es aussagen. Inanderen Fallen nimmt
der Agnostiker zur Existenz Gottes gar nicht Stellung, da es unmaglich sei, diese zu be-

weisen, ja auch nur zu bejahen oder zu leugnen 835

Eine direkte Ubertragung der ontologischen Neutralitit, wie sie sich etwa in einer dop-
pelten Beweisunmdoglichkeit ausdriicken lief3e, geniigt dem Lehramt der katholischen
Kirche in der Gottesfrage ausdriicklich nicht. Zum Glauben gehort nach seiner Auf-
fassung eine deutliche und affirmative Positionierung zum gottlichen Dasein.®¢ Zu-
mindest auf den ersten Blick fithrt diese Erwartungshaltung den Theoriekontakt nun
aber in Schwierigkeiten, weil eingefordert wird, wovon der radikale Konstruktivismus
abrit: eine ontologische Festlegung. Die >natiirliche« Haltung des radikalen Konstrukti-
vismus lige hier grundsitzlich eher auf der agnostischen Linie, weil zumindest in der
theoretischen Reflexion Wesensaussagen abgelehnt werden. Dies bezieht sich freilich
nicht exklusiv auf Gott, sondern gilt allgemein. Versuche, das Wesen eines Barhockers
zu bestimmen, sind davon in gleicher Weise betroffen. In der theologischen Adaption
des radikalen Konstruktivismus wurde verschiedentlich versucht, aus dieser Gleichset-
zung Profit zu schlagen.®3” Auch wurde in Kap. 5.1.1.7 ein Vorschlag unterbreitet, um
aus aus der Statusverbundenheit von Gott und allen anderen Entititen eine Losung fiir
die Problemstellung zu generieren. Das Losungsangebot besteht darin, die radikalkon-
struktivistische Differenzierung der Beobachtungsebene auf die Existenz Gottes an-
zuwenden. Zur Erinnerung: Wihrend ontologische Qualifizierungen bei Beobachtun-
gen zweiter Ordnung abgelehnt werden, bleiben sie bei Beobachtungen erster Ordnung
grundsitzlich méglich. Auch radikale Konstruktivist*innen stellen die Existenz ihrer
Umwelt alltagspraktisch deshalb zumeist nicht infrage. Im Beispiel gesprochen: Sie ge-
hen schlichtweg davon aus, dass der Barhocker in der Kneipe existiert und sie tragen
kann. Erst in der Beobachtung zweiter Ordnung wird das Erleben der eigenen Umwelt
an die erkenntnisproduktive Titigkeit des jeweiligen erkennenden Systems zuriickge-
bunden. Diese Differenzierung betrifft nun aber den Barhocker ebenso wie Gott. Auf
der Beobachtungsebene erster Ordnung bleibt es bei einer direkten Existenzannahme,
erst auf der Ebene zweiter Ordnung wird diese Annahme problematisiert. Die erkennt-
nistheoretische Kontingenz der Beobachtungen erster Ordnung wird dann sichtbar.®3®
Theologisch folgt aus der Anwendung dieser Unterscheidung, dass der Glaube an die
Existenz Gottes grundsitzlich méglich bleibt. Dieser Glaube aber wird auf einer zwei-
ten Ebene mit seiner Ungewissheit konfrontiert. Fiir die Theologie als Wissenschaft
konnte daraus gefolgert werden, dass sie sich auf Beobachtungen zweiter Ordnung

835 KKK 2127.

836 Ahnlich deutlich wird dies auch in der Behandlung des Atheismus. Vgl. KKK 2123-2126.

837 Vgl. Kap. 4.3.1.

838 Freilich bleibt aber auch die Beobachtung zweiter Ordnung von blinden Flecken betroffen. Vgl.
Kap. 2.3.1.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

konzentriert und Existenzbeweise unterlisst.%3° Nach Klein kénne sich die Theologie

deshalb

nicht mehr daran [orientieren], welche Argumente am ehesten geeignetsind, die Exis-
tenz Cottes als evident zu erweisen oder plausibel zu machen, sondern daran, welche
theologischen Konzepte plausibel erarbeitet werden kénnen | und welchen Status die-
se hinsichtlich ihrer Lebenssituierung eréffnen oder verhindern. Diese Orientierung
geht also nicht primar der Wahrheitsfrage nach, sondern eher der nach Gelingen und
MiRlingen.84°

Klein ibertrigt die ontologische Neutralitit des radikalen Konstruktivismus in dieser
Weise auf die Theologie. Er nimmt damit eine spezifische Verschiebung vor, weil es
mit Gott um ein Zeichen geht, dessen ontologische Bestimmungsmoglichkeiten in be-
sonderer Weise hinterfragt werden. Auch ohne diesbeziigliche radikalkonstruktivisti-
sche Theorieinputs wird theologisch aber darauf reflektiert, dass die Existenz Gottes
eine fragile Kategorie darstellt. Jiidisch-christlich wird diese Fragilitit im Sinne einer
fundamentalen Erkenntnisunsicherheit von der Transzendenz des Schopfergottes her-
geleitet, wie sie sich in den Schopfungserzihlungen der Genesis ausdriickt. Gott wird
hier von seiner Schopfung spannungsreich unterschieden: Es »entsteht eine radika-
le, unitberwindbare Entzogenheit (d.i. Transzendenz) Gottes, d.h. ein Sein im Auflen
unserer Welt, das zugleich der Welt an inneren Punkten ganz nah ist und ihre Frei-
heit begriindet.«34!
Anschlussiiberlegungen. Vor allem die Festlegung der Uniiberwindbarkeit bedarf spiter

Diese Auffassung einer radikalen Verschiedenheit Gottes motiviert

einer weiteren Beschiftigung. Fir den Moment ist zunichst die Herleitung des on-
tologischen Sonderstatus Gottes von den Schopfungsnarrativen relevant. Sie fithrt zu
der Einsicht, dass Gottes Existenz niemals zweifelsfrei bewiesen werden kénne: »Gott

842 Der Sondersta-

existiert nicht in dem Sinne, wie wir >existieren< sonst verstehen.«
tus, der Gott hier zugeschrieben wird, rithrt nicht von einer erkenntnistheoretischen
Skepsis gegeniiber ontologischen Aussagen insgesamt her, sondern hingt spezifisch
mit dem Gottesbild zusammen. Existenz wird hier nicht als allgemeine Kategorie an-
gefragt, sondern lediglich hinsichtlich ihrer Anwendbarkeit auf einen transzendenten
Gott bezweifelt. Im Zuge einer radikalkonstruktivistisch orientierten Theologie wird
diese spezifisch begriindete Zuriickhaltung folglich mit allgemeinen Argumenten un-
terlegt. Etwas zugespitzt formuliert: Dass die Existenz Gottes nicht bewiesen werden

kann, war vorher schon klar.84? In radikalkonstruktivistischer Perspektive wird dieser

839 Wallich spricht in diesem Zusammenhang von einer »second order theology«. Wallich, Autopoie-
sis S.356.

840 Klein, Wahrheit S. 404f.

841 Oliver Reis, Gott denken. Eine mehrperspektivische Cotteslehre. (Studienbiicher zur Lehrerbil-
dung Bd. 1). Miinster 2012. S. 38. [= Reis, Gott.]

842 Ebd.S.48.

843 Auch wenn das freilich nicht bedeutet, dass diese Schlussfolgerung seit dem Niederschreiben der
Schépfungsberichte theologiegeschichtlich evident gewesen ware. Die vielfaltigen Gottesbewei-
se verleiten vielmehr zu dem Eindruck, dass sich die Einsicht in eine Beweisunmoglichkeit hin-
sichtlich der Existenz Gottes erst mit den kritischen Anfragen der Aufklarung etablierte. Vgl. ebd.
S.42-47.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

387


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Konstruktion von Verbindlichkeit

Befund nun insofern erweitert, als Theologie — Klein hat hierzu bereits den entschei-
denden Punkt gesetzt (s.0.) — auch uber die auf Gott bezogene Existenzfrage hinaus
versuchen sollte, in ihren Reflexionen auf Ontologie zu verzichten. Wenn die Theolo-
gie als wissenschaftliches Unterfangen in erster Linie Beobachtungen zweiter Ordnung
involviert, dann resultiert daraus vor allem die Einsicht in die umfassende Konstruk-
tionalitit allen Denkens, weil auch die Theologie ihre Prozesse dann an die eigene Per-
spektive riickbinden muss. In der Theologie wire deshalb einzugestehen, dass es sich
auch beim Zeichen Gott erst einmal um ein Konstrukt handelt. Zumindest in Ansitzen
wurde dieser Schritt in der Theologie auch schon vollzogen. Im Kontext der Gotteslehre
behauptet Striet etwa die Abhingigkeit Gottes von der menschlichen Titigkeit:

Wenn nicht einmal gewiss ist, dass ein Gott existiert, der aus freien Stiicken selbst
Mensch geworden ist, eben ein Glaube und kein Wissen ist, missen alle konkreten
Ausformulierungen dieses Glaubens anthropologischer Natur sein. Und damitist auch
das, was der Mensch fiir den Willen Gottes halt, menschlicher Herkunft. Es gibt keinen
anderen Willen Gottes fiir den Menschen als den Willen, den Menschen fiir den Willen
Gottes halten 844

Erganzt wird diese Einschitzung um zwei Thesen: »1. Der Begriff von Gott ist immer
ein Begriff innerhalb des menschlichen Begriffssystems. 2. Einen anderen Begriff ha-
ben wir nicht.«®#> Striet weist nachdriicklich darauf hin, dass jedes Erkennen oder Er-
fahren Gottes von der Perspektive des Erkennenden bzw. Erfahrenden abhingt. Seine
Argumentation weist damit einen entscheidenden Konvergenzpunkt zum radikalkon-
struktivistischen Denken auf. Freilich lisst sich sein Befund noch einmal spezifizieren.
Eine entsprechende Vorlage dafiir bietet vor allem Klein an:

Da ein>Handeln Cottes<ja nicht direkt zugénglich ist bzw. beobachtet werden kann,
wir es also immer nur mit Deutungen beziiglich dieses Handelns Gottes zu tun haben,
bleibt auch das Evidentwerden der Wahrheit von Glaubenszeugnissen an eben die-
se Deutungen, also Beobachteroperationen zuriickgebunden. D.h., daf} das Handeln
Cottes nur (iber konstruktionale Beschreibungsvorginge darstellbar bzw. aussagbar
ist, von denen dann aber behauptet wird, daf$ sie allererst durch dieses Handeln Got-

tes hervorgebracht wurden.84°

Die Gebundenbheit aller Gottesrede und -erkenntnis an die menschliche Perspektive
wird in dieser Weise konstruktivistisch eingekleidet. Letztlich aber behaupten sowohl
Striet als auch Klein in ihren Zitaten einen Primat der operationalen bzw. funktionalen
vor der substantiellen Perspektive. Simtliche Aussagen iiber das Wesen Gottes werden
damit an die Prozesse ihrer Entstehung gekoppelt. Auch die Existenz Gottes ist da-
mit zunichst nur als Konstrukt eines erkennenden Systems zuginglich. Entscheidend
aber ist, dass diese erkenntnistheoretische Beschrinkung kein Urteil iiber den onto-

844 Striet, Pladoyer S. 27.

845 Ebd.S.28.

846 Klein, Wahrheit S. 431. Fir einen dhnlichen Gedanken vgl. Briedens Beschiftigung mit Johannes
Scotus Eriugena: Brieden, Paradoxien Kap. 3.3.1.2.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

logischen Gehalt des Gottesbegriffs beinhaltet. Konstruktion und Projektion sind keine
Synonyme.®47 Auf diesen Unterschied weist auch Armin Kreiner hin. Seines Erachtens

zieht die Entscheidung, den Gottesbegriff als das Ergebnis einer menschlichen Kon-
struktion zu betrachten, nicht die Schlussfolgerung nach sich, dass Gott nicht existiert.
Die klassische Religionskritik mag diese Konklusion zwar insinuiert haben. Das dndert

aber nichts daran, dass sie ungiiltig ist.34%

Auch aus analytischer Sicht riumt Kreiner ein, »dass wir unsere Gottesbegriffe und
-bilder nicht auf ihre Angemessenheit tiberpriifen konnen, indem wir sie direkt mit
der Wirklichkeit Gottes vergleichen. Wir kénnen sie nur mit anderen Gottesbegriffen

vergleichen.«34°

Radikal-konstruktivistisch wire dem hinzuzufiigen, dass auch diese
Vergleiche nur systemintern ablaufen kénnen. In jedem Fall aber zeigt sich ein theo-
logisches Bewusstsein fiir die Konstruktionalitit des Zeichens Gott und den Umstand,
dass aus diesem Status kein ontologisches Urteil abgeleitet werden kann.

Die wenigen, teils zuvor schon entwickelten Erwidgungen dieses Abschnitts ma-
chen deutlich, dass sich auch eine radikalkonstruktivistisch orientierte Theologie auf
die Existenz Gottes als Kategorie beziehen kann. Die Kategorisierung vollzieht sich als
Zuschreibung im Prozess der Beobachtung erster Ordnung.35° Auf dieser Ebene bleibt

51 moglich.

ein religiéser Glaube an diese Existenz und ihre »wirksame Wirklichkeit«®
Und auch auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung, auf der die Konstruktionalitit
und Systemgebundenheit reflektiert wird, findet nicht zwangsliufig eine Zersetzung
des Existenzglaubens statt. Ontologische Kategorien werden hier lediglich dariiber be-

fragt, wie sie den Sprung vom System in die Umwelt leisten wollen.5> Ungeachtet

847 Beide Begriffe unterscheiden sich demnach hinsichtlich der Festlegung iiber den ontologischen
Status ihrer Zuschreibungen. Vgl. dazu Kap. 5.1.1.6.

848 Kreiner, Antlitz S.160.

849 Ebd.S.12. Kreiner formuliert hier in Anlehnung an Gordon Kaufmann. Vgl. zu diesem Aspekt auch
Klein, Wahrheit S. 447.

850 Auch Existenz stelltin diesem Sinne zunachst lediglich eine Kategorie dar, die vom beobachtenden
System aufgerufen wird. Daraufinsistiert auch Klein: »Das (ontologisch) unabhingig verstandene
Sein Gottes bleibt offenbar auch so von menschlichen Konstruktionen dependent, obwohl gera-
de dessen Unabhingigkeit plausibilisiert werden soll.« Ebd. S. 463. Wie die Existenzzuschreibung
insgesamt geschehen kann, beschreiben Schiitz und Luckmann in ihrer Beschaftigung mit mittle-
ren Transzendenzen. Sie schildern dort, wie Menschen von ihrer Selbsterfahrung zur Ubertragung
dieses Status kommen: »Andere sind diejenigen, >hinter« deren AuRerem sich so wie bei mir ein
Inneres befindet. Ein Korper, der wie mein Kérper ein Innen anzeigen konnte, Bewegungen, die
wie gleichartige Bewegungen von mir Handlungen sein konnten: All das l6st die Sinniibertragung
aus.« Schiitz/Luckmann, Strukturen S. 607. Entscheidend aber ist—und dieser Aspekt l4sst sich ra-
dikalkonstruktivistisch iibernehmen —, dass es einer Sinniibertragung bedarf. Ahnliches wire auch
fir die Existenz als Kategorie zu veranschlagen.

851 Vgl. u.a. Thomas P. Fofel, Wirksame Wirklichkeit Auferstehungsglaube: signifikante Gegenwart —
kreativer Ursprung —relevante Glaubwiirdigkeit. Bonn 2018. URL: https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de
/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F6RRel_Wirklichkeit.pdf?’sequence=1&isAllowed=y (ab-
gerufen am: 17.06.2021).

852 Dies aber bezieht sich eben nicht nur auf Gott, sondern auch auf den Barhocker.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

389


https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F
https://bonndoc.ulb.uni-bonn.de/xmlui/bitstream/handle/20.500.11811/1154/F

390

Konstruktion von Verbindlichkeit

dieser Anfragen bleibt es aber durchaus moglich, bspw. die Viabilitit einer Beobach-
tung erster Ordnung zu behaupten.®® Auch auf der Beobachtungsebene zweiter Ord-
nung wiirden wohl die wenigsten radikalen Konstruktivist*innen bestreiten, dass die
Idee einer beobachtungsunabhingigen Realitit zumindest handlungspraktisch viabel
sein kann. Analog dazu kann auch ein religiéser Glaube an die Existenz Gottes auf der
Beobachtungsebene zweiter Ordnung gerechtfertigt werden — einen entsprechenden
Versuch stellt auch diese Replik dar.

Methodisch leiten die bisherigen Uberlegungen dazu an, die Zuschreibungen zu
beobachten, die im Zeichen Gott zusammenlaufen. Eine ontologisch-fundierte Klirung
potentieller Eigenschaften dieses géttlichen Wesens wird demgegeniiber ebenso zu-
riickgestellt wie die Frage nach der historischen Genese kollektiver Zuschreibungspro-
zesse.35* Zu diesem methodischen Schluss kommt auch Klein in seiner Untersuchung:

Prinzipiell wird damit die theoretische Behandlung der Cottesfrage, bzw. die theore-
tische Existenzfrage nach Gott, umgeleitet in die Frage, wo und auf welche Weise der
Gottesbegriff in konkreten Vollziigen und Lebenspraxen eine Rolle spielt und wie hier

mit Systematisierungen und Orientierungsarbeiten eingesetzt werden kann.85

B) Gott als Superlativ

In der ersten Replik wurde die Relativierung als religioser Mechanismus beschrieben.
Verdeutlicht wurde dies vor allem anhand der Einsatzmoglichkeiten von Transzendenz-
zuschreibungen. In dieses Muster fuigt sich auch der Gottesbegriff als grof3e Transzen-

856 In der Imagination

denz im Sinne der Differenzierung von Schiitz und Luckmann.
umfassender Transzendenz wird der eigene immanente und kontingente Standpunkt
sicht- und bearbeitbar. Die eigenen Moglichkeiten werden in der Antizipation einer
stets grofieren KontrastgroRe gleichsam relativiert. Gott wird nicht als einfacher Ge-
genstand dieser Welt dargestellt, sondern in einer Weise eingefiihrt, die den Zugriff
auf ihn einerseits ermoglicht, andererseits aber beschrinkt. Gotteskonzepte changie-

ren zwischen der Bestimmung von Offenbarungen und dem Zugestindnis ihrer Un-

853 Das gilt nach Klein schlieflich schon, »weil sie bislang >iiberlebtchaben und sich damit, zunachst
im Blick auf die groRen Weltreligionen, als fiir Lebensdeutungen und Orientierungswissensviabel<
erwiesen« haben. Klein, Wahrheit S. 479.

854 Die Einsicht in die Konstruktionalitat des Zeichens Cott lieRRe sich schliefilich auch als Motivation
dafir verstehen, die historische Entwicklung des Zeichens zuriickzuverfolgen. Diese Konsequenz
zieht etwa Kreiner. Vgl. Kreiner, Antlitz S. 163-170. Er kommt zu dem Schluss: theistische Theorien
»wurden von Menschen entwickelt, um Antworten auf fundamentale Fragen und Probleme ihres
Lebens zu bekommen. Diese Antworten haben sich im Laufe der Menschheits- und Religionsge-
schichte gewandelt. Sie haben sich den verdnderten Situationen, Bediirfnissen und Erkenntnissen
angepasst. Innerhalb dieses Wandlungsprozesses verdnderten sich auch die Vorstellungen vom
Gottlichen. Auf diese Weise entstand eine verwirrende und uniiberschaubare Vielfalt von Cottes-
vorstellungen und in der Folge ein anhaltender, teilweise erbittert gefiihrter Streit um das adaqua-
te Verstandnis des Gottlichen.« Ebd. S.170. Zur Entwicklung entsprechender Theorien in paldoan-
thropologischer Perspektive vgl. Hoff, Glaubensraume S. 147-165. Zur Entstehung von Religion vgl.
grundlegend Krech, Evolution.

855 Klein, Wahrheit S. 464. Vgl. weiterhin ebd. S. 433.

856 Vgl. noch einmal Schiitz/Luckmann, Strukturen S. 589-633.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

zulinglichkeit.857 Die Bilderverbote stehen dafiir ebenso wie das unaussprechliche Te-
tragramm. Sie versuchen, die grundlegende Paradoxie auszudriicken, dass etwas be-
zeichnet werden soll, von dem gleichzeitig behauptet wird, dass es alle Ausdriicke und

Zeichen iibersteigt. 558

Thre Legitimation erfahren diese Versuche aber erst im Ange-
sicht einer Grof3e, die alles tibersteigt. Es geht damit zunichst um eine Relationierung
zwischen den menschlichen Denk- und Sprachméglichkeiten einerseits und der emp-
fundenen Grof3e einer alles iibersteigenden Instanz andererseits. Theologiegeschicht-
lich wird dieser Mechanismus besonders bei Anselm von Canterbury und seinem sog.
ontologischen Gottesbeweis greifbar: »Und zwar glauben wir, dafd Du [JMH: Gott] etwas
bist, itber dem nichts Groferes gedacht werden kann.«%% Die Relationierung wird in
diesem Satz klar greifbar. Gott wird als eine Instanz eingefiihrt, die schlichtweg alles
iibersteigt, was der Mensch von sich aus kennt und fiir gut befindet. Um dies itberhaupt
»denken zu konnen, muss eine Relation zwischen klein und grof, grof? und grofier, gro-
Rer und nicht mehr zu vergrofern hergestellt werden.«3¢° Den Ausgangspunkt dieser
Steigerungslogik stellt der kontingente Mensch mit all seinen Limitationen dar. Erst
vor dem Hintergrund seiner Endlichkeit l4sst sich die alles itbersteigende Grofie Gottes
tiberhaupt ausdriicken:

Die Endlichkeit des menschlichen Geistes beinhaltet nicht in erster Linie Unvermégen
und problematische Begrenzung, sondern weitet den Blick hin auf die Vielfalt der Per-
spektiven auf Wirklichkeit in Konstruktion und Narration und beinhaltet zugleich die
Méglichkeit, tiber sich hinaus zu weisen mit Blick auf die in diese Endlichkeit einge-
hende Ewigkeit Gottes.2¢"

Ausgehend vom eigenen Denken wird der Gedanke gefasst, dass iiber dieses Denken
doch etwas hinausgehen miisse. Anselm hat diese Bewegung in seinem Gottesbe-

857 Abhingig von der konkreten Verhaltnisbestimmung zwischen diesen beiden Polen entscheidet
sich dann auch, ob Gotteskonzepte eher zur Relativierung oder Absolutierung eingesetzt werden:
»Die Vorstellung eines allmichtigen Gottes kann dazu verwendet werden, politische, gesellschaft-
liche und sexuelle Repression zu sanktionieren. Sie kann aber auch dazu verwendet werden, all
diese Dinge zu kritisieren. [...] Die Vorstellung eines sittlich fordernden Cottes kann dazu verwen-
det werden, ein kontingentes Ethos zu verabsolutieren, aber auch dazu, jedes menschliche Ethos
zu relativieren.« Kreiner, Antlitz S. 250. Die radikalkonstruktivistische Bearbeitung von Religiosi-
tat zeugt iiberwiegend von einer (ibermafiigen Fokussierung auf die absolutierende Option. Vgl.
dazu ausfiihrlich Kap. 3.

858 Diese Spannung wird tibrigens auch im radikalen Konstruktivismus rezipiert. So spricht Maturana
davon, das Zeichen Gott biete die Mdglichkeit, »von einer unfasslichen Prasenz und einer Verbun-
denheit mit der Quelle der Existenz zu sprechen, iiber die sich eigentlich nicht sprechen ldsst.«
Maturana/Pérksen, Tun S.108. Unterschwellig ist die Paradoxalitat der Gottesrede damit prasent.

859 Anselm von Canterbury, Proslogion. (S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi Opera Omnia Bd. 1).
Ubers. v. Franciscus Salesius Schmitt. Seckau1938. S.101. Fiir eine ausfiihrliche theologische Kom-
mentierung und Analyse dieses Gedankens vgl. Martin Kirschner, Gott — grofer als gedacht. Die
Transformation der Vernunft aus der Begegnung mit Gott bei Anselm von Canterbury. Freiburg/
Basel/Wien 2013.

860 Sander, Cotteslehre S.115.

861 Springhart, Sinn S.188. Auch in ihrer theologischen Adaption markiert die Kontingenz also nicht
einfach ein Synonym zur Siinde.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

391


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Konstruktion von Verbindlichkeit

weis verdichtet. Hans-Joachim Sander spricht in diesem Zusammenhang von einem
»aufsteigenden Komparativ«®®2, Er greift entsprechend auf eine grammatikalische
Beschreibung des theologischen Arguments zuriick. Miissten in dieser Beschreibung
auch die Zuschreibungen beriicksichtigt werden, die auf Gott appliziert werden, so
lieRen sie sich vermutlich am ehesten als Superlative beschreiben. In Anwendung der
Anselm'schen Regel geniigt allein diese letzte Stufe des Vergleichs, um annihernd
auszudriicken, was mit Gott bezeichnet werden soll. Im Zeichen Gott verdichten
sich die einzelnen Superlative zu einem einzigen Superlativ. So beschreibt es auch
Feuerbach: »Gott ist ein Superlativ, d.h., Gott ist oder hat, was der Mensch ist oder
hat, aber im héchsten Grade und ebendamit ohne Mangel und Schranken.«®®* Eine
solche Beschreibung Gottes als Superlativ sollte freilich nicht in einem streng gram-
matikalischen Sinne interpretiert werden. Das Wort Gott stellt kein Adjektiv dar und
lasst sich deshalb nicht steigern. Wenn von Gott als Superlativ die Rede ist, dann
geht es lediglich darum, die Musterhaftigkeit der Zuschreibungen in einem Ausdruck
zu fixieren. Viele einzelne Superlative laufen dann in einem einzigen denkerischen
Superlativ zusammen — Anselms ontologischer Erweiterung des Arguments bedarf
es dabei iibrigens nicht.8%4 Deutlich wird dieser Gedanke auch bei Kierkegaard, der
in seinen Tagebiichern explizit vom Gottlichen als einem menschlichen Superlativ
spricht:

Take for example, the quality of the divine. Hum. beings of course busy themselves
with reflection about the divine. All such human thought, however, leads no further
than to the conclusion that the divine is the superlative’s most superlative superlative

of the human 865

Der Superlativ Gott kiirzt insgesamt die Dynamik der denkerischen Steigerung ab. Zu-
gleich aber greift die Dynamik so weit, dass die verwendeten Ausdriicke (u.a. Gott) selbst
immer wieder einbezogen werden miissen. Kierkegaard spricht deshalb auch nicht von
einem einfachen Superlativ, sondern vom »superlative’s most superlative superlative«.

862 Sander, Gotteslehre S.113. Ahnlich bezieht sich auch von Stosch auf Anselm: »Wichtigistin dieser
Denkbewegung, die Eigenschaften Gottes nicht statisch festschreiben zu wollen, sondern die Dy-
namik des Denkens zu nutzen, um in einer komparativen Denkhandlung die Grenzen des Denkens
auszuloten und auszuweiten.« Stosch, Atheismus S. 244.

863 Feuerbach, Theogonie S. 281.

864 Anselm hat schliefilich versucht, mit seinem Steigerungsargument die Existenz Gottes zu bewei-
sen. Dass damit aber ein problematischer Ebenenwechsel verbunden ist, wurde frith (zunéchst
von Gaunilo und spater von Kant) angemerkt. Vgl. dazu u.a. John Leslie Mackie, Das Wunder des
Theismus. Argumente fiir und gegen die Existenz Gottes. Ubers. v. Rudolf Ginters. Stuttgart 1985.
S. 81ff.

865 Soren Kierkegaard, Journal NB35:23-24 (1854). In: Kierkegaard’s Journals and Notebooks. Journals
NB31-36. Bd.10. Hg. v. Bruce H. Kirmmse/Niels Jgrgen Cappelgrn/Alastair Hannay/Vanessa Rumble
u.a. Princeton/Oxford 2018. S. 367-416, hier: 397. Fiir die deutsche Ubersetzung wurde die entspre-
chende Passage nicht ausgewdhlt. Vgl. Séren Kierkegaard, Die Tagebicher. Bd. 5. (Séren Kierke-
gaard/Gesammelte Werke Bd. 32.) Ausgewihlt und tbers. v. Hayo Gardes. Diisseldorf/Kéln 1974.
S.343-353. In der groR angelegten Deutschen Sgren-Kierkegaard-Edition des de Gruyter-Verlags sind
die entsprechenden Stellen der Tagebucher bislang — Stand Juni 2021 — noch nicht erschienen.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

Deutlich wird daran, dass auch das menschliche Zeichen Gott die Dynamik nicht ein-
fach abschlieRen kann.®¢® Ganz ihnlich hat es auch Dorothee Sélle in einem Band mit
dem bezeichnenden Titel Es muf doch mehr als alles geben herausgearbeitet:

Wenn man verstanden hat, dafd wir ilber Gott nur symbolisch reden kénnen, so muf3
jedes Symbol, das sich zum Absoluten aufspreizt, relativiert werden. Wir kénnen nicht
ohne Symbole leben, aber wir missen sie relativieren und ikonoklastisch tberholen.

Cott transzendiert in der Tat unsere Rede liber ihn, | aber nur dann, wenn wir ihn nicht

867

mehr in Symbolgefangnisse einsperren.

Der Superlativ Gott fithrt ob seiner Zeichen- bzw. Symbolhaftigkeit zur menschlichen
Kontingenz zuriick. Im Hintergrund steht auch hier die Vorstellung einer alles iiberstei-
genden GrofRe, von der aus die Relativierung in Gang gesetzt wird. Abstrakter lisst sich
diese Bewegung theologisch mit Friedrich Wilhelm Graf ausdriicken: »Gottes radikale
Transzendenz erzeugt ein Unruhepotential, das sich in keiner theologischen Denkfigur
sistieren 1¢.«3¢8 Dem Superlativ Gott kommt von daher eine relativierende Wirkung
zu, die sich letztlich in die These aus der ersten Replik einfiigt, dass Relativierung eine
zentrale religidse Operation darstellt, 3¢

Zur Dynamik des verdichteten Superlativs Gott gehort eine grundlegende Parado-
xalitit, die sich im kurzen Link zu Kierkegaard bereits andeutet. Wenn das Muster
der Steigerung nimlich konsequent (d.h. selbstapplikativ) angewandt wird, fithrt es
letztlich zu der Frage, wie iiberhaupt noch von Gott gesprochen werden kann. In der
Beschiftigung mit den religiésen und mystischen Paradoxien wurde dieses Problem

bereits erdrtert.37°

Besonders priagnant driickt es sich in der mystischen Leitparado-
xie von Sagbarkeit und Unsagbarkeit aus. Abstrakter stellt es sich in der Immanenz-
Transzendenz-Paradoxie. In beiden Fillen lisst es sich mit Kierkegaard als Frage ent-

wickeln: »denn ist der Gott schlechthin verschieden vom Menschen, so ist der Mensch

866 Das Muster des Superlativs setzt sich deshalb auch dort fort, wo versucht wird, Gott selbst noch
einmal zu steigern. Im Zuge einer Beobachtung zweiter Ordnung kann etwa nach einem Cott der
Gotter oder »Konig der Konige und Herr[n] der Herren« (1 Tim 6,15) gefragt werden.

867 Dorothee Sélle, Es mufd doch mehr als alles geben. Nachdenken tiber Gott. Hamburg 1992. S. 32f.
Der Gedanke wird auf konkrete Gottesbilder ausgeweitet und von Sélle etwa auf eine patriarcha-
le Gottes-Metaphorik (ibertragen: »Die Relativierung eines absolut gebrauchten Gottessymbols,
wie es>Vater< darstellt, ist in diesem Kontext eine Minimalforderung.« Ebd. S.34. Sélles Steige-
rungsprogramm liefSe sich freilich auch in anderen Theologien festmachen —etwa in einer These
Eberhard Jingels: »Cott ist mehr als notwendig.« Eberhard Jiingel, Cott als Geheimnis der Welt. Zur
Begriindung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tibin-
gen 21977. S. 30. Auch wenn Jiingel abstreitet, es handle sich bei dieser These um »eine quantita-
tive Steigerung von Notwendigkeit« (ebd. S. 30), ldsst sie sich doch als Hinweis auf die Unzuldng-
lichkeit menschlicher Kategorienbildung angesichts der sie (ibersteigenden Méglichkeiten Gottes
lesen.

868 Graf, Vermichtnis S. 36.

869 Vgl. dazu besonders Kap. 5.1.1.1 sowie Kap. 5.1.1.5.

870 Erneutseidarauf hingewiesen, dass die Paradoxalitatsich nichtin der Vorstellung erschépft, Para-
doxien seien bloRR maégliche, vielleicht besonders geeignete Stilmittel theologischer Rede. Fiir ein
solches Verstiandnis vgl. exemplarisch Lukas Ohly, Arbeitsbuch Systematische Theologie. Techni-
ken —Methoden — Ubungen. (UTB Bd. 5128). Tiibingen 2019. S.189-197.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

393


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Konstruktion von Verbindlichkeit

schlechthin verschieden von dem Gotte, aber wie sollte der Verstand dies fassen?«37! Die
Vorstellung eines alles iibersteigenden Gottes fithrt zu dem Problem, dass ein solcher
Gott auch die Auffassungsgabe des Menschen unendlich iibersteigen miisste. Dieses
Problem ist auch Anselms Gottesbeweis eingeschrieben. Sein Gedanke »funktioniert im
Modus einer Sprache, die ihre Sprachlosigkeit nicht verschweigen kann und will.«872
Sanders Kommentar schligt schon semantisch einen Bogen zur Leitparadoxie der Mys-
tik.873

Das erkenntnistheoretische Problem, das mit der Steigerungslogik verbunden ist,
lasst sich mit Armin Kreiner noch einmal prizisieren: »Wire Gott unbeschreibbar,
kénnte er auch nicht erkannt werden. Wenn Gott nicht erkannt werden koénnte, dann
kénnte man vermutlich auch nicht erkennen, dass man ihn nicht erkennen kann.«874
Kreiner wirft damit die Frage nach den Konsequenzen eines Gottesbildes auf, das

875 involviert. In seiner Analyse geht es ihm vor

»uniiberwindbare Entzogenheit«
allem darum, die Begriffe Unbeschreibbarkeit und Unbegreiflichkeit semantisch sauber
876 Wihrend er die Unbegreiflichkeit Gottes angesichts der

Allmachtszuschreibung akzeptiert, lehnt er die Unbeschreibbarkeit als Attribut ab,

von einander zu trennen.

weil diese in die oben skizzierte Aporie fithren wiirde: »Wenn Gott als >unendlichs
bezeichnet wird, kann er offenbar nicht mehr radikal unbeschreibbar sein, denn diese
Bezeichnung stellt bereits eine Beschreibung Gottes dar.<”” Um das grundlegende
Problem der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit bearbeiten zu kénnen, miisse theolo-
gisch deshalb zumindest die Moglichkeit der Beschreibbarkeit Gottes aufgenommen
werden. Dies wiederum setzt einen gewissen Zugang zu Gott als Wesen oder existie-
render Grofle voraus. Das traditionelle Denkmodell eines solchen Zugangs stellt die
Offenbarung als eine von Gott ausgehende (Selbst-)Mitteilung dar. Um die Begriin-
dungsliicke in der Frage nach der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit zu schliefien,
geniigt ein einfacher Rekurs auf die Offenbarung nach Kreiners Auffassung jedoch
nicht. Es sei

missverstandlich, den Offenbarungsbegriff so zu verwenden, als giabe es neben und
iiber dem, was Menschen von sich aus von Gott erkennen, noch eine ganz andere—qua-
si lbermenschliche — Quelle der Gotteserkenntnis, die zu Einsichten iiber Gott fiihrt,

871 Kierkegaard, Brocken S. 44.

872 Sander, Cotteslehre S.115.

873 Ahnlich heifdt es bei Keul, die von der Mystik auf die Theologie schaut: »Theo-Logie ist nur dann
Rede von Gott, wenn sich die menschliche Sprachlosigkeit in sie einschreibt.« Keul, Gottesrede
S. 455.

874 Kreiner, Antlitz S. 48.

875 Reis, Gott S. 38.

876 Vgl. u.a. Kreiner, Antlitz S. 32. Mit einer solchen Forderung steht er freilich nicht allein. Eine sehr
dhnliche Unterscheidung findet sich auch bei de Lubac. Vgl. dazu Arenz, Paradoxalitat S. 99.

877 Kreiner, Antlitz S. 49. Dazu weiter: »Denn die Behauptung einer solchen Differenz [JMH: zwischen
Cott und Welt] setzt das voraus, was negiert wird, namlich irgendwelche Aussagen (iber Cott. Um
sinnvollerweise behaupten zu kénnen, dass sich Gott radikal von der Welt unterscheidet, sollte
man zumindest andeuten kénnen, worin dieser Unterschied besteht, was wiederum eine Beschrei-
bung Gottes voraussetzt.« Ebd. S. 38.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

die von ihm selbst autorisiert und folglich jeder Kritik enthoben sind. Dies ist des-
halb missverstandlich, weil es zundchst immer Menschen sind, die ausgehend von
bestimmten Erfahrungen und Interpretationen solche Behauptungen aufstellen. Auf-
grund der logischen Prioritit des Cottesbegriffs handelt es sich bei jeder Gotteser-
kenntnis einschlieRlich der offenbarten — zumindest in epistemologischer Hinsicht —

um das Ergebnis einer menschlichen Konstruktion.878

Kreiner weist folglich darauf hin, dass nicht nur Gottes- sondern eben auch Offen-
barungskonzepte menschliche Konstrukte darstellen. Radikalkonstruktivistisch impli-
ziert dies eine Bindung an das erkennende System, das als geschlossen und autopoi-
etisch gedacht wird.®”® Schon deshalb geniigt der Rekurs auf eine von aufen kom-
mende Offenbarung nicht — auch wenn diese Auffassung Kritik evoziert. So befiirchtet
Elmar Nass im Rahmen seiner kurzen Beschiftigung mit dem radikalen Konstrukti-
vismus etwa: »Géttlich unmittelbare Einwirkung (Offenbarung oder Berufung) scheint
ausgeschlossen.«%8° Entsprechende Einwinde kénnen mit Kreiner antizipiert und be-
antwortet werden. Seiner Einschitzung nach

erweckt der Versuch, den Gottesbegriff als das Ergebnis einer menschlichen Konstruk-
tion zu betrachten, den Eindruck, Offenbarung werde von vornherein ausgeschlossen.
Diese Alternative basiertjedoch auf einem problematischen Verstandnis von Offenba-
rung, wonach Offenbarung als eigenstindige Quelle der Gotteserkenntnis zu verste-
henist, die von allen anderen vermeintlich blofS menschlichen bzw.>natiirlichen<Quel-
len | unterschieden wird und diese bestenfalls iiberbietend erganzt und schlimmsten-

falls desavouiert. 8%

Ein Abschied von der Offenbarung als theologischer Kategorie ist demnach nicht not-
wendig, sofern darunter keine von aufien hereinbrechende Mitteilung jenseits mensch-
licher Rezeptionsbedingungen verstanden wird. Auch die Offenbarung bleibt in diesem
Verstindnis an die menschlichen Méglichkeiten gebunden. Das aber wirkt auf die Frage
nach der Paradoxalitit Gottes zuriick, weil auch hier nicht einfach eine Ableitung von ei-
ner systemexternen Instanz vorgenommen werden kann. Konkret geniigt es also nicht,
die Paradoxalitit einfach auf die Offenbarung oder das Wesen Gottes zuriickzufiithren,
weil auch diese Grofien nur als Konstrukte eines Systems vorliegen. Der Prozess fiihrt
damit immer wieder zum erkennenden System zuriick. 882 Sogar »[d]ie absolute Sou-
verdnitit Gottes verdankt sich menschlicher Zuschreibung und bleibt somit wesentlich
von dieser abhingig«®®3. Jede Aussage iiber Gott, auch diejenigen, die ihre eigene Un-
zulinglichkeit betonen, sind in dieser Weise zunichst nicht an der gottlichen Realitit,
sondern an ihren eigenen denkerischen Primissen zu messen. Dies wiederum bedeutet
nicht zwangslaufig, dass sie im klassisch-logischen Sinne kohirent ausfallen miissen.
Gerade radikalkonstruktivistisch kann plausibilisiert werden, dass dieses Denken auch

878 Ebd.S.172.

879 Vgl.dazuu.a. Kap.2.3.3.

880 Nass, Konstruktivismus S. 276.

881 Kreiner, Antlitz S.170f.

882 Aufdiesen Aspekt wurde in Kap. 5.1.1.3 mehrfach nachdriicklich hingewiesen.
883 Klein, Wahrheit S. 432.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

395


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Konstruktion von Verbindlichkeit

Paradoxien involviert.38 Das eréffnet Moglichkeiten freierer theologischer Rede, lost
das mit Kreiner explizierte Grundproblem aber eben nicht biindig auf. Die Frage nach
der Erkennbarkeit der Unerkennbarkeit lisst sich nicht durch einen Rekurs auf eine ex-
terne Grof3e, sondern nur als Setzung des jeweiligen Systems begreifen. Sie hingt davon
ab, dass sich ein System selbst als abhingig behauptet und damit in eine umfassende
religidse Dynamik hineinstellt. An spiterer Stelle werden dazu weitere Uberlegungen
im Anschluss an Oliver Reis vorgestellt.

Fiir den Moment bleibt es bei der Einsicht, dass mit der Frage nach der Erkennbar-
keit der Unerkennbarkeit ein theoretischer Problemiiberhang verbunden ist. Dariiber
hinaus scheint zu dieser zentralen Paradoxalitit des Zeichens Gott aber auch ein gewis-
ser Kommunikationsdruck zu gehéren. Von der Anerkenntnis der eigenen Unzuling-
lichkeit im Angesicht einer alles tibersteigenden Instanz wird nicht einfach ins Schwei-
gen gewechselt. Deutlich wird dies vor allem im Kontext der Mystik. An ihrem Beispiel
habe ich in Kap. 5.1.2.4 dargestellt, wie performative Widerspriiche nicht nur ausge-
halten, sondern aktiv gesucht werden. Die Motivation dafir scheint oftmals daraus zu
resultieren, dass dem als existent geglaubten, aber nicht véllig zuginglichen Gott etwas
zugetraut wird, das sich auf das eigene Leben auswirkt. Der performative Widerspruch
von propositionalem Ausdruck einerseits und konkretem Sprechakt andererseits wird
hier erkennbar als angemessene Reaktion auf dieses Erleben verstanden. Daran deutet
sich an, dass das Zeichen Gott mehr als eine paradoxale Steigerungsdynamik involviert.
Zwar gehort diese Dynamik grundlegend zum Begriff Gottes, in der kommunikativen
Praxis bleibt es aber nicht bei der Reflexion auf diese Paradoxalitit umfassender Stei-
gerung. Der Ausdruck erméglicht eine solche Reflexion, macht sie aber nicht in jedem
Fall erforderlich. Gott kommt damit nicht nur in Beobachtungen zweiter Ordnung vor,
sondern auch in Beobachtungen erster Ordnung. Er lisst sich mit aller Selbstverstind-
lichkeit als ansprechbares Gegeniiber voraussetzen.3% Das Zeichen Gott kann so zum
Namen eines personalen Gegeniibers werden, dessen Existenz nicht erst ausgehandelt
werden muss. Dem paradoxalen Aspekt wird so eine spezifische Note hinzugefiigt, der
im nichsten Unterkapitel ausfiithrlicher nachgegangen werden soll. Zuvor aber soll im
Zuge eines kurzen Exkurses noch einmal exemplarisch veranschaulicht werden, wo das
Zeichen Gott ausschlieflich wegen seiner Entzogenheit rezipiert und eingesetzt wird.

C) Gott einsetzen
Diese abstrakten Uberlegungen der letzten Abschnitte gewinnen an Kontur, wenn kon-
krete Einsatzmdoglichkeiten des Zeichens in den Blick kommen. Zur Wirkung funktio-

884 Um diesen Aspekt noch einmal (wiederholend) zu argumentieren: Gott steht in dieser Lesart als
Zeichen fiir die Antizipation eines vollig anderen und grofleren, dem aber die eigene Unzuldng-
lichkeit eingeschrieben wird. Der Transzendenzgedanke Gott reicht so weit, dass er auf die ein-
gesetzten Zeichen zurlickgreift. Um diese Erfahrung ausdriicken zu kdnnen, eignen sich deshalb
Denkfiguren, die ihre eigene Vorlaufigkeit ausdriicken: die Paradoxien. lhre Addaquanz als theolo-
gische Denk- und Sprachform generieren sie nicht iiber den Abgleich mit dem Wesen Cottes, son-
dern im Verhiltnis zum Cedanken selbst. Paradoxien bieten ein Mittel an, das geeignet scheint,
um den Gedanken einer alles ibersteigenden Gréfle ilberhaupt ausdriicken zu kénnen, auch wenn
dieser Ausdruck selbst noch als unzureichend erlebt wird.

885 Vgl. Klein, WahrheitS. 471.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Entwurfskonturen: Zum Profil einer radikalkonstruktivistisch anschlussfahigen Theologie

naler Transzendenzen habe ich in Kap. 5.1.1.4 bereits einige Angaben gemacht. In diesem
Abschnitt soll den dort aufgefithrten Kurzanalysen eine weitere hinzugefiigt werden.
Sie bezieht sich auf den Gottesbezug in der Priambel des Grundgesetzes der Bundesre-
publik Deutschland. Dort heifit es, die Verfassung werde »[ilm Bewuf3tsein seiner Ver-
antwortung vor Gott und den Menschen« (Priambel GG) erlassen. Historisch mag dabei
als erwiesen gelten, »daf’ weit tiber die Vertreter des politischen Protestantismus und
Katholizismus hinaus die Mehrheit im Parlamentarischen Rat wie selbstverstindlich
den >Priambelgott< des Grundgesetzes mit dem christlichen Gott identifiziert hat.«38¢
Fir die nachtrigliche Kommentierung der nominatio Dei erweist sich diese Identifikati-
on aber als nachrangig. Gesucht wird in der Regel nach einer systematisch tragfihigen
Begriindung, die gerade auch in pluralen Gesellschaften keine Konflikte zur weltan-
schaulichen Neutralitit des Staates auslost. Ein entsprechendes Angebot macht etwa
Matthias Herdegen »im tonangebenden Grundgesetz-Kommentar«387:

Der transzendentale Bezug der Praambel ist nicht Selbstzweck, sondern dient einer
in der Verfassung angelegten Distanzierung gegeniiber jeder Verabsolutierung der staat-
lichen Ordnung. In dieser Funktion steht der Gottesbezug neben anderen, areligidsen
Vorstellungen, die in gleicher Weise durch die Riickbesinnung auf die Menschenwiirde
und die notwendige Unvollkommenheit jeder (auch der demokratisch legitimierten)

Herrschaft anmahnen 888

Das Zeichen Gott wird nach Herdegen wegen seiner Kontrastwirkung eingesetzt. Es
erméglicht »eine reflexive metajuristische Kontrolle staatlichen Handelns«®?, indem
es eine Instanz einfugt, iiber die auch gesetzgeberisch nicht verfiigt werden kann. Im
Kontrast zum Superlativ Gott werden die menschlichen Méglichkeiten relativiert. Dem
Grundgesetz wird in dieser Weise eine Selbstbescheidung zugemutet, die grundlegend
auf die menschliche Kontingenz abzielt. Gott wird vor allem wegen seiner Entzogenheit
eingesetzt. Eine nihere Attribuierung des Zeichens ist hier nicht erforderlich, weil die
Transzendenzzuschreibung zur Legitimation des Gottesbezugs im sikularen Rechts-
text ausreicht. Welche Merkmale einzelne religiése Traditionen sonst noch mit dem
Zeichen Gott verbinden, interessiert hier nicht. Eine prizisere Attribuierung Gottes wiir-
de einerseits die Anschlussfihigkeit an eine plurale Gesellschaft behindern und konnte
andererseits dafir sorgen, dass die Entzogenheit des Zeichens eingeschrinkt wird. Im
Verzicht auf eine nihere theologische Qualifizierung Gottes lisst das Grundgesetz die
Transzendenz Gottes weitgehend unangetastet.

Das kurze Beispiel macht auf die Anschlussméglichkeiten eines funktionalen Got-
tesverstandnisses aufmerksam. Zugleich sensibilisiert es dafiir, die Funktionalitit des
Zeichens nicht allein auf seine relativierende Wirkung zu begrenzen. Auch wenn dies
juristisch geniigen mag, religiésen Traditionen wird man damit theologisch nicht ge-

886 Essen, UnruheS. 43.

887 Stein, Unverfiigbarkeit S.180.

888 Matthias Herdegen, Praambel. In: Grundgesetz. Kommentar, Loseblattsammlung. Hg. v. Theodor
Maunz/Giinter Diirig. Miinchen seit 1958. Stand der Kommentierung: 92. EL (August 2020). Rn. 37.

889 Ebd.Rn.38.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—

397


https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Konstruktion von Verbindlichkeit

890

recht.®”® Oben habe ich es bereits angedeutet: Auch in funktionaler Perspektive invol-

viert Gott mehr als bloRe Entzogenheit. %!

5.1.3.2 Hoffen und Handeln

Ein wichtiges Indiz fir diese Einschitzung lisst sich (abermals) den religiésen und
mystischen Paradoxien ablesen. In erster Linie geht es dabei um die basale Beobach-
tung, dass — vor allem in der Mystik — trotz der Anerkenntnis einer Entzogenheit Gottes
nicht ins Schweigen gewechselt, sondern weiter kommuniziert wird. In der zweiten Re-
plik wurde zu diesem performativen Widerspruch bereits Uberlegungen angestellt.89
Mit Bernard McGinn lisst sich ein zentraler Befund noch einmal wiederholen: »Selbst
jene Mystiker, die paradoxerweise besonderen Nachdruck auf Unaussprechlichkeit ge-
legt haben, nutzen alle Méglichkeiten der Sprache aus — und entwickeln oft sogar neue
—, um diesen Transformationsvorgang zu fordern.«3%? Die performative Uberwindung
der selbst postulierten Unfihigkeit, die nicht schweigt, sondern spricht, fiigt der re-
lativierenden Wirkung des Zeichens Gott ein entscheidendes Moment hinzu. In der
Spannung zwischen propositionaler Aussage einerseits und sprachlicher Handlung an-
dererseits wird ein Sinnbezug ausgedriickt, der die paradoxale Rede vom Verstummen
abhailt. Trotz der eigenen Begrenztheit wird dem Sprechen der Vorzug vor dem Schwei-
gen oder Verstummen gegeben. Diese Einstellung durchzieht nicht nur die mystischen,
sondern auch die religiésen Paradoxien. Besonders eindrucksvoll geschieht dies etwa
in der Auferstehungsparadoxie, die nicht einfach die eigentiimliche Gleichzeitigkeit
von Leben und Tod kolportiert, sondern eine theologisch-produktive Sinnspitze hin-
zufiigt. 8% Auch wenn die Details der Gleichzeitigkeit von Leben und Tod unklar blei-
ben, so wird zumindest von Paulus festgestellt: »Gott hat den Herrn auferweckt; er wird
durch seine Macht auch uns auferwecken« (1 Kor 6,14). Paulus verkniipft die verstorende
Botschaft der Auferstehung Jesu mit der Hoffnung, dass ein Gott des Lebens fir die-
ses Geschehen verantwortlich ist und iiber Jesus hinaus Menschen auferwecken wird.
Wihrend Paulus damit fiir eine hoffnungsgeleitete Fortsetzung der Kommunikation

890 Diesbezlglich sei noch einmal an eine Beobachtung Zanders erinnert: »Religionskonzepte wie-
derum, die mit negativen Definitionen arbeiten und den Kern einer Religion im Nichtsagbaren
sehen, verfehlen die Praxis und weite Teile der Reflexion in allen Religionen.« Zander, Religions-
geschichte S. 20.

891 Theologisches Anschauungsmaterial einer solchen Erweiterung liefert Wallich in seiner Unter-
suchung. Sein funktionales Gottesverstandnis geht klar iiber die Zuschreibung von Entzogenheit
hinaus: »Dem Wort>Gott<kommt eine neue Funktion zu: Es dient zur Artikulation tiefer Erfahrun-
gen zweckfreier Mitmenschlichkeit, beinhaltet zugleich aber auch eine gesellschaftlich relevante
Option auf die Verwirklichung von Mitmenschlichkeit.« Wallich, Autopoiesis S. 446. Wallich weist
mit dieser Bestimmung auf die Moglichkeit einer spezifischen Erweiterung tiber die Entzogenheit
hinaus hin. Konkret spielt er hier ein Argument seines relational-theologischen Ansatzes durch.
Damitnimmtereine Auswahlentscheidungvor, derich im Folgenden nicht weiter nachgehen wer-
de. Entscheidend ist sein methodisches Beispiel, an dem ich mich orientiere.

892 Vgl. Kap.5.1.2.4.

893 McGinn, Mystik S.16.

894 Nach FoRel liegt in der Auferstehung »der alles bewegend intentional motivierende Grund des
christlichen Glaubens«. FoRRel, Auferstehung S.13.

https://dol.org/10.14361/9783839462171-030 - am 14.02.2026, 18:57:45. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839462171-030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

