V. Phanomenologisch aufweisbare
Bewusstseinsstrukturen und das reine Ich
als Zentrum des Bewusstseinsstroms

In den Logischen Untersuchungen unterscheidet Husserl drei Begrif-

fe des Bewusstseins, wobei er keinesfalls den Anspruch erhebt, dass

mit ihnen alle »Doppeldeutigkeiten« beziiglich dieses Themenkom-
plexes ausgerdumt seien. Diese Begriffe umfassen:

»1. Bewusstsein als der gesamte reelle phinomenologische Bestand
des empirischen Ich, als Verwebung der psychischen Erlebnisse
in der Einheit des Erlebnisstroms.

2. Bewusstsein als inneres Gewahrwerden von eigenen psy-
chischen Erlebnissen

3. Bewusstsein als zusammenfassende Bezeichnung fiir jederlei
>psychische Akte« oder >intentionale Erlebnisse.?

Die von Husserl im ersten Punkt angedeutete Bewusstseinskonzep-
tion wird in der zeitgendssischen Forschung, in Anlehnung an Gur-
witsch, auch als nicht-egologische Bewusstseinstheorie bezeichnet.?
Als wesentliches Charakteristikum einer solchen Bewusstseinskon-
zeption kann Husserls weiterfithrende Spezifizierung von 1 gelten,
dass namlich die Verkniipfung der Bewusstseinsinhalte zu einer Be-
wusstseinseinheit, die Husserl auch empirisches Ich nennt, keines-
wegs eines » ... alle Inhalte tragenden, sie alle noch einmal einigen-
den Ichprinzips bediirfte.«<> Wie unschwer zu erkennen ist, weist
diese Position Ahnlichkeiten zu Humes Ausfiihrungen zur persona-
len Identitdt im Treatise auf, wo dieser nach der Zuriickweisung der
These, dass wir ein unmittelbares Bewusstsein von einem mit sich
selbst identischen und einfachen Selbst im Sinne einer separierbaren
Substanz haben, zu seiner berithmten Schlussfolgerung gelangt, dass

1 LU/, V, §1, S. 346.

2 Vgl. Rinofner—Kreidl, Sonja (2000): Edmund Husserl. Zeitlichkeit und Intentionali-
tdt. Miinchen. 438.

3 Husserl, Edmund: LU 11/1,V, §5, 354

242

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54,



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phianomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

das menschliche Selbst nichts aufSer einem Biindel oder einer Kollek-
tion von Wahrnehmungen sei.* Obwohl Husserl in den Logischen
Untersuchungen Humes Ansicht teilt, dass die Idee eines Ich im Sin-
ne eines Beziehungszentrums aller Bewusstseinsinhalte unhaltbar ist
mit der Begriindung, dass er ein solches Ich nicht aufzufinden ver-
moge®, hilt er in 1 nichtsdestotrotz an der realen und nicht nur fiktiv
gesetzten Einheit des Bewusstseins fest. Diese Einheit wird im Hin-
blick auf das empirische Ich methodologisch so gewonnen, dass zu-
nichst dessen >Ich-Leib< abgeschieden wird und das iibrigbleibende
spsychische Ich¢ in seinem phénomenologisch vorfindbaren Gehalt
auf die »reale Erlebniskomplexion« zu reduzieren ist.¢ Was die ein-
zelnen Erlebniseinheiten diesbeziiglich auszeichnet, ist ihr zeitlicher
Charakter. So bilden die Bewusstseinsinhalte Einheiten der Koexis-
tenz:

»... die Einheiten der Koexistenz gehen von Zeitpunkt zu Zeitpunkt stetig in-
einander iiber, sie konstituieren eine Einheit der Verdnderung, die des Bewusst-
seinsflusses, welches ihrerseits stetiges Verharren oder stetiges Andern mindes-
tens Eines fiir die Einheit des Ganzen wesentlichen, also von ihm als Ganzem
unablésbares Moments fordert.«”

Die Bewusstseinsganzheit wird somit von Husserl nach der bereits
im letzten Kapitel kurz eingefiihrten kategorialen Struktur von Teil
und Ganzem bestimmt, die selbstverstindlich material-ontologisch
fiir reale Entitdten wie das real-empirisch vorfindbare Bewusstsein
entsprechend spezifiziert werden muss. Das im Zitat erwdhnte Ein-
heitsmoment ist diesbeziiglich nicht identisch mit der Form,? welche

4+ Vgl. Hume, David (2000): So heifst es diesbeziiglich: »But setting aside some meta-
physicians of this kind, I may venture to affirm the rest of mankind, that they are
nothing but a bundle or collection of different perceptions, which succeed each other
with an inconceivable rapidity, and are in a perceptual flux and movement.« 1. 4. 6. 165.
5 Dazu Husserl: »Nun muss ich freilich gestehen, daf3 ich dieses primitive Ich als not-
wendiges Beziehungszentrum schlechterdings nicht zu finden vermag ... Was ich allein
zu bemerken, also wahrzunehmen imstande bin, ist das empirische Ich und seine Bezie-
hung zu denjenigen eigenen Erlebnissen oder dufSeren Objekten, die ihm im gegebenen
Augenblick gerade zu Gegenstinden besonderer »>Zuwendung« geworden sind, wihrend
»auflen< wie >innenc vielerlei iibrig bleibt, was dieser Beziehung auf das Ich ermangelt.«
LUII/1,V, §8, 361.

¢ Vgl. ebenda, V, §4, 353.

7 Ebenda, V, §6, 358.

8 Vgl. ebenda, LU I1/1, 111, §22. 281. Warum Form und Einheitsmoment nicht identisch
sind, verdeutlicht folgende Aussage von SiiSbauer (1995), 51: »Mit der Feststellung
aber, ein gegebenes Ganzes habe Materie und Form, ist noch nicht geklart, was die Teile

243

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

einem Ganzen, also hier dem Bewusstsein, in der kontinuierlichen
Abschattung der Zeitempfindung Einheit gibt. Wie Marbach betont,
ist es fiir Husserl in den Logischen Untersuchungen aufgrund seines
empirisch apperzeptiven Vorgehens immer schon klar, was tiber-
haupt als Bewusstseinsinhalt zu einem einheitlichen Bewusstsein ge-
horen bzw. in dasselbe fallen kann,® was bedeutet, dass das gesuchte
Einheitsmoment kein von den Erlebnisinhalten abtrennbares Ele-
ment darstellen kann. Wie sich jedoch verschiedene Bewusstseinstro-
me in ihrer Einheitlichkeit unter dieser Voraussetzung tiberhaupt
voneinander abgrenzen lassen, wird in den Logischen Untersuchun-
gen wegen des empirischen Ansatzes nicht mehr eigens ausgewiesen,
bzw. als Problem erkannt. Anstelle eines zumindest abstrakt ablos-
baren Einheitsmomentes von den Erlebnisinhalten basiert die von
Husserl favorisierte Einheit auf Fundierungsbeziehungen zwischen
den einzelnen Inhalten selber:1!

in dieser Form einigt, was das >Zusammen der Teile in dieser Form« begriindet, denn die
Rede von der Form eines Ganzen besagt ja nur, dafl die Materie in bestimmter Weise
geordnet ist, jedoch ist noch offen, was gerade die Materie in dieser Form einigt oder
integriert«. Ein mogliches integrierendes Ordnungsprinzip wire dann ein entsprechend
zu bestimmendes Einheitsmoment, wobei dies jedoch von dem zugrunde gelegten
Ganzheitsbegriff abhingt, von denen Husserl drei unterscheidet. Vgl. Alfons SiifSbauer
(1995), 51-57.

9 Vgl. ebenda, LUII/1, V, §6, 358.

10 Vgl. Marbach (1974), 11.

1 Wie Siibauer nachweist, unterscheidet Husserl grundsitzlich drei Begriffe von
Ganzheit, nimlich ein Ganzes im weiteren Sinn, dessen Gesamtbegriff lediglich ein
Zusammensein von Teilen erfordert (keine sachliche Einheit), ein Ganzes im engeren
Sinne, wobei eine Anzahl von Gegenstinden durch eine zusitzliche Entitit, wie dem
reinen Ich, erst geeinigt werden. Und schliefSlich den Begriff des Ganzen im prignanten
Sinne, der inhaltlich besagt, dass alle Teile eines Ganzen in einem Netz von Fundie-
rungsbeziehungen jeweils miteinander zusammen hiangen (ohne separierbares Ein-
heitsmoment). Vgl. Siiflbauer (1995), 51-54. Siilbauer selber favorisiert Husserls friihe
nicht-egologische Bewusstseinstheorie, wobei er feststellt, dass die Bewusstseinsganz-
heit als zeitliche Form der Erlebnisse eben allen Bewusstseinsganzheiten eigen ist, also
offenbar zur Klirung der Intersubjektivititsproblematik ungeeignet ist. Deshalb macht
er die motivationale Beziehung zwischen Erlebnissen als sachlich-inhaltlichen Fundie-
rungszusammenhang zusitzlich geltend. 74 Was er diesbeziiglich iibersieht, ist, dass
beispielsweise in den Ideen II das reine bzw. transzendentale Ich als Einheitszentrum
der Themata und diese in ihrer Gerichtetheit auf Motive bestimmt werden. Hua IV,
§29, 112. Nicht erst dieser Gesichtspunkt sondern bereits die Tatsache, dass die Motiva-
tion als Grundgesetz der geistigen Welt und nicht der seelischen Realitit von Husserl
bestimmt wird, ldsst es deshalb als fraglich erscheinen, ob man, wie Siiflbauer, dazu
berechtigt ist, den Begriff der Motivation einfach in Husserls frithen Bewusstseins-
begriff der Logischen Untersuchungen als sachliche Erganzung zu transponieren. Dass

244

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phianomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

»Das phanomenologisch reduzierte Ich ist also nichts Eigenartiges, das iiber den
mannigfaltigen Erlebnissen schwebte, sondern ist einfach mit ihrer Verkniip-
fungseinheit identisch. In der Natur der Inhalte und in den Gesetzen, denen
sie unterstehen, griinden gewisse Verkniipfungsformen. Sie laufen in vielfilti-
ger Weise von Inhalt zu Inhalt, von Inhaltskomplexion zu Inhaltskomplexion,
und schliellich konstituiert sich eine einheitliche Inhaltsgesamtheit, die nichts
anderes ist als das phiinomenologisch reduzierte Ich selber.«'?

Auf die Verkniipfungsformen der Inhaltskomplexionen des Zeit-
bewusstseins werden wir in den néchsten Abschnitten noch naher
eingehen. Hier ist es zunachst wichtig festzuhalten, dass sich in einer
nicht-egologischen Bewusstseinstheorie zumindest prima facie nicht
nur das Problem stellt, wie sich die Bewusstseinstrome verschiedener
Menschen voneinander abgrenzen lassen, sondern auch wie die
Verkniipfungen bzw. wechselseitige Fundierungen der Bewusstseins-
inhalte gewihrleisten konnen, dass es sich bei den jeweils auf-
tauchenden und sich wieder verfliichtigenden Perzepten oder Repri-
sentationen im Bewusstseinstrom jeweils kontinuierlich um >meine«
Erlebnisse handelt, wie also eine Identitit in der Diversitit der Be-
wusstseinsinhalte moglich ist.1> Wie selbstverstindlich die alltigliche
Selbstwahrnehmung des empirischen Ich auch sein mag,'* bleibt die
Erste-Person-Perspektive somit dennoch ein aufklarungsbediirftiges
inter- als auch intramentales Phinomen, auf das wir im Rahmen der
Erorterung des reinen Ich ebenfalls zuriickkommen miissen.?

Was den zweiten Bewusstseinsbegriff anbelangt, ldsst sich be-

er zudem die oben geschilderten sachlichen prima facie Probleme der nicht-egologi-
schen Bewusstseinskonzeption gar nicht erst erortert, kann man wohl kaum als sachli-
che Stirkung seiner Position zur Bewusstheitsganzheit werten.

2 LUII/L, V, §4, 353-354.

13 Vgl. Zahavi, Dan (2000): Self and Consciousness. In: Zahavi, (2000), 55-74. Beide
oben genannten Punkte macht Zahavi in Anlehnung an Husserl gegen nicht-egologi-
sche Bewusstseinstheorien geltend.

14 So formuliert Husserl zur Selbstwahrnehmung des Ich in den Logischen Unter-
suchungen: » Aber die Selbstwahrnehmung des empirischen Ich ist die alltigliche Sache,
die dem Verstindnis keine Schwierigkeiten bietet. Das Ich wird so gut wahrgenommen
wie irgend ein duf8eres Ding.« LU, V, §8, 362.

15 Konrad Cramer macht zu Recht darauf aufmerksam, dass allein die Tatsache einer
inneren Wahrnehmung, die gewahrt, dass sie zu einer Erlebniskomplexion gehért, das
Ich-Bewusstsein nicht aufzukldren in der Lage ist: »Ein solcher Akt kénnte sogar ge-
wahren, daf8 der gewahrte Akt zu einer Erlebniskomplexion gehort, zu der auch andere
Akte gehoren ... Er wire damit aber noch lange nicht die Wahrnehmung eines solchen
Innen, von dem gelten soll, daf3 es das eigene ist, und folglich nicht das Bewuftsein eines
Ich von sich.« Vgl. Cramer (1974), 576.

245

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

reits aufgrund der Ausfithrungen zur immanenten Wahrnehmung in
den Ideen I vermuten, dass fiir Husserl der erste Bewusstseinsbegriff
methodologisch nur aus dem zweiten gewonnen werden kann. Zwar
kennen die Logischen Untersuchungen noch nicht die Methode der
phénomenologischen Reduktion, wie sie in den Ideen I expliziert
wird, ¢ aber die innere Wahrnehmung wird auch in diesem friihen
Werk bereits als reelle Wahrnehmung bestimmt mit der Moglichkeit
ihrer addquaten Gegebenheit (Evidenz).'” Dies bedeutet jedoch fiir
Husserl, dass man zur Erkenntnis der zeitlich strukturierten Be-
wusstseinsganzheit nur auf der Grundlage der adiquat zuginglichen
inneren Wahrnehmung gelangen kann.’ Ein notwendiges Kriterium
fiir den zeitlichen (nicht strukturalen) »Zusammenfall« von innerer
und addquater Wahrnehmung ist diesbeziiglich, dass die innere
Wahrnehmung, welche die prisenten (leibhaftigen) Bewusstseins-
erlebnisse begleitet und »auf sie als ihre Gegenstinde bezogen sein
soll«,? letztere reell in sich beschliefst und gleichzeitig mit ihnen ge-
geben ist.22 Im Rahmen der Logischen Untersuchungen ist Husserl
somit der Auffassung, dass reelle Bewusstseinsinhalte als intentio-
nal-gegenstindliche Bewusstseinsinhalte auch addquat gegeben sein
konnen. Gegen diese Moglichkeit wendet Rinofner-Kreidl allerdings
ein, dass das Verhiltnis von Intention und Erfiillung auf instantan-
gegenwairtige reelle Bewusstseininhalte nicht anwendbar sei:

»... weil in bezug auf das gegenwiirtige Erleben reeller Inhalte keine Zeitdiffe-
renz zwischen Intention und Erfiillung gedacht werden kann.«2!

Tatsichlich kann man, dem Intentionalititsbegriff in unseren Aus-
fithrungen vorgreifend, feststellen, dass nach Husserl die reellen
Empfindungsinhalte des Bewusstseins, die als Auffassungsinhalte
fiir Gegenstandsintentionen fungieren, selber nicht als Gegenstinde
intendiert sind.2 Fiir Rinofner-Kreidl ist es nun ausgeschlossen, dass

16 Marbach (1974) weist diesbeziiglich darauf hin, dass die phinomenologische Einstel-
lung ohne gesonderte methodische Klarung bereits in den Logischen Untersuchungen
anzutreffen ist, und dadurch das empirische Ich, als »unbefragte Voraussetzung der
Bewusstseinsanalyse«, zum Problem wird. 21-22.

7 Vgl. LU, V, §5, 355.

8 Vgl ebenda, V, §6, 358.

19 Ebenda, V, §5, 354.

20 Vgl. ebenda, V, §5, 355.

2 Vgl. Rinofner-Kreidl, (2000), 448.

2 Husserl fiihrt dazu unmissverstandlich aus: »Sind die sogenannten immanenten In-
halte vielmehr blofs intentional (intendierte), so sind andererseits die wahrhaft imma-

=

246

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phianomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

man gleichzeitig auf prisentational unmittelbar erlebte Bewusst-
seinsinhalte reflektieren kann, da sich nach ihrer Auffassung Reflexi-
on und unmittelbares Erleben ausschliefen. Eine aktimmanente Re-
flexion kann sich deshalb im Rahmen dieses Interpretationsansatzes
lediglich auf vergangene Erlebnisse beziehen, also auf Représentatio-
nen ehemals priasentational erlebter innerer Wahrnehmungen.? Im
Hinblick auf die Ausfiihrungen im letzten Kapitel zur Reflexionspro-
blematik wird somit deutlich, dass wir zur Klarung dieses Sachverhal-
tes erneut die verschieden Abstufungen des Reflexionsbegriffes be-
trachten miissen, unter einer allerdings verstirkten Akzentuierung
des Zeitbewusstseins, was das Thema des fiinften Abschnitts dieses
Kapitels sein wird.

Interessant ist nun fiir den argumentativen Horizont der Logi-
schen Untersuchungen, dass Husserl darauf insistiert, dass eine
terminologische Differenz zwischen innerer Wahrnehmung (als
Wahrnehmung eigener Erlebnisse) und adiquater Wahrnehmung
notwendig sei, weil deren Kongruenz nur an phinomenologisch re-
duzierten Wahrnehmungen auftreten wiirde. In diese Richtung for-
muliert er auch seine Kritik an Brentano, weil dieser das Bewusstsein
im Sinne von Erlebtsein, also der inneren Wahrnehmung, mit einer
addquaten Wahrnehmung identifiziere, wobei letztere von ihm als
eigene Art von anschaulichem Wissen verstanden wiirde.?* Husserls
Einwand fokussiert diesbeziiglich das drohende und in den Ausfiih-
rungen zur Reflexion im letzten Kapitel bereist erorterte Regress-
Problem:

nenten Inhalte, die zum reellen Bestande der intentionalen Erlebnisse gehoren, nicht
intentional: sie bauen den Akt auf, erméglichen als die notwendigen Anhaltspunkte die
Intention, aber sie sind nicht selbst intendiert, sie sind nicht die Gegenstinde, die im Akt
vorgestellt sind. Ich sehe nicht Farbempfindungen, sondern gefirbte Dinge ... usw.« LU
1/1§11, 374.

3 Dass Reflexion und unmittelbares Erleben sich nun kategorisch ausschliefen sollen,
wird von Rinofner-Kreidl (2000) des Weiteren wie folgt begriindet: »So gering auch
immer der Zeitablauf zwischen reflektiertem und reflektierendem Akt sein mag, ir-
gendein Zeitabstand zwischen beiden muf8 notwendig bestehen, wenn eine aktimma-
nente Reflexion — eine mit dem gegenwirtigen Aktvollzug gegebene gegenstindliche
Selbstthematisierung des Aktes —, auszuschlieflen ist. Was erlebt ist, ist nicht gleich-
zeitig reflektiert, worauf reflektiert wird, das ist nicht erlebt. Andernfalls gibe es gar
keinen Unterschied zwischen schlichter Wahrnehmung bzw. innerer Wahrnehmung
und Reflexion.« 377.

2 Vgl LUII/1, V, §5, 355.

247

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

»Ich erinnere an den unendlichen Regref, der aus dem Umstand erwichst, daf3
die innere Wahrnehmung selbst wieder ein Erlebnis ist, also neuer Wahrneh-
mungen bedarf, fiir welche dann wieder dasselbe gilt usw.«%

Brentanos Losungsversuch zwischen primdren und sekundédren
Wahrnehmungen zu unterscheiden, wird von Husserl zwar erwihnt,
aber nicht mehr eigens diskutiert. So argumentiert Brentano in der
Psychologie vom empirischen Standpunkt wie folgt:

»Wir konnen den Ton das primire, das Horen selbst das sekundire Objekt des
Hoérens nennen. Denn zeitlich treten sie zwar beide zugleich auf, aber der Natur
der Sache nach ist der Ton das friithere.«2¢

Dass Husserl diesen Losungsvorschlag nicht weiter erdrtert, muss
iiberraschen, weil seine Ausfiihrungen zum zweiten und dritten Be-
wusstseinsbegriff (die reellen Bewusstseinsinhalte sind nicht inten-
tional erfasst) offenbar ebenfalls den Regresseinwand evozieren, ob
nicht auch die adiquaten Wahrnehmung eines immanent gegebenen
Bewusstseinsinhaltes selber wiederum addquat wahrgenommen wer-
den miissten, um die Eigenschaft der Addquation zu garantieren, ad
infinitum.?” Wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, wird die Frage
nach der unendlichen Iteration von Husserl jedoch zum Beispiel in

25 Ebenda, 356.

26 Brentano (1973), 180.

2 Cramer betont in seiner Auseinandersetzung mit Husserls Bewusstseinskonzeption
nicht so sehr die Schwierigkeit, wie eine adiquate Wahrnehmung einer inneren Wahr-
nehmung selber wiederum adiquat erfasst werden kann (obiges Regress-Problem), son-
dern ob dem Bewusstsein als inneres Gewahrwerden iiberhaupt konsistent ein Selbst-
verhiltnis zugesprochen werden kann, was ja gerade aufklidrungsbediirftig ist. Dazu
Cramer: »Die Analyse der Struktur der Wahrnehmung hat aber ergeben, daf8 der inner-
lich wahrnehmende Akt nur dann die Wahrnehmung des eigenen Inneren sein kann
wenn er ein Bewusstsein von seiner Zugehorigkeit zu der Aktkomplexion besitzt, zu
der der wahrgenommene Akt gehort ... Er muf3 >primér< auf den Akt, den er wahr-
nimmt, >sekundir< auf sich selbst bezogen sein. Er tritt also notwendigerweise in der
Differenz von Gewahren und Gewahrtem auf. Frigt man nun, was der Akt gewahrt,
wenn er sich gewahrt, kann die Antwort nur lauten: Er gewahrt sich, in eben dieser
seiner Eigenschaft, dadurch ein Bewusstsein des eigenen Inneren zu sein, daf$ er sich
selbst gewahrt. Von letzterem Gewahren gilt das gleiche, und so schachtelt sich der Akt
innerer Wahrnehmung auf genau die gleiche Weise in sich selbst ein wie Brentanos
inneres Bewusstsein«. Cramer (1974), 583. Cramer nennt diese Form der »>Selbstein-
schachtelung« intensiven Regress, der sich aufgrund der zugesprochenen Bewusstseins-
Eigenschaft des Sich-Selber-Wissens ergibt. Mir scheint der von Cramer geltend ge-
machte Unterschied zwischen extensivem und intensivem Regress formal dadurch
unterschieden zu sein, dass im ersten Fall der Regress dadurch auftritt, dass ein x zur
eigenen Stabilisierung weiterer unendlich-perpetuierend systemexterner Elemente

248

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

der Ersten Philosophie im Rahmen der Ich- und Reflexionsproblema-
tik abgehandelt und uns beziiglich dieser Themenspektren auch er-
neut beschiftigen, so dass sie hier zunichst zuriickgestellt werden
kann.

V.1 Strukturen der Intentionalitit

Die oben formulierte Kritik an Brentano fiihrt diesbeziiglich zu Hus-
serls drittem Punkt in seiner Bewusstseinsbestimmung der Logi-
schen Untersuchungen, in dessen Zentrum der Intentionalitits-
begriff steht. Die Auseinandersetzung mit Brentano findet dabei
zunichst ihre Fortsetzung.?® Es ist bereits darauf verwiesen worden,
dass Brentano im Rahmen seiner deskriptiven Psychologie davon
iberzeugt ist, mit dem Begriff der Intentionalitdt ein trennscharfes
Kriterium fiir die Scheidung von physischem und psychischem Sein
angeben zu konnen. So charakterisiert er die psychischen Phinome-
ne dadurch, dass ihnen die intentionale (mentale) Inexistenz eines
Gegenstandes eigentiimlich sei, also die Gerichtetheit auf immanent
gegebene Objekte.?? Dass es sich diesbeziiglich um eine strikt abge-
grenzte Klasse von Erlebnissen handelt, die eine konstitutive Funk-
tion fiir psychisch bewusstes Dasein hat, wird von Husserl nicht in
Zweifel gezogen:

»Ein reales Wesen, das solcher Erlebnisse ermangelte, das etwa blof3 Inhalte der
Art, wie es die Empfindungserlebnisse sind, in sich hitte ..., wihrend es unfihig
wire, sie gegenstindlich zu interpretieren oder sonstwie durch sie Gegenstinde
vorstellig zu machen — also erst recht unfihig, sich in weiteren Akten auf Ge-
genstinde zu beziehen, sie zu beurteilen, sich tiber sie zu freuen oder betriiben
... ein solches Wesen wiirde niemand ein psychisches Wesen nennen wollen.«3

(oder eines sich immer wiederholenden Elementes) bedarf, wohingegen die unendlich-
perpetuierende Erganzungsnotwendigkeit im zweiten Fall systeminterner Natur ist.

% Wie in der Literatur zu Recht betont wird, kann man sich in der Erdrterung von
Husserls Auseinandersetzung mit Brentano nicht nur auf die Darstellung Husserls,
wie sie beispielsweise in den Logischen Untersuchungen vorgenommen wird, verlassen.
Fiir einen ausfiihrlichen Vergleich beider Positionen im Kontext der Brentanoschule vgl.
Rollinger, Robin D. (1999): Husserl’s Position in the School of Brentano. Dordrecht,
Boston, London.

2 Brentano (1973), 125.

% LUTI/LV, §10, 365.

249

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Im Vergleich mit Dennetts grundlegenden Primissen in der Inten-
tionalen-Systemtheorie ist der Gegensatz, der in der obigen Position
zum Ausdruck gebracht wird, somit kaum zu iiberschitzen. Kann
nach Dennett intentionalen Strukturen kein ontologisch reales Pra-
dikat zugesprochen werden, da diese nur in der Beobachterperspekti-
ve existieren (schwacher Realismus) und sie deshalb lediglich eine
strategische Systemzuschreibung als Funktion eines abkiirzenden
Prognoseinstrumentariums rechtfertigen, lasst sich nach Husserl die
Struktur der Intentionalitit gerade nicht losgeldst von prisentational
zuginglichen Bewusstseinsprozessen behandeln, sondern hat fiir
letztere sogar eine mitkonstituierende Funktion.’! Trotzdem gibt es
auch zu Brentanos Intentionalititsauffassung wesentliche Unter-
schiede. So lasst sich nach Husserl die Intentionalitdtsstruktur
(a) nicht einfach auf den mentalen Bereich beschrinken und (b), wie
wir bei der Diskussion zur inneren und adiquaten Wahrnehmung
bereits angedeutet fanden, konnen seiner Auffassung nach auch
Empfindungen spezifiziert werden, die ohne intentionale Referenz
auftreten.

Betrachten wir zunéchst (a). Husserl fiithrt in den Logischen Un-
tersuchungen aus, dass der Begriff der >mentalen Inexistenz< unter
anderem das Missverstindnis nahe legen wiirde, dass es sich bei
dem Verhiltnis von Bewusstsein (bzw. empirischem Ich) und Gegen-
stand um folgende Relation handelt:

»... ein Verhiltnis zwischen zwei gleichermafSen im Bewusstsein reell zu fin-
denden Sachen, Akt und intentionales Objekt, ... so etwas wie eine Ineinander-
schachtlung eines psychischen Inhalts in den anderen.«32

31 Es ist doch fraglich, ob Husserls Diktum in den Logischen Untersuchungen, dass
reine Empfindungserlebnisse noch kein >psychisches Wesen« konstituieren wiirden, so-
wohl sachlich als auch im Rahmen seiner eigenen Uberlegungen haltbar ist. Vielmehr
liegt die Vermutung nahe, dass der Erlebnisbegriff bzw. die erlebten reellen Inhaltskom-
ponenten des Bewusstseins das dezidiert gegenstandsorientierte Intentionalitits-
bewusstsein in ihrer Mit-Bewusstheit fundieren, also letzteres ersteres notwendig vo-
raussetzt, (Fundierung heifSt hier nicht Ableitung) und nicht umgekehrt. Der Grund
zeigt sich einmal mehr im Regress-Problem: Wenn nicht unabléssig immer neue inten-
tionale Akte auf bereits bestehende gerichtet sein sollen, kommt man zur n-ten Stufe,
auf der der entsprechende intentionale Akt nur noch erlebt, aber nicht mehr selber
gegenstindlich erfasst ist, was hiufig bereits fiir intentionale Akte erster Stufe gilt. Dass
solche Akte jedoch tatsichlich erlebt werden und nicht etwa véllig unbewusst auto-
matisch ablaufen, ldsst sich auch nach Husserl phinomenologisch ausweisen.

2 LUII/1, §11, 371.

250

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

Dies bedeutet, dass im Normalfall, was Husserl ausdriicklich betont,
nicht zwei Sachen im Bewusstsein prisentational gegeben sind, nim-
lich der Gegenstand und das auf ihn abzielende Erlebnis. Vielmehr
liegt ein intentionales Erlebnis vor, das auf einen Gegenstand in ver-
schiedenen Modi zum Beispiel der Wahrnehmung oder Phantasie
gerichtet sein kann.3* Handelt es sich bei der gegenstandsorientierten
Wahrnehmung um die Wahrnehmung eines wirklichen Baumes,
dann ist der Baum im intentionalen Wahrnehmungsakt selbstver-
gegenwirtigend zuginglich (als transzendenter Gegenstand), ohne
jedoch als Gegenstand ein reelles Element des Aktes zu sein. Dies
heif3t jedoch ebenfalls, dass das Auftreten eines intentionalen Gegen-
standsbewusstseins moglich ist, »... ohne daf3 der Gegenstand iiber-
haupt existiert und vielleicht gar nicht existieren kann.«3* Wie
Drummond meines Erachtens zu Recht betont, fiihrt die Auffassung,
dass der Gegenstand vollstandig reell im Akt enthalten sein soll, zur
epistemologischen Abtrennung von seiner weltlichen Existenz und
damit zu den Aporien einer Ding-an-sich Metaphysik, auf die beziig-
lich des Reprisentationsbegriffes mehrfach hingewiesen wurde. Eine
dezidierte Auseinandersetzung mit Brentano wiirde hingegen, neben
der berechtigten Kritik am aporetischen Reprisentationsbegriff, auch
eine grundsitzliche Erdrterung seiner aristotelischen Positionen er-
fordern, nach der in der Wahrnehmung die Form des Objektes ohne
dessen (materielle) Materie durch die denkende Entitit aufgenom-
men wird.?> Dass Husserl die mogliche Differenz zwischen einem
intentionalem Objekt mit dem entsprechenden weltlichen Objekt be-

3 Vgl. ebenda, 372.

34 Ebenda, 372.

% Rollinger (1999), 27. Vgl. auch Brentano (1973), wo er sich in einer Fufinote positiv
auf Aristoteles’ De Anima bezieht. 125. Diese aristotelische Position impliziert nicht
notwendigerweise den bereits mehrfach kritisierten Reprisentationsbegriff. Der Wahr-
nehmungsakt bzw. ein Wahrnehmungsurteil kann auch unter dieser Voraussetzung als
eine Adiquation von Begriff und sinnlich Wahrnehmbarem gedeutet werden, so dass
»eine Verdoppelung der Wirklichkeit« ausgeschlossen werden kann (der Begriff ist nicht
das »ganz andere« zum sinnlich Gegebenen, sondern dessen Essenz). Dass die Form
(Begriff) im Akt enthalten sein soll, muss ebenfalls nicht bedeuteten, dass sie irgendwie
subjektiv erzeugt wird. Sie wird lediglich im Aktbewusstsein zur Erscheinung gebracht,
so dass man sich auf sie intentional zu beziehen in der Lage ist. Husserl muss hingegen
erkliren, was man eigentlich tut, wenn man sich den Gott Jupiter vorstellt, (LU II/1V,
§11, 373), wenn er weder reell im Akt noch »extra mentem« besteht. Dass es sich
hierbei um eine bestimmte Weise des Zugemutetseins handelt, ist als Erklarung nicht
zielfiihrend, weil letzteres ja gerade nicht ohne die Vorstellung des Gottes Jupiter gegen-
tiber einer beliebigen anderen Vorstellung hinreichend spezifiziert werden konnte.

251

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

tont, zum Beispiel fiir den Fall einer Halluzination, impliziert jeden-
falls gerade nicht, dass eine Kongruenz zwischen beiden ausgeschlos-
sen wird,? was zudem Husserls Kritik am Bild- und Zeichenbegriff
widersprechen wiirde.

V.1.1 Das Verhiltnis von Empfindung und Auffassungssinn

Im Hinblick auf (b) ist Husserl Unterscheidung von Empfindung und
Wahrnehmungsobjekt konstitutiv. Dabei ist erstere, wie in der Aus-
einandersetzung mit Helmholtz erdrtert, fiir Husserl kein unbewusst
auftretender Reiz an den jeweiligen Sinnesorganen, sondern ein reel-
ler Bewusstseinsinhalt, der aufgrund einer Apperzeption eine gegen-
stindlich-intentionale Deutung erhalt:

»Wie immer die im Bewusstsein prisenten (die erlebten) Inhalte entstanden
sein mogen, es ist denkbar, dafl in ihm gleiche Empfindungsinhalte vorhanden
und doch verschieden aufgefaf3t, m.a. W.: daf$ auf Grund derselben Inhalte ver-
schiedene Gegenstinde wahrgenommen wiren.«37

Ein fiir Husserl typisches Beispiel fiir einen solchen Wechsel des Auf-
fassungssinnes mit denselben zugrundeliegenden »Empfindungs-
daten« expliziert er zum Beispiel in Erfahrung und Urteil. So stelle
man sich vor, dass zu einem Zeitpunkt #; eine visuelle Erscheinung
gegeben ist, mit der objektivierenden Auffassungsintention >mensch-
licher Leib¢, bzw. >Mensch«. Doch im nichsten Moment ¢, transfor-
miert sich diese Wahrnehmung zum Auffassungssinn sbekleidete
Puppe«.?® Auch der umgekehrte Fall ist moglich: So konnen verschie-
dene Empfindungsinhalte gegeben sein, die trotzdem demselben Ge-
genstand x zugeordnet werden. Die Abschattungsmannigfaltigkeit
farblicher Beleuchtungsumstiande einer rollenden Kugel hindert uns,
in objektivierender Einstellung, offensichtlich nicht daran, den einen

3% So heifdt es bei Drummond: »I shall argue, however, that whereas identifying the
intended, intentional object as a real content of the act would necessitate its distinction
from the ordinary, worldly existent, the refusal to identify the intentional object as
really contained within the act does not in and of itself necessitate distinguishing it from
the worldly object, for it might be this very object which in some way is >non-really
contained« within the act.« In: Drummond, John J (1990): Husserlian Intentionality and
Non-Foundational Realism. Noema and Object. Dordrecht, Boston, London. 17.

7 LUII/1, §14, 381.

3 Vgl. EU, §21, 100.

252

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

identischen Gegenstand mit demselben Sinn zu apperzipieren.?
Nicht dieser letztere Gesichtspunkt, aber die grundsitzlich dualisti-
sche Auffassung von Empfindung und Auffassungssinn im Hinblick
auf die Konstitution des Wahrnehmungsobjektes ist von Gurwitsch
einer grundlegenden, gestaltpsychologisch-orientierten Kritik unter-
zogen worden, die fiir die weiteren Ausfithrungen von grofler Wich-
tigkeit ist und die ich deshalb an dieser Stelle in einigen zentralen
Punkten erértern mochte.

Gurwitschs Kritik richtet sich dabei ganz allgemein gegen die
sogenannte Konstanzannahme in der Psychologie und Physiologie,
bei der davon ausgegangen wird, dass es eine extern gegebene Emp-
findungsschicht gibt, die unabhingig von den internen Bedingungen,
wie beispielsweise einer spezifischen Fokussierung der Empfindungs-
komponenten (Husserls Auffassungssinn), spezifiziert und separiert
werden kann.® Dass es verschiedene Bedingungen gibt, wie interne
und externe Faktoren, die zur Wahrnehmung einer Gestaltqualitit
beitragen, wird diesbeziiglich von Gurwitsch gar nicht in Frage ge-
stellt, sondern lediglich, dass es bei einer Gestaltvariation im Wahr-
nehmungsprozess gleichbleibende Empfindungen gibt. Diese Positi-
on verdeutlicht Gurwitsch auch mit folgender Gleichung: >P = F; (x)
+ F> (xi)¢, wobei F; und F, funktionelle Abhingigkeiten des Perzepts
P zum Ausdruck bringen sollen und zwar von x. als duflerer und x;
als innerer Bedingung. Hingegen lasst sich die Auffassung der Ge-
staltpsychologie mit folgender Gleichung darstellen: >P = F (x, x;)<.
Gemeint ist hiermit, dass das Perzept, wenn sich eine der beiden Be-
dingungen dndert, auch die gesamte Ganzheit als homogene Entitdt

¥ Vgl. LU II/1, V, §14, 383. Sicherlich ist Bernhard Rang zuzustimmen, dass Husserl
den von Gurwitsch kritisierten Dualismus in der oben dargestellten doppelten Einheit-
Mannigfaltigkeits-Struktur begriindet, und dass sein Hinweis auf die Identitdt der
wahrgenommenen Farbe in der Mannigfaltigkeit ihrer Abschattungen berechtigt ist.
Vgl. Rang (1990), 210, Fu3note 139. Trotzdem ist Gurwitschs Vorwurf der Konstanz-
annahme gegen Husserl insofern berechtigt, als dieser, wie beispielsweise in dem obigen
Zitat zum Ausdruck kommt, die Separierung der Empfindungskomponenten von dem
Auffassungssinn fiir moglich hilt. Dies wiederum ist nicht zu verwechseln mit der
grundlegenden Auffassung, dass es fiir die homogene Wahrnehmungseinheit zwei dis-
tinkte Quellen der Erkenntnis gibt. Letzterem kann man durchaus zustimmen (Emp-
findungen und Begriffe als irreduzible und ontologisch distinkte Entititen), ohne dass
man die Konstanzannahme vertritt.

% Vel. Gurwitsch, Aron (1975): Das Bewuftseinsfeld. Ubers. v. Werner Frohlich. Ber-
lin, New York. 75-78.

253

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

differenziert.*! Dass es sich beziiglich dieser These nicht nur um eine
theoretische Uberlegung handelt, sondern um eine Hypothese, die
im Rahmen gestaltpsychologischer Experimente auch phanomenolo-
gisch nachvollzogen werden kann, belegen vielfaltige Beobachtungs-
experimente, die Gurwitsch vorstellt. So ldsst sich an sogenannten
Vexierbildern, wie bei dem beriihmten Bild, bei dem einmal zwei
Gesichter und ein anderes Mal eine Vase je nach Auffassungssinn,
also Konzeptualisierung, erscheint, demonstrieren, dass es keine Sin-
neskomponenten gibt, die bei einem Auffassungswechsel nicht eben-
falls eine Modifikation erfahren wiirden.#2 Aufgrund solcher Phino-
mene kommt Gurwitsch zu einer Gestaltdefinition, die in vielen
Punkten an die biologischen Ganzheitsstrukturen des Organischen
erinnert, die wir in der Auseinandersetzung mit Dennetts Intentio-
naler-System-Theorie im II. Kapitel erortert hatten:

»It is an ensemble of items which mutually support and determine one another.
Thus they realize a total structure which governs them and assigns to each of
them (as part of the whole) a function or a role to be performed as well as a
determinate place in that whole.«*

Handelt es sich nun bei Husserl keinesfalls um einen Dualismus, der
mit Hilfe eines naturalistischen Reiz-Reaktions-Schemas wie bei
Helmholtz begriindet wird,* so ist meines Erachtens, aufgrund der
obigen Argumente, Gurwitschs grundsitzliche Kritik dennoch zu-
treffend, dass Husserl eine unbegriindete Spielart der Konstanz-
annahme vertritt. Sicherlich ldsst sich diesbeziiglich die Frage stellen,
ob es nicht auch Beispiele gibt, wie Husserls Auffassungstransforma-
tion von einem >Menschen« in eine >bekleidete Puppe« in Erfahrung
und Urteil, bei denen es sich nicht mehr um eine Modifikation der
gesamten perzeptuellen Qualititen handelt. Das Argument lautet
diesbeziiglich, dass Gurwitschs Kritik der Konstanzannahme nur auf

4 Vgl. ebenda, 81.

# Vgl. Gurwitsch, Aron (1966a): Some Aspects and Development of Gestalt Psycho-
logy. In: Gurwitsch (1966), 3-55. Hier 25.

4 Ebenda, 25.

# Husserls ausdriickliche Distanzierung von einer solchen Position lautet wie folgt:
»Gewdhnlich legt man Nachdruck auf den Umstand, daf8 unter Voraussetzung gleicher
Reize, der empfundene Inhalt nicht iiberall derselbe sei, indem vermdge der von friihe-
ren Erlebnissen zuriickgebliebenen Dispositionen, das ... durch den Reiz Bedingte iiber-
wuchert werde durch Momente, die aus der Aktualisierung jener Dispositionen her-
stammen. Aber mit dergleichen reicht man keineswegs aus, und vor allem kommt es
phidnomenologisch darauf gar nicht an.« Vgl. LUII/1, V, §14, 381.

254

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

Wahrnehmungselemente erster Ordnung zutrifft und deren funktio-
naler Organisation in einer Ganzheit zweiter Stufe, sich aber nicht
gleichermafSen iibertragen ldsst auf alle Ganzheits- und Mannigfal-
tigkeitsauffassungen.®s Als weiteres Beispiel wire hier Husserls
transzendente Dingauffassung von x zu nennen, das in Abschat-
tungsmannigfaltigkeiten als res materialis spezifiziert wird. So reicht
allein die Gegebenheit sinnlicher Raumfiille noch nicht aus, um ein
materielles Ding zu konstituieren, sondern es miissen noch zusitz-
lich vielfdltige Eigenschaften wie Elastizitit, Magnetismus oder
Schwere spezifiziert werden, die sich zwar in sinnlichen Fiillen be-
kunden, aber in ihnen offenbar nicht aufgehen.#

Ist diese Einschriankung von Gurwitschs Kritik an der Konstanz-
annahme sicherlich berechtigt, ohne damit Husserls grundlegenden
Dualismus von Empfindung und Auffassungssinn zu restituieren, so
bleibt doch die Frage zu kliren, wie Einheits- bzw. Ganzheitsbildun-
gen im Bereich der sinnlichen Wahrnehmung zu bewerten sind. Setzt
die Erfassung sinnenfillig gegebener Ganzheiten eine wie auch
immer geartete Konzeptualisierung voraus oder nicht?% Folgende
Beobachtung Husserls in der Philosophie der Arithmetik scheint das
Gegenteil nahe zu legen:

»WIr treten in einen Saal voller Menschen; ein Blick geniigt, und wir urteilen:
eine Menge Menschen. Wir schauen zum Sternenhimmel auf, und in einem
Blick urteilen wir: viele Sterne. Ebendasselbe gilt fiir Mengen ginzlich unbe-
kannter Objekte. Wie sind derartige Urteile méglich? Zur wirklichen Mengen-
vorstellung brauchen wir nach den fritheren Analysen einen psychischen Akt,
welcher jedes einzelne Glied der Menge fiir sich zusammen mit allen anderen
vorstellt; also ebensoviele psychische Akte als Inhalte da sind, geeinigt durch
einen Akt zweiter Ordnung. Und nur mit dieser Form der psychischen Verbin-
dungen einzeln aufgefasster Inhalte erlangen die Namen Menge, Vielheit, In-
begriff etc. ihre Bedeutung.«*

% Vgl. Drummond, (1990), 158.

1 Vgl. Rang (1990), 70.

4 Auch in der zeitgenossischen analytischen Philosophie wird die Frage vielfiltig dis-
kutiert, ob man Wahrnehmungszustinde einer Person S spezifizieren kann, die entspre-
chenden Konzeptualisierungen vorausgehen. Vgl. zu diesem Punkt beispielsweise: Pea-
cocke, C. (1992): A Study of Concepts. Cambridge. 67. Crane, Tim (2000?): The
nonconceptual content of experience. In: Crane (2000), 136-157.

% Husserl, Edmund (1992): Philosophie der Arithmetik. Text nach Husserliana XII.
Hrsg. v. Elisabeth Stroker. Hamburg. XI, 196.

255

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Husserls psychologische Erklirung zur Gewinnung reiner Begriffe
wie >Menge, >Vielheit< usw. hat er in den Logischen Untersuchungen
ausdriicklich revidiert, wie die Ausfithrungen zum Wesensbegriff im
letzen Kapitel ausreichend belegen. Hier interessiert uns deshalb pri-
mir das vielfach auftretende Phinomen, dass ein >Schwarm Vigels,
eine >Menschenmenge« oder eine >pflanzliche Gruppierung« in einem
Garten haufig mit »einem Blick« als Ganzheiten aufgefasst werden
konnen und wie Husserl diesen Vorgang zu erkldren sucht.

Nach einigen Erwigungen stellt er diesbeziiglich fest, dass man
bei einer »einheitlichen Anschauung« bereits Kenntnisse davon ha-
ben miisse, dass es sich um eine Menge handelt.

»... damit derjenige Begriff, welcher allererst das symbolisierende Moment ab-
geben und die indirekte Subsumtion der Anschauung unter den Mengenbegriff
erkliren sollte, iiberhaupt einen verstindlichen Sinn erhalte.«#

Zur Losung dieses Problems entwickelt Husserl den Begriff der so-
genannten >figuralen Momente«. Gemeint ist, dass die sinnlichen
Komponenten selber bereits gewisse Kennzeichnungen aufweisen
miissen, die sie funktional so bestimmen, dass die gesamte Anschau-
ung A als Einfaches erfasst wird und nicht als eine dezidierte Kollek-
tion ihrer einzelnen Komponenten a,, und Relationen R" also A =
(ay, as ..., a,) € R".%° Dass es solche »Kennzeichnungen« gibt, welche
die Sinnesempfindungen erster Stufe funktional so organisieren (zu
einer hoheren Ordnung), dass sie als Ganzheiten bzw. Mengen er-
fasst werden konnen, ist gerade auch im Sinne der Gestaltpsycholo-
gie durchaus plausibel. Allerdings stellt sich die Frage, ob diese Kenn-
zeichnungen selber ohne begriffliche Strukturierung tiberhaupt in
ihrem qualitativen Charakter erfasst werden konnen. Dass die Erfas-
sung von A als sinnlicher Ganzheit keine analytische Erfassung der
Komponenten a,, und deren relationaler Verbindungen R" erfordert,
ist Husserl sicherlich zuzugestehen, wie auch, dass deren »Verrech-
nung« auf der subpersonalen Ebene, wie in den Kognitionswissen-
schaften vielfach behauptet, keine phinomenologische Grundlage
hat. Nicht begriindet ist jedoch die Annahme, dass die Applikation
von Begriffen auf sinnliche Ganzheiten zunichst eine vollstindige
Komponenten- und Relationsanalyse erfordern wiirde, wenn Begrif-
fe als urspriinglich strukturierender Faktor einer sinnenfilligen

4 Ebenda, 200-201.
% Vgl. ebenda, 204.

256

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

Ganzheit A aufgefasst werden. Eine >Menschenmenge« oder einen
»>Vogelschwarm« zu erfassen, ist offenbar eine primar synthetische
Leistung, die (i) eine intentionale Identifizierung von A erfordert!
und (ii) qualitative Aspekte im Rahmen einer ganzheitlichen Auffas-
sung erschlieft.’2 Letztere ist sicherlich auch insofern strukturiert als
die Erkenntnis von A Differenzierungen enthilt. So ist die Erfassung
eines weit entfernten Vogelschwarms am Himmel ein ganzheitliches
Perzept der Art >P = F (x., x;)¢, das als funktionale Ganzheit- bzw.
Mengenvorstellung konstituiert ist, bei dem im Wahrnehmungsakt
auch qualitative Strukturierungen sichtbar werden. Diese sind jedoch
in einem instantanen Wahrnehmungsakt nicht einzeln zu durchlau-
fen, wie moglicherweise in einem rein begrifflichen mathematischen
Denkakt, sondern treten vermittelt durch einen Begriff unmittelbar
im Wahrnehmungsbewusstsein hervor. Dabei handelt es sich um kei-
nen Widerspruch, da sich die Vermittlung auf den Prozess der Be-

51 Diana Raffmann (1995), verweist darauf, dass in der Perzeptionspsychologie und
Psychophysik die Forschung gezeigt habe, dass bis auf wenige Ausnahmen die Fihigkeit
der Diskriminierung bei der Wahrnehmung wesentlich grofer sei als die Identifizie-
rung. So konnen Horer beispielsweise bis zu 1400 Tonhéhen unterscheiden, aber diese
lediglich 80 Tonhohenkategorien im Sinne einer Typenidentifizierung (type-identify)
zuordnen. Dies zeigt jedoch keineswegs, dass anders als in (i) behauptet, die Diskrimi-
nierung primir fiir den Wahrnehmungsvorgang und die Identifizierung als sekundar
anzusehen ist. Was die Typen-Identifizierung der Tonhohen erfordert, ist offenbar stark
gekoppelt an Kapazititen der Wiedererinnerung. Aber es ist nicht einzusehen warum
(a) begriffliche Identifizierung vollstindig an Gedichtnisleistungen gekoppelt sein soll-
ten und (b) wie es eine Differenzierung ohne Identifizierung geben kann. 294. Die von
Raffmann rezipierte Terminologie aus der Wahrnehmungspsychologie ist insofern irre-
fiihrend, als unklar bleibt, wie die Differenzierung der Téne méglich sein soll ohne eine
unmittelbare Komparation der aufeinander folgenden Tone, was eben bereits eine
schwache begriffliche Identifizierung voraussetzt. Ohne Identifizierungen, und dabei
handelt es sich um eine kategoriale Einsicht, kann es keine Differenzierung geben. Dass
die begrifflichen Kapazititen erst mit Hilfe des Gedichtnisses die genuinen Kulturleis-
tungen des Menschen erméglichen, steht dabei auBler Zweifel. Ahnliches gilt fiir das
Verhiltnis von Denken und Sprache. Aber das bedeutet eben nicht, dass jede begriffliche
Differenzierung Spuren im Langzeitgedichtnis hinterlassen muss. Diesbeziiglich ist es
wichtig, sich vor Augen zu halten, dass die Applikation eines Begriffes auf Wahrneh-
mungsgegebenheiten auch keinesfalls erfordert, dass der Begriff selber reflexiv erfasst
ist, wie auch seine relationalen Verkniipfungen zu anderen Begriffen. Wiire dies anders,
dann bliebe unklar, wie es iiberhaupt zur Entwicklung umfassender semantisch-begriff-
licher Kompetenzen kommen kann.

52 John McDowell (1998), formuliert dies in Mind and World folgendermaflen: »In a
particular experience in which one is not misled, what one takes in is that things are thus
and so. That things are thus and so is the content of the experience, and it can also be the
content of a judgement.« 26.

257

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

griffsapplikation und die Unmittelbarkeit sich auf dessen Resultat,
namlich das instantan gegebene Perzept bezieht.

Ein mogliches Gegenargument konnte hier zunichst lauten,
dass es zwar korrekt sei, anzunehmen, dass selbst rein demonstrative
Urteile wie >Diese Farbenvielfalt dort< bereits konzeptuelle Kapaziti-
ten erfordern, jedoch letztere die dem Beobachter zugéngliche Wahr-
nehmungserfahrung nicht ausschopfen. Was beim referenziellen
Objekt- oder Phinomenbezug dem urteilenden Beobachter in der Er-
fahrung zuginglich wird, wire somit das zusitzliche Erleben eines
nicht-begrifflichen Inhaltes.>* Entscheidend ist aus meiner Sicht an
diesem Gedankengang, dass die aufgrund der konzeptuellen Kapazi-
titen beispielsweise zugingliche Farbenvielfalt in ihrer qualitativen
Strukturiertheit bereits als fertig vorliegendes Produkt gesetzt
wird,’* an dessen Zustandekommen den sinngebenden Akten (Be-
griffsapplikationen) kein Anteil zukommen soll. Damit wird erneut
eine gegebene Empfindungs- bzw. Wahrnehmungsschicht postuliert,

5 Ein dhnliches Argument zur Verteidigung des nicht-begrifflichen Wahrnehmungs-
inhaltes entwickelt Peacocke gegen John McDowell, der in Mind and World zu zeigen
versucht, dass es keinen prinzipiellen Grund gibt, anzunehmen, dass begriffliche Diffe-
renzierungen weniger feinkornig sind als rein perzeptuelle Strukturen (im Sinne des
Proponenten eines nicht-begrifflichen Wahrnehmungsinhaltes). Vgl. Peacocke, C.
(1998): Nonconceptual Content Defended. In: Philosophy and Phenomenological Re-
search. 2, 381-388. Hier 383.

54 Peacocke vertritt beispielsweise die Auffassung, dass der reprisentationale Inhalt der
Perzeption folgendermafSen zu spezifizieren sei: »The idea is that specifying the content
of a perceptual experience involves saying what ways of filling out a space around the
origin with surfaces, solid textures, light and so forth, are consistent with the correctness
or veridicality of the experience. Such contents are not build from propositions, con-
cepts, senses, or continuant material objects.« In: Peacocke, C. (1989): Transcendental
Arguments in the Theory of Content. Inaugural Lectures. Oxford. 8—9. Man kann wohl
festhalten, dass hier das naturalistische Gegenmodell zu Husserls Konstitutionsanalyse
der res materialis vorliegt, indem Peacocke eine Spezifierung des visuellen Wahrneh-
mungsinhaltes aus der Dritten-Person Perspektive anstrebt unter vollstindiger Umge-
hung aktiver Bewusstseinsleistungen. Selbst jeder Punkt im Wahrnehmungsscenario
einer Person S soll, nach einer entsprechenden Bestimmung eines Koordinatensystems
ausgehend von S, festgelegt werden. Vgl. Peacocke, C. (1992) Study of Concepts, 63.
Dieses externalistische Vorgehen fiihrt nun zu dhnlichen Aporien wie bei Dennett. Dass
die inhaltliche Bestimmung eines Wahrnehmungsszenarios immer schon das Ergebnis
aktiver Bewusstseinsleistungen darstellt und die Erste-Person-Perspektive notwendig
voraussetzt, wird von Peacocke ebenso wenig beachtet wie die Ergebnisse der Gestalt-
psychologie, die beispielsweise seinen Versuch, den perzeptuellen Inhalt in Punkte zu
unterteilen und damit hoherstufige Gestaltfigurationen zu fundieren, ad absurdum fiih-
ren.

258

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

welche ein instantanes Perzept in der schon erorterten Form >P = F;
(xe) + (xj)< voraussetzt, was aus den genannten Griinden unzuléssig
und unfundiert ist. Trotzdem ist sicherlich einzurdumen, dass in der
Applikation von Begriffen auf sinnlich gegebene Zustinde ein aufSer-
begriffliches Element durch den Auffassungssinn transparent und
zuginglich gemacht werden kann.5 Nur bedeutet eben diese Trans-
parenz (oder bezogen auf unsere Beispiele: partielle oder zunichst
minimale Transparenz) keinesfalls, dass die Wahrnehmungsgegeben-
heiten ohne Konzeptualisierung im Bewusstseins erscheinen und au-
Berhalb desselben spezifiziert werden konnten. Erst im Zusammen-
schluss zwischen Wahrnehmung und Begriff wird somit das als
Produkt unmittelbar vorliegende instantane Perzept erfahrbar.

Der Unterschied zu einer rein begrifflich erfassten Menge wird
zudem daran deutlich, dass logisch-relationale Verhiltnisse zwischen
Elementen a4, ay,..., a,, wie Reflexivitidt, Symmetrie und Transitivi-
tit, auf die Elemente einer phdanomenal-instantan wahrgenommenen
Menschenmenge oder eines Vogelschwarms nicht notwendigerweise
angewandt werden konnen. Gilt beispielsweise fiir die Elemente
einer rein kategorial-begrifflich gefassten Menge folgende transitive
Relation (a;Ra, A a,Rasz) — a;Raz (wenn aq kleiner ist als a, und a,
kleiner ist als a; dann folgt, dass a; kleiner ist als a3), so gilt dieser
Schluss nicht auch zwangsldufig fiir die instantan-phinomenale
Wahrnehmung der qualitativen Komponenten sinnlicher Mengen,
wenn diese zum Beispiel in ihren Groflen nur schwer zu differenzie-
ren sind. Auflerdem gehen die qualitativen Komponenten so ineinan-
der tiber (Verschmelzung), dass letztere gar nicht als absolut trenn-
scharfe Entititen aufgefasst werden diirfen. Behandelt man sie
trotzdem als solche, dann kommt es an verschiedenen Schnittstellen
zu den sogenannten Sorites-Paradoxien, wie folgendes Beispiel ver-
deutlicht: 10000 Bohnen gelten als eine grofSe Menge. Wenn 10000
Bohnen eine Menge konstituieren, dann auch 9999. Gelten also n

55 Wandschneider (1985) meint dazu: »Wir kommen aus unseren Begriffen nicht heraus,
doch zugleich ist in diesen selbst der Verweis auf ein aufler ihnen liegendes >Sein< ent-
halten.« 204. Was Wandscheider hier beschreibt, ist sicherlich ein phanomenologisches
Faktum und muss als solches konstatiert werden. Der Hinweis auf den »Verweisungscha-
rakter« des Begriffes macht jedoch deutlich, dass es unmittelbar selbstwiderspriichlich
wire, eine prinzipiell dem Begriff unzugingliche Wahrnehmungsgegebenheit zu postu-
lieren. So wird dieses >Sein« gerade erst aufgrund des Begriffs epistemisch zuginglich,
ohne dass dieser Bereich durch den Begriff beliebig >geschaffen< werden kénnte oder
wird.

259

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Bohnen als grofe Menge, dann gilt nach der angedeuteten inferen-
ziellen Ableitung ebenfalls, dass n — 1 Bohnen eine solche darstellen.
Bei geniigend Ableitungsschritten ist jedoch klar, dass die Konklusion
falsch ist und wir es mit einer kleinen Menge Bohnen zu tun haben.
Ahnliche Paradoxien lassen sich konstruieren, wenn man beispiels-
weise versucht, den Ubergang von einer Farbe in eine andere endgiil-
tig zu fixieren oder die Frage zu beantworten, wo ein Berg beginnt
und aufhort. Nimmt man zusitzlich den Zeitfaktor hinzu, dann sind
obige mathematisch-logische Relationen in ihrer analytischen Expli-
ziertheit auf ein phidnomenal-instantanes Perzept iiberhaupt nicht
anwendbar, weil jede ausdriickliche Komparation einen Zeitprozess
impliziert, bei dem sich das instantane Perzept in ein bereits vergan-
genes verwandelt hat (Retention). Wie Husserl ausfiihrt, ldsst sich
eine sinnliche Menge bzw. Ganzheit erst in der nachtriglichen kom-
parativen Untersuchung als ein Vielfaches (Teile im Hinblick auf eine
Ganzheit) mit seinen inneren und rellen Besonderheiten erfassen.”
Vorausgesetzt ist jedoch in dieser »nachtriglichen« Fixierung, dass
eine Ganzheit bereits als solche erfasst (identifiziert) wurde, und es
sich somit nicht um eine Transformation eines nicht-begrifflichen
Inhaltes in einen begrifflichen handeln kann.

Die obigen Ausfithrungen (zu b) haben fiir die Frage nach der
unmittelbaren Erkennbarkeit der Empfindungskomponenten als

5% Die logische Rekonstruktion des Argumentes ergibt somit (B = Bohnen, M(g) = gro-
Be Menge) folgende Struktur. Vgl. Williamson (1998), 22:

P;) 10 000 B ist eine M(g)

P,) wenn 10. 000 B eine M(g) sind, dann auch 9 999 B
P5) wenn 9 999 B eine M(g) sind, dann auch 9 998

P,) wenn 1 B eine M(g) sind, dann sind es auch n—1 B
K) 1 B ist eine M(g)

=]

Bei hiufiger Anwendung des modus ponens kommt man so zu der Konklusion (K), die
offensichtlich falsch ist. Wie die Ausfithrungen im vorliegenden Abschnitt bereits im-
plizieren, bin ich nicht der Auffassung, dass es sich hierbei um ein Problem der reinen
Logik handelt. Vielmehr ergibt sich die obige Paradoxie aufgrund der Ubertragung sinn-
licher Elemente in eine basale logische Deduktion, die das voraussetzt, was eben fraglich
ist, namlich ob sinnliche Entitdten die gleiche Struktur besitzen wie reine Begriffe.

57 So betont Husserl in der Philosophie der Arithmetik beztiglich der instantanen ganz-
heitlichen Wahrnehmung die >Einheit< und >Verschmelzung« der figuralen Momente.
PA, XI, 204. Dem ist zuzustimmen, wenn man letzteren trotz ihrer qualitativen » Ver-
schmelzungen« dennoch eine gewisse Grundstrukturiertheit im instantanen Wahrneh-
mungsakt zubilligt, die allerding nicht mit einer rein mathematisch-analysierbaren
Struktur verwechselt werden darf.

260

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

reelle Elemente des intentionalen Aktes wesentliche Auswirkungen.
Zwar ist es sicherlich richtig, dass Empfindungsinhalte primir den
intentionalen Akt aufbauen und als reelle Komponenten erlebt, aber
nicht selber intentional erfasst werden. Aufgrund der Unhaltbarkeit
der Konstanzannahme und der Feststellung, dass qualitative Aspekte
der Empfindungskomponenten nur als Ergebnis einer primir synthe-
tischen Konzeptualisierungsleistung (Auffassungssinn) im Bewusst-
sein auftreten konnen, sind die Empfindungsinhalte, auch wenn sie
nicht als solche intentional-verobjektiviert werden, trotzdem bereits
begrifflich strukturiert, wenn auch nicht im Sinne eines reinen ma-
thematisch-logischen Begriffs, wie am Beispiel der Sorites-Parado-
xien erlautert worden ist. Wiirden Empfindungen tatsichlich nur er-
lebt und véllig unkonzeptualisiert im Bewusstsein auftreten, dann
wire fiir die immanente Wahrnehmung der Empfindungskom-
ponenten sicherlich folgendes Diktum von Rinofner-Kreidl korrekt:

»Die absolute Gewissheit des inneren Bewusstseins erstreckt sich nicht darauf,
als was das gegenwirtig Erlebte zu bestimmen ist, weil sie gar keinen Urteils-
charakter hat. Sind die Pridikate >wahr< und >falsch< nur idealen Inhalten zuzu-
sprechen, so muss die absolute Gewissheit der addquaten inneren Wahrneh-
mung als eine vor-epistemische betrachtet werden. Allein dafl jetzt etwas
erlebt oder >innerlich gewahrt« ist, daff eine cogitatio vollzogen ist, ist absolut
gewiss. «%8

Was Rinofner-Kreidl hier beschreibt, setzt, bezogen auf die Empfin-
dungskomponenten, voraus, dass diese in irgendeiner Form separat
vom Auffassungssinn erlebt werden kinnen, also die Konstanz-
annahme. Abgesehen von den bereits ausgefithrten Argumenten ge-
gen diese Voraussetzung, stellt sich hier die Frage, ob Empfindungen
ohne jegliche qualitative Strukturen im Bewusstsein tatséchlich ir-
gendwie phinomenologisch in ihrem Auftreten als reine Dassheiten
ausweisbar sind. Dies ist wohl grundsitzlich zu verneinen. Gurwitsch
macht beispielsweise in Ankniipfung an James auf chaotische und
konfundierte Empfindungen aufmerksam, denen nichtsdestotrotz
qualitative Kennzeichnungen einer »blofSen Vielheit« zugesprochen

5 Rinofner-Kreidl (2000), 410-411. Dass Rinofner-Kreidl auf der absoluten Evidenz der
inneren Wahrnehmung im Sinne der bloflen Dassheit (ohne Auffassungssinn) insis-
tiert, muss {iberraschen, da sie an anderer Stelle die Anschaulichkeit reine Empfin-
dungsinhalte als ein zwar wichtiges, aber lediglich konstruktives Moment in Husserls
Philosophie bestimmt. 54-55.

261

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

werden miissen.?® Was Rinofner-Kreidl beschreibt, konnte man so-
mit als den Begriff der reinen Empfindung bzw. Wahrnehmung auf-
fassen, der zwar epistemologisch korrekt bestimmt ist, aber in dieser
Form eine unerfahrbare und unerlebbare Entitit bezeichnet. Erfahr-
bar sind hingegen Empfindungskomponenten, die bereits aufgrund
vermittelnder Begriffe in ihren figurativen Ganzheiten und phéno-
menalen Differenzierungen dem Erleben zuginglich sind. Dies steht
durchaus nicht im Widerspruch zu Husserls oben zitierter Aussage,
dass die sinnlichen Komponenten bereits figurale Kennzeichnungen
aufweisen, wenn dies so aufgefasst wird, dass letztere zwar nur mit
Hilfe von Begriffen oder Vorstellungen in die Bewusstseinserschei-
nung treten konnen, aber diese eben nicht willkiirlich Wahrneh-
mungsszenarien »erschaffen«. Fiir die immanente Wahrnehmung
solcher Empfindungsstrukturen wird somit deutlich, dass aufgrund
ihrer anfanglichen Konzeptualisierung sowohl ihre unmittelbare
Wahrnehmbarkeit (als begrifflich vermitteltes Produkt) als auch ihre
epistemische Zuginglichkeit gewahrleistet ist.

Im Hinblick auf das Verhiltnis von Empfindung und Auffas-
sungssinn legen die dargestellten Ausfiihrungen deshalb keineswegs
nahe, dass das Schema im Hinblick auf sinnliche Wahrnehmungen
vollstindig aufgegeben werden miisste. Bei einer Reformulierung
dieses Prinzips kann durchaus geltend gemacht werden, dass Emp-
findungskomponenten und begriffliche Elemente in der Auffassung
nicht aufeinander reduziert werden konnen, jedoch reine Empfin-
dungsdaten ohne intentionale Auffassungsleistungen fiir ein Be-
wusstsein unzuginglich sind. Bei der Erorterung des Zeitbewusst-
seins wie auch der passiven Synthesen werden wir uns mit diesen
Gesichtspunkten noch einmal gesondert befassen.

V.1.2 Die Unterscheidung von Qualitit und Materie, Noesis und
Noema

Wie bereits ausgefiihrt, gilt fiir den intentionalen Bezug zum Gegen-
stand (das intentionale Objekt), dass dieser erst aufgrund eines apper-

5 Vgl. Gurwitsch (1975), 63: »In dem Eindruck chaotischer Konfusion und Unordnung
liegt ein qualitatives Kennzeichen vor, das der wahrnehmungsmifligen Erscheinung
einer bloBen Vielheit innewohnt, welche dank dieses Kennzeichens unmittelbar als
Vielheit erfasst und erkannt wird. «

262

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

zipierenden Aktes bzw. einer Auffassungsleistung der reellen Emp-
findungskomponenten konstituiert wird. Husserl unterscheidet dies-
beziiglich zwischen der Qualitit und der Materie eines Aktes. Zur
>Materie< gibt Husserl in der VI. Logischen Untersuchung folgende,
zusammenfassende Charakterisierung:

»Die Materie galt uns als dasjenige Moment des objektivierenden Aktes, wel-
ches macht, daf3 der Akt gerade diesen Gegenstand und gerade in dieser Weise,
d.h. gerade in diesen Gliederungen und Formen, mit besonderer Beziehung
gerade auf diese Bestimmtheiten oder Verhiltnisse vorstellt.«®

Was Husserl als >Materie< des intentionalen Aktes bezeichnet, ent-
spricht somit in etwa der obigen funktionalen Bestimmung des auf
die Sinnessgegebenheiten applizierten Begriffes. Anstelle von Mate-
rie verwendet Husserl auch die Ausdriicke Auffassungssinn oder Be-
deutung. Nicht nur fasst das intentionale Bewusstsein mit Hilfe der
Materie den Gegenstand iiberhaupt erst auf, sondern es wird auch
bestimmt, als was der entsprechende intentionale Akt den Gegen-
stand apperzipiert, indem Merkmale, Beziehungen und kategoriale
Formen der Gegenstindlichkeit spezifiziert werden.®' So heifsit es
diesbeziiglich:

»An der Materie des Aktes liegt es, dafl der Gegenstand dem Akte als dieser und
kein anderer gilt, sie ist gewissermaflen der die Qualitit fundierende (aber ge-
gen deren Unterschiede gleichgiiltige) Sinn der gegenstindlichen Auffassung
(oder kurzweg der Auffassungssinn). Gleiche Materien kénnen niemals eine
verschiedene gegenstindliche Beziehung geben; wohl aber konnen verschiedene
Materien gleiche gegenstindliche Beziehung geben.«*2

Welchen Unterschied Husserl hier fokussiert, machen folgende Bei-
spiele deutlich: Die Vorstellung von einem gleichseitigen und einem
gleichwinkligen Dreieck intendiert offenbar den gleichen Referenz-
gegenstand a, jedoch in inhaltlich unterschiedener Weise. Das Glei-
che gilt fir die Erfassung der Langen a + b und b + a, die zwar in
unserem Fall dieselben Summen ergeben, aber trotzdem eine unter-
schiedliche Materie, also differenten Inhalt des intentionalen Aktes,
im Modus der Gegenstandsreferenz beinhalten.® Ist nun die Materie
differenter Akte identisch, dann ist die Verschiedenheit des entspre-

& LUII/2, VI, §25, 86.

6 LU, 11/1, V, §20, S. 415.
2 Ebenda, 416.

6 Vgl. ebenda, 414.

o

263

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54,



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

chenden Referenzobjektes ausgeschlossen, wohingegen die Differenz
der Materie, wie an den Beispielen aufgezeigt, durchaus unterschie-
den sein kann, obwohl sie dasselbe Referenzobjekt festlegt.t*

Wie bereits oben angedeutet, muss neben der Materie des Aktes
auch dessen Qualitdt unterschieden werden. Diese bestimmt, ob es
sich bei dem Bewusstseinsakt um eine Wahrnehmung, Phantasie,
Erinnerung usw. handelt. So kann der Sachverhalt, dass 2 + 2 = 4 ist,
sowohl Teil einer Phantasievorstellung, einer Erinnerung oder eben
auch eines reinen Erkenntnisurteils sein. Wie unter anderem Mar-
bach betont hat, kommt die strukturelle Einheit dieser verschiedenen
Vollzugsmodi intentionaler Akte in den Logischen Untersuchungen
noch nicht zur ginzlichen Klarheit. In den Ideen I werden hingegen
die unterschiedlichen qualitativen Charaktere des intentionalen Ak-
tes als Modi des intentional setzenden Bewusstseins bestimmt.
Transformiert wird somit in den Akten des Zweifelns, Fragens, Wiin-
schens usw. die von Husserl sogenannte >Urdoxas, also die urspriing-
liche Seins-Setzung des intentionalen Bewusstseins:

»Die Weise des >gewissen< Glaubens kann iibergehen in diejenige blofler Anmu-
tung oder Vermutung oder der Frage und des Zweifelns; und jenachdem hat nun
das Erscheinende ... die Seinsmodalititen >maoglich< des >wahrscheinliche, des
sfraglichs, des >zweifelhaft< angenommen.«®

Im Hinblick auf die Ausfiihrungen des letzten Kapitels zur Epoché
stellt sich diesbeziiglich die Frage, wie sich denn die Neutralitits-
modifikation des Bewusstseins zu diesem strukturell-fundierenden
Prinzip der Urdoxa verhilt. Husserl fiihrt hierzu im Rahmen seiner
Erorterungen zu aktuellen und potentiellen Bewusstseinssetzungen
aus, dass sich die potentiellen Seinssetzungen des nicht-neutralisier-
ten Bewusstseins in der aktuellen Wahrnehmung zwar erheblich von
dem Setzungscharakter neutralisierter intentionaler Akte unter-
scheiden. So bedeutet potentielle Seinssetzung fiir das Bewusstsein
in natiirlicher Einstellung im Hinblick auf die Wahrnehmung eines

6 Es ist bereits darauf verwiesen worden, dass fiir Husserl das intentionale Objekt und
das reale Objekt durchaus kongruieren konnen. Wie Drummond aufzeigt, gilt dies je-
doch nicht fiir den aktintentionalen Materiebegriff der V. Logischen Untersuchung. Die
Griinde dafiir sind vielfiltig. So ist die Materie des Aktes dessen immanenter Bestand-
teil, wohingegen das Objekt als so und so intendiertes in seinem logischen Gehalt dies
gerade nicht ist, wie bereits ausgefiihrt wurde. Zudem ist das Aktkorrelat zum inten-
dierten Gegenstand gerade nicht nur die Materie, sondern die intentionale Essenz des
Aktes, auf die wir oben noch zu sprechen kommen werden. Vgl. Drummond (1990), 34.
6 1d/1, §103, 214.

264

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

materiellen Gegenstandes, dass das aktuell nicht Perzipierte, wie die
Riickseite eines Hauses als Wahrnehmungshintergrund, dem man
sich jederzeit zuwenden konnte (Protention) oder zugewandt hat
(Retention), als »wirklich« gesetzt wird. Aber die potentielle Seins-
setzung gilt in einem gewissen Sinne auch fiir die ErschlieSung des
reinen Bewusstseins, das aufgrund der phanomenologischen Reduk-
tion zuginglich gemacht wird:

»Von vorneherein ist also im Wesen jedes Bewusstseinserlebnisses ein fester
Inbegriff potentieller Setzungen vorgezeichnet, und zwar, je nachdem das be-
treffende Bewusstsein von vorneherein geartet ist, ein Feld moglicher wirk-
licher Setzungen oder méglicher neutraler >Schattensetzungenc.«

Was als doxische Setzung trotz der Neutralitaitsmodifikation ver-
bleibt, sind, wie wir im Hinblick auf die immanente Wahrnehmung
wiederholt ausgefiihrt hatten, die neutralisierten Erlebnisse selbst,
die dem Zweifel eben nicht mehr unterliegen, wie der dem Bewusst-
sein nur transzendent zugéngliche Gegenstand.s” Zu beachten ist so-
mit, dass »potentielle Setzung« in den beiden erérterten Féllen etwas
wesentlich anderes besagt, aber trotzdem die strukturelle Gemein-
samkeit der jeweiligen Aktqualititen kennzeichnet.

Sowohl fiir die Qualitit des Aktes als auch fiir dessen Materie
gilt zudem, dass sie auch in ihren komplexesten Formen letztendlich
in einfachen objektivierenden nominalen Akten fundiert sein miis-
sen.®® Husserl nimmt diesbeziiglich indirekt Bezug auf seine Refor-
mulierung des Grundsatzes von Brentano, dass jedes intentionale Er-
lebnis entweder selbst eine Vorstellung sei, oder zumindest diese zur
Grundlage habe.®? Dies bedeutet, dass nach seiner Auffassung solche

¢ Ebenda, §114, 234.

67 Ebenda: So fiihrt Husserl, was unsere Uberleitung zum Zeitbewusstseins im nichsten
Abschnitt bereits vorwegnimmt, diesbeziiglich aus: »Blof} eine doxische Setzbarkeit ver-
bleibt auch den neutralen Erlebnissen: die zu ihnen als Daten des immanenten Zeitbe-
wusstseins gehorige, sie eben als modifiziertes Bewusstsein von einem modifizierten
Noema bestimmend.« Id/I, §114, 235.

& Vgl LUII/1, V, §42, 497.

@ In LU I1/1, V, §32 fasst Husserl seine Ausfiihrungen zum Vorstellungsbegriff so
zusammen, dass diesem folgende Aquivokation zugrunde liegen wiirde: So kann man
einerseits unter Vorstellung (a) einen Akt bzw. eine eigenstindige Aktqualitdt verste-
hen, wie beispielsweise die Akte des Fragens, Wiinschens, Urteilens usw. und anderer-
seits (b) die Aktmaterie in dem Sinne der Reprisentation, wobei auch die Momente der
Erfiillung oder Nichterfiillung des Aktes (Verhaltnis von Signifikation und Intuition der
Bedeutungsintention) mit einbezogen werden. In der reformulierten Fassung (§33, 459)
wird sowohl (a) als auch (b) zuriickgewiesen und die Vorstellung im Hinblick auf die

265

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

einfachen Vorstellungsakte sich wie Namen auf Gegenstindliches di-
rekt beziehen. Er fasst diese Gesichtspunkte wie folgt zusammen:

»Wir konnen auch den Satz aussprechen, daf alle einfachen Akte nominale
sind. Natiirlich gilt nicht die Umkehrung; nicht alle nominalen Akte sind ein-
fach. Sowie in einem objektivierenden Akte eine gegliederte Materie auftritt,
findet sich darin auch eine kategoriale Form, und allen kategorialen Formen ist
es wesentlich, sich in fundierten Akten zu konstituieren ...«”°

Im Hinblick auf den gesamten intentionalen Akt muss tiberdies fest-
gehalten werden, dass Materie und Qualitit jeweils als dessen abs-
trakte Momente zu bestimmen sind,”* sie also im Hinblick auf Hus-
serls Lehre vom Teil und vom Ganzen nicht eigenstindig auftreten
konnen.” So wiirde das Auftreten der Aktqualitit beispielsweise als
Urteilsqualitidt ohne das wechselseitig geforderte Moment der Ur-
teilsmaterie gar kein spezifizierbares intentionales Erlebnis sein,
was umgekehrt auch fiir die Aktmaterie gilt. Fiir das Identitédtskrite-
rium intentionaler Erlebnisse der V. Logischen Untersuchung heif3t
dies jedoch nicht, dass die Einheit dieser beiden unselbstindigen Mo-
mente den konkreten vollstindigen Akt ausmachen wiirde. Sind zwei
Akte im Hinblick auf ihre Qualitit und Materie identisch, so konnen
sie trotzdem noch deskriptiv verschieden sein. Die Identitit intentio-
naler Erlebnisse bezieht sich dabei nicht auf die individuelle Identitit
eines zeitlich auftretenden Aktes, sondern auf das intentionale We-
sen desselben, das durch die eidetische Reduktion (in der Terminolo-
gie der V. Logischen Untersuchung ideierende Abstraktion) der
strukturellen Einheit von Qualitit und Materie gewonnen wird. Das
Kriterium zur Feststellung einer solchen Identitit lautet diesbeziig-

lich:

»Zwei Urteile sind wesentlich dasselbe Urteil, wenn alles, was vom beurteilten
Sachverhalt nach dem einen Urteil (rein auf Grund des Urteilsinhaltes selbst)
gelten wiirde, von ihm auch nach dem anderen gelten miisste und nichts ande-

Funktion von Namen eingefiihrt. Gemeint ist, dass eine Vorstellung jenen Akt umfasst,
bei dem in einem »Meinungsstrahl« etwas gegenstindlich gesetzt wird.

70 LU/, V, §42, 497.

71 Ebenda, §20, S. 416.

72 Husserls formalontologische Bestimmung lautet diesbeziiglich: »Wir fixieren zu-
nichst eine fundamentale Einteilung in Stiicke oder Teile des Ganzen. Jeden relativ zu
einem Ganzen G selbstindigen Teil nennen wir ein Stiick, jeden relativ zu ihm unselb-
stindigen Teil ein Moment (einen abstrakten Teil) dieses selben Ganzen G.« LU I1/1, 111,
§17, 266.

266

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

res. Thr Wahrheitswert ist derselbe, und er ist es offenbar, wenn >das< Urteil, das
intentionale Wesen als Einheit von Urteilsqualitidt und Urteilsmaterie dasselbe
ist.«”3

Dieses Identitatskriterium ldsst sich mit Hilfe des Leibnizschen prin-
cipium identitatis indiscernibilium auch entsprechend formallogisch
festlegen.”* Was Husserl mit diesem Identititskriterium inhaltlich
zum Ausdruck bringen mochte, kann an dem bereits im letzten Ka-
pitel behandelten Beispiel einer sich farblich abschattenden Kugel
verdeutlicht werden. So wurde festgestellt, dass die Farbe einer Kugel
trotz der Verinderung von Beleuchtungsumstinden zumindest in
bestimmten Grenzen als >dieselbe Farbe< erkennbar ist (Phinomen
der Farbkonstanz). Die wahrgenommene Verinderung schreiben wir
in einem solchen Fall nicht dem Gegenstand, sondern den Erschei-

7 LUII/1, V, §21, 419.

7+ Die im Zitat angesprochenen intentionale Erlebnisse sind zwar nicht numerisch iden-
tisch, aber da sie in der Relation der Sinngleichheit stehen, lassen sich, wie Rang
(1990,156), ausfiihrt, Klassen von invarianten Aussage beziiglich spezieller Relationen
nicht mehr unterscheiden. Diese Ununterscheidbarkeit kann fiir eine Definition der
Identitit genutzt werden. Wie Rang aufzeigt, sind dazu zwei Schritte notwendig: Zu-
niichst wird das zweistellige Pridikat >x ist dasselbe wie y« als Gleichheit aller Aussagen
iiber die Eigenschaften und Relationen von x und y definiert, also die Substituierbarkeit
salva veritate von x und y in allen moglichen Aussagen A (...) festgelegt. Somit gilt die
Extensionsgleichheit von x und y in jeder Aussage iiber dieselben, so dass der gleiche
Wahrheitswert gewahrleistet ist: x = y Def.: fiir alle A (...): [A(x) < A(y)] (=« fir
Identitdt, < fiir >A genau dann wenn B¢, Def. fiir Definition). Da jedoch nach Husserl
die Identitit einer bestimmten intentionalen Essenz mit dem Auftreten verschiedener
Empfindungselemente kompatibel sein kann (Abschattung), solange keine Gegen-
standsénderung aufgrund dieses Wechsels impliziert wird, bedarf es nach Rang einer
Einschrinkung des zulissigen Vokabulars welche die Aussagen iiber x und y betreffen.
Die Sprache dieser invarianten sinngleichen Aussagen werden mit S’ und die in dieser
Sprache moglichen Aussagen mit»>A (x/), A (y’), ...« bezeichnet, wobei es sich bei x- und
y um neue Variablen fiir die jeweiligen intentionalen Erlebnisse darstellen. So ergibt
sich »x- = y- Def.: fiir alle A (...) in S': [A (x) < A (y/)]«. Vgl. Rang, Bernhard (1990),
156-157. Es ist wohl nahezu unnétig zu erwihnen, dass das eigentliche philosophische
Problem an dieser Stelle nicht in der angemessenen formallogischen Notation des Iden-
titdtskriteriums liegt, sondern in der gerechtfertigten (einschriankenden) Wahl der zu-
ldssigen invarianten sinngleichen Aussagen S'. Denn mit dieser Festlegung wird letzt-
endlich auch ontologisch fixiert, was lediglich der Erscheinungswelt angehért und
welche Veranderung der Empfindungskomponenten eine tatsichliche Modifizierung
des Auffassungssinns (bei vorausgesetzter gleicher Qualitit) und somit der gesamten
intentionalen Essenz nach sich zieht. Entscheidend ist jedoch, dass das Identitatskriteri-
um der V. Logischen Untersuchung, wie Rang aufgezeigt hat, der natiirlichen Auffas-
sung angehort (und hier seine, von Erkenntnisinteressen abhingige, Berechtigung liegt)
und es in der phinomenologischen Einstellung eines weiteren Kriteriums bedarf.

267

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

nungen zu. Bleibt somit der Gegenstand selber oder dessen Eigen-
schaften (a) unverindert und werden (b) auch keine neuen Merkmale
desselben bestimmt, was eine Verinderung der Auffassungsmaterie
implizieren wiirde, dann besteht nach Husserl die Berechtigung von
der Identitit der Essenz des intentionalen Aktes zu sprechen.”® Bleibt
somit die intentionale Essenz im Hinblick auf (a) und (b) konstant
und verindert sich trotzdem der vollstindige, konkret vorliegende
Akt, dann liegt, gemif3 dem Identitatskriterium der V. Logischen Un-
tersuchung, eine Transformation der Empfindungskomponenten vor,
die von Husserl in einem solchen Fall der Erscheinungsweise und
nicht dem Gegenstand selber bzw. dessen Eigenschaften zugeschrie-
ben wird.”¢

Der Ausschluss der Erscheinungsweise in dem genanten Sinne
aus dem Identitétskriterium der V. Logischen Untersuchung und des-
sen weitere Ausformulierung legt nun bereits nahe, dass es sich hier-
bei um phinomenologische Untersuchungen logischer Akterlebnisse
handelt (ideierende Abstraktion des intentionalen Wesens), die als
solche in der natiirlichen Einstellung formuliert sind. In der VI. Lo-
gischen Untersuchung wird jedoch in §28 darauf verwiesen, dass
zwar das obige Identititskriterium des bedeutungsmafSigen intentio-
nalen Wesens ausreichend sei, eine Identifizierung zwischen einer
signitiven Intention und einem Akt anschaulicher Fiille festzustellen
(Deckungsbewusstsein), trotz der phinomenologischen Verschieden-
heit beider Akte. Allerdings wird aufgrund dieses Vorgehens die
sinnliche Fiille aus der erkenntniskritischen Betrachtung des inten-
tionalen Wesens ausgesondert. Ist es somit durchaus berechtigt,
einen Begriff des intentionalen Wesens zu spezifizieren, der die blo-
{3e essentielle Einheit von Qualitit und Materie betont, so ist gerade
auch aus einer erweiterten phanomenologischen Aufklarung der Er-
kenntnis, welche die natiirliche Einstellung tiberschreitet, die sinn-

5 Vgl LUII/1, V, §21, 419.

76 Im Hinblick auf den Bewusstseinsmodus der vergegenwirtigenden Phantasie (die
aktuelle Phantasie ist mindestens (1) mitbewusst bzw. durchlebt im Sinne eines unmit-
telbar Perzipierten und (2) vergegenwirtigt rekomponierte und modifizierte Elemente
ehemals gemachter Wahrnehmungen) fithrt Husserl zu diesem Gesichtspunkt aus: »Bei
all den phdnomenologisch so erheblichen Verinderungen der fingierenden Phantasie-
erscheinungen kann der Gegenstand selbst immerfort als der eine und selbe unveriander-
te, gleichbestimmte vor unserem Bewusstsein stehen (Identitit der Materie), nicht ihm,
sondern der >Erscheinung« messen wir dann die Verinderung zu, wir >meinen« ihn als
konstant verharrenden, und wir meinen ihn so in der Weise blofSer Fiktion (Identitit der
Qualitit).« Vgl. LU I1/1, V, §21, 419.

268

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

liche Fiille in der Wesensbestimmung des gesamten Aktes mit zu
beriicksichtigen:

»Wir definieren demnach das erkenntnismiflige Wesen eines objektivierenden
Aktes (im Gegensatz zum blof8 bedeutungsmiafigen Wesen desselben) als den
gesamten, fiir die Erkenntnisfunktion in Betracht kommenden Inhalt. Thm ge-
héren dann die drei Komponenten Qualitdt, Materie und Fiille oder intuitiver
Inhalt zu.«”

Husserl spricht, um beide Begriffsbestimmungen voneinander ab-
grenzen zu konnen, diesbeziiglich auch von objektivierenden Akten
in specie.’®

Wie Rang gezeigt hat, gibt es in den Ideen I in Husserls Aus-
fithrungen zu Noesis und Noema, besonders auch im Hinblick auf
den letzteren Begriff, wesentliche Ankniipfungspunkte an den Akt
in specie der VI. Logischen Untersuchung, was im Folgenden in eini-
gen Punkten erldutert werden soll. Dabei gilt fiir den Rahmen dieser
Arbeit, dass die Erorterung und Bewertung dieser Begriffe, die in der
Literatur sehr umstritten sind, und deren Ausformulierung bei Hus-
serl verschiedene Interpreten aus mannigfaltigsten Griinden fiir zu-
mindest teilweise inkonsistent halten, hier nur so weit entwickelt
werden kann, wie es fiir das Gesamtthema erforderlich und aus mei-
ner Sicht konsistent vertretbar ist.

Husserl unterscheidet zunichst, wie bereits in den Logischen
Untersuchungen, zwischen (1) den reellen Komponenten intentio-
naler Erlebnisse und (2) dessen intentionalen Korrelaten. Zu (1) ge-
horen die Empfindungskomponenten, welche Husserl nun auch »hy-
letische oder stoffliche Data« nennt, aber auch die beseelenden
Auffassungsleistungen, die Husserl als noetische Momente bzw.
Noesen (im engeren Sinne) einfiihrt.” Nicht tibersehen werden darf
zudem, dass die Bestimmungen von (1) und (2) auf das Engste ver-
bunden sind mit der im letzten Kapitel explizierten phanomenologi-
schen Reduktion als dessen Ergebnisse sie auch angesehen werden
miissen. Dies kommt insbesondere auch in der Spezifizierung des
intentionalen Korrelates (2) zum Ausdruck, das Husserl als noemati-
sche Gegebenheit bzw. als Noema bezeichnet:

77 LU I1/2,V1, §28, 96.
78 Vgl. ebenda, §28, 97.
79 1d/1, §85, 173-174.

269

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

»Die Wahrnehmung z. B. hat ihr Noema, zu unterst ihren Wahrnehmungssinn,
... d.h. das Wahrgenommene als solches. Ebenso hat die jeweilige Erinnerung
ihr Erinnertes als solches eben als das ihre genau wie es in ihr >Gemeintes,
>Bewusstes<ist ...«50

Aufgrund der phanomenologischen Reduktion ist es jedoch einsich-
tig, dass der wahrgenommene Baum als solcher im Sinne der noema-
tischen Betrachtung weder als reeller Bestandteil im Akt enthalten
ist, noch dass es sich hierbei um den wirklichen, dem Bewusstsein
nur transzendent zuginglichen Baum handelt. Anders als beispiels-
weise David Woodruff Smith und Ronald Mcintyre in Husserl and
Intentionality annehmen, muss dies jedoch nicht bedeuten, dass es
sich bei dem Noema um eine abstrakte Entitat handelt, die notwen-
digerweise etwas anderes als der gegenstindliche Baum in der natiir-
lichen Einstellung ist. Sie identifizieren die Noemata (als abstrakte
Entititen) mit dem Sinnbegriff Freges, also mit idealen intensionalen
Entitaten, deren Entwicklung und Stellenwert in der analytischen
Philosophie des Geistes bereits naher beleuchtet wurde.’! Dass nun
aus phanomenologischer Sicht das wirkliche und das intentionales
Objekt (Noema) unterschieden werden, beweist alleine schon Hus-
serls Bemerkung, dass der Sinn der Baumwahrnehmung nicht ab-
brennen kann, im Gegensatz zum wirklichen Objekt.®? Trotzdem
folgt daraus nicht, dass es sich bei beiden Bereichen zwangsliufig
auch um ontologisch distinkte Entititen handelt. Lisst sich an einem
intentionalen Objekt nichts Unwirkliches erkennen, insbesondere
auch unter kohérenztheoretischen Erwégungen, dann kann durchaus
die Auffassung aufrechterhalten werden, dass das intentionale und

8 Ebenda, §88, 182.

81 Bei dieser Interpretation beziehen sich Smith und Mcintyre auf Follesdal, der das
Noema erstmalig als Sinn im Hinblick auf Frege zu deuten suchte. Vgl. Follesdal, Dagfinn
(1969): Husserls Notion of Noema. In: The Journal of Philosophy 66. 680—687. Sie stellen
diesbeziiglich zwei Forderungen auf, die das oben Ausgefiihrte explizieren: »(1) Husserls
takes noemata and their Sinne to be contents of consciousness: the noema of an act is the
act’s ideal content, and the Sinn is the component of this content that specifically deter-
mines the act’s intention relation to an object ... (2) Husserls conceives noematic Sinne —
and, by extension, noemata — as meanings that are expressed in language, which he
charaterizes basically as Frege did. Thus, noematic Sinne are meanings of the same sort
as Frege’s Sinne: they are »intensional entities ...« Vgl. David Woodruff Smith und
Ronald Mcintyre (1984): Husserl and Intentionality. A Study of Mind, Meaning, and
Language. Dordrecht, Boston, Lancaster. 154.

8 Vgl. Id/I, §89, 184.

270

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

wirkliche Objekt kongruieren.®> Zudem erneuert Husserl in den Ide-
en I die bereits in den Logischen Untersuchungen formulierte Kritik
an einem falsch verstandenen Reprisentationalismus, der zur Ver-
doppelung der Realitat fiihrt:

»Versuchen wir aber in dieser Art wirkliches Objekt (im Fall der &ufseren Wahr-
nehmung das wahrgenommene Ding der Natur) und intentionales Objekt zu
trennen, letzteres, als immanentes< der Wahrnehmung, dem Erlebnis reell ein-
zulegen, so geraten wir in die Schwierigkeit, dafy nun zwei Realitdten einander
gegeniiber stehen sollen ...«

Wiire nun das volle Noema, wie beispielsweise Smith und Mcintyre
annehmen, per definitionem auch ontologisch von dem wirklichen
Objekt geschieden, dann wiirde zwischen beiden ebenfalls eine Dis-
tinktion gesetzt, die phinomenologisch unausweisbar bliebe.

Fiir unseren Gedankengang ist nun an Husserls Ausformulie-
rungen zum vollen Noema insbesondere wichtig, dass hier das Ver-
hiltnis von Einheit und Mannigfaltigkeit in dasselbe mit aufgenom-
men wird:

»Also gewils ist z. B. die erscheinende Farbe eine Einheit gegeniiber noetischen
Mannigfaltigkeiten und speziell von solchen noetischer Auffassungscharaktere.
Nihere Untersuchung zeigt aber, dafy allen Wandlungen dieser Charaktere,
wenn auch nicht in der >Farbe selbst¢, die da immerfort erscheint, so doch in
ihrer wechselnden >Gegebenheitsweise« z.B. in ihrer erscheinenden Orientie-
rung zu mir noematische Parallelen entsprechen.«8

Dies bedeutet somit, dass in der noematischen Analyse die Empfin-
dungskomponenten bzw. sinnlichen Fiillen bei der Spezifizierung des
intentionalen Objektes, anders als im Identitatskriterium der V. Lo-
gischen Untersuchung, berticksichtigt werden miissen. Husserl
spricht diesbeziiglich auch von dem Urteilsnoema als >Eidos< und
kontrastiert dies mit der als »Wesen gefassten Urteilsnoesis«.% Dies
verdeutlicht, dass neben der Analyse noematischer Bestandteile des
Aktes als reelle Komponenten selbstverstindlich auch eine eidetische
Noetik durchfiihrbar ist, wie sie Husserl insbesondere in den Logi-
schen Untersuchungen charakterisiert hat. Letztere halt er zwar auch

8 Drummond (1990) falt diesen Punkt folgendermaflen zusammen: »Furthermore, as
previously indicated, there is no reason to think that Husserl ontologically distinguished
the object as intended from the object which is intended.« 42.

8 1d/1,§90, 186.

8 Ebenda, §98, 208.

8 Vgl. ebenda, §94, 194.

271

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

im Horizont der Ideen I fiir »korrekt«, verweist aber darauf, dass das
intentionale Wesen noch einer zweiten Deutung fahig ist, ndmlich
der noematischen Wesensbestimmung. Dass es sich bei der noemati-
schen Wesensbetrachtung diesbeziiglich nicht um eine Abkehr von
der Aktanalyse handelt, wie beispielsweise Gurwitsch angenommen
hat, verdeutlicht Husserls Bemerkung, dass die Unterscheidung zwi-
schen noetischer und noematischer Wesensbestimmung analog zu
verstehen sei wie die Differenz zwischen »... dem Fillen eines Ur-
teils und dem gefillten Urteil. «3 Husserl weist in seinen weiteren
Ausfiihrungen darauf hin, dass es insbesondere (im Urteilsgebiete)
der Logiker ist, der nicht an dem vollen Noema, sondern an einer
reinen Noetik interessiert ist und einen >engeren Wesensbegriffc,
namlich ausdriicklich das Identitdtskriterium der V. Logischen Un-
tersuchung,® seinen Analysen zugrunde legt. Dies bestitigt zudem
die Uberlegung, dass das besagte Identititskriterium besonders die
natiirliche Einstellung charakterisiert, die auch der Logiker oder Ma-
thematiker keinesfalls verlisst, wohingegen bei dem vollen Urteils-
noema als Eidos gerade nicht von der sinnlichen Fiille abstrahiert
wird, weil es in der rein phinomenologischen Einstellung gewonnen
wird.

Damit haben wir jedoch bei dem vollen Noema als Eidos, worauf
insbesondere Bernhard Rang verwiesen hat, das Identititskriterium
der VI. logischen Untersuchungen vorliegen, das aus den Momenten
der intentionalen Materie, der sinnlichen Fiille und — wie aus Hus-
serls Analogie mit »dem Fillen eines Urteils und dem gefallten Ur-
teil« eindeutig hervorgeht — der Qualitat des Aktes besteht.® Das
Verhiltnis von Mannigfaltigkeit und Einheit, das in der noetischen
Betrachtung im Verhiltnis von Empfindungskomponenten und Auf-
fassungssinn zur Geltung kommt und in der noematischen Analyse
in den Wesensbegriff des Aktes selber mit aufgenommen wird, kon-
kretisiert Husserl dann gewissermaflen ex negativo wie folgt:

»Es scheidet sich als zentrales noematisches Moment aus: der sGegenstand:, das
>Objekt:, das >Identisches, das >bestimmbare Subjekt seiner moglichen Pradika-
te« — das pure X in Abstraktion von allen Pridikaten — und es scheidet sich ab
von diesen Pridikaten, oder genauer, von den Priadikatnoemen.«®

®

7 Ebenda, §94, 195.

8 Vgl. ebenda, die FuSnote auf der Seite 195.
8 Vgl. Rang (1990), 235.

0 1d/1, §131, 271.

@

0

272

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Strukturen der Intentionalitit

Die Formulierung, dass es sich bei dem Gegenstand um das zentrale
noematische Moment handelt, verweist darauf, dass das identische X
als der eine mit sich selbst identische Gegenstand zwar von der Ab-
schattungsmannigfaltigkeit in der noematischen Analyse unterschie-
den werden kann, aber eben nur als abstrahiertes unselbstindiges
Moment des Wahrnehmungsnoema. Das volle Noema umfasst hin-
gegen auch die konkrete Gegebenheitsweise eines Gegenstandes.!

Das Verhaltnis zu der Mannigfaltigkeit der Noesen ist bezogen
auf das Noema als Eidos nicht mehr als eine konstitutionelle Relation
zu verstehen. Vielmehr handelt es sich bei der Mannigfaltigkeit noe-
tischer Akte (als reelle Vorkommnisse, nicht als eidetisch betriebene
Noetik) und hyletischer Komponenten jeweils um raum-zeitliche In-
dividuationen desselben Wesens.”> So kann eine blithende Orchidee
unter Umstinden erneut von derselben Perspektive aus wahrgenom-
men werden, ohne dass sich bei der Wiederholung einer solchen
Wahrnehmung das Wesen des Aktes unter ausdriicklicher Einschlie-
ung der sinnlichen Fiille veréndert. Festzuhalten ist fiir unseren Zu-
sammenhang jedenfalls, dass sich die beiden Identititskriterien nicht
ausschlieen, sondern komplementdr zueinander verhalten, wenn
die konstitutiven Komponenten der jeweiligen Betrachtungsart nicht
unzuldssig miteinander vermengt werden.”

Erweist sich somit der intentionale Akt und seine an ihm unter-
scheidbaren Komponenten als wesentliches Strukturmerkmal des
Bewusstseins, so klirt allein die Explikation dieses phinomenologi-

91 Husserl unterscheidet neben dem noematischen Gegenstand schlechthin als das »be-
stimmbare X« im Gegenstandsbewusstsein und dem Pradikatsnoema als Gegenstand im
»Wie seiner Bestimmtheiten« von letzterem noch die Klarheitsfiille, mit der ein Objekt
bewusst ist. Diese Klarheitsfiille, z.B. in der positionalen Setzung, kann erheblich vari-
ieren, obwohl der Bestimmungsgrad jeweils identisch ist. Husserl nennt diesen Aspekt
den »Sinn im Modus seiner Fiille«. Vgl. 1d/11, §132, 273.

% Vgl. Rang (1990), 236.

% Rang (1990) macht darauf aufmerksam, dass in den Ideen die Tendenz besteht, dass
Husserl das Entsprechungsverhiltnis zwischen dem noematischen Gehalt zum Beispiel
eines Urteilsnoemas und den (reellen) noetisch-hyletischen Komponenten als das Ver-
hiltnis zweier konstituierender Mannigfaltigkeiten ansieht, was zu entsprechenden
Konfusionen fiihrt: »Dabei ldsst er aufler acht, dafl nach seinem eigenen Ansatz der
Ubergang zur noematischen Deutung des erkenntnismiBigen Wesens darin besteht, die
konstituierenden Mannigfaltigkeiten nicht mehr als Mannigfaltigkeit hyletischer Daten,
sondern eben als Mannigfaltigkeitsmomente des Wahrgenommenen als solchem zu ver-
stehen.« 244. Wesentlich ist, dass beide Betrachtungsarten komplementir im Sinne eines
»Entweder-Oder« zu betrachten sind, aber nicht zugleich gelten kénnen, weil es sonst zur
Verdoppelung der das identische X konstituierenden Mannigfaltigkeiten kommt.

273

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

schen Themas noch nicht die insbesondere auch fiir die abschlieSende
Auseinandersetzung mit Dennett wichtige Frage nach den prima fa-
cie anzunehmenden Einheitsformen des Bewusstsein. Es wurde be-
reits darauf verwiesen, dass diesbeziiglich sowohl das sreine Ich« als
auch die szeitliche Verfasstheit der Bewusstseinserlebnisse< im Hin-
blick auf diese Einheitsformen einer phinomenologischen Unter-
suchung zu unterziehen sind. In den Ideen I, wo eine dezidierte Aus-
einandersetzung mit der Zeitlichkeit der Erlebnisse fehlt, findet sich
folgende Formulierung zum Zeitbewusstsein:

»Jedes wirkliche Erlebnis ... ist notwendig ein dauerndes; und mit dieser Dauer

ordnet es sich einem endlosen Kontinuum von Dauern ein — einem erfiillten

Kontinuum. Das sagt zugleich: es gehort einem unendlichen >Erlebnisstroms
o4

an.«

In einem ersten Schritt wenden wir uns deshalb zunichst dem Ver-
hiltnis von Bewusstseinserlebnis und Bewusstseinsstrom zu, bevor
wir im nichsten Abschnitt zur Erdrterung des reinen Ichs als Zen-
trum des Bewusstseinsstroms iibergehen.

V.2 Phinomenologische Aspekte zur zeitlichen Struktur der
Bewusstseinserlebnisse

In Husserls Zeitanalysen des Bewusstseins lassen sich verschiedene
Einheitsbildungen charakterisieren, die je nach Betrachtung der ent-
sprechenden Bewusstseinsschichten im Sinne eines Fundierungs-
zusammenhanges unterschiedliche Konstitutionsstufen aufweisen.
In der Analyse dieser verschiedenen Stufen verwendet Husserl hiufig
als Beispiel die Tonwahrnehmung, die als Objekt der dufSeren Sinnes-
wahrnehmung bereits ein ausgezeichnetes Verhaltnis zur Zeitlichkeit
hat. Als transzendent aufgefasstes Naturobjekt gilt auch fiir den Ton
die identifizierende Einheitsauffassung in der objektiven Zeit:

»Das Ding ist Einheit, es dauert, und in seiner Zeitdauer. In ihr sind zu unter-
scheiden die mannigfaltigen Phasen, jede Phase ist Phase des zeitlichen Daseins
des Dinges. Das Ding ist aber nicht die Vielheit der Phasen auch nicht die Kon-
tinuitdt der Phasen, sondern das eine und selbe Ding ...«%

9 1d/1, §81, 163.
% Husserl, Edmund (1966): Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893—
1917). Hrsg. v. Rudolf Boehm. Bd. X. Den Haag. 270.

274

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phianomenologische Aspekte zur zeitlichen Struktur der Bewusstseinserlebnisse

Kommt es zur Wiedervergegenwirtigung dieses Tones in der repro-
duktiven Erinnerung, dann ist der Ton in der entsprechenden Erin-
nerungskette zwar individuell derselbe (in noematischer Auffas-
sung), aber sein Vergangenheitsmodus hat sich im Verhéltnis zur
»neu erquellenden aktuellen Gegenwart« gewandelt.? Dass nicht
der Gegenstand selber in der Zeit verriickt, sondern seine jeweils
neue zeitliche Orientierung zu ihm, impliziert fiir die objektive Zeit,
dass sie ein unverriickbares Stellensystem ist »... in dem jede indivi-
duelle Dauer mit ihrem Punktsystem starr gelegen ist.«%

Die Zeitkonstitution einer intentional-objektiven Gegenstind-
lichkeit als res materialis, in der das Empfindungs-Auffassungs-
modell grundlegend ist, hat auch ein entsprechendes Analogon bei
der Konstitution eines immanenten Zeitobjektes. Erneut ldsst sich
diesbeziiglich die Tonwahrnehmung fokussieren, allerdings nicht als
reales Objekt, sondern als immanente Wahrnehmung des reellen
Empfindungsdatums Ton. Dabei sind sowohl der Ton als real gesetz-
tes Objekt als auch der immanente Ton korrelative Einheiten, die
beide zuriickweisen auf ein konstituierendes Bewusstsein, weil auch
die immanente Wahrnehmung als ein intentional einheitlich-imma-
nentes Zeitobjekt, wie beispielsweise in der ein Wahrnehmungs-
ereignis reproduzierenden Wiedervergegenwirtigung, sich in einem
Bewusstsein konstituiert, das nach Husserl von ihm notwendig un-
terschieden sein muss.” Die Frage nach dem konstituierenden Be-
wusstsein lenkt dabei den Blick auf die >Urimpression< bzw. auf das
aktuelle gegebene >Jetzt« (Prisenzzeit), das mit der Anschauung des
Bewusstseins als stromende Prozessualitit eng verwoben ist:

»Dieses Jetzt ist offenbar eine ganze, in wunderbarer Weise in stetigem Fluss
sich orginir erzeugende Zeitstrecke: Ein erster Ton klingt an und klingt fort, ist
zu Ende, dann hebt ein zweiter an usf. Leicht werden wir aber dessen inne, daf3
innerhalb dieses weiten Jetzt dieser breiten Gegenwart sich selbst wieder Ge-
genwarten und Vergangenheiten sondern und daf8 sich jeweils ein ausgezeich-
netes Jetzt merklich macht, um sofort unseren Hinden zu entgleiten. Ein ur-
quellendes Jetzt ist mit Tongehalt ausgefiillt. Aber schon ist das Jetzt zum

% Vgl. Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926).
Hrsg. v. Margot Fleischer. Bd. XI. Den Haag. 331.

9 Ebenda, 331.

% Vgl. Husserl, Edmund (2001): Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein
(1917/18). Hrsg. v. Rudolf Bernet und Dieter Lohmar. Bd. XXXIII. Dordrecht, Boston,
London. 110.

275

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Nichtjetzt geworden und das neue Jetzt hat einen neuen, bald einen gleichen,
bald einen qualitativ geiinderten Inhalt ...«%

In diesem Zitat werden von Husserl wesentliche Elemente und Pro-
blemfelder des konstituierenden Zeitbewusstseins zusammengefasst
und angedeutet, denen im Folgenden weiter nachgegangen werden
soll. So wird das Jetzt bzw. die Urimpression, die sich »in stetigem
Fluss erzeugt« in diesem Textabschnitt bereits selber als eine Zeit-
strecke eingefiihrt, was zunichst einmal die Frage aufwirft, ob es sich
dabei nicht um einen definitorischen Zirkel handelt, wenn Husserl
die Konstitution der immanenten Zeitobjekte aufgrund konstituie-
render Strukturen aufkliren mochte, die selber zumindest in der de-
skriptiven Erorterung zeitlichen Charakter haben. Wie jedoch bereits
aus der Beschreibung hervorgeht, handelt es sich hierbei nicht um
den Versuch einer definitorischen Setzung oder Konstruktion, son-
dern um eine anschaulich zugingliche Prozessualitit, die Husserl
aufweisen mochte. In dieser Hinsicht spricht er auch in den Bernauer
Manuskripten von der »Wahrnehmung des Strémens im Prisenz-
feld«, fiir das er die Moglichkeit der unmittelbaren Anschaubarkeit
besonders herausstellt.1® Dieses Prasenzfeld ist offenbar ebenfalls
gemeint, wenn er vom »weiten Jetzt« bzw. der »breiten Gegenwart«
spricht. Aufgrund der Einbeziehung zeitlicher Ausdehnung in die
erlebte Gegenwart (»Vergangenheiten und Gegenwarten«) kiindigt
sich zudem bereits an, dass es sich nicht um Zeitstrukturen wie bei-
spielsweise die Vergangenheit meiner gestrigen Erlebnisse handeln
kann, da von solchen lediglich reproduzierbaren Erlebnissen die ada-
quate Gegebenheit fiir eine immanente Wahrnehmung nicht mog-
lich ist.

Die zeitlichen Momente, die Husserl oben teilweise andeutet,
gehoren unter den Namen >Retention< und >Protention< im Hinblick
auf die Urimpressionen zu den wesentlichen Grundstrukturen der
Husserlschen Zeitlehre. Die Protention, deren Bedeutsamkeit fiir
die Zeitstruktur der Bewusstseinserlebnisse im Rahmen dieser Ar-
beit nur angedeutet werden kann, bestimmt Husserl als unbestimmte

9 Hua XI, 313.

100 Vgl. Hua XXXIII. 100. Dort heif3t es: »Das Bewusstsein vom Stromen ist (als origi-
nires Bewusstsein vom Dauern) von ihm anschauliches. Wir >nehmen das Strémen
wahr¢, und wenn wir dieses Bewusstsein selbst als ein zeitlich verbreitendes, als ein
dauerndes bezeichnen miissen, so miissen wir nun sagen: Als Kontinuum von Moment-
phasen ... ist es in jeder Phase Bewusstsein vom Strémen ...«

276

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phianomenologische Aspekte zur zeitlichen Struktur der Bewusstseinserlebnisse

und kontinuierliche Vorerwartung. Der gegenwirtig erklingende
Ton wird in gewisser Hinsicht in die Zukunft hineingetragen, unab-
hingig davon wie unbestimmt diese »Vorerwartungskontinuitit«
auch ist und er6ffnet somit einen unmittelbaren und sich stindig
modifizierenden Zukunftshorizont.®! Die Retention wird hingegen
in dem obigen Zitat im Hinblick auf die Schwierigkeit des Phanome-
nologen eingefiihrt (gewissermaflen ex negativo), dass die unmittel-
bare Erfassung des Jetzt als Urquellpunkt von Zeitlichkeit der imma-
nenten Beobachtung zu entgleiten droht, was Husserl ontologisch als
die permanente Transformation des »Jetzt zum Nichtjetzt« charakte-
risiert. Dieser Vorgang der Retention urspriinglich impressional ge-
gebenen Bewusstseins wird von Husserl wie folgt beschrieben:

»Die zu jedem Augenblick des Wahrnehmens gehérigen Kontinuen der Ver-
gegenwirtigung von >soebenc jetzt Eingetretenen befassen wir als Retentionen,
verschmolzen zur Einheit einer Retention, die aber in jeder Phase des Kontinu-
ums einen neuen Modus hat.«102

Die Retention als modifizierendes Bewusstsein darf jedoch nach Hus-
serl nicht so aufgefasst werden, als ob die urspriinglichen Empfin-
dungsdaten in abgewandelter Form im Bewusstsein reell enthalten
blieben. Vielmehr soll es sich um eine neue Form der Intentionalitat
handeln, bei der offenbar das Schema Empfindung/Auffassungssinn,
das sich fiir die Objektkonstitution als fundamental erwiesen hatte,
keine Anwendung mehr finden kann. Zwar ermdéglicht erst die Re-
tention ein dezidiertes zurtickkommen auf die vergangenen abgelau-
fenen Empfindungen im Sinne eines intentional konstituierten Zeit-
objektes, aber Husserl fiihrt hierzu weiter aus:

»... die Retention selbst ist kein Zuriickblicken, das die abgelaufene Phase zum
Objekt macht: indem ich die abgelaufenen Phasen im Griff habe, durchlebe ich
die gegenwirtige, nehme sie — dank der Retention — >hinzu« und bin gerichtet
auf das Kommende (in einer Protention).«103

Somit ist die retentionale Prozessualitit nicht so zu verstehen, dass
lediglich das unmittelbare >Nichtjetzt< im Bewusstsein verbleibt, son-
dern es handelt sich um Bewusstseinsabschattungen (Abschattungs-
reihen) im Bewusstseinsfluss, wobei dies nicht bedeutet, dass dieses
Kontinuum sich wie ein gegenstindliches Objekt im Raum in man-

101 Vgl. Hua XI. 323.
102 Hua XI, 323.
103 Hua X, 118.

277

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

nigfacher Perspektivitit darstellt. Fiir die urimpressionalen Phasen
gilt vielmehr, dass sie lediglich einen Modus préasentationaler Selbst-
gegebenheit offenbart, was fiir alle »zeitmodalen Abwandlungen«
gilt.104

Die fiir die Retention von Husserl geltend gemachte neue Form
der Intentionalitit stellt sich bei niaherer Analyse als eine doppelte
heraus: erstens als >Querintentionalitit,, die es iiberhaupt erst er-
moglicht, ein immanentes Objekt zu konstituieren. Diese kommt
zum Tragen, wenn die Aufmerksamkeit priméar auf den gegenwirtig
erscheinenden Ton gerichtet wird, wie auch auf die retentionalen Ab-
wandlungen der abgelaufenen »Ton-Punkte« in ihrer Einheitlich-
keit.1% Zweitens unterscheidet Husserl die sogenannte >Lingsinten-
tionalitit, welche fiir die Einheit der sich im Bewusstseinsfluss
»abschattenden« Retentionen (auch primire Erinnerungen genannt)
konstitutiv sein soll. So heif3t es:

»Stelle ich mich auf die Lingsintentionalitit ein und das sich in ihr Konstituie-
rende, so werfe ich den reflektierenden Blick vom Ton ... auf das im Momentan-
Zugleich nach einem Punkt Neue der Urempfindung und nach einer stetigen
Momentanreihe »zugleich« damit Reproduzierte«.1%

Dies bedeutet nun allerdings nicht, dass in der Lingsintentionalitt
alle retentionalen Phasen des bereits abgelaufenen Bewusstseinskon-
tinuums als diskrete Momente anschaulich erlebt werden konnen,
was zu dhnlichen Paradoxien fithren wiirde, wie bei den unmittel-
baren sinnlichen Ganzheitsauffassungen.

Husserl spricht diesbeziiglich in den Bernauer Manuskripten
auch vom >Zeitorientierungsfelds, das eben nicht unendlich sei und
die Eigentiimlichkeit habe, dass mit zunehmender »Entfernung« von
der Urimpression eine Abschwichung des retentionalen Inhaltes
stattfindet, bis letztere in der kontinuierlichen Modifikation immer
neu auftretender Prisenzen und sich daran anschlieflender Retentio-
nen ins »Dunkle« zuriickfillt.” Doch damit ist das Verhiltnis von

104 Vgl. Hua XI, 16.

105 Vgl. Hua X, 82.

1% Hua X, 380.

107 Vgl. Hua XXXIII, 71. In den Analysen zur passiven Synthesis formuliert Husserl
diesen Gesichtspunkt wie folgt: »Alle Selbstgebung und zwar alle, die schon begrenzt
wird auf wirkliche Prasentation, steht unter Gesetzen der Gradualitit der >Klarheits,
worunter wir allgemeinst verstehen eine Gradualitit der Selbstgebung, die ihren idea-
len Limes hat ...« Hua XI, 202.

278

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

Urprésentation und Retention fiir die phinomenologische Bewusst-
seinsforschung noch nicht zureichend gekldrt. So gilt es die Frage zu
erortern, ob die Urgegenwart des Bewusstseins tatsichlich phanome-
nologisch aufgewiesen werden kann oder ob es sich, wie Bernet in
Anlehnung an Derrida ausgefiihrt hat, sich tatsdchlich um eine nicht
einzuholende »Metaphysik der Prisenz« in Husserls Zeitlehre han-
delt.28 Dass die Kldrung dieser Frage uns wieder zuriickfiithrt zu
Dennetts Behauptung, dass prisentationale Eigenschaften nicht un-
mittelbar zuginglich sind, ist dabei offenkundig.

V.3 Metaphysik der Prasenz oder
prasentationale Gegebenheit?

Husserl vergleicht an manchen Stellen die Retention mit einem Ko-
metenschweif:

»Auf diese Bewusstseinsweisen kann ich achten, ich kann es >sehenc ... wie ein
immer neues Jetzt auftritt, wie sich stetig ein Erinnerungsschwanz, ein Kome-
tenschweif der >Erinnerung¢ der Urerinnerung anschliefSt und wie dieser sich
stetig dndert.«1%

Bernet deutet die Retention in Anlehnung an Derrida im Hinblick
auf diese Komparation als eine nachgelassene »... Spur der Urim-
pression ... welche zudem [nach Husserl] nichts Wesentliches bei-
tragt zum Wesen und zur Kenntnis dieses Jetztbewusstseins ...«!1°
Dass die Retention auch zur Kenntnis des Jetztbewusstseins nach
Husserl nichts beitragen soll, kann im Hinblick auf die Langs- und
Querintentionalitit der Retention wohl kaum behauptet werden.
Denn ohne Retention ist es nach Husserl, wie oben erwihnt, gar

108 Vgl. Becker, Ralf (2001): Sinn und Zeitlichkeit. Vergleichende Studien zum Problem
der Konstitution von Sinn durch Zeit bei Husserl, Heidegger, Bloch. Wiirzburg. 68.
FufSnote 60.

19 Vgl. Hua X, 377-378.

10 Bernet, Rudolf (1983): Die Ungegenwirtige Gegenwart. Anwesenheit und Abwe-
senheit in Husserls Analyse des Zeitbewusstseins. In: Orth (1983), 16-57. Hier 44.
Derrida deutet in seinen Ausfiihrung zur Retention diese geradezu als konstitutiv fiir
die Gegenwart: »Die lebendige Gegenwart geht aus ihrer Nicht-Identitit mit sich und
aus der Moglichkeit der retentionalen Spur hervor«. In: Derrida, Jacques (2003): Die
Stimme und das Phinomen. Einfiihrung in das Problem des Zeichens in der Phinome-
nologie Husserls. Frankfurt am Main. 115.

279

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

nicht moglich, tiberhaupt einen objektiven Zeitgegenstand zu kon-
stituieren. !

Es kann zudem nicht geleugnet werden, dass das Nicht-Jetzt, als
das die Retention in unserem zitierten Eingangstext eingefiithrt wur-
de, offenbar mit-konstitutiv fiir jegliches Gegenwartsbewusstsein
nach Husserl ist. Zwar spricht er von >Prisenzfeld< oder >breiter Ge-
genwarty, aber der Jetztpunkt ist in vielen Formulierungen Husserls
immer nur in einem gemeinsamen Kontinuum zusammen mit der
Vergangenheit gegeben:

»Das Urgegenwirtige ist, was es ist, im Ubergang zum Vergangensein, und ist
das Vergangene als solches, so ist das Gegenwiirtige nicht mehr ...«112

Im Hinblick auf solche AufSerungen muss man Bernet und Derrida
sicher Recht geben, dass hier der Fundierungszusammenhang zwi-
schen der Urimpression und Retention so beschrieben wird, dass er
von der Moglichkeit des nachtriglichen retentionalen Bewusstseins
vom Jetzt abhingig ist.11? Es stellt sich iiberdies die Frage, ob nicht in
der unumginglichen Affizierung des Jetzt-Gegenwirtigen mit dem
Vergangenen, was in der Formulierung »Ubergang zum Vergangen-
sein« zum Ausdruck kommt, nicht eine nahezu paradoxe Position
formuliert wird. Da das Gegenwirtige sich immer schon bereits im
Ubergang zum Vergangenen befindet und die Vergangenheit eben
»nicht mehr« ist, hitte letztere Bestimmung fiir die unmittelbare
Gegenwart offenbar ebenfalls zu gelten. Damit nun iiberhaupt etwas
gegenwirtig bewusst werden kann, miisste in den Urimpressionen
somit selber ein Moment beschrieben werden, fiir das diese Para-
doxie gerade nicht gilt. Folgende Bestimmung der Urempfindung soll
dies offensichtlich leisten:

»Das Urempfindungsbewusstsein fliefit, das sagt: Ist eine Urempfindung des
Flusses, so sind hinsichtlich der ganzen Reihe die einen ... >noch nicht, die
anderen >nicht mehr¢, und die Urempfindung, die wirklich ist, ist ein Grenz-
punkt zweier Kontinuen, des Noch-nicht und Nicht-mehr.«114

Wie Bernet herausstellt, nihert sich Husserl mit dieser Formulierung

m Vgl. diesbeziiglich Rinofner-Kreidl (2000), 266, die diesen Punkt ebenfalls heraus-
stellt.

112 Vgl. Hua XXXIII, 210.

113 Vgl. Bernet (1983), 45. Derrida (2003), 115.

114 Hua X, 372.

280

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

eindeutig der aristotelischen Zeittheorie, 1> nach der das Jetzt keinen
realen Teil der Zeit bildet, sondern als dauerloser Zeitpunkt auf-
gefasst wird.116

Aufgrund der Tatsache, dass der Grenzpunkt eines Kontinuums
im strengen mathematischen Sinne keine zeitliche Erstreckung ha-
ben kann, ist es jedoch zweifelhaft, ob seine Einfithrung zur Bestim-
mung des gegenwirtigen Erlebens von Urimpressionen bzw. Empfin-
dungen tatsdchlich geeignet ist. Da die Urimpressionen vielmehr
gerade auch nach Husserl im »steten Fluss« des Bewusstseinsstromes
erlebt werden, muss diese Moglichkeit wohl ausgeschlossen wer-
den.' Dies fiihrt uns allerdings zuriick zur obigen paradoxen Situa-
tion, dass das Urgegenwirtige sich nach Husserl bereits immer schon
im steten Ubergang zum Vergangenen (und auch Zukiinftigen) be-
findet, was die Frage virulent werden ldsst, wie Bewusstsein unter
dieser Voraussetzung iiberhaupt moglich ist. Denn streng genom-
men wiirde dies bedeuten, dass dem Bewusstsein ein prisentationaler
Inhalt niemals zuginglich wire. Sowohl die Wahrnehmungen auf
der zeitkonstituierenden Ebene (den Retentionen in der Langsinten-
tionalitit) als auch auf der zeitkonstituierten konnten dann ebenfalls
nicht dafiir in Anspruch genommen werden, in irgendeiner Form
priasent und zuginglich zu sein. Auch fiir jede einzelne Retention
wiirde unter diesen Umstidnden gelten, dass sie als gerade vergange-
nes Urerlebnis im retentionalen Bewusstsein ebenfalls nicht gegen-
wirtig erfassbar ist ad infinitum.® Ein Bewusstsein wire deshalb

115 Vgl. Bernet (1983), S. 45

116 Vgl. Flasch, Kurt (1993): Was ist Zeit? Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der
Confessiones. Historisch-Philosophische Studie. Text — Ubersetzung — Kommentar.
Frankfurt am Main. 117.

117 Bernet (1983) macht darauf aufmerksam, dass der Jetztpunkt von Husserl immer im
Hinblick auf die Empfindung als Urimpression eingefiihrt wird. 45.

118 Rinofner-Kreidl (2001) fiihrt zur Urimpression aus, dass sie als Grenzbegriff unver-
zichtbar und das urimpressional Gegebene weder konstituiert noch konstituierbar sei.
Von einer Urimpression im anschaulichen Sinne zu sprechen, ist jedoch ihrer Auffas-
sung nach etwas anderes, da sie nur als zeitkonstituierende Empfindung in protentiona-
ler und retentionaler Modifikation gegeben und damit lediglich in modifizierter Form
zuginglich ist. 262. Diesbeziiglich ist zu bemerken, dass Husserl auch an den Stellen, wo
er vom unmittelbaren Bewusstsein der Gegenwart als Grenze zweier Kontinuitdten
spricht, die héchste Anschaulichkeit (Fiille) des Gegenwartpunktes (im Gegensatz zu
den modifizierenden Retentionen und Protentionen) geltend macht. Vgl. Hua XXXIII,
226-227. Zudem 16st Rinofner-Kreidls Bestimmung der anschaulichen Gegebenheit der
Urimpression nicht das obige Problem, wie diese als retentional modifiziertes Bewusst-
sein iiberhaupt erlebbar bzw. in nachtriglichen reflexiven Auffassungsakt erkennbar ist.

281

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

unter diesen Bedingungen unméglich, weil es fiir ein solches Be-
wusstsein nur ein Nichts aufzufassen oder zu erleben gibe, und es
damit auch aufhéren wiirde, tiberhaupt ein Bewusstsein mit den in
diesem Kapitel geschilderten Eigenschaften und Strukturen zu sein.
Es kime gewissermafSen immer einen Moment zu spit, um irgend-
etwas zu erleben oder festzuhalten. Somit ist die ontologische Be-
stimmung der Urgegenwart als Ubergang zur Vergangenheit zumin-
dest unvollstindig.

Dass es sich bei dem obigen Gedankengang somit um ein Selbst-
aufhebungsargument, also eine reductio ad absurdum handelt, tiber-
siecht Derrida, wenn er in Die Stimme und das Phinomen ausfiihrt:

»Doch diese reine Differenz, die die Selbstgegenwart der lebendigen Gegenwart
konstituiert, fithrt dann originér die ganze Unreinheit ein, die man daraus aus-
schliefen zu kinnen glaubte. Die lebendige Gegenwart geht aus ihrer Nicht-
Identitdt mit sich und aus der Méglichkeit der retentionalen Spur hervor«.11?

Es ist eben nicht die reine Differenz, welche die Gegenwart in dem
von Derrida unterstellten Sinne konstituiert, sondern in den notwen-
digen Selbstdifferenzierungen im retentionalen Bewusstsein und
dem bereits vergangenen Jetzt erweist sich gerade die Urprédsentation
als mit sich selbst identisch. Anders ausgedriickt: Die Retentionen
sind notwendig, damit die »breite Gegenwart« tiberhaupt im Be-
wusstsein gehalten werden kann und das Jetzt einer spiteren Wieder-
erinnerung zuginglich ist. Aber das bedeutet nicht, dass dieses epis-
temologische Faktum zu dem Schluss berechtigt, dass die lebendige
Gegenwart auch ontologisch aus den Retentionen und dem gerade
vergangenen Jetzt hervorgeht, durch diese somit in irgendeiner Form
geschaffen oder erzeugt wiirde.’® Die lebendige Gegenwart geht
nicht aus ihrer Nicht-Identitit mit sich selbst hervor, sondern sie

Auch die Modifikation F von a miisste im aktuellen Erleben bereits wieder modifiziert
sein ad infinitum, was auch fiir die reflexiv erfasste Wiedervergegenwirtigung (Erinne-
rung) gilt. Wird jedoch zugestanden, dass eine modifizierte Bewusstseinsempfindung
als modifizierte tatsdchlich unmittelbar erkennbar (erlebbar) ist, so stellt sich die Frage,
woher der Phidnomenologe eigentlich weifi, dass diese Erfgahrung bereits modifiziert
ist, es sich somit um eine Retention und nicht um die Urgegenwart selber handelt, da
letztere ja phanomenologisch, nach Rinofner-Kreidl, gar nicht erlebbar ist. Auch hier
gewinnt man somit den Eindruck, dass die Setzung einer Urimpression, die prinzipiell
nicht erlebt werden kann, {iber den Status einer prinzipiell unausweisbaren Hypothese
nicht hinauskommt.

119 Derrida (2003), 115.

120 Dieser Punkt wird auch von Rinofner-Kreidl (2001), 263 betont.

282

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

wird aufgrund eines retentionalen Differenzierungsprozesses iiber
das unmittelbare Erleben hinaus erst erkenn- und bestimmbar, aber
nicht erzeugt. Geht man hingegen, wie Derrida, von dem umgekehr-
ten Fall aus, dann fiihrt dies, wie im Fall der Reprisentation, zu einem
unendlichen Regress. So wenig das Bild fiir das Abgebildete konsti-
tutiv sein kann im Sinne eines Erzeugungsprozesses, so wenig ist die
Retention als Spur oder das gerade vergangene Jetzt geeignet, etwas
Analoges im Hinblick auf die prisentationalen Gegebenheiten des
Bewusstseins zu evozieren. Festzuhalten bleibt jedoch, dass diese
Punkte nicht Husserls Bestimmung des Jetzt als »breite Gegenwart«
bzw. »Prisenzfeld« betreffen, sondern lediglich seine Bestimmungen
des Jetztbegriffs, in denen er die prisentationale Urgegebenheit als
immer schon vergangen bzw. im Ubergang zur Vergangenheit be-
findlich charakterisiert.

Insgesamt tritt in Husserls Zeitlehre und genetischen Konstitu-
tion der Subjektivitit jedoch erneut das Problem auf, das wir in den
Untersuchungen der statisch-orientierten Phinomenologie im Hin-
blick auf die Intentionalitit bereits in diesem Kapitel angetroffen ha-
ben,! dass ndmlich nach Husserls Uberzeugung auf der basalsten
genetischen Bewusstseinsstufe Empfindungskomponenten im Be-
wusstsein bzw. Bewusstseinsfluss auftreten und erlebt werden, die
ohne Apperzeptionen sich zu Einheitsbildungen im Bewusstseins-
fluss zusammenschliefSen:

»Die Leistung der Passivitit und darin als unterster Stufe die Leistung der hy-
letischen Passivitit ist es, fiir das Ich immerfort ein Feld vorgegebener und in
weiterer Folge eventuell gegebener Gegenstindlichkeiten zu schaffen.«122

Diese Leistungen der »hyletischen Passivitdt« schreibt Husser] dem
Prinzip der Assoziation zu, welches seinerseits die fundamentalen
Einheitsbildungen des zeitkonstituierenden Bewusstseins voraus-
setzt. In den Analysen zur passiven Synthesis fokussiert Husserl da-
bei insbesondere die einheitlichen Syntheseformen als Sukzession

21 In Bernet (1996) fasst Iso Kern die Unterscheidung von statischer und genetischer
Phinomenologie folgendermafien zusammen: »Wahrend also die statische Phdnomeno-
logie blofl ausgebildete >fertige< konstitutive Systeme durchleuchtet, indem sie nach
Wesensgesetzen geregelte Abldufe von intentionalen Erlebnissen beschreibt, in denen
Gegenstinde einer gewissen Art zur Gegebenheit kommen, fragt die genetische Phino-
menologie nach dem Ursprung solcher Systeme selbst, in ihr geht es um die Genesis der
darin konstituierten Gegenstandsart.« 186.

122 Hua XI, 162

283

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

und Koexistenz der immanenten Zeitgegenstinde und ihrer Relatio-
nen zueinander. Die Sukzesssion (Querintentionalitit'?®) als kon-
tinuierliches Stromen des Horizontbewusstseins fillt zusammen
mit der Koexistenz, die sich dadurch auszeichnet, dass in einem un-
mittelbar gegebenen Jetzt verschiedene Tone, Farben usw. gleichzei-
tig gegeben sein konnen.'?* Die Assoziationen, die nun nach Husserl
in der Koexistenz und Sukzession stattfinden und uns an dieser Stelle
besonders interessieren, betreffen Verkniipfungsformen in den ein-
zelnen Sinnesfeldern, die aufgrund von affektiven Verstiarkungen zu
Gruppenbildungen fiihren, so heifdt es:

»Betrachten wir ein Feld fiir sich, so haben wir ungeachtet der allgemeinen
Homogenitit doch besondere Verkniipfungen aus Homogenitit; speziell sich
in Einheit anhebende Mehrheiten, wie eine Gruppe roter und blauer Figuren.
Je groBer die >Ahnlichkeit, die Homogenitit ist, um so enger ist solche Grup-
peneinheit, um so mehr ist sie die Einheit der Abgehobenheit«.12

Diese Assoziationserfahrung konkretisiert Husserl dabei als >Kon-
trastphanomen< und weist darauf hin, dass zu Gruppenphéanomenen
beides gehore, namlich Kontrast und Verschmelzung.'? Zwei Ge-
sichtspunkte sind an diesen Ausfithrungen auffillig: So liegt offen-
sichtlich einerseits eine erste Spezifizierung des ersten Bewusstseins-
begriffs aus den Logischen Untersuchungen vor, indem bestimmt
wird, worin denn die Verkniipfungsformen der psychischen Erlebnis-
se des einheitlichen Erlebnisstroms iiberhaupt bestehen. Zum ande-
ren wurden bereits dhnliche Gruppierungseffekte in der frithen Phi-
losophie der Arithmetik (figurale Momente) von Husserl untersucht,
ohne dass jedoch das Zeitbewusstsein in seiner konstituierenden
Funktion dort schon zum Tragen gekommen wire.

Was den letzteren Punkt anbelangt, wurde sowohl in Anlehnung
an Gurwitschs gestaltpsychologisch orientierter Kritik beziiglich
Husserls Empfindungsbegriff (Konstanzhypothese) als auch im Hin-
blick auf verschiedene Uberlegungen zum Verhiltnis von Wahrneh-
mung und Begriff geltend gemacht, dass Empfindungskomponenten
ohne begriffliche Erfassung (sinnliche Fiille, ohne Auffassungssinn)
im Bewusstsein weder auftreten konnen, noch spezifizierbar sind.
Erst die begriffliche Erfassung des sinnlich Gegebenen — und sei es

123 Vgl. Hua XI. Beilage XIII (zu §27), 387.
124 Vgl. Hua X1, 126-127.

%5 Hua XI, 138.

126 Vgl. Hua X1, 139

-

284

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

in einem einfachen demonstrativen Urteil der Art: >Dieses da< — er-
moglicht es, tiberhaupt ein Kontrastphdnomen wie das von Husserl
oben erwihnte (rote und blaue Figuren) wahrzunehmen und weiter-
fithrenden Erkenntnisleistungen unterschiedlichster Stufen zu unter-
ziehen, die selbstverstindlich auch interesse- und entwicklungs-
abhingig, aber deshalb nicht beliebig sind. Wie Elmar Holenstein
meines Erachtens zutreffend bemerkt, wird der Empfindungsbegriff
bei Husserl gerade nicht deskriptiv gewonnen, » ... sondern als inner-
psychisches Korrelat des physiologischen Reizbegriffs analogisierend
konstruiert.«'?” Dass diese Kritik tatsichlich zutrifft, legen folgende
Ausfiihrungen Husserls aus den Analysen zur passiven Synthesis
nahe:

»Fiir das Ich ist bewufStseinsmiflig Konstituiertes nur da, sofern es affiziert.
Vorgegeben ist irgendein Konstituiertes, sofern es einen affektiven Reiz iibt,
gegeben ist es, sofern das Ich dem Reiz Folge geleistet, aufmerkend, erfassend
sich zugewendet hat. Das sind Grundformen der Vergegenstindlichung. Zwar
kann man damit noch nicht voll charakterisieren, was Gegenstand als Gegen-
stand fiir irgendein Ich und fiir Subjektivitit iiberhaupt bedeutet; aber doch eine
grundwesentliche Form ist damit bezeichnet. Affektive Einheiten miissen sich
konstituieren, damit sich in der Subjektivitit iiberhaupt eine Gegenstandswelt
konstituieren kann.«128

Zwar insistiert Husserl in seinen Analysen zur passiven Synthesis
darauf, dass auch die Untersuchungen zur Assoziation keine psycho-
physische Kausalitit voraussetzen wiirden, weil die Untersuchungen
sich im Rahmen der Epoché bewegen,’?? aber die Frage ist, ob die
Reduktion im obigen Gedankengang tatsichlich konsequent durch-
gefiihrt wird. So spricht Husserl von einem affektiven Reiz, dem das
Ich sich zuwenden kann oder auch nicht. Dies alleine ist noch kein
ausreichender Beleg fiir die These, dass es sich dabei um eine Analo-
gie zum physiologischen Reizbegriff (Affizierung) handelt. Entschei-
dend ist vielmehr, dass diese Affizierungen auf bereits konstituierten
Einheitsbildungen basieren sollen (Vergegenstindlichungen), an de-
ren Konstitution das Ich keinen aktiven Anteil hat. Wird jedoch eine
nihere Spezifizierung dieser assoziativen Einheiten in der Sukzessi-
on und Koexistenz vorgenommen, dann ist dies offenbar nur méglich

127 Holenstein, Elmar (1972): Phianomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funk-
tion eines Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl. Den Haag. 99.

128 Hua XI, 162.

129 Vgl. Hua XI, 117.

285

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

aufgrund von Begriffsbildungen, die diese Urimpressionen in ihrer
phénomenalen Gegebenheit niher bestimmen, wie rote oder blaue
Farbe als Kontrastphinomen. Ein naheliegender Einwand konnte
hier lauten, dass die Begriffsbildungen lediglich der propositional
strukturierten Sprache zukommen, jedoch nicht dem vorpradikati-
ven Bereich, den der Phianomenologe lediglich versucht, mit den Mit-
teln der Sprache in seinem genetischen Aufbau zu beschreiben.

Betrachten wir zur Beantwortung dieses Einwandes erneut die
passiven Assoziationen. Husserls angeblich fertig bestehende Ein-
heitsbildungen, welche auf das Ich affizierend wirken, miissen, wenn
sie nicht als ginzlich hypothetische Einheiten gesetzt sind, was zur
Ding-an-sich Problematik fithren wiirde, dem Bewusstsein in irgend
einer Form zuginglich sein. Nach Husserl sind sie dies als konstitu-
ierte Einheitsbildungen der Assoziation. Die im Prisenzfeld gegebe-
nen Kontrastierungen, Gruppierungen (Formen) und Farben sollen
in ihrer Homogenitit und Differenziertheit fiir das Ich lediglich auf-
grund des affizierenden Reizes gegeben sein. Warum tritt jedoch in
einem konkreten Fall die assoziative Einheitsbildung x im Bewusst-
sein auf und nicht y? Husserl sieht sich zur Beantwortung dieser
Frage dazu gezwungen, die Unterscheidung zwischen wirklicher Af-
fektion und Tendenz zur Affektion einzufiihren. Diese Differenzie-
rung begriindet Husserl wie folgt:

»Sinnliche Daten« (und so Daten iiberhaupt) senden gleichsam affektive Kraft-
strahlen auf den Ichpol, aber in ihrer Schwiche erreichen sie ihn nicht, werden
nicht wirklich fiir ihn zu einem weckenden Reiz.«130

Doch woher weif§ der Phinomenologe von einem Reiz, den er nie-
mals beobachten kann, weil dieser zu schwach ist, und deshalb das Ich
nicht affiziert? Bei Husserls Ausfiihrung zur tendenziellen Affektion
handelt es sich eindeutig um eine hypothetische Konstruktion, wel-
che in die natiirliche Einstellung zuriickfillt, indem Entitdten und
Krifte postuliert werden, die prinzipiell der Beobachtung unzuging-
lich sind. Beobachtbar ist lediglich, dass in den verschiedenen Sinnes-
feldern die von Husserl geschilderten Phianomene auftreten wie Ho-
mogenisierung und Kontrastierung von Farben und Formen, aber
eben nicht, ohne dass die entsprechenden Einheitsbildungen vom
Ich »festgehalten« bzw. aufgefasst werden. Ohne eine zumindest ru-
dimentire Fokussierung homogener und kontrastierender Gruppen-

130 Hua XI, 149.

286

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54,



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

bildungen ist es undenkbar, wie ein instantanes Perzept fiir ein Be-
wusstsein (Ich) tiberhaupt gegeben sein soll. Zudem haben gerade die
Experimente der Gestaltpsychologie, in Anlehnung an Gurwitsch,
gezeigt, dass Empfindungskomponenten gerade nicht unabhingig
vom jeweiligen Auffassungssinn spezifiziert werden konnen. Die
notwendigen Begriffsbildungen zur Beschreibung »passiver« Syn-
thesen sind somit kein sprachliches Problem des Phinomenologen,
das es zu iiberwinden gilt, sondern die assoziativen Einheitsbildun-
gen selber konnen gar nicht anders gedacht und erlebt werden, als
dass ihrer Konstitution im Bewusstsein auch Begriffe zugrunde lie-
gen. Dass die Empfindungskomponenten bzw. sinnlichen Ganzheiten
trotzdem von reinen Begriffsbildungen klar unterschieden werden
miissen, wurde oben schon begriindet. Es soll zudem nicht in Abrede
gestellt werden, dass basalen Einheitsbildungen affektive Potentiale
inhérent sind, die auf das fungierende Ich motivierend wirken kon-
nen. Nur entfalten sich diese Krifte eben nicht unabhingig von Auf-
fassungsleistungen, womit keineswegs behauptet werden soll, dass es
sich bei letzteren um reflektierte Akte handelt.

Bedeutet dies, dass es im Bewusstsein iiberhaupt keine passiven
Synthesen gibt? Tatsichlich folgt aus dem oben Gesagten lediglich,
dass Husserls Aufgabe des Schemas Inhalt/ Auffassungssinn beziig-
lich der reellen Empfindungskomponenten im Zeitbewusstsein un-
gerechtfertigt ist.131 Auch fiir das Zeitbewusstsein gilt, sowohl fiir
den konstituierenden Bewusstseinsstrom als auch fiir die konstituier-

131 Holenstein (1972) vertritt hingegen trotz seiner Kritik an Husserls Empfindungs-
begriff den umgekehrten Standpunkt, dass namlich die Auflésung des Konstitutions-
schemas von Inhalt und Auffassung in Husserls Zeitlehre einen grofSen Fortschritt dar-
stelle, weil sie die Kritik der Gestaltpsychologie an der Konstanzannahme vorwegnehme
und dies zudem im Hinblick auf die Zeitkonstitution vollzieht, was gar nicht in den Blick
der Gestaltpsychologie gekommen sei. 104. Holenstein bemerkt zwar richtig, dass Hus-
serl in seiner Zeitlehre mit der Auflésung des Konstitutionsschemas gleichfalls die Idee
der Konstanzannahme aufgegeben hat, iibersieht jedoch, dass der von ihm kritisierte
Empfindungsbegriff dadurch von Husserl gerade nicht aufgegeben sondern eher noch
verstirkt wird. Die Empfindungsdaten, die sich ohne die Titigkeit des Subjekts bereits
zu Einheiten in passiver Synthesis zusammengeschlossen haben sollen, basieren auf
dem unausgewiesenen empiristischen Grundsatz, dass zuerst reine Impressionen im
Bewusstseins auftreten, sich organisieren und dann in weiter zu differenzierenden ko-
gnitiven Prozessen verarbeitet werden, eine Behauptung, die beispielsweise die Experi-
mente der Gestaltpsychologie (z.B. die berithmten Vexierbilder) meines Erachtens ein-
deutig widerlegen. Dadurch, dass Husserl in seiner Zeitlehre die Empfindungsdaten als
Assoziationen auch noch mit seiner Affizierungsthese in Verbindung bringt, repro-
duziert Husserl geradezu unkritisch basale Bausteine naturalistischer Bewusstseins-

287

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

ten Zeitobjekte, dass sinnliche Fiillen nur dann fiir ein Bewusstsein
gegeben sein konnen, wenn diese zumindest minimal aufgefasst und
konzeptualisiert werden. Erst in solchen fundamentalen Auffas-
sungsakten kommt es zu einem unmittelbaren Wahrnehmungserleb-
nis, aber vermittelt durch Begriffe, so dass das Jetzt, das Husserl ana-
lytisch mit dem Auftreten einer Urimpression verkniipft, nur als
Konstituiertes auftritt. Dass sich im Bewusstseinsstrom diesbeziig-
lich die aufgefassten Urimpressionen »abschatten«, sich also auf-
grund von Retentionen wie auch bestindig auftretenden Protentio-
nen modifizieren, steht dazu nicht im Widerspruch. Was sich zeitlich
abschattet, sind jedoch im Hinblick auf die sinnlichen Fiillen keine
reinen Empfindungskomponenten im Bewusstseinsfluss, sondern in-
stantane Perzeptionen, die bereits aufgefasst wurden. Es ist somit
durchaus legitim, an passiven Synthesen wie der Langsintentionali-
tat festzuhalten, jedoch unter der wesentlichen »Vorzeicheninde-
rung«, dass die sinnlich-gegebenen Fiillen, die ebenfalls passiven
Synthesen unterliegen, letztendlich in aktiv erfassenden Bewusst-
seinsleistungen griinden. Dieser Punkt lasst sich auch wie folgt for-
mulieren: Dass sich Urimpressionen in Retentionen und Protentio-
nen im Bewusstseinsfluss abschatten, ist dem bewussten Erleben
zuginglich auch ohne die Notwendigkeit einer zusitzlichen ver-
objektivierenden Auffassung. Aber dies ist nur deshalb moglich, weil
die Urimpressionen als solche bereits immer in einem zumindest
minimalen Sinne begrifflich erschlossen sind.

Ein Einwand konnte hier jedoch lauten, dass diese begriffliche
Erschlossenheit gerade fiir die die Urimpressionen auffassenden in-
tentionalen Akte selber zumindest nicht durchgingig behauptet wer-
den kann, weil es nicht plausibel ist anzunehmen, dass alle Akte sel-
ber aktual in hoherstufigen Akten begrifflich aufgefasst werden oder
ehemals aktual aufgefasst wurden (Regressproblem). Trotzdem un-
terliegen auch die nicht-aufgefassten Akte im Bewusstseinsstrom
passiven Synthesen (wie der Lingsintentionalitit) und werden zu-
dem erlebt. Darauf ist zu erwidern, dass es durchaus richtig ist, dass
intentionale Akte schon bewusst erlebt werden auch ohne deren ver-
objektivierende oder gar reflexive Auffassungen. Allerdings bedeutet
dies nicht, dass dieses bewusste Erleben des Aktes nicht ebenfalls
fundiert ist in begrifflichen Strukturen. Der intentionale Akt selber

theorien, was mit seiner insgesamt anti-naturalistischen Bewusstseinskonzeption im
Widerspruch steht.

288

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

ist seinem strukturellen Aufbau nach gar nicht ohne den Bezug auf
begriffliche Komponenten (Materie des Aktes, Auffassungssinn)
denkbar. Aufgrund dieses Sachverhaltes ist der intentionale Akt
immer schon sich selbst erschlossen. Die phinomenologische Expli-
zierung dieses Sachverhaltes wird ein wesentliches Thema des nichs-
ten Abschnittes sein.

Diesbeziiglich ist es sehr wichtig, dass Husserl auf der Basis des
ersten Assoziationstyps noch ein zweites Assoziationsprinzip der
passiven Synthesis kennt, bei der es um Erwartung zukiinftiger Er-
eignisse oder Zustinde geht, die Husserl auch »induktive Assoziatio-
nen« nennt.

»Daran schliefit sich aber untrennbar bzw. darauf griindet eine hohere Stufe von
Assoziation und Assoziationslehre, namlich eine Lehre von der Genesis der
Erwartungen und der damit zusammenhingenden Genesis der Apperzeptionen,
zu denen Horizonte wirklicher und méglicher Erwartungen gehéren. Alles in
allem handelt es sich um die Genesis der Vorgriffsphinomene, also derjenigen
spezifischen Intentionen, die antizipierend sind.«3

Hier werden somit Antizipationen beschrieben, die auf Assoziationen
ehemaliger Einheitsbildungen beruhen, welche als Ergebnisse von
intentional-apperzeptiven Leistungen angesehen werden miissen. In
Erfahrung und Urteil differenziert Husserl diese Horizontstruktur
der Erfahrung zudem in einen >Innenhorizont< und >Auflenhorizont«.
Den Innenhorizont hatten wir bereits mehrfach beschrieben im Hin-
blick auf die Selbstgegebenheit des Objekts in der Wahrnehmung,
welche sich dadurch auszeichnet, dass zum Beispiel eine Kugel in
ihren mannigfaltigen Abschattungsmodalitdten niemals vollstandig
anschaulich gegeben ist. Das noch nicht Gegebene wird hierbei inten-
tional antizipiert, ist somit als vorausgreifende Leistung im Bewusst-
sein mit-gegenwirtig. Der Auflenhorizont bezieht sich hingegen auf
die Tatsache, dass die intentionale Fixierung eines Objektes nur mog-
lich ist, aufgrund mit-prisenter Hintergrundserlebnisse beispielswei-
se anderer Objekte, denen man sich ebenfalls zuwenden konnte.133 In
Ankniipfung an Gurwitsch kann man den Auflenhorizont auch als
>thematisches Feld« bestimmen. Betrachtet man zum Beispiel ein
Haus, so werden die umgebenden Héuser, Straflen und Biume nicht
zum »Thema« der Wahrnehmung, sondern bilden den Hintergrund,

132 Hua, XI, 119.

13 Vgl EU, §8, 28.

289

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

auf dessen Grundlage das Haus iiberhaupt in Erscheinung treten
kann.** Wie Gurwitsch aufzeigt, gilt diese formale Grundstruktur
>Thema-thematisches Feld« nicht nur fiir die Wahrnehmungsleistun-
gen, sondern fiir viele Auffassungsleistungen, wie das Lesen eines
Berichtes oder Romans. Das gerade gegenwiirtige Thema ist auch hier
kontextuell eingebettet in einen Hintergrund von Ereignissen ver-
gangener oder moglicherweise zukiinftiger Geschehnisse der narrati-
ven Struktur usw. 1%

Dass die im thematischen Feld auftretenden Einheitsbildungen
nicht allein auf gegenwirtig vollzogenen Auffassungssynthesen ba-
sieren konnen, erhellt auch folgendes Beispiel: Betrachtet man eine
Blumenwiese in ihrer morphologischen und farblichen Vielfalt, so
sind die wahrgenommenen Differenzierungen derart mannigfaltig,
dass unmoglich alle instantan auftretenden strukturierten Kom-
ponenten das Ergebnis gegenwirtig aktiv vollzogener Auffassungs-
synthesen sein kinnen. Aber daraus folgt eben noch nicht, anders als
die Proponenten des nicht-begrifflichen Wahrnehmungsinhaltes
glauben, dass diese zusitzlich passiv auftretenden assoziativen Ein-
heitsbildungen ohne begriffliche Konstituenten im Présenzfeld auf-
treten. Wie intentional strukturierte Antizipationen und Erinnerun-
gen zwar passiv aber deshalb nicht ohne begriffliche Strukturiertheit
im Bewusstsein gegeben sind, so schlieflen sich beispielsweise im
Wahrnehmungsbewusstsein an ganzheitliche Auffassungsleistungen
passive Einheitsbildungen an, die auf ehemals aktiv konstituierten
Sinnesgestalten basieren. Dass beispielsweise mit fortgeschrittener
Lesefdhigkeit nicht jeder einzelne Buchstabe seriell aufgefasst wer-
den muss, sondern komplette Wérter morphologisch aufgefasst und
semantisch unmittelbar im Satz- und Textgefiige interpretiert wer-
den, was eben nicht heif3t, dass man keine Buchstaben als Buchstaben
mehr sieht, zeigt, dass passiv gegebene Elemente in den Einheitsbil-
dungen der aktiven Wahrnehmung (Verschmelzungen) Ergebnisse
kognitiver Lernprozesse darstellen.

Dass das aktuale Auftreten solcher »sekundiren passiven Syn-
thesen« nicht mehr allein auf das Schema Inhalt/Auffassungssinn
zuriickgefiihrt werden kann, verdeutlicht das Problem des sonst dro-
henden infiniten Regresses (hier beziiglich des jeweils nur implizit
gegebenen Horizontbewusstseins). Dies gilt jedoch gleichfalls fiir die

134 Vgl. Gurwitsch (1974), 259.
135 Vgl. ebenda, 260.

290

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

Auffassungsleistungen (Qualitit und Materie) des Aktes. So kann ein
intentionaler Akt in einem Reflexionsakt n-ter Stufe zwar verobjek-
tivierend erfasst werden, aber fiir den aktual reflektierenden Akt gilt
notwendigerweise, dass er nicht gleichzeitig verobjektivierend erfasst
ist. Auch fiir den Bewusstseinsstrom, in dem sich sowohl die inten-
tionalen Akte als auch die Empfindungen abschatten, gilt, dass er
zwar partiell reflexiv erfasst werden kann, aber in solchen Akten not-
wendigerweise vorausgesetzt wird. Aus diesem Grunde kann der Be-
wusstseinsstrom ebenfalls nicht dem Konstitutionsschema unterlie-
gen, was bedeutet, dass er, anders als die Empfindungskomponenten,
keiner Konstitution im Sinne des Inhalts/Auffassungs-Schemas ent-
springt. Daraus folgt jedoch, dass die Bewusstseinserlebnisse im Be-
wusstseinsstrom aufgrund ihrer retentionalen und protentionalen
Modifikationen Verkniipfungen aufweisen, die nicht durch Auffas-
sungsleistungen konstituiert sind. Auch die weiteren passiven Syn-
thesen sind zur Spezifizierung von Verkniipfungsformen im Be-
wusstseinsstrom notwendig (wie die induktive Assoziation), setzen
jedoch nach den oben formulierten Ergebnissen unter anderem be-
reits zu fritheren Zeitpunkten vollzogene Auffassungen dieser Ein-
heitsbildungen voraus.

Mit den obigen Uberlegungen, die besonders die epistemische
Zugianglichkeit des prasentational Gegebenen behandelten, ist jedoch
noch nicht die Frage geklirt, ob eine gleichzeitige reflexive Erfassung
unmittelbar auftretender Bewusstseinserlebnisse moglich ist. Ge-
zeigt wurde in der Auseinandersetzung mit Derrida lediglich, dass
eine prinzipielle Zugénglichkeit beispielsweise von Urimpressionen
nicht ohne Aporien geleugnet werden kann (reductio ad absurdum
Argument). Fiir unseren Zusammenhang ist deshalb Rinofner-
Kreidls Interpretationsansatz der epistemischen Zuginglichkeit des
Prasenzfeldes besonders wichtig. Sie fiihrt hierzu sinngemif3 aus,
dass eine schlichte Wahrnehmung zwar erlebt wird, aber keiner
gleichzeitigen Reflexion zuginglich ist, da diese sich als ein Ver-
gegenwirtigungsakt nur auf eine Wiedererinnerung beziehen
kann.13¢ Diesbeziiglich macht Husserl in verschiedenen Texten gel-
tend, dass die Reflexion die originire Gegenwart unmittelbar und
gleichzeitig erfassen konne.’”” In anderen Texten wiederum wird
stirker betont, dass eine Reflexion in die Retention moglich sei, die

136 Vgl. Rinofner-Kreidl (2000), 377-378.
137 1d/1, §38, 67-68.

291

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

selber jedoch keine reflexive Wiedervergegenwirtigung (Erinne-
rung) beinhaltet. So heif3t es beispielsweise:

»Das schlichte Hinsehen, Hinfassen finden wir auch unmittelbar aufgrund der
Retention, so wenn eine Melodie abgelaufen ist, die innerhalb der Einheit einer
Retention liegt, und wir auf ein Stiick zuriickachten (reflektieren), ohne es wie-
der zu erzeugen.«3

Husserl unterscheidet somit (1) die immanent wahrnehmende Refle-
xion, wie auch (2) die Reflexion in die immanente Retention, die
beide die originire Gegenwart apodiktisch zu erfassen in der Lage
sein sollen.??

Rinofner-Kreidl ist nun der Auffassung, (a) dass der Ursprung
des Zeitbewusstseins, zu dem die Retention als Teil der lebendigen
Gegenwart gehort, prinzipiell nicht im Bereich einer gegenstind-
lichen Auffassung liegen kann. Denn Reflexionen als verobjektivie-
rende Akte seien im Gegensatz zur schlichten Wahrnehmung und
Retention immer schon zeitlich konstituiert. Daraus folgt jedoch,
dass Begriffe wie »gleichzeitig«, »nachher«, »vorher« auf den zeit-
konstituierenden Bereich nicht tibertragen werden diirfen. Zudem
(b) konnen zwei demselben Bewusstsein zugehorige Akte nicht
gleichzeitig auftreten. Entweder handelt es sich bei einem Akt um
eine Gegenwirtigung oder eine Wiedervergegenwirtigung, deshalb
sei nicht einzusehen, wie eine erfiillte Zeiteinheit » ... mittelbar und
unmittelbar gegeben sein [kann], unmittelbar im Akterleben und
mittelbar in der Reflexion auf den Akt ...« Zunichst ist sicherlich
die formale Giiltigkeit der Argumentation (a) einzurdumen. Folgt
man Husserl in der Aufgabe des Inhalts/Auffassungsmodells im
Hinblick auf die Urimpression, Retention und Protention, dann kén-
nen priadikative zeitliche Bestimmungen wie »gleichzeitig«, »vor-
her«, »nachher«, welche individuellen Vorgingen und Ereignissen
zugeschrieben werden, nicht auf den zeitkonstituierenden Fluss tiber-
tragen werden. Die (a) zugrunde liegende Priamisse, namlich die voll-
stindige Aufgabe des Inhalts/Auffassungsmodells im Hinblick auf
die reellen Empfindungen, hat sich jedoch aus den oben aufgefiihrten
Griinden als aporetisch erwiesen. Da Urprisentation, Retention und
Protention zudem notwendig auf die reellen Empfindungen bezogen

138 Hua X, 37.
139 Vgl. 1d/1§78, 150
140 Rinofner-Kreidl (2000), 378-387. Zitat 380.

292

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Metaphysik der Prisenz oder prisentationale Gegebenheit?

sind, muss (a) als unzutreffend zuriickgewiesen werden, so dass in
der Verwendung der genannten zeitlichen Pridikate auch kein Wi-
derspruch nachzuweisen ist. Zwar ist die Erfassung einer Urimpres-
sion sicherlich noch keine gegenstindliche Auffassung im Sinne
einer vollstandigen Konstitution eines Zeitobjektes, so dass der Ver-
such einer Ubertragung physikalisch orientierter Zeitmessungen in
diesen Bereich unzulissig wire. Hierin sehe ich die Berechtigung in
Husserls Auffassung, dass auf das Bewusstsein selber nicht einfach
zeitliche Prddikate wie >Gleichzeitigkeit< tibertragen werden diir-
fen.1! Doch bedeutet dies nicht, dass die Begriffe >Urimpression«
und >Retention< atemporale Entititen oder Prozesse bezeichnen.
Lehnt man zudem, wie Rinofner-Kreidl, Husserls Fundierung des
inneren Zeitbewusstseins im absoluten Bewusstseins ab,4? was noch
Thema des nichsten Abschnitts sein wird, dann ist erst recht nicht
nachvollziehbar, warum die Verwendung der obigen Zeitpridikate
unzulissig sein soll. AufSerdem ist zu beachten, dass die im Bewusst-
sein auftretenden Empfindungen weder als aktive noch als passive
Einheitsbildungen ginzlich unkonzeptualisiert im Bewusstsein er-
scheinen und es somit kein apriorisches Argument gibt, warum eine
gegenwirtig auftretende Urimpression nicht zumindest partiell re-
flexiv erfasst werden kann, eben weil diese immer schon begrifflich
miterschlossen ist.

Das in (b) entwickelte Argument wiirde, wenn es zutrife, die
Moglichkeit von Reflexionen grundsitzlich unterminieren. Auch
Reflexionen, die sich dezidiert auf Erinnerungen beziehen, miissen
namlich mit diesen gleichzeitig oder zumindest partiell gleichzeitig
auftreten, sonst wire fiir die Reflexion nichts gegeben, auf das sie
sich beziehen konnte, weil die Erinnerung als aktuelle Wiederver-
gegenwdrtigung einer fritheren Wahrnehmung ebenfalls unmittel-
bar im Bewusstsein auftritt. Dass es allerdings schwieriger ist, eine
verobjektivierende Reflexion beispielsweise auf die unmittelbar auf-
tretende Freude selbst zu richten, als auf die Erinnerung der Freude,
ist hingegen nicht zu leugnen, jedoch kein prinzipielles Gegenargu-
ment im Hinblick auf deren Méglichkeit. Was aufSerdem das Verhilt-
nis der Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit beziiglich Reflexion und
aktuell auftretenden sinnlichen Einheitsbildungen anbelangt, so ist
dieses Verhiltnis keineswegs kontradiktorisch, wie Rinofner-Kreidl

141 Vgl. Hua X, 375.
1422 Vgl Rinofner-Kreidl, Sonja (2000), 433.

293

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

behauptet. Die in der immanenten Wahrnehmung erkannte Urim-
pression tritt unmittelbar im Bewusstein auf, jedoch bereits vermit-
telt durch einen fritheren oder aktuellen Erkenntnisprozess. Der ho-
herstufigen Reflexion tritt das instantane Perzept dabei zunichst in
dem angegeben Sinne unmittelbar gegeniiber und wird im Zuge der
reflexiven Analyse einer Modifikation unterworfen. Das Ergebnis
dieser Reflexion ist somit ein vermitteltes Ergebnis, das wiederum
unmittelbar gegeben ist. Wie Zahavi in Anlehnung an Husserl be-
tont, ist die Reflexion diesbeziiglich eine Differenzierungsleistung
dessen, worauf reflektiert wird. Sie expliziert lediglich, was in dem
prareflexiven Erlebnis implizit enthalten ist.’** Eine vollstindig apo-
diktische Erkenntnis kann diesbeziiglich sicherlich nicht behauptet
werden, wie Hoffmann aufgezeigt hat:

»[Weil] ... das Eingreifen und Modifizieren der ausdriicklichen Reflexion zur
Verunsicherung der Erfassung fithrt«.14

Aber dies bedeutet nicht, dass eine solche reflexive Erkenntnis
grundsitzlich unmoglich wire, was zudem, wie Husserls Auseinan-
dersetzung mit Watt gezeigt hat, zu unmittelbaren Selbstwidersprii-
chen fithren miisste. Wie auflerdem im ersten Kapitel im Hinblick
auf die Ontologie des Physikalismus gezeigt wurde, gilt das gleiche
auch bereits fiir die gegenstindliche Naturerkenntnis. Jede Form von
wissenschaftlicher Untersuchung, die Phinomene aufgrund von Ur-
sache/Wirkungsrelationen strukturiert und spezifiziert, vollzieht
Differenzierungsleistungen, die das Gegebene nach essentiellen Ge-
sichtspunkten gewichtet und dadurch auch einer Modifizierung un-
terzieht.

Was Rinofner-Kreidl zudem iibersieht, ist, dass Husserl die Re-
flexion nicht nur als verobjektivierende Leistung behandelt, sondern
auch eine unausdriickliche Reflexion im Sinne eines Mit-Bewusst-
seins kennt. Wenn Husserl in dem obigen Zitat von einem reflektier-
ten Zuriickachten auf die Einheit der Retention ohne Wiederver-
gegenwartigung spricht, dann ist dies keine verobjektivierende
Reflexion, auf die das Subjekt-Objekt Modell der Intentionalitit zu-
treffen wiirde. Von dem cogito, wie Gisbert Hoffmann ausfiihrt, ist
dieses Mit-Bewusstsein selbst kaum zu unterscheiden, weil es sich

143 Vgl. Zahavi, Dan (1999): Self-Awareness and Alterity. A Phenomenological Inves-
tigation. Evanston, Illinois. 186.
14 Vgl. Hoffmann (2001), 114.

294

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

lediglich mit »dem Gewahren und Konstatieren« des Gegebenen be-
gniigt. 145

Auf das Mit-Bewusstsein werde ich im folgenden Abschnitt im
Hinblick auf das Ich weiter eingehen, wie auch auf die noch nicht
erorterte Auffassung Husserls, dass der Bewusstseinsfluss selber als
absoluter Bewusstseinstrom zu qualifizieren ist. Dies wird zudem
eine Uberleitung zu der Frage ermdglichen, ob, wie nicht-egologische
Bewusstseinstheorien annehmen, die Spezifierung des Bewusstseins
tatsichlich ohne die Annahme und Aufweisung eines Ich-Zentrums
moglich ist.

V.4 Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt
zum reinen Ich

Ein wichtiges Ergebnis des letzten Kapitels bestand in der Fest-
stellung, dass die von Husserl betonte ausgezeichnete epistemische
Zuginglichkeit der immanenten Wahrnehmung zwar in einem ge-
wissen eingeschrinkten Sinne zutrifft, jedoch nicht die daraus abge-
leitete ontologische Auffassung, dass es sich bei diesem Bewusstsein
um etwas Absolutes handelt. Im Hinblick auf den Bewusstseinsfluss
begriindet Husserl diese ontologische Bestimmung folgendermaflen:

»Aber ist nicht der Fluss ein Nacheinander, hat er nicht doch ein Jetzt, eine
aktuelle Phase und eine Kontinuitit von Vergangenheiten, in Retentionen jetzt
bewusst? Wir kénnen nicht anders sagen als: Dieser Fluf ist etwas, das wir nach
dem Konstituierten so nennen, aber es ist nichts zeitlich >Objektives«. Es ist die
absolute Subjektivitdt und hat die absoluten Eigenschaften eines im Bilde als
>Flu3< zu Bezeichnenden, in einem Aktualititspunkt, Urquellpunkt, >Jetzt< Ent-
springenden usw. im Aktualitédtserlebnis haben wir den Urquellpunkt und eine
Kontinuitit von Nachhallmomenten, fiir all das Fehlen uns die Namen.«46

Der Bewusstseinsfluss, so wie Husserl ihn im Hinblick auf Urimpres-
sion, Retention und Protention beschreibt, legt nicht den Schluss na-
he, dass es sich hierbei um absolute, selbst nicht mehr in der Zeit
befindliche Phanomene handelt. Das Erlebnis des Jetzt als »Urquell-
punkt mit seinen Nachhallmomenten« ist eine zwar besonders wich-
tige phanomenologische Bestimmungen der immanent erlebten Zeit,
aber gerade der Hinweis auf die Nachhallmomente (Prisenzfeld) im

145 Vgl. ebenda, 112.
146 Hua X, 75.

295

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Zitat, die erneut zur Bestimmung des Jetzt herangezogen werden,
macht deutlich, dass das Zeitphinomen dem Bewusstseinfluss nicht
nur semantisch, sondern auch phianomenologisch inhérent ist. Dass
Husserl nach den konstituierenden Elementen des immanenten Be-
wusstseinstroms fragt, ist diesbeziiglich sicherlich berechtigt, aber in
seiner Antwort hat der Begriff >Konstitution< offenbar seinen ur-
spriinglichen Sinn verloren, wenn er ausfiihrt:

»Die Selbsterscheinung des Flusses fordert nicht einen zweiten Fluf3, sondern
als Phanomen konstituiert er sich in (sich) selbst«.1#”

Es wurde herausgestellt, dass in der passiven Synthesis der Léngs-
intentionalitit die Einheitlichkeit des Bewusstseinsstroms iiberhaupt
erst zuganglich wird, und eine notwendige Voraussetzung zur Kon-
stitution immanenter und transzendenter Zeitobjekte darstellt. Die
Behauptung, dass dieser Fluss sich iiberdies selbst konstituiert, ist
mit dem Hinweis auf das Jetzt als immer neu entspringender Ur-
quellpunkt jedoch keineswegs phianomenologisch eingeholt. Anders
als beispielsweise bei der reflexiven Erschlieflung der formalontolo-
gischen Begriffe Teil und Ganzes kann durchaus sinnvoll, das heifst
ohne unmittelbaren Selbstwiderspruch, nach einem weiteren Grund
bzw. einer fundierenden Struktur des »Urquellpunktes mit seinen
Nachhallmomenten« gefragt werden. Dass eine solche Frage mit
Recht gestellt werden kann, wird von Husserl zudem eindeutig be-
statigt:

»Es fragt sich aber, ob wir nicht sagen miissen, es walte iiber allen Bewusstseins
im Fluf} noch das letzte Bewusstsein.«148

Die Uberlegungen, die Husserl in dieser Hinsicht vorstellt, enden
zwar offenkundig in Aporien (Bewusstsein griindet im »unbewuss-
ten« Bewusstsein), was jedoch selbstverstindlich nicht zu der
Schlussfolgerung berechtigt, dass siamtliche Antworten beziiglich
dieses Problemfeldes in dhnlichen Kontradiktionen miinden miis-
sen.'® Daraus folgt, dass der Bewusstseinsfluss zwar lingsintentio-
nal in seiner passiv synthetisierten Einheitsbildung zumindest par-

147 Hua X, 381.
148 Hua X, 382.
149 Tm Rahmen eines objektiven Idealismus, der durchaus nicht im Widerspruch zur
phidnomenologischen Methode stehen muss, fiihrt die Frage nach dem Grund bzw. der
Ursache der Zeitigung zur Spezifizierung von iiberzeitlichen Elementen, die selber nicht
mehr der Zeit unterliegen, nimlich den Essenzen. Fiir Leibniz ergibt sich dies aus seinen

296

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

tiell unmittelbar erlebt wird, aber die weitergehende Behauptung
einer Selbstkonstitution nicht eingeholt werden kann. Der Bewusst-
seinsfluss konstituiert sich nicht selber, sondern stellt ein Urphino-
men dar, dessen Auftreten sowohl logisch, als Moglichkeit des Ge-
genstandsbewusstseins, als auch phanomenologisch zunichst einfach
konstatiert werden muss. Der aus meiner Sicht berechtigten Frage
nach einer weitergehenden Fundierung des Bewusstseinsstroms
zum Beispiel in Essenzen bzw. in einem genauer zu untersuchenden
Verhiltnis von Wesen und Erscheinung, kann im Rahmen dieser Ar-
beit nicht weiter nachgegangen werden.

Trotzdem lésst sich im Hinblick auf Husserls Zeitanalysen zu-
mindest ein weiteres notwendig vorausgesetztes Element des Be-
wusstseinsstroms spezifizieren, namlich das reine Ich. Diese Behaup-
tung ist sicherlich rechtfertigungsbediirftig, wenn man bedenkt, dass
Husserl in den Logischen Untersuchungen in seiner Unterscheidung
der drei Bewusstseinsbegriffe noch explizit eine nicht-egologische
Bewusstseinstheorie favorisiert. Die Griinde, die fiir eine solche Be-
wusstseinskonzeption sprechen, werden von Sartre und Gurwitsch
durchaus in Ankniipfung an den frithen Husserl wie folgt formuliert:
Gesetzt den Fall, dass ein enger Freund dringender und unmittelbarer
Hilfe bediirftig ist. In diesem Moment ist man vollstindig mit dem
Gedanken beschiftigt, wie man ihn aus der misslichen Situation
moglichst rasch befreien kann. Aber nach Gurwitsch ist man sich in
dieser prireflexiven (bezogen auf das eigen Selbst) Handlungssitua-
tion keineswegs des eigenen Ich (Ego) bewusst, solange eine Refle-
xion als vergegenwirtigender Akt auf frithere Akte ausbleibt:

»Being confronted with an object, I am at once conscious of this object and aware
of my being conscious of it. This awareness in no way means reflection.«!5

Nach Sartre wird erst in der vergegenwirtigenden Reflexion der frii-
here Wahrnehmungsakt in der Erinnerung so modalisiert, dass dieser
als zu einem Ich zugehorig erfahren wird. Das Ich kann seiner Auf-
fassung nach kein reell konstitutiver Teil des Aktes sein, weil es dann
so viele Ich-Erscheinungen wie reelle Akte geben wiirde. Das Ich bzw.
Ego wird deshalb immer so erfahren, dass es ein gegenwirtiges men-
tales Ereignis transzendiert und lediglich als Horizont und ideale no-

Uberlegungen zum Vorrang der Essenzen vor deren méglicher Existenz. Vgl. Liske,
(1993), 55-61.
150 Gurwitsch (1966), 293.

297

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

ematische Einheit reflektierter Erlebnisse zu verstehen ist.’! Wie ist
jedoch die Transformation von einem prireflexiven Wahrnehmungs-
akt ohne die Existenz eines Ich zu seiner modalisierten Erinnerung
mit einem ausdriicklich reflexiv erfassten Ego aufzufassen? Gur
witsch beschreibt dies in Anlehnung an Sartre wie folgt:

By the mere fact of being grasped by an act of reflection, the grasped act then
acquires a personal structure and the relation to the ego which it did not have
before it was grasped. Reflection gives rise to a new object — the ego — which
appears only if this attitude is adopted. «1%2

Gegen eine solche reflektierende Erzeugung eines Ich ist allerdings
einzuwenden, dass in dieser Konzeption véllig unklar bleibt, wie die
Reflexion etwas erschaffen soll (give rise to a new object), das vorher
noch nicht einmal implizit im Wahrnehmungsakt vorhanden gewe-
sen ist. Streng genommen wiirde dies nichts anderes bedeuten, als
dass eine Wahrnehmung, die zum Zeitpunkt t ontologisch noch nicht
meine Wahrnehmung gewesen ist, in der Erinnerung zum Zeitpunkt
t* plotzlich nachtriglich als eine solche aufgefasst werden kann. Da
jedoch in t und der bis zu #* verlaufenden Zwischenzeit ebenfalls
noch kein Ego existiert, ist nicht nachvollziehbar, woran die Reflexi-
on tiberhaupt ankniipft, damit ein transzendentes Ich in die Bewusst-
seinserscheinung treten kann. So gesehen, stellt bereits die Frage
nach der intramentalen Transformation des prireflexiv nicht-egolo-
gischen Bewusstseins in ein dezidiertes Ich-Bewusstsein ein nicht zu
iberwindendes Hindernis fiir die Plausibilitat der nicht-egologischen
Bewusstseinskonzeption dar. Vielmehr verdeutlicht schon das erste
Gurwitsch Zitat, dass auch in dem nicht zu bestreitenden prireflexi-
ven Bewusstseinszustand zumindest ein implizites Ich-Bewusstsein
anwesend sein muss (I am at once conscious of this object and aware
of my being conscious of it). Wie sollte andernfalls sowohl ein Ob-
jektbewusstsein als auch ein Bewusstsein dieses (meines) Bewusst-
seins moglich sein? Dieser Punkt gewinnt noch an Klarheit, wenn
man sich der Frage zuwendet, wodurch wir eigentlich wissen, dass
ein mentales Ereignis x als reeller Teil meines Bewusstseinsstromes
zu betrachten ist und nicht als Teil eines anderen Bewusstseinsstro-
mes. Wie Marbach zeigt, ist es genau diese Fragestellung, die Husserl

151 Vgl. Sartre, Jean Paul (1994%): Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays
1931-1939. Deutsch v. Uli Aumiiller, Traugot Kénig u. Bernd Schuppender. Mit einem
Nachwort v. Bernd Schuppener. 39-97. Hier 39-54.

152 Gurwitsch, Aron (1966), 294.

298

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

in spéteren Arbeiten nach den Logischen Untersuchungen dazu mo-
tiviert hat, das reine Ich als notwendigen Bestandteil in die phéno-
menologische Analyse einzubeziehen. So heifst es zusammenfassend
bei Marbach:

»Die Analyse phinomenologischer Erfahrung bringt einen kardinalen Unter-
schied zur Geltung: ich habe Bewusstseinserlebnisse, die ich als >eigenec be-
zeichne, und ich habe Bewusstseinserlebnisse von Bewusstseinserlebnissen,
welche nicht >eigene« vielmehr fremde sind. Soll Klarheit herrschen, kann nicht
mehr von >niemandes< Erlebnissen gesprochen werden.«1%

Zahavi hat diesbeziiglich geltend gemacht, dass es nicht erst die aus-
driicklich verobjektivierende Reflexion auf meine mentalen Ereignis-
se und den Bewusstseinstrom ist, die den »kardinalen Unterschied«
intermentaler Ereignisse sichtbar werden lisst, sondern bereits die
Gegebenheit der prireflexiver Erfahrungen in der Ersten-Person-
Perspektive, welche als ein fundamentaler Modus der Ichhaftigkeit
(Egocentricity) betrachtet werden muss.’®* In den sogenannten
C-Manuskripten findet sich folgende Bemerkung Husserls, die ver-
deutlicht, dass in der »lebendigen Gegenwart« der Bezug auf ein Ich
unverzichtbar ist, wenn dieser Bezug auch gerade nicht aufgrund
einer verobjektivierenden Reflexion aufgewiesen werden kann:

»Als »Primordium« bin ich im Stromen verharrende vieldimensionale Gegen-
wart; in dieser Gegenwart ist kontinuierlich meine primordiale lebendig stro-
mende Vergangenheit >vergegenwirtigt« und ebenso meine primordiale Zu-
kunft. Ich bin darin im urmodalen Jetzt Welt wahrnehmend, aber zugleich bin
ich Welt wahrgenommen habend in stetiger simultaner Modifikation; ... In
jeder Gegenwart als Phase genommen, und so in stehender fortwihrender Ge-
genwart, bin ich so, dass ich mein gegenwiirtiges Sein transzendiere.«!5

Weil in dieser Beschreibung das zeitkonstituierende Bewusstsein fo-
kussiert wird, kann es sich diesbeziiglich auch nicht um reflexiv er-
fasste Erlebnisse handeln. Erneut wird in dem Zitat die von Husserl
implizit gemachte Unterscheidung zwischen einem Jetzt als unwan-
delbarer Form (verharrende Gegenwart) und den simultanen Modi-
fikationen, in denen das soeben gewesene Jetzt in die Vergangenheit
herabsinkt, getroffen. Zudem wird deutlich, dass der Bezug zum le-
bendig erfahrenen >Jetzt« gerade nicht ohne ein >Ich< gedacht werden

153 Vgl. Marbach, (1974), 100.
154 Vgl. Zahavi (1999), 142-143.
155 Husserl, Edmund: Unveréffentlichtes C-Manuskript: C7 (21a).

299

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

kann. Die erlebte Gegenwart ist als solche immer schon aus der Ers-
ten-Person-Perspektive erschlossen bzw. ist diese ohne letztere gar
nicht zu spezifizieren. Dieser Zusammenhang ldsst sich diesbeziig-
lich auch so interpretieren, dass die »stehende Jetztform« nichts an-
deres sein kann als die Gegenwart des transzendentalen Ich.15

Kern hat gegen solche und dhnliche Positionen eingewandt, dass
Husserl von einem »Urbewusstsein« intentionaler Erlebnisse spricht,
ohne dieses jedoch als ein Ich-Bewusstsein zu klassifizieren. Aller-
dings konne dieses Urbewusstsein durchaus als Selbstbewusstsein
bezeichnet werden:

»Wir haben bei Husserl in gewissem Sinne ein Selbstbewusstsein ohne Ich: das
intentionale Erlebnis, der intentionale Akt, der sich im Vollzuge seiner selbst
ungegenstindlich bewusst ist, ohne dass dieses SelbstbewufStsein ein Ichbe-
wufltsein wire«.157

Mag auch die terminologische Unterscheidung zwischen Selbst- und
Ich-Bewusstsein sinnvoll sein, um das prireflexive vom reflexiven
Ich-Bewusstsein abzugrenzen, so ist es doch bereits rein semantisch
nur schwer nachvollziehbar, wie es ein Selbstbewusstsein ohne Ich
geben soll. Dass das Ich nicht eigens in einem reflexiven Akt hoherer
Ordnung thematisiert wird, bedeutet eben nicht, dass es (a) nicht
zumindest mit-erschlossen ist und (b), dass es sich nicht um eine
unverzichtbare Voraussetzung handelt, die notwendig ist, um tber-
haupt das Auftreten eines dezidierten Ich-Bewusstseins, das Kern
natiirlich nicht in Abrede stellt, erklaren zu kénnen. Wie oben aus-
gefiihrt, muss der Ubergang vom Urbewusstsein zum Ich-Bewusst-
sein rétselhaft bleiben, wenn das reine Ich erst das ontologische Pro-
dukt einer Reflexion sein soll. So stellt sich dann iiberdies die
weitergehende Frage, wie der reflektierende Akt n-ter Ordnung den
zugrunde liegenden reflektierten Akt tiberhaupt einem Ich zuordnen
kann, ohne dass der reflektierende Akt, der als solcher selber nicht
reflexiv erfasst wird, zumindest implizit als zu demselben Ich gehorig
mit-bewusst ist. Wire dieses Zugehorigkeitsbewusstsein nicht vor-
handen, dann bliebe die identifikatorische Zuordnungsleistung un-
verstindlich, weil das Ich des reflektierten Aktes fiir den reflektieren-
den in diesem Fall lediglich ein Gegenstand unter vielen, aber eben

156 Vgl. Held, Klaus (1966): Lebendige Gegenwart. Den Haag. 83-84.
157 Kern, Iso (1988): Selbstbewusstsein und Ich bei Husserl. In: Funke (1988), 51-63.
Hier 54.

300

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

nicht der eigene sein konnte, da es dann keinen entsprechenden ak-
tualen VergleichsmafSstab gidbe. Psychische Erkrankungen, wie bei-
spielsweise die Schizophrenie, bei denen Phinomene wie das Horen
von Stimmen, Gedankenbeeinflussung oder nicht kontrollierbare
Gedankenausbreitung erlebt werden,'s® verdeutlichen zudem, dass
selbst das Auftreten von mentalen Ereignissen wie Gedanken keines-
falls eine hinreichende Bedingung dafiir ist, dass diese in der nach-
traglichen Reflexion auch als eigene Ich-Akte fixiert werden konnen,
was nicht bedeutet, dass sie ontologisch keinem Ich zugehorig sind.
Ein Gegenargument im Hinblick auf die Konzeption einer pra-
reflexiven Gegebenheit der Erfahrungen in der Ersten-Person-Per-
spektive konnte man auflerdem in dem hiufig vertretenen Ansatz
sprachphilosophisch orientierter Positionen vermuten, dass das wich-
tigste Explanandum einer Theorie des Selbstbewusstseins die Beherr-
schung des Personalpronomens der Ersten-Person darstellt. Ein we-
sentlicher Grundsatz einer solchen sprachanalytischen Position
besteht beispielsweise darin, dass im Falle einer zureichenden Be-
stimmung der semantischen Funktionen des Personalpronomens der
ersten Person man den gesamten Umfang von Gedanken und Erleb-
nissen der Ersten-Person-Perspektive erklirt habe.!s Dazu ist zu sa-
gen, dass eine linguistische Analyse der indexikalischen Verwen-
dungsweise des Personalpronomens der ersten Person sicherlich
wichtig und fruchtbar ist, jedoch das Vorhandensein des Selbst-
bewusstseins voraussetzen muss und deshalb auch nicht zureichend
erkliren kann. Gerade die Frage, wie es moglich ist, dass zum Beispiel
Kinder die korrekte semantische Funktion des Personalpronomens
der ersten Person iiberhaupt erlernen, sich also selbst als Referenten
des Wortes >Ich< verstehend wahrnehmen und die besondere
Differenz zur Verwendung anderer Personalpronomen umzusetzen
lernen, fithrt, wie in den obigen Analysen auch, zur prareflexiven
Erschlossenheit erfahrener Gegebenheiten aus der Ersten-Person-
Perspektive. Dass die Entwicklung des Selbstbewusstseins dabei eng
korreliert ist mit der Entwicklung des Spracherwerbs, steht diesbe-
ziiglich sicherlich aufler Zweifel, was jedoch nicht heif3t, dass das Ich-
Bewusstsein allein darauf zuriickgefiihrt werden konnte.60 So wenig

158 Vgl. Steinhausen, H. C. (20025): Psychische Storungen bei Kindern und Jugend-
lichen. Lehrbuch der Kinder- und Jugendpsychiatrie. Miinchen, Jena. 67-71.

159 Bermudez, José: (2000), 11.

160 Daniel Stern ist beispielsweise der Auffassung, dass der Saugling bereits im Alter

301

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

der Begriff auf sprachliche Konventionen konsistent zuriickgefiihrt
werden kann, so wenig ldsst sich das Ich und die mit ihm verbunde-
nen Erfahrungen auf die normierte Regelbefolgung sprachlicher
Konventionen reduzieren, denn die aktuale Regelbefolgung setzt
eben voraus, was sie zu erkliren vorgibt, namlich Ich-Entititen, die
in der Lage sind, entsprechende Sprachnormen selbst-bewusst anzu-
wenden. 16!

von zwei bis drei Monaten ein Kern-Selbst ausprigt, das sich durch das Empfinden der
(1) Urheberschaft eigener Handlungen, (2) der Selbst-Kohirenz der eigenen korper-
lichen Ganzheit, (3) der Selbst-Affektivitit und einer beginnenden (4) Selbst-Geschicht-
lichkeit auszeichnet. Vgl. Stern, Daniel (1992): Die Lebenserfahrung des Siuglings.
Stuttgart. 104-106.

161 Besonders Ernst Tugendhat hat zu zeigen versucht, dass die Bewusstseinsphiloso-
phie nicht in der Lage sei, die Struktur des Selbstbewusstseins zureichend aufzukliren.
50-67. Stattdessen ist er bemiiht, aufgrund sprachphilosophischer Uberlegungen, das
Phinomen des Selbstbewusstseins als rein semantisches Problem zu explizieren. Seiner
Auffassung nach impliziert zum Beispiel (a) allein die Verwendungsweise des deikti-
schen Ausdrucks >Ich< noch keinesfalls, dass eine Identifizierung vorgenommen wird.
Als Beispiel wihlt Tugendhat ein Telefonat, bei dem S fragt, wer mit ihm spricht und
die Antwort von Y lediglich >Ich« (in sinnvoller Weise, also keine Maschinengeriusche)
lautet. Korrekt ist diesbeziiglich sicherlich, dass eine raumzeitliche Identifizierung der
entsprechenden Person S aufgrund dieser Information nicht moglich ist (83), dazu
miissten beispielsweise weitere Raumzeit-Koordinaten angegeben werden. Trotzdem
bedeutet dies nicht, dass der Sprecher in diesem Fall tiberhaupt keine Identifizierungs-
leistung vollzieht. Er erkennt sich in diesem Fall offenbar als selbstbewusstes Wesen und
teilt diesen Sachverhalt auch S mit. Aus der Tatsache, dass im Hinblick auf eine raum-
zeitliche intersubjektive Identifizierung weitere Aspekte beriicksichtigt werden miissen,
folgt nicht, dass iiberhaupt keine Identifizierungsleistung vorliegt. Zudem verfehlt Tu-
gendhat das Phinomen des Selbstbewusstsein bereits mit seiner eigenen sprachanalyti-
schen Behauptung (b), dass aus der Bedeutung des >Ich« in Sétzen, in denen ein expliziter
Bezug auf das ich hergestellt wird, jedes Vorkommnis von >Ich< durch >Er< notwendig
substituiert werden kann. Wie Hector Neri Castafieda (1966) gezeigt hat, wird der Satz:
>Ich glaube, dass ich nicht in der Lage bin zu fahren< zweideutig, wenn das Personal-
pronomen wie folgt substituiert wird: >Er glaubt, dass er nicht in der Lage ist zu fahrenc.
Nur wenn das zweite Vorkommnis von >Er< durch >Er*< ersetzt wird, was soviel bedeutet
wie >Er selbsts, ldsst sich die obige Zweideutigkeit vermeiden. Vgl. Castafieda, Hector
Neri (1996) He, a Study in the Logic of Self-Consciousness. Ratio, 8, 130-157. Zwar
fithrt Tugendhat aus, dass die Substitution nur dann méoglich sei, wenn >Er< damit >Mich¢
meint, (88) was offenbar auf >Er*< hinauslaufen wiirde. Allerdings zeigt dies lediglich,
dass ohne entsprechende Zusatzbedingungen, die die Irreduzibilitit der Ersten-Person-
Perspektive geradezu bestdtigen und anerkennen, der identische Gebrauch der singuli-
ren Terme >Ich< und >Er« gerade nicht behauptet werden kann (88). Dies verweist jedoch
einmal mehr auf die Tatsache, dass die Erste-Person-Perspektive nicht auf die Dritte-
Person-Perspektive reduziert werden kann. Vgl. Tugendhat, Ernst (1997°): Selbst-
bewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen. Frankfurt am
Main.

302

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

Ein weiteres Strukturmerkmal des reinen Ich, das Husserl he-
rausstellt, betrifft dessen Beziehung zu den intentionalen Erlebnis-
sen. So heif3t es in den Ideen I:

»Unter den allgemeinen Wesenseigentiimlichkeiten gebiihrt eigentlich die erste
Stelle der Beziehung jedes Erlebnisses auf das >reine< Ich. Jedes >cogitoc jeder
Akt in einem ausgezeichneten Sinne ist charakterisiert als Akt des Ich, er >geht
aus dem Ich hervor, es >lebtc in ihm »aktuell« ...«162

Besonders hervorzuheben ist diesbeziiglich das Phdnomen der Auf-
merksamkeit, das Husserl auch sinnbildlich als »Blickstrahl« oder
»Geistigen Blick« charakterisiert.’3 Die verschiedenen Modi der
Aufmerksamkeit beziehen sich dabei auf Erlebnisse der Zuwendun-
gen und Abwendungen, die als spezifische Leistungen des reinen Ich
beschrieben werden. Ein Beispiel ist die Fokussierung eines Gegen-
standes oder dessen Elemente im Wahrnehmungsbewusstsein als
aktuelles aufmerkendes Erlebnis, das nur mit dem entsprechenden
Hintergrundshof auftritt, dem sich das Ich gerade nicht explizit zu-
wendet, aber jederzeit zuwenden konnte, 2 aber auch Akte des Re-
flektierens, der Erwartungen usw. In den Ideen I spezifiziert Husserl
dieses reine Ich zudem auch als Ichpol bzw. als Ein- und Ausstrah-
lungszentrum aller Aktionen und Affektionen, so dass die vollstandi-
ge Beschreibung intentionaler Akte die Struktur ego-cogito-cogita-
tum aufweist.’6> Wichtig ist beziiglich dieser Strukturkomponenten
des reinen Ich, wie Zahavi ausgefiihrt hat, dass fiir eine zureichende
phinomenologische Untersuchung der jeweils modifizierten Ich-Be-
teiligung in verschiedenen intentionalen Akten eine weitaus diffe-
renzierte Taxonomie entwickelt werden muss.'% So ist die Ich-Betei-
ligung bei rein kategorialen Akten sicherlich eine andere, als wenn
emotionale Affektionen auftreten. Auf diese Zusammenhinge kann
im Rahmen dieser Arbeit jedoch nicht weiter eingegangen werden.
Im Hinblick auf Husserls Ausfiihrungen zum reinen Ich muss
zudem festgehalten werden, dass er dessen Leistungen als Pol von
Aktionen und Affektionen im oben beschriebenen Sinne keinesfalls
isoliert von anderen Strukturmerkmalen des Ich betrachtet. So
kommt er auch auf die Frage zu sprechen, die Sartre unter anderem

=

@ 1d/1, §79, 159-160.

& Vgl 1d/1, §92, 189.

+ Kern (1988), 55.

165 Vgl. Hua, IV, §25, 105.
6 Zahavi (1999), 148.

[
x

>

303

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

dazu bewogen hatte, das reine Ich nicht als reell konstitutiven Teil
des Aktes anzusehen, wie sich die oben angedeuteten Leistungen
des reinen Ich zu dessen Unwandelbarkeit verhalten:

»In welchem Sinne sich das reine Ich im Wandel seiner Akte wandelt, konnen
wir evident einsehen. Es ist wandelbar in seinen Betitigungen; in seinen Akti-
vititen und Passivititen, in seinem Angezogensein und AbgestofSensein usw.
Aber diese Wandlungen wandeln es selbst nicht. In sich ist es vielmehr unwan-
delbar«167,

Anders als der friithe Sartre glaubt, fiihrt das Verhiltnis von Wandel-
barkeit und Identitit des reinen Ich nicht zu dessen Vervielfiltigung,
weil die mannigfaltig auftretenden Ich-Akte im Bewusstseinsstrom
jeweils einem reinen Ich zugehdorig sind. Husserl betont, dass dieses
unwandelbare reine Ich nicht verwechselt werden darf mit dem Ich als
realer Person, welche Charakteranlagen, Fahigkeiten und Dispositio-
nen erwirbt. Personlichkeitsverinderungen, Tduschungen und Dis-
soziationen sind hier als prinzipielle Maglichkeit nicht auszuschlie-
{3en, eine Tatsache, die Dennett, wie im III. Kapitel ausgefiihrt, dazu
veranlasst hat, den phanomenologischen Zugang zu den eigenen Be-
wusstseinserlebnissen zu bestreiten. Das reine Ich unterliegt nach
Husserl jedoch dieser Moglichkeit nicht, weil es als identisches Sub-
jekt bzw. Funktionszentrum des Bewusstseinstroms notwendig vo-
rausgesetzt werden muss, wobei das wechselseitige Verhiltnis von
Ich und Bewusstseinsstrom besonders herausgehoben wird:

»Das eine reine Ich ist konstituiert als Einheit mit Beziehung auf diese Strom-
einheit, das sagt, es kann sich als identisches in seinem Verlauf finden. Es kann
also in Wiedererinnerungen auf frithere Cogitationen zuriicksehen und seiner
als des Subjekts dieser wiedererinnerten bewufst werden. Schon darin liegt eine
Art Konsequenz des Ich. Denn ein >stehendes und bleibendes«< Ich kénnte sich
nicht konstituieren, wenn sich nicht ein stehender und bleibender Erlebnis-
strom konstituierte, also wenn nicht die originir konstituierten Erlebniseinhei-
ten wieder aufnehmbar, in Wiedererinnerungen ... auftretende wiren.«1¢

Dass das reine Ich als numerisch identisches im Bewusstseinsstrom
konstituiert ist, bedeutet in diesem Zusammenhang, dass, anders als
bei den vorangegangen Strukturmerkmalen des reinen Ich, nur eine
Ich-Reflexion dieses transtemporale Einheitszentrum sichtbar wer-
den ldsst (nicht produziert). Das reine Ich als absolut Identisches ver-

167 Hua, IV, §24, 104.
168 Hua IV, §29, S. 112-113.

304

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

geht eben nicht wie die reellen Momente des Aktes, sondern stellt
eine » Transzendenz in der Immanenz« dar, % womit Husserl die drit-
te Komponente des reinen Ich begrifflich zusammenfasst. Zu beach-
ten ist jedoch der Hinweis im Zitat, dass die Voraussetzung fiir die
reflexive Erfassung dieses Einheitszentrums beispielsweise der kon-
stituierte Erlebnisstrom und die in ihm auftretenden (evozierbaren)
Wiedererinnerungen sind. Es ist somit keinesfalls garantiert, dass das
reine Ich in einer Ich-Reflexion fiir alle Komponenten des Erlebnis-
stroms notwendig als Zentrum epistemisch spezifiziert werden kann.
Dass beispielsweise aus pathologischen oder anderweitig zu spezifi-
zierenden Ursachen bestimmte Komponenten des Bewusstseins-
stroms zwar prireflexiv in der Ersten-Person-Perspektive erschlossen
sind, aber eben nicht reflexiv dem reinen Ich zugeordnet werden kon-
nen, ldsst sich keineswegs a priori ausschliefen.

Diese Moglichkeit wird in der experimentellen Psychologie
durchaus bestitigt. Hilgard, einer der fiihrenden Forscher im Bereich
der Hypnose, vertritt beispielsweise die Auffassung, dass die Einheit
des Bewusstseins eine [llusion darstelle, weil viele Bewusstseinsleis-
tungen simultan ablaufen.'”® Dass einige von diesen Leistungen
scheinbar gar nicht bewusst erfahren werden, veranlasst ihn zur For-
mulierung seiner Neodissoziationshypothese:

»Even more intriguing and puzzling is the possibility that in some instances
part of attentive effort and planning may continue without any awareness of it
at all. When that appears to be the case, the concealed part of the total ongoing
thought and action may be described as dissociated from the conscious experi-
ence of a person.«17!

169 Vgl. 1d/1, §58, 110.

170 Hilgard, Ernest R. (1977): Divided Consciousness: Multiple Controls in Human
Thought and Action. New York, London, Sydney. »The unity of consciousness is illuso-
ry. Man does more than one thing at a time-all the time-and the conscious representa-
tion of these actions is never complete.« 1. Dass die Reprisentation der Bewusstseins-
leistungen nicht vollstindig sein kann, folgt bereits aus dem Problem des mehrfach
besprochenen infiniten Regresses. Daraus folgt rein formal allerdings lediglich die Illu-
sion einer vollstindig reflexiven Reprasentation simultaner Bewusstseinsvorginge, je-
doch nicht die Illusion der Bewusstseinseinheit. Sowohl die prireflexive Erschlossenheit
der unreflektierten Bewusstseinsvorginge (Langsintentionalitit) als auch die weiter
spezifizierbaren passiven Synthesen legen Einheitsbildungen im Bewusstseinsstrom na-
he, die Hilgard aufgrund seiner mangelnden phéinomenologischen Vorarbeiten gar nicht
in seine Untersuchungen mit einbezieht.

71 Hilgard (1977), 2.

305

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

Die Neodissoziationshypothese besagt somit, dass mehrere Bewusst-
seinsvorgidnge im Bewusstsein vorliegen konnen, von denen einige
oder zumindest einer von der bewussten Erfahrung ausgeschlossen
ist. Hilgard beschreibt diesbeziiglich psychologische Experimente, die
dies belegen sollen. So werden beispielsweise Probanden im hypno-
tischen Zustand dazu instruiert, im darauffolgenden posthypnoti-
schen Zustand Aufgaben wie das Addieren von Zahlen auszufiihren,
was jedoch unbemerkt von ihrem normalen Wachbewusstsein ablau-
fen soll, wihrend sie simultan bewusste Namenszuordnungen zu
Farben vornehmen. Das unterbewusste Ausfiihren dieser kognitiven
Leistungen wird dabei mit dem Verfahren des von dem Probanden
ausgefithrten und von ihm ebenfalls unbemerkten automatischen
Schreibens kontrolliert.12 Wichtig ist, dass diese amnesiedhnlichen
Barrieren, die unter Hypnose aufgebaut werden (a) als Erinnerung
wieder in das Bewusstsein des Probanden integrierbar sind”?> und
(b) die simultan ausgefiihrten Aufgaben (bewusst und »unterbe-
wusst) starke Interferenzen aufweisen.!7*

Zunichst stellt sich aufgrund der von Hilgard berichteten und
teilweise auch selbst durchgefiihrten Hypnoseexperimente die Frage,
ob diese tatsichlich die Behauptung rechtfertigen, dass es sich bei der
Einheit des Bewusstseins um eine Illusion handelt. Wie oben be-
schrieben, besteht eine wesentliche Komponente des Ich-Bewusst-
seins in der prireflexiven Erschlossenheit der Erfahrungen aus der
Ersten-Person-Perspektive. Der Begriff sprireflexiv< bedeutet diesbe-
ziiglich gerade nicht unbewusst, sondern beschreibt einen bewussten,
unreflektierten Zustand, der {iberhaupt erst die Moglichkeit des re-
flexiven Bewusstseins verstindlich macht, was Thema des nichsten
Abschnitts sein wird. Sich an einen vordem unreflektierten Zustand
zu erinnern, bedeutet zudem, dass die in der Erinnerung gegebene
Situation in der Reflexion als meine Erinnerung spezifiziert werden
kann, wihrend mein Selbst wihrend der Erinnerung im gegenwirti-
ger Akt mitprésent ist, was selbstverstandlich nicht heifit, dass eine
solche Erinnerung infallibel ist. Représentiere ich hingegen in der
Erinnerung die Erfahrung eines anderen Ich, so ist dies nur durch
die imaginierte Setzung einer solchen mir nicht urspriinglich aus

172 Vgl. ebenda, 138-147.
173 Vgl. ebenda, 190.
174 Vgl. ebenda, 144-145

306

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

der Ersten-Person-Perspektive gegebenen Erfahrung moglich (Ein-
fithlung).?7s

Dass die Erinnerungen des vormals hypnotisierten Probanden
grundsitzlich in der Erinnerung in den (reflexiv-bewussten) Be-
wusstseinsstrom integrierbar sind, legt somit nahe, dass die partiell
dissoziierten Erlebnisse der ehemals hypnotisierten Probanden pra-
reflexiv erschlossen waren und nicht vollstindig unbewusst auftra-
ten. Hilgard rdumt diesen Punkt auch durchaus ein, 76 weil er sonst
erklidren miisste, wie ein ontologisch unbewusster subpersonaler Pro-
zess in der Erinnerung als vormals bewusster Vorgang reprisentiert
werden kann. Die mégliche Antwort, dass kognitive Prozesse in die-
sem Sinne immer Reprisentationen von unbewussten Mechanismen
darstellen, wire diesbeziiglich unzulissig, weil, wie in den letzten
Kapiteln gezeigt wurde, reine Reprisentationstheorien des Bewuss-
teins uniiberwindliche Aporien evozieren. Die weitere mogliche Er-
klarungsstrategie, dass es sich um eine lediglich partiell auftretende
Reprisentationsform subpersonaler parallel verarbeiteter Vorginge
handelt, die vormals eben nur scheinbar bewusster Natur waren, ist
dagegen sicherlich nicht unmittelbar selbstwiderspriichlich,’”” zeigt
jedoch ebenfalls nicht auf, wie ein fritheres unbewusstes subpersona-
les Ereignis, zum Beispiel neurale Prozesse, als vormaliges Ich-Erleb-
nis auf der personalen Ebene reprasentiert werden kann. Letztendlich
wiirde diese These auflerdem zur Konklusion fithren, dass die Inte-
gration ehemals dissoziierter Ereignisse in den Bewusstseinsstrom
prinzipiell auf verfilschenden Erinnerungen beruhen (das Ereignis
wurde aktual niemals bewusst wahrgenommen), was eine vollkom-
men willkiirliche Annahme wire, und unter den obigen allgemeinen
phianomenologischen Uberlegungen als unplausibel zuriickgewiesen
werden muss.

Auch wurde in den Experimenten bemerkt, dass zwischen den
simultanen, scheinbar vollstindig dissoziierten Erfahrungen starke
Interferenzen bestehen. Allein diese Tatsache spricht bereits empi-

175 Vgl. Marbach, Eduard (2000): The Place for an Ego in Current Research. In Zahavi
(2000), 8.

176 Vgl. Hilgard (1977), 249.

177 In seiner theoretischen Fundierung der durch Hypnose gewonnen experimentellen
Daten favorisiert Hilgard unter anderem das kognitionswissenschaftliche Konzept pa-
ralleler Verarbeitungsvorginge, wobei das Problem der Ersten- und Dritten-Person Per-
spektive in der Bewusstseinforschung von ihm nicht weiter beachtet wird. Vgl. Hilgard
(1977), 216-241.

307

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

risch fiir einen einheitlichen (prireflexiven) Bewusstseinsstrom, weil
die Interferenzen zweier oder mehrer Elemente eine Ganzheit impli-
zieren, in der ihre Verkniipfungsformen spezifizierbar sein miis-
sen.”® Zudem wiirde die strikte ontologische Auffassung von zwei
Bewusstseinsstromen, die beispielsweise aus einem urspriinglichen
prireflexiven Selbstbewusstsein hervorgegangen sind, auch somit
das Entstehen eines weiteren reinen Ich als Bewusstseinszentrum
implizieren.” Dies hief3e allerdings, dass es zu einer Neuentstehung
eines reinen Ich aus einem bereits vorhandenen kime, eine Annah-
me, die gerade deshalb erklirungsbediirftig ist, weil ein reflexiv sich
selbst erfassendes Ich sich dadurch auszeichnet, in der Mannigfaltig-
keit der Akte mit sich selbst-identisch zu sein. Wie ist die ontologi-
sche Méglichkeit einer solchen Ich-Duplizierung einzuschitzen? Ge-
gen eine solche ontologische Selbst-Aufsplittung (des reinen Ich,

178 Ob im Fall der sogenannten split-brain Patienten dhnliche Interferenzen nachweis-
bar sind, ist sicherlicht nicht in jedem Fall gekldrt. Angenommen, dass in solchen Expe-
rimenten eine vollstandige Dissoziierung verschiedener kognitiver Leistungen tatsich-
lich aufzuzeigen wire, so wiirde dies trotzdem nicht die ontologische Existenz zweier
Bewusstseinsstrome nahe legen. Neben den weitergehenden obigen Argumenten gegen
diese Hypothese sprechen niamlich die experimentellen Beschreibungen durchaus dafiir,
dass, obwohl wie im Fall der Hypnose eine reflexive Zuordnung (Integration) mentaler
Aktivititen in den Bewusstseinstrom nicht méoglich ist, keinesfalls das Auftreten eines
weiteren Ich konstatiert werden kann. Vgl. Nagel, Thomas (1975), 227-233.

179 Mit der obigen Thematik sind wir offensichtlich ins Zentrum der Diskussion beziig-
lich der personalen Identitit gelangt, die beispielsweise bei Parfit dadurch bestimmt ist,
das Kriterium der strikten Identitit zugunsten psychologischer Relationen aufzugeben,
die beispielsweise zwischen Erinnerungen bestehen. Was Parfit iibersieht, ist jedoch die
Tatsache, dass beispielsweise sein Versuch, Erinnerungen ohne eine bereits voraus-
gesetzte Ich-Identitit zu formulieren, véllig im Unklaren ldsst, was es tiberhaupt bedeu-
tet, dass x meine Erinnerung und nicht die eines anderen ist. Offensichtlich glaubt Parfit
aufgrund der Feststellung, dass ich x unter Umstinden nur falschlicherweise fiir meine
Erinnerung halte, sie jedoch de facto die eines anderen sein konnte, bereits zur Schluss-
folgerung berechtigt zu sein, dass Erinnerung auch ohne Ich-Referenz definiert werden
kénnen. Vgl. Parfit, Derek (1975): Personal Identity In: Perry (1975), 199-223. Hier
209-210. Wie die obigen Uberlegungen gezeigt haben, ist dies ein Fehlschluss. Bereits
die phanomenologische Beobachtung, dass in einem Erinnerungsakt, der auf einen ver-
gangenen Inhalt gerichtet ist, mein aktuales Selbst jeweils mit-prisent ist, zeigt auf, dass
Erinnerungen, auch wenn sie selbstverstindlich nicht infallibel sind, ohne einen aktua-
len Ich-Bezug nicht auftreten konnen. Zudem muss gekldrt werden, was es heif3t, dass
ich x fiir meine Erinnerungen halte und nicht fiir die eines anderen, was ebenfalls den
Bezug zur indexikalen Ich-Referenz erfordert. Zu den verschiedenen begrifflichen Kom-
ponenten und Implikationen des Identititsbegriffs im Hinblick auf das Selbst vgl. Joris-
sen, Benjamin (2000): Identitit und Selbst. Systematische, begriffsgeschichtliche und
kritische Aspekte. Berlin. 16-26.

308

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Verhiltnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich

nicht der empirischen Person) spricht zunichst, dass diese aus der
Ersten-Person-Perspektive prinzipiell unzuginglich wire, weil in
dem Moment wo sie stattfinde, entweder der reflexive Beobachter
das dann duplizierte Ich bzw. die entsprechende Ichleistung als sein
eigenes bzw. seine eigene betrachten wiirde, was erneut ein einheitli-
ches Bewusstseinszentrum implizierte, oder es nicht als sein eigenes
Selbst identifizieren konnte, was nahe legte, dass es im Bewusstseins-
strom wie ein fremdes Ich auftritt, das beobachtend nachvollziehbar
von mir zu einem anderen geworden ist. Das grundsatzliche Erschei-
nen des Anderen im Bewusstseinsstrom beschreibt Husserl dies-
beziiglich folgendermafSen:

»Setze ich nun Andere, so setze ich wirkliche Erscheinungen, die ich nicht habe,
und ein Subjekt dieser Erscheinungen, das sie hat, wihrend ich eben andere
Erscheinungen habe. Ebenso: Es ist ein dauerndes fremdes Ich; es hatte Erschei-
nungen, es hat Erinnerungen, die ich nicht habe und es hat von jedem Punkt
seiner Vergangenheit motivierte mogliche Wahrnehmungen gehabt, die so, wie
es sie hatte und so wie sie ihm motiviert waren, fiir mich nicht motiviert wa-
ren.«!80

Gesetzt den Fall, dass die Aufsplittung eines reinen Ich selbst-trans-
parent beobachtbar wire, dann wiirde dies bedeuteten, dass im
Ubergang vom reinen Ich A zu einem anderen reinen Ich B (oder A
zu B und C) beispielsweise ein Denkakt f spezifizierbar sein miisste,
der sowohl gleichzeitig ontologisch mein Denkakt als auch der eines
anderen ist. Dies widerspricht jedoch Husserls obiger Einsicht, dass
die Gegebenheiten in der Ersten-Person-Perspektive eben nicht
gleichzeitig als die unmittelbar zuginglichen (aktualen) Erlebnisse
eines anderen Ich phinomenologisch ausgewiesen werden konnen.
Neben dem Problem, dass der Ubergang eines reinen Ich bzw.
dessen Leistungen in mehrere Iche somit prinzipiell unbeobachtbar
ist, ldsst sich zudem auch nicht einsehen, worin ein Grund bzw. eine
Ursache fiir die ontologische Aufsplitterung des mit sich selbst iden-
tischen Ich bestehen konnte. Da es sich um ein ideales Wesen han-
delt, das im Bewusstsein in der Selbstreflexion vorgefunden, aber
eben nicht im ontologisch starken Sinne erzeugt wird, bleibt unklar,
wie dieses reine Ich, das in seiner »stehenden Jetztform« (Allzeitlich-
keit) selber nicht vergeht, sondern eben auch als unwandelbarer Pol

180 Husserl Edmund (1973): Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem
Nachlass. Erster Teil. Hrsg. v. Iso Kern. Den Haag. Bd. XIII. 297.

309

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

des Bewusstseinsflusses oben bestimmt wurde, 8! selber in dieser
Funktion eine zeitlich verobjektivierbare Wandlung erfahren soll.
Wiirde das reine Ich als Zentrum des Bewusstseinsstroms selber
einer Wandlung unterworfen sein, dann miisste sich die entspre-
chende Transformation als ideale Moglichkeit begrifflich spezifizie-
ren lassen, was bedeutet, dass sie im Wesen des Ich selber lidge. Die
Annahme, dass die Ich-Entitit die eigenen Strukturmerkmale gesetz-
lich jedoch so zu dndern vermag, dass ihre essentiellen Eigenschaften
nicht mehr bestehen bleiben (die Duplizierung des reinen Ich besagt
eine kategoriale Nicht-Identitit in den entscheidenden Merkmalen),
hiefSe, dass der Begriff seine eigene vollstindige Selbstaufhebung im-
plizieren wiirde, was widerspriichlich ist, da er mit sich selbst dann
nicht identisch wire. Es kann allerdings nicht oft genug betont wer-
den, dass multiple Personlichkeitsspaltungen, Dissoziationsphino-
mene wie bei Alzheimerpatienten oder auch einfach massive charak-
terologische Transformationen mit dieser Auffassung vom reinen Ich
selbstverstandlich kompatibel sind. So gilt fiir die empirische Person
nach Husserl:

»Nicht ausgeschlossen ist, daf3 in der Kontinuitit des Bewusstseinszusammen-
hanges sich bekundende seelische Ich einzelne seiner Dispositionen, ja ganze
Gruppen und Zusammenhinge, den ganzen >Charakter< in raschem Ubergang
oder plétzlich verindert sein ganz anderes< wird.«182

In der Epoché wird hingegen auch die Explizierung des reinen Ich
moglich, wie es oben in Ansétzen aufgezeigt wurde. Wie bereits er-
wihnt, ist es in der Husserl-Forschung umstritten, ob die drei Kom-
ponenten des Ich namlich das (a) prireflexive Erleben in der Ersten-
Person-Perspektive, (b) das Ich als Pol von Affektion und Aktion des
cogito und (c) das Ich als Zentrum des Bewusstseinstroms in der re-
flexiven Selbsterfassung alle dem reinen Ich zugesprochen werden
konnen. Betrachtet man allerdings die prinzipiellen Probleme nicht-
egologischer Bewusstseinstheorien zu erklaren, wie ein ontologisch
anonymes Bewusstsein in der Reflexion zu meinem Bewusstsein
werden soll, dann gibt es offenbar gute Griinde, wie oben erértert,
auch (a) und (b) als essentielle Komponenten des reinen Ich anzuse-
hen, so dass erst diese irreduziblen Komponenten zusammen die we-
sentlichen Dimensionen des reinen Ich erschlieflen. Abschlieflend

181 Vgl. Held (1966), 123-133.
182 Hua, IV, §32, 134.

310

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich-Bewusstsein und Reflexivitit

soll nun der Frage nachgegangen werden, ob Husserls Theorie des
Selbstbewusstseins, wie Cramer behauptet hat, tatsichlich grund-
legende Aporien nachgewiesen werden konnen.

V.5 Ich-Bewusstsein und Reflexivitit

In seiner Betrachtung Nach-Hegelscher Bewusstseinstheorien hat
Konrad Cramer nachzuweisen versucht, dass Husserls zweiter Be-
wusstseinsbegriff aus den Logischen Untersuchungen >Bewusstseins
als inneres Gewahrwerden von eigenen psychischen Erlebnissen< der-
selben Aporie verfalle, wie Brentanos Unterscheidung von priméren
und sekundiren Wahrnehmungen. Ein innerlich wahrnehmender
Akt konne namlich nur dann die Wahrnehmung seiner selbst sein,
wenn er bereits ein Bewusstsein von seiner Zugehorigkeit zu den
eigenen psychischen Akten besitzt. Das bedeute jedoch, dass die in-
nere Wahrnehmung genau wie bei Brentanos innerem Bewusstsein
primir auf das eigene psychische Erleben und sekunddr auf sich
selbst bezogen sein miisse. Was gewahrt jedoch der Akt, fragt Cra-
mer, wenn er sich selbst gewahrt?

»Er gewahrt sich, in eben dieser seiner Eigenschaft, dadurch ein Bewusstsein des
eigenen Inneren zu sein, dafi er sich selbst gewahrt. Von letzterem Gewahren
gilt das gleiche und so schachtelt sich der Akt innerer Wahrnehmung ... ein.«18

Eine wesentliche Konsistenzforderung an eine Theorie des Selbst-
bewusstseins oder auch Bewusstseins ist sicherlich die Vermeidung
eines solchen, von Cramer so bezeichneten, >intensiven Regressesc.
Neben dem Problem, dass Husserl in den Logischen Untersuchun-
gen noch eine nicht-egologische Bewusstseinstheorie vertritt, in der
das Selbstbewusstsein schon vorausgesetzt ist (Gewahren von eige-
nen psychischen Erlebnissen), stellt sich jedoch die Frage, ob die in-
nere bzw. immanente Wahrnehmung im Interpretationshorizont der
egologischen Bewusstseinstheorie des spiteren Husserl tatsichlich
dem von Cramer angegebenen Problem ausgesetzt ist. Die Frage
ldsst sich diesbeziiglich auch so zuspitzen, ob das prireflexive Ich-
Erleben der Ersten-Person-Perspektive z.B. im »stehend stromen-
den« Jetzt nur durch Inkaufnahme der obigen Aporie phinomenolo-
gisch eingeholt werden kann. Worin besteht jedoch tiberhaupt die

183 Cramer, Konrad (1974), 583.

311

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

strukturelle Ursache in Brentanos Bewusstseinstheorie, die zum oben
konstatierten >intensiven Regressc fithrt? Henrich sieht diese in
Brentanos Versuch und dem aller nachfolgenden Phinomenologien
gegeben, »... Bewuf3tsein als eine Relation von jeweils einzelnen In-
halten oder Daten zu sich selbst zu deuten«.’® Tatsichlich fiihrt
Brentano die Unterscheidung zwischen primédrer und sekundérer
Wahrnehmung zwar mit dem Zweck ein, den drohenden infiniten
Regress abzuwenden, der daraus folgt, dass er bewusste psychische
Phinomene dadurch definiert, dass sie jeweils eine Beziehung bzw.
Richtung auf ein Objekt haben (intentionale Inexistenz).185 Aber die
sekundire Wahrnehmung, die auf die primire Wahrnehmung und
gleichzeitig auf sich selbst gerichtet sein soll, perpetuiert lediglich
die von Brentano geltend gemachte Subjekt-Objekt-Relation. Dies
hat zur Folge, dass die sekundire Wahrnehmung, neben der Wahr-
nehmung der primédren Wahrnehmung, auch sich selbst in der dop-
pelten Eigenschaft auf die primare Wahrnehmung und sich selbst ge-
richtet zu sein, wahrnehmen muss und auch diese Wahrnehmung?*
der duplizierten Wahrnehmung wahrzunehmen** hat ad infinitum.
Solange Bewusstsein oder Selbstbewusstsein somit ausschliefSlich
nach dem Modell der Subjekt-Objekt-Relation bestimmt werden,
lisst sich ganz generell das Regress-Problem nicht verhindern und
ist deshalb zu ihrer Aufklirung ungeeignet.

Eine dhnliche Schwierigkeit tritt auf, wie gezeigt wurde, wenn
man im Sinne einer Reflexionstheorie des Bewusstseins das Selbst-
bewusstsein mit Hilfe einer reflexiven Selbsterfassung zu begriinden
sucht, weil die reflexive Identifizierungsleistung eben bereits voraus-
setzt, was sie zu begriinden sucht, nimlich die Kenntnis des Subjekts
mit sich selbst. Henrich ist nun der Auffassung, dass eine egologische
Bewusstseintheorie, auch wenn sie nicht als dezidierte Reflexions-
theorie formuliert ist, 86 aus folgendem Grunde unhaltbar sei:

»Denn entweder ist das Ich, das sich als Subjekt zu sich verhilt, bereits seiner
selbst bewusst. Dann ist die Theorie als Erklirung des Bewusstseins zirkelhaft,
da sie Bewusstsein, sogar Selbstbewusstsein voraussetzt. Oder das Ichsubjekt ist
seiner nicht bewuf3t und hat keinerlei Vertrautheit mit sich.«#”

184 Henrich, Dieter (1970). Selbstbewuftsein. Einleitung in eine kritische Theorie. In:
Hermeneutik und Dialektik. Hrsg. v. Riidiger Bubner, Konrad Cramer, Reiner Wiehl.
Tiibingen. 257-287. Hier 261.

185 Vgl Brentano, Franz (1973), 125 und 170-171.

186 Henrich, Dieter (1970), 266.

187 Ebenda, 268.

312

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich-Bewusstsein und Reflexivitit

Henrich glaubt hingegen, dass eine nicht-egologische Bewusstseins-
theorie in der Lage ist, die Aporien der obigen Kontravalenz zu ver-
meiden, indem sie Bewusstsein als irreduzible Tatsache fiir die Be-
schreibung des Bewusstseins voraussetzt. Dass nicht-egologische
Bewusstseinstheorien nicht in der Lage sind, den Ubergang vom ich-
losen Bewusstsein zum Selbstbewusstsein zu begriinden, wurde be-
reits im letzten Kapitel aufgezeigt und muss deshalb hier nicht er-
neut ausgefiihrt werden.’® Es ist allerdings tberraschend, dass
Henrich meint, das Bewusstsein als irreduzible Tatsache in der Ex-
plikation von Bewusstsein und Selbstbewusstsein voraussetzen zu
diirfen, aber eine solche Irreduzibilitit fiir das Ich-Bewusstsein ego-
logischer Bewusstseinstheorien strikt ablehnt. Neben dieser argu-
mentativen Asymmetrie, die nicht weiter begriindet wird, stellt er
sich zudem gar nicht die Frage, ob es nicht verschiedene Modi zirku-
larer Strukturen geben konnte.

Im letzten Kapitel wurde diesbeziiglich zwischen hintergeh-
baren und unhintergehbaren Zirkeln unterschieden, wobei letztere
sich aus transzendentaler Perspektive als notwendige Vorausset-
zungsverhiltnisse explizieren lieflen. Ein solches notwendiges Vo-
raussetzungsverhiltnis beziiglich des reflexiven Selbstbewusstseins
zeigte sich dabei in der préreflexiven Ersten-Person-Perspektive. Ne-
ben der begriffslogischen Notwendigkeit, eine solche nicht-reflexive
aber trotzdem egologische Erschlossenheit phinomenaler Gegeben-
heiten anzunehmen, legen zudem Husserls phanomenologische
Analysen zum Beispiel im Hinblick auf das »stehende und stromen-
de« Jetzt nahe, dass auch ein phanomenologischer Zugang zu dieser
Bewusstseinsdimension mdaglich ist. Der ebenfalls im letzten Kapitel
dargestellte unter anderem von Hoffmann entwickelte Begriff des
Mit-Bewusstseins gibt zudem wichtige Aufschliisse tiber die Struk-
tur des egologisch-prireflexiven Bewusstseins. Wie ausgefiihrt,
zeichnet sich das Mit-Bewusstsein nach Hoffmann dadurch aus, dass
das Subjekt-Objekt-Modell hierauf gerade nicht angewandt werden
kann. Von der cogitatio ist es deshalb kaum zu unterscheiden und

188 Henrich (1970) zieht diesbeziiglich folgendes Fazit: »Die wissende Selbstisolierung,
die in der Reflexion vorliegt, ist kein Grundsachverhalt, sondern ein isolierendes Expli-
zieren, aber nicht unter der Voraussetzung eines wie immer gearteten impliziten Selbst-
bewuftseins, sondern eines (impliziten) selbstlosen Bewuf3tseins vom Selbst.« 280. Wie
im Hinblick auf die nicht-egologischen Bewusstseinstheorien ausgefiihrt wurde, kann
ein selbstloses Bewusstsein vom Selbst eben weder epistemisch noch ontologisch auf-
gezeigt werden.

313

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Phanomenologisch aufweisbare Bewusstseinsstrukturen

beschrinkt sich auf das unmittelbare aktuale Gewahren der Erlebnis-
se.1¥9 So heif3t es in der bereits zitierten Stelle zur Titigkeit des Ma-
thematikers bei Husserl, dass diese Titigkeit erlebt wird und ich mir
dessen auch bewusst bin, ohne jedoch auf diesen Prozess reflexiv ge-
richtet zu sein.!® Diese Form der prireflexiven Selbst-Illuminierung
ist somit durchaus im Bereich der Denkaktivitit erlebbar, ohne je-
doch in einer Relation mit zwei verschiedenen Relata zu bestehen.
Lasst sich diesbeziiglich nicht der berechtigte Einwand vorbringen,
dass hier eben doch ein Vorgang beschrieben wird, an dem sich die
Momente des Gewahrens und Gewahrten unterscheiden lassen? Die-
se Differenzierung lasst sich sicherlich vornehmen, was jedoch nicht
bedeutet, dass die beiden Momente im prireflexiven Erleben real
auseinander treten wiirden. Der Vorgang ist beides zugleich, ohne
dass an ihm eine »Verschmelzung« konstatiert werden kann, was
eine vorhergehende reale Distinktion implizieren und den Einwand
des Regress-Problems evozieren wiirde. Henrichs und Cramers Zir-
kelvorwiirfe konnen somit zuriickgewiesen werden, weil Selbst-Be-
wusstsein nicht mehr widerspruchsfrei auf eine nicht-selbstbewusste
Entitit oder einen Prozess zuriickgefiihrt werden kann und zudem
phinomenologischen Analysen grundsitzlich zuginglich ist. Selbst-
bzw. Ich-Bewusstsein ist somit genau wie das Bewusstsein selber als
eine irreduzible Tatsache anzuerkennen, ohne dass jedoch Bewusst-
seinsstrukturen aus dem Ich-Bewusstsein irgendwie deduktiv ableit-
bar wiren. Sowenig wie das reine Ich in der Reflexion auf meine
Bewusstseinsleistungen produziert wird, so wenig lassen sich bei-
spielsweise die in den passiven Synthesen auftretenden Gruppie-
rungsphinomene aus dem Ich ableiten bzw. sind in ihrem Auftreten
kein alleiniges Produkt oder Erzeugnis desselben.

Das Problem der unendlichen Iteration reflexiver Akte und der
Anonymitit des Ich lasst beziiglich des Mit-Bewusstseins eine neue
phinomenologische Interpretation zu. Husserl beschreibt den Vor-
gang der ausdriicklichen Reflexion auf das eigene Ich in der Ersten
Philosophie wie folgt:

»Ich erkenne dabei dieses thematisch gewordene Ich als mich, der ich mir so-
eben erkenntnismafSig unbekannt, mir selbst verborgen war — und nun ist das
phianomenologisch reflektierende Ich und sein reflektierendes Leben verborgen.
Aber in einer neuen Reflektion wird auch dieses Ich, das Ich in seinen Funk-

189 Vgl. Hoffmann (2001), 112.
190 Vgl. Hua IX, 29.

314

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich-Bewusstsein und Reflexivitit

tionen der Reflexion, thematisch ... Ich sehe ein daf ich >immer wieder« reflek-
tieren kann, daf3 diese unendliche Iteration offen steht ...«19!

Die unendliche Iteration ist sicherlich fiir die verobjektivierende Re-
flexion ein unaufhebbarer Sachverhalt, aber das »reflektierende Le-
ben« ist insofern nicht verborgen, als der gesamte Prozess im oben
beschriebenen Sinne eben mit-bewusst ist. Auch das fungierende Ich
ist somit in seiner Tatigkeit nicht als ganzlich »anonymer« Vorgang
zu beschreiben, wobei es offensichtliche Grade der Selbst-Illuminie-
rung gibt, die unter anderem auch davon abhingig sind, wie stark die
Aufmerksamkeit zum Beispiel von verobjektivierenden Erkenntnis-
akten absorbiert wird.

Einige Gesichtspunkte und mogliche Aussichten fiir die Be-
wusstseinsforschung, die sich aus den vorliegenden Ergebnissen der
vorangegangenen Kapitel ergeben, sollen nun abschlieflend erortert
werden.

1 Hua VIII, 427.

315

https://dol.org/10.5771/9783495967345-242 - am 16.01.2026, 08:40:54, -@



https://doi.org/10.5771/9783495997345-242
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	V.1  Strukturen der Intentionalität
	V.1.1  Das Verhältnis von Empfindung und Auffassungssinn
	V.1.2  Die Unterscheidung von Qualität und Materie, Noesis und Noema

	V.2  Phänomenologische Aspekte zur zeitlichen Struktur der Bewusstseinserlebnisse
	V.3  Metaphysik der Präsenz oder präsentationale Gegebenheit?
	V.4  Das Verhältnis von Bewusstseinsstrom und Bewusstseinsakt zum reinen Ich
	V.5  Ich-Bewusstsein und Reflexivität

