Communicatio Socialis 45 (2012), Nr. 1: 58-63
Quelle: www.communicatio-socialis.de

STANDPUNKT

Heiner Koch | Spiegelung der Spiegelungen
der Kirche in den Medien
Ein bischoflicher Einspruch®

170 Fernsehsender, 330 Horfunkprogramme, 1000 Zeitschriften und
350 Tageszeitungen, 100 Millionen Internetseiten, 70 000 neue Bii-
cher pro Jahr, 3,5 Stunden Fernsehkonsum pro Bundesbiirger und
Tag sowie 40 Minuten Internet: Wie vielfaltig sind die Medien, ihre
Moglichkeiten und Grenzen? Und wie vielfdltig zeigt sich Kirche und
wird Kirche dargestellt und wahrgenommen in dieser uniibersehbar
bunten Welt der Medien? Kirche in den Medien — wie bedeutsam und
chancenreich ist dieses Miteinander, wie belastend und wie gefahrlich
und welche Konsequenzen sollte die Kirche aus dieser Verwobenheit
ziehen? Diese Fragen mochte ich mit jeweils drei Einwiirfen erdrtern
und zu einer Antwort fiihren.

Warum ist die Prisenz der Kirche in den Medien chancenreich?

Fiir viele Menschen sind die Kirche und die christliche Botschaft fast
nur noch iiber Medien in ihrer Wahrnehmung prasent. Die Medien
tragen die Kirche und ihre Botschaft in die Hauser — auch in die der
Kirche Fernstehenden. Es ist erstaunlich, wie sehr gerade die ka-
tholische Kirche iiber die Medien die Menschen erreicht. Wie sehr
bewegt vor allem der Papst die Menschen: Christen und Menschen
anderer Religionen, Freunde und Gegner der Kirche, Atheisten und
Gleichgiiltige.

Die Medien ermoglichen vielen Menschen eine aktive Teilnahme
an den Gottesdiensten, die sie iibertragen. Sicherlich setzt dies bei
den Medienverantwortlichen fiir Wort und Bild ein solides liturgisches
Wissen und ein Empfinden fiir das Geheimnis der Liturgie voraus, si-
cherlich gibt es da auch abschreckende Beispiele. Ich erinnere mich
aber mit Freude etwa an manche Ubertragungen wihrend des Kolner
Domjubildaums 1998 und wahrend des Kolner Weltjugendtages 2005,
die mit sehr viel Bereitschaft und Miihe Gottesdienstfeiern iibermittel-
ten, die nicht nur Fachleute als liturgische Kunstwerke bezeichneten.

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrags bei einer Tagung der Gesellschaft katholi-
scher Publizisten Deutschlands am 31. Oktober 2011 in Bonn.

58

16:11:28. Access - [ Em—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiegelung der Spiegelungen der Kirche in den Medien

Medien helfen der Kirche, die kirchliche Situation in der heuti-
gen Gesellschaft zu beobachten. Im Ringen darum, wie viel Raum
der Kirche in den Medien eingerdumt wird, und in der Art und Weise
der Darstellung der Kirche und des kirchlichen Geschehens in den
Medien, erfahrt Kirche, wie wenig Bedeutung viele Menschen ihr ge-
ben und wie machtvoll dem gegeniiber andere personliche und ge-
sellschaftliche Grofden in den Medien gewichtet werden. So kann sie
etwa nur davon traumen, mit dem gleichen Umfang der Sendezeit, wie
ihn ,Domian“ mit den von ihm vertretenen ethischen Positionen im
WDR-Fernsehen erhalt, ebenso eine Stunde lang an fiinf Werktagen
kirchliche Positionen im WDR-Fernsehen verbreiten zu konnen.

Mancher kritische Blick der Medien hilft der Kirche, sich selbst
ehrlich in den Blick zu nehmen und sich immer wieder auf den not-
wendigen Weg der Selbsterneuerung zu machen. Auf der anderen
Seite schweifden manche ideologisch gepragte, einseitig die Realitadt
verkiirzende und manipulierende Sendungen und Artikel innerkirch-
lich zusammen und verstarken die ,Jetzt erst recht-Haltung®. Nicht
wenige Pauschalangriffe bewirken in der Kirche einen grof’en kon-
servativen Ruck.

Uber die nachbarschaftliche Kirche in der heimischen Umgebung
wird in den Medien in der Regel intensiv und positiv berichtet. Diese
wertschdtzende Berichterstattung fordert und stdrkt die Vielen, die
die Gemeinden vor Ort tragen.

Warum ist die Prasenz der Kirche in den Medien gefahrlich?

Medien liefern heute oft nur kurze, pragnante und damit nicht sel-
ten die Realitdt und Gedankengange verkiirzende und oftmals auch
entstellende Darstellungen. In diesen ist die Kirche etwa nur eine
lobbyistische gesellschaftliche Machtinstitution, weil die Tiefe des
Betrachtens und die Weite des Denkens fehlen, um sie etwa als
heilige sakramentale Wirklichkeit, als Ort der Realprasenz Gottes
wahrzunehmen. Der Zolibat, um ein anderes Beispiel zu nennen,
verkiimmert in mancher medialen Kurzwahrnehmung dann zu einem
Selektionsinstrument machtbewusster Autoritaten, wahrend seine
zutiefst spirituelle Sicht als Ausdruck einer personlichen Gottesbe-
ziehung, als eschatologisches Zeichen oder als Ausdruck der geleb-
ten Solidaritat mit den Einsamen und Verlassenen kaum in den Blick
kommen. In dieser gedrangten Kiirze gibt es auch kaum Raum fiir
die Sicht langer geschichtlicher Prozesse und fiir den langen Atem
eines oft Jahrhunderte andauernden Wachstumsprozesses, der die
Kirche auszeichnet.

16:11:28. Access - [T


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Koch

Wichtiger ist in vielen Medien zudem oft, dass mehr iiber etwas
erregt gesprochen wird als dass differenziert wahrgenommen und
beurteilt wird. Entscheidend ist nicht die Wahrnehmung einer viel-
schichtigen Realitédt, sondern was aus einem Aspekt dieser Realitat
gemacht werden kann. Wie viele Talkshows etwa waren im Zusam-
menhang mit der jiingsten Deutschlandreise des Heiligen Vaters
offensichtlich genau nach diesen Kriterien personell zusammenge-
setzt. Wie oft wollten sie beeindrucken und wie wenig differenziert
informieren! Damit bilden Medien die Realitit nicht nur ab, sondern
stellen im Bewusstsein der Menschen neue Wirklichkeiten her: Spie-
gelungen der Wirklichkeit in den Kopfen und Herzen der Menschen,
die dann wieder in den Medien gespiegelt werden, was aber oft mit
der urspriinglichen Realitat der Kirche und des Glaubens nur wenig
zu tun hat.

Medien, die in hohem Mafde von der Aktualitat ihrer Inhalte leben,
berichten iiberwiegend iiber die Kirche gerade in ihrer aktuellen Ver-
fassung und kaum noch iiber die Inhalte des Glaubens, fiir die die
Kirche steht. Die unterschiedlichen Gottesbilder der Weltreligionen
sind dann ebenso selten ein Thema wie christologische Fragen. Auch
dadurch verdunstet der spezifisch christliche Glaube im Bewusstsein
vieler Menschen immer mehr, zumal sie sich oft nur der Massenme-
dien bedienen, um die Inhalte ihres Glaubens kennenzulernen.
So geht der christliche Glaube fiir viele immer mehr unter in dem Brei
des ,Im Grunde ist es egal, woran einer glaubt, wenn er denn iiber-
haupt meint, glauben zu miissen®.

Viele Zeitgenossen erleben die Kirche nur iiber die Medien und be-
geben sich so immer mehr als Christen in die Rolle des Zuschauers der
Kirche, an deren Leben und Auftragserfiillung sie aber nicht teilneh-
men. Sie verfolgen das kirchliche Leben zumindest phasenweise mit
Interesse, wahren aber zugleich ihre Distanz. Sie bleiben manchmal
als applaudierender, manchmal als sich entsetzender Betrachter drau-
Ren. Sie begriifien es, dass Menschen beten, aber sie beten nicht mehr
selbst. Sie lassen Gottesdienste feiern, aber feiern nicht mehr mit.
Sie finden es gut, dass es in dieser Gesellschaft die Kirche gibt, aber
sie lassen sich nicht einbinden. Uber die Zahlung der Kirchensteuer
delegieren sie, aber partizipieren nicht: Aus der aktiven Partizipation
wird der passive Medienkonsum.

Diese Verkiimmerung des Glaubens fiihrt schlieflich zu seiner Ver-
dunstung im eigenen Herzen und damit zu einem langsamen Ster-
ben des Glaubens — bis zur Bedeutungslosigkeit. Erfahrbar wird die-
se Entwicklung nicht zuletzt an dem immer starker schrumpfenden
Wortschatz der Glaubenssprache. Man versteht die Worte der kirch-

60

16:11:28. Access - [ Em—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiegelung der Spiegelungen der Kirche in den Medien

lichen Tradition, der Lehre und des Gottesdienstes immer weniger,
man kennt kaum noch ihre Bedeutung. Noch mehr aber minimalisiert
wird der aktive Wortschatz: Immer weniger Zeitgenossen sind in der
Lage, ihrem Glauben sprachlichen Ausdruck zu geben, geschweige
denn ihn verkiindigend und erlduternd in die gesellschaftliche Dis-
kussion einzubringen. Eine unmittelbare Folge dieser Entwicklung
ist das Verschweigen Gottes in immer mehr Familien. Glaube kann
immer weniger mitgeteilt werden, er gerat selbst in unseren Famili-
en zu einem Tabuthema. Ein in den Familien nicht mehr mitgeteilter
Glaube der Eltern hinterlasst in den Herzen der Kinder keine Spuren
und vertrocknet selbst im Fiihlen und Denken der Menschen, die ihn
verschweigen. Der Medienkonsument in Fragen des Glaubens wird
allenfalls visuell berieselt, aber faktisch sprachlos: Es fehlen die Wor-
te des Glaubens und damit der Zugang zu dem Wort der christlichen
Botschaft.

Was soll die Kirche aus dieser Medienverwobenheit lernen?

Der Glaube kommt vom Horen (vgl. Rom 10,14). Gerade die christliche
Botschaft, in der Gott sich selbst als das Wort offenbart (vgl. Joh 1,1),
ist auf die Verstandigung in der Sprache, auf das Vernehmen des Wor-
tes und das Geben einer Antwort auf das Wort Gottes angewiesen.
Die Sprache des Glaubens wird von unseren Familien an bis in die
Grofdgesellschaft hinein aber immer mehr zu einer Fremdsprache,
die man weder versteht noch weiterzugeben vermag. So findet das
Wort Gottes kein Gehor und keine Antwort. Der kirchliche Raum
wird immer mehr zu einem sektenhaften Nebenraum dieser Gesell-
schaft ohne umfassende Lebensbedeutung. Immer mehr Lebensfel-
der verlieren dementsprechend ihre pragende religiose Fundierung
und Beleuchtung. Evident wird dies beispielsweise auf dem Lebens-
feld der menschlichen Sexualitdt. Die kirchliche Botschaft wird ei-
gentlich nur wahrgenommen im Zusammenhang mit der Frage der
Verhiitungswege. In dieser auch existentiell so bedeutenden Frage
kann die Kirche junge Menschen aber nur gewinnen, wenn es ihr
gelingt, die hinter allen Positionen stehenden Werte und Uberzeu-
gungen ins Gesprach zu bringen: die Frage nach dem Bild des Men-
schen und den Wachstumsbedingungen menschlich erfiillter Bezie-
hungen. Wir miissen als Kirche wieder aufeinander horen, einander
verstehen, miteinander sprechen lernen: innerkirchlich und auf die
Gesellschaft hin, in der wir leben. Katechese und Predigt werden we-
sentlich Sprachschule sein miissen, und Offentlichkeitsarbeit muss
Sprachhorizonte ercffnen.

16:11:28. Access - [T


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Koch

In einer weitgehend durch die Medien gepragten Kommunikation
miisste die Kirche Mut zum Profil beweisen. Wer kein spezifisches
Gesicht zeigt, wird gerade in den Medien nicht wahrgenommen. Dies
gilt erst recht auf dem Markt der religiosen und weltanschaulichen
Moglichkeiten. Natiirlich ist nicht jedes kirchliche Profil dem Glauben
entsprechend und den Glauben fordernd. ,Hauptsache im Gesprach”
kann kein Zielwort sein. Wir miissen uns schon immer wieder kritisch
selbst iiberpriifen, worin, wie und warum wir profiliert wahrgenom-
men werden. Aber ohne Ecken und Kanten werden wir in einer Me-
diengesellschaft untergehen. Solches Profil wird sich zeigen im Profil
ihrer Reprasentanten, in ihren Einrichtungen, in der Liturgie, im Stil
ihres Miteinanders, in ihrem Suchen und Fragen. Das Sich-selbst-in
Frage-Stellen und das Den-anderen-in-Frage-stellen ist dabei viel-
leicht gerade heute ein profilierter Weg der Verkiindigung.

Gerade in einer sehr kurzatmigen und schnelllebigen Zeit wird
dabei das Profil des christlichen Glaubens mit Geduld und einem
langen Atem durchgetragen werden miissen. Kirche muss der Versu-
chung widerstehen, kometenhaft immer up to date sein zu wollen, um
schnell wieder aus dem Bewusstsein der Menschen zu verschwinden.
Gereiftes Profil hat etwas mit Geduld und Wachstum zu tun. Gerade
mit langfristigen Profilen kann Kirche in einer positiven Lang-Atmig-
keit aufmerken lassen.

Sich auf den Weg des Glaubens zu bewegen, wird nur gelingen durch
menschliche Nahe. Der Glaube braucht Begegnung, christlicher Glau-
be ist Beziehung. Der Glaube kommt immer auf zwei Beinen daher.
Es ist wichtig, dass die Christen und die Kirche nahe bei den Men-
schen sind. Glaubige Nahe kann begeistern, motivieren und auf dem
Glaubensweg stiitzen. Die fehlende Nahe glaubiger Menschen ist eine
der grofiten Herausforderungen der Pastoral unserer Tage. Die Nahe
zu den Menschen aufzugeben, ist deshalb eine der grofiten Versu-
chungen der Kirche heute. Bei allen oft auch sinnvollen Strukturre-
formen muss diese Kernweisheit der Seelsorge bedacht sein.

Der Medienkonsum kann kein Ersatz fiir personliche Begegnung
sein. Sicherlich kann iiber die Medien, insbesondere iiber das Inter-
net, eine Medien-Gemeinschaft der Kirche entwickelt werden. Sie
kann aber nie die bezeugende und bewegende Kraft einer personli-
chen, von Herz zu Herz gehenden Begegnung ersetzen. Allenfalls
kann sie personliche Glaubensbegegnungen erganzen. Was aber,
wenn immer mehr Menschen keine personliche Glaubensbegegnung
mehr erfahren, keine Menschen mehr erleben, die sie auf ihrem Glau-
bensweg begleiten und stabilisieren? Es braucht ein Pastoral der
Nahe im Lebensraum der Menschen, personliche Kontakte, die die

62

16:11:28. Access - [ Em—


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spiegelung der Spiegelungen der Kirche in den Medien

Bedeutsamkeit des Glaubens eroffnen. Das Sein im Dorf als Marken-
zeichen der Kirche droht heute verloren zu gehen. Dies sind keine
Argumente gegen die Verbindungen von Gemeinden und verwaltungs-
mafige Konzentrationen. Dies ist auch nicht in erster Linie ein Ruf
nach mehr Priestern, die den Christen ihren pastoralen Auftrag der
Nahe zu den Menschen von den Schultern nehmen. Dies ist ein Plado-
yer fiir die Kirche, die gerade in der Ferne dieser Welt etwas von der
Heimat Gottes erfahrbar werden lasst.

Die Spiegelung der Spiegelungen der Kirche in den Medien ist auch
eine Spiegelung der Spiegelung der Journalisten in Bezug auf die Kir-
che. Von nicht wenigen weifd ich um den Druck, unter dem manche
von ihnen gerade als Christen in ihrer Berufsgruppe stehen. Ich weifs
um Journalisten, die unter grofRem Konkurrenzdruck stehen, und um
Journalisten, die um der Verkaufszahlen und des wirtschaftlichen
Erfolgs ihres Mediums willen schon lange nicht mehr sagen, zeigen
und schreiben, was sie wollen. Ich kenne Journalisten, die unter
starkem Druck ihrer Medienhierarchie und der Machtkonzentration
in ihrem Medienkonzern stehen. Kirche in den Medien, das bedeu-
tet fiir die Kirche auch lernen, sich sehr achtsam auf den Weg zu
den Journalisten zu machen. Auch Journalisten sind schliefflich nur
Menschen!

16:11:28. Access - [T


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2012-1-58
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

