
5. Gewalt und Wahrheit

5.1 Wahrheit des Narrativs

In einer letzten Analyse soll nun der Schritt in die den Texten übergeordnete Ebene

vollzogen werden. Denn neben den Ordnungsstrukturen der semantischen Räume

transportieren Erzählungen auchWahrheiten über ihr Narrativ. Aussagen über Ge-

walt und Aussagen mit Gewalt können Teil dieser Wahrheiten sein, zu denen ein

Leser sich im Verhältnis zu seiner Wirklichkeit positionieren muss.

Beim Semioseprozess ist der Rezipient auf sein Weltwissen angewiesen. So-

wohl ganz basale Begriffe als auch komplexe und abstrakte Sachverhalte verknüpft

er dabei über den Text mit seiner Umwelt. Aber auch dem Text selbst ist eine Logik

inhärent. Sie kann sich wie im Abschnitt davor auf Regeln, Ordnungen und Ge-

gebenheiten beziehen, die den diegetischen Raum und seine Gesetzmäßigkeiten

festlegen. Komplexer und subtiler als diese sind aber Wahrheiten, die eine Erzäh-

lung oder ein Roman über sein Narrativ transportiert.1 Mit Wahrheit ist in diesem

Zusammenhang gemeint, dass Literatur im geschlossenen Rahmen seines sprach-

lichen Kunstwerks Urteile über Aussagen fällt und sie damit für ihren Kontext je

nach dem als richtig, falsch oder nicht richtig und nicht falsch ausweist.2 Sie sind

nicht wie die Ordnungsschemata Teil der Dramaturgie und nur auf spezifische, se-

mantische Räume beschränkt, sondern sie umspannen den gesamten Kosmos ei-

ner Erzählung und besitzen allgemeine Gültigkeit. Diese Wahrheiten können sich

in der zum Schluss entworfenen zentralen Aussage eines Textes bündeln, sie kön-

nen aber auch einer Folie gleich als unhinterfragte Voraussetzungen existieren.

Die in Schnitzlers Hirtenflöte verfremdete Teleologie des Märchens ist eins von vie-

len Beispielen dafür. In der prototypischen Märchenkonzeption wäre die unaus-

1 Vgl. Assmann: Legitimität der Fiktion, S. 106f.

2 Je intensiver ein Text sich mit dem Verhältnis von Wahrheit und Wirklichkeit auseinander-

setzt, desto komplexer werden die transportierten Aussagen. Es kann deshalb nicht pauschal

angenommen werden, dass ein Text eine oder mehrere Wahrheiten präsentiert, sondern es

ist ebenso möglich, dass er bestimmte Wahrheiten als unzulänglich oder inkonsistent mar-

kiert, ohne eine Alternative anzubieten. Gerade für die moderne Literatur ist Letzteres eher

Regel als Ausnahme.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Das Schweigen der Gewalt

gesprochene, aber durch den Text immer wieder exemplifizierte Wahrheit, dass

gute Taten sich auszahlen.3 Schnitzlers Text, wie bereits erörtert, unterläuft diese

Wahrheit und konterkariert sie, indem sie sich teilweise in ihr Gegenteil verkehrt.

Im prototypischen Märchen hingegen ist es irrelevant, wie viele semantische Räu-

me mit unterschiedlichen Ordnungsschemata der Held durchläuft – am Ende gilt,

dass sein tugendhaftes und moralisches Handeln zum Erfolg führt. Der Text trifft

damit zuerst und vor allem eine Aussage über seine eigene diegetischeWelt, jedoch

verweist sie auf die den Rezipienten umgebende Wirklichkeit.4

Der Grund dafür, dass Literatur Aussagen über Wirklichkeit produziert, liegt

darin begründet, dass Literatur ein Modell von ›Welt‹ entwirft.5 Wie bereits er-

wähnt, strukturiert sich die erzählte Welt als geschlossenes Kontinuum und pro-

klamiert somit einen universellen Wahrheitsanspruch für seinen gegebenen Ent-

wurf. Die Abgeschlossenheit und den Universalitätsanspruch erhebt aber auch das

Subjekt in seiner eigenen Umgebung. Dieser Aspekt ist jener, der zur intensiven

Auseinandersetzung mit Literatur provoziert. Dabei findet eine ständige Übertra-

gung und ein Abgleich mit den eigenen Erfahrungen, Vorstellungen und Überzeu-

gungen statt, die sich das Subjekt über seine Existenz bildet und gebildet hat.6

Dem Leser ist es nun anheimgestellt, ob er die Aussagen der Literatur in seine

eigene Umwelt überträgt oder nicht. Es ist das Moment, an dem der Rezipient

sich und seine Umgebung beginnt kritisch zu reflektieren und gegebenenfalls sei-

ne Annahmen über seine Welt zu verändern. Dies wird umso brisanter, wenn der

absolute Wahrheitsanspruch der materiellen Lebenswelt erodiert.7

Da die Wahrheit des Narrativs sich aus der Gesamtheit des Textes generiert,

wird sie mit unterschiedlichen Textstrategien konstituiert und transportiert. Alle

bisher beschriebenen Verfahren von der Grenzüberschreitung bis hin zur Welt-

festschreibung dienen damit auch diesem Zweck. Im Folgenden soll aber ein As-

pekt besondere Berücksichtigung finden, der bisher immer nur am Rande erwähnt

werden konnte, und das ist die Korrelation der metaphorischen Verwendung von

Gewalt mit Aussagen, die die diegetische Weltwahrheit betreffen.

3 Die Bezeichnung »prototypische Märchenkonzeption« umgeht ein Terminologieproblem. Es

ist sicherlich richtiger, von prototypischen Volksmärchen zu sprechen. Allerdings ist dieser

Begriff selbst problematisch. Entscheidend für den Zusammenhang hier ist die Erwartungs-

haltung des Lesers, dass ein gutes Handeln mit einem positiven Ausgang der Geschichte be-

lohntwird unddie für eine bestimmteGruppe vonMärchentextengültig ist (vgl. Pöge-Alder:

Märchenforschung, S. 31f.; Neuhaus: Märchen, S. 7f.).

4 Auf diesen Aspekt legt Goodman seinen Schwerpunkt, wenn er der Kunst einen äquivalen-

ten Stellenwert als Erkenntnismittel der Welt zuweist, vgl. Goodman: Weisen der Welter-

zeugung, S. 128ff.

5 Vgl. Lotman: Vorlesung, S. 22f.

6 Vgl. ebd., S. 27f.

7 Assmann: Legitimität der Fiktion, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 239

5.2 Künstlerexistenz: Die gute Schule

5.2.1 Der Ekel des Dilettanten

In einem viel umfangreicheren Maß als die übrigen hier besprochenen Erzählun-

gen bedient sich Hermann Bahrs Roman Die gute Schule (1890) am Bildbereich der

Gewalt. Sowohl bei der Erzeugung von Atmosphäre und bei der Präsentation von

Emotionen als auch bei der Emphase wichtiger ideologischer Aussagen greift der

Text auf Darstellungen der Gewalt zurück. Dabei liegt, wie bereits bei der Dar-

legung des Inhalts des Romans im dritten Kapitel angedeutet, der Fokus die ge-

samte Handlung über auf der emotionalen Konstitution des Protagonisten. Seine

Weltwahrnehmung, die durch seine Gefühlslage bestimmt wird, sowie die Verän-

derungen dieser beiden in gegenseitiger Abhängigkeit ist durchgehendes Motiv

des Romans. Seine Beschreibungen, die er für seine Emotionen entwirft, werden

von der Erzählinstanz aufgegriffen und wiederholt in einen generellen Bezug zur

diegetischen Welt gesetzt.

Bereits zu Beginnwird dekadenztypisch bei der Hauptfigur desMalers der Ekel

– der ennui – inszeniert, der zugleich den Impuls für den weiteren Handlungsver-

lauf darstellt:

Er ermüdete und wie das Gewühl wuchs, wurde er ungeduldig. Und dann ärger-

te er sich, so verdrossen zu sein und sich selber wieder die Freude zu vergällen.

Und dann ärgerte er sich der dummen Laune, überhaupt das Atelier verlassen zu

haben. Er wollte zurück. Aber da er nun einmal da war, war es am Ende doch ei-

gentlich gescheiter … so schwankte sein Wille, so schwankte sein Weg.

Vor dem Brunnen auf dem Platze des heiligen Michael starrte er aufs schwere,

schwarze Wasser, das ächzend schwoll. Er war sehr mißmutig und in kurzen, has-

tigen, abgerissenen, spitzigen und schrillen Pfiffen zerhackte er seinen Verdruß

unwirsch vor sich hin. Er wußte es, daß er unnütz und in Ärger seine Zeit verthat,

wenn er nicht heim kehrte; aber wenn er heim kehrte, dann war ihm sicher erst

recht der ganze Abend verdorben. Er kannte sich, es war ja nicht das erste Mal.

Und er war sich wieder sehr zuwider.8

In der kurzen Szene ist die Dominanz der Isotopie [Ekel] deutlich in den vielen mit

ihr assoziierbaren Begriffen wie »ermüden«, »Gewühl«, »ungeduldig«, »ärgern«,

»verdrossen«, »mißmutig« etc. zu erkennen. Der Charakter der Figur wird damit

in die Tradition der dandyhaften Weltverweigerer gestellt, wie sie typisch für die

damalige artistische Selbst-, aber auch Fremdwahrnehmung war. Gerade die Hin-

8 DgS, S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Das Schweigen der Gewalt

wendung zum Ekel als eigentliches Movens der gesamten Handlung lässt sich in

vielen ähnlichen Schriften der Zeit wiederfinden.9

Durch seine momentane Unfähigkeit, Kunst zu schaffen, verweist der Maler

ebenfalls auf die Figur des modernen Dilettanten und der entsprechenden Kunst-

diskussion der Zeit.10 Der Maler überformt die Wahrnehmung seiner Umgebung

auffällig negativ, wenn er »aufs schwere, schwarze Wasser, das ächzend schwoll«,

starrt. Vor allem die Antropomorphisierung desWassers durch »ächzend» (|+hum,

anstrengend|) in der kontextuellen Abhängigkeit zu dem Semem von »schwarz,

schwer« stellt letztlich eine Übertragung des inneren Zustandes der Figur auf sei-

ne Umwelt dar. Diese subjektive Wahrnehmung wird ebenfalls von Anfang an als

ständigwechselnd dargestellt.Denn bereits nurwenige Seiten später kehrt derMa-

ler noch einmal zum selben Brunnen zurück und beschreibt ihn diesmal aufgrund

seiner veränderten emotionalen Verfasstheit ganz anders: »Er war nun aber wie-

der, das zweite Mal, auf dem Platze von Sankt Michael, vor dem großen Brunnen,

dessen lustige Sprünge plätscherten.«11

Ebenfalls in der Eröffnung des Sujets wird die Motivation benannt, die letzt-

lich zur Beziehung zu seiner Geliebten Fifi führt und die den eigentlichen Haupt-

bestandteil der eher ereignisarmen Handlung ausmacht:

Er gingwieder zurück, wieder hinauf, einemMädchen nach. Sie gefiel ihm, und da

auf einmal fuhr es durch ihn, daß er eine Mätresse haben müsse. Eine Mätresse,

ja, wie die anderen, gegen die Einsamkeit. Bescheiden, billig, gar nichts Beson-

deres, nur daß er nicht mehr mit sich allein wäre. Nur daß sie ihm die schwarzen

Schmetterlinge weg singe, die schwarzen Schmetterlinge seiner Grillen und Lau-

nen.12

Es zeigt sich hier bereits die narzisstische Grundkonstruktion der Figur. Nicht nur

referiert er auf eine potenzielle Geliebte mit dem abwertenden Begriff »Mätres-

se«, sondern sie wird auch durch ihre Zweckgebundenheit als Zeitvertreib gegen

die negativen Launen instrumentalisiert. Als Mittel zum Zweck ist es auch nicht

nötig, dass sie spezielle Qualitäten mitbringt. Doch bereits einige Absätze spä-

ter wird er die Idee verwerfen, dass sie nicht besonders zu sein braucht, denn im

9 Dandytum und Dekadenz sind nicht ursprünglich verbunden, sondern es findet eine Aneig-

nung desDandys durch die dekadente Strömung statt, vor allembei Baudelaire aufgrund der

Affinität zu denselben habituellenMustern, vgl. Tietenberg: Der Dandy als Grenzgänger der

Moderne, S. 177ff.

10 So hat sich wohl auch Thomas Mann von Bahrs Darstellung in Die gute Schule hinsichtlich

der Auffassung über den Dilettantismus inspirieren lassen, vgl. Panizzo: Ästhetizismus und

Demagogie, S. 72ff.

11 DgS, S. 10.

12 Ebd., S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 241

Gegenteil ist eine große Leidenschaft nötig.13 Es verbleibt aber bei einer Zweck-

gerichtetheit und damit bei einer vollständigen Objektivierung der Frauen. Denn

es ist kein wirkliches Sicheinlassen auf den anderen gemeint, sondern es geht um

einen emotionalen Zustand, der die Stagnation im Schaffensprozess überwinden

soll. Beinahe schon stereotyp wird das Leiden zur Inspirationsquelle für die eigene

Kunst erhoben.

Im weiteren Verlauf wird der Charakter kontinuierlich als wechselhaft charak-

terisiert, da er fortwährend zwischen der Suche nach einer großen Leidenschaft

und einer simplen Betäubung der Sinne schwankt. Alles aber ist immer auf seinen

persönlichen Nutzen ausgerichtet:

So verzweifelte er in seiner einsamen Folterkammer daheim und verzweifelte,

wenn er sich flüchtete, im Gewühle der Straße und unter den Fröhlichen, wenn

er zu Freunden ging, verzweifelte er erst recht und Grimm und Haß und Neid

und Schmerz und Sehnsucht, wild durcheinander, fraßen an ihm und es half

nichts, als daß er es eben einmal versuchte und irgendeinWeib nahm, nur sich zu

beschäftigen und zu betäuben, damit er das Denken vertriebe. Das alles mit der

großen Leidenschaft, das war ja dumm. Ein lustiges, frisches und vergnügliches

Weibchen – wenn sie nur lachte und lärmte. […]

Ein Weib gegen die einsame Qual, wie man Cigaretten nimmt gegen Zahn-

schmerz oder Opium, wenn der Schlaf zaudert; irgend ein beliebiges Weib,

welche Sorte ihm just der Zufall zuwarf – es konnte ihm ja nicht fehlen im

Quartier, es gab ihrer wahrhaftig gerade genug.14

In dieser relativ langen Passage wandelt der Maler erneut seinen Wunsch nach

überwältigenden Gefühlen in das Verlangen nach einer bloßen Ablenkung um. Die

Frau, die durch denBegriff »Weib« und sein herabsetzendesDiminutiv »Weibchen«

repräsentiert ist, wird im Zitat über eine längere Begriffskettemit der Isotopie [Be-

täubung(-smittel)] gleichgesetzt, die sich in der Rekurrenz der Sememe von »Ci-

garetten« und »Opium« findet. Auch hier vollzieht sich im Sembereich die bereits

zuvor skizzierte Objektivierung dadurch, dass die zur Überschneidung gebrachte

Isotopie das semantische Merkmal |-hum| enthält.

Nicht in der forcierten Objektivierung, wohl aber in der egozentrischen Selbst-

konstitution durch das Gegenüber sieht Beßlich zu Recht eine auffällige Ähnlich-

keit zur Figur des Werthers und spricht in diesem Zusammenhang von einer »nar-

zisstische[n] Selbstbespiegelung«, die beiden Figuren inhärent sei.15 In einer der

wenigen Passagen,wo die Erzählung in Nullfokalisierung verbleibt, wird allerdings

13 Ebd., S. 9.

14 Ebd., S. 35f.

15 Beßlich: Die Leiden des jungen Wien, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Das Schweigen der Gewalt

auch der Unterschied zumWerther deutlich, denn seine Geliebte ist reziprok eben-

falls nicht wirklich zur ernsthaften Teilnahme an Bahrs Protagonisten in der Lage:

Sie begriffen sich nicht. Siewaren sich so fremdundwaren doch eins in demande-

ren. Sie konnten nicht verwachsen und hingen doch zusammen. Sie wollten jedes

in das andere hinüber, bis von dem eigenen nichts mehr übrig wäre, aber sie fan-

den nur immer wieder sich selbst. Das andere konnten sie nicht gewinnen, weil

sie sich nicht verlieren konnten, und blieben entfernt, wenn sie sich berührten.16

In für den Roman eher zurückhaltenden Worten wird die Unvereinbarkeit zweier

Individuen gezeichnet, die nicht mehr dem Ideal einer romantischen Liebesidee

entsprechen, wo die Verschmelzung bei gleichzeitiger Souveränität des Subjekts

als vollkommener Zustand angestrebt wird. Beide sind gefangen in ihrer ichzen-

trierten Isolation, die sie unfähig macht, den anderen in seiner Individualität zu

erkennen.

In wenigen, aber deshalb umso bedeutsameren Perspektivenwechseln dekon-

struiert der Roman vor allem die Weltsicht der Figur des Künstlers. Im direkten

Anschluss an eine Szene, wo der Künstler vor seinen Freunden mit der errunge-

nen, vermeintlichen Liebe prahlt, beleuchtet der Text die Motive der Frau, die vor

allem aus emotionaler Not heraus handelt, weil die Situation in ihrem Haus uner-

träglich geworden ist.Während sie die Sachen zur Flucht zusammensucht, geht sie

durch seine Briefe, aber weder das Material, auf dem er schreibt, noch seineWorte

werden von ihr positiv dargestellt. Nichts an seinem Schreibstil erachtet Fifi als

bewundernswert, künstlerisch oder eloquent:

Zunächst seine Briefe […] in einemwilden, fieberischen, tropischen Stil, der nichts

mit dem gebräuchlichen Namen in der üblichen Wendung hieß, sondern sich

um unerhörte, dunkle, seltsame Wortneuerungen in sonderbarer und gewaltsa-

mer Fügung peinigte, von ungestümer, zügelloser, trotziger Begehrlichkeit, die

sich nicht genug thun konnte, die alles heraus sagte und noch etwas mehr, die

schnaubte und raste, mit einer lechzenden und schwindsüchtigen Empfindsam-

keit vermischt, dieHälfte Baudelaire unddie andere Künstlerwälsch, richtige »De-

cadence«, Preisschriften der Akademie Goncourt, […].17

Der Isotopie [Krankheit] durch die Häufung entsprechender Merkmale in »fieberi-

schen« und »schwindsüchtigen« wird [Tier], repräsentiert durch ›schnauben‹ und

»lechzenden«, zur Seite gestellt, um das »Künstlerwälsch« zu charakterisieren, das

denWorten Gewalt antut, wenn es sie in »gewaltsamer Fügung« ›peinigt‹. Und an-

ders als von ihm unterstellt, weiß sie sehr wohl die künstlerischen Vorbilder wie

16 DgS, S. 145f.

17 Ebd., S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 243

Baudelaire und décadence zu benennen. Mit der Demontage seiner schriftstelleri-

schen Fähigkeiten aber erodiert sie, ohne dass er es erfährt, eine seiner Grundfes-

ten der Selbstfestschreibung. Als sie ein Bild von ihm in österreichischer Soldaten-

uniform findet, gipfelt ihre Beschreibung im Ausspruch: »der Feind, der geschwo-

rene Erbfeind!«18

Auf den ersten Blick scheint es deshalb, als ob die dargebrachte Perspektive

des Künstlers allein nicht für dieWahrheitsbestimmung der diegetischenWelt aus-

reicht.Mehr nochwirkt gerade die Gegenüberstellung der Selbstwahrnehmung des

Malers mit der Fremdwahrnehmung durch seine Geliebte in ihrem Konterkarieren

zutiefst ironisch. Dem widerspricht aber eine Aussage von Hermann Bahr selbst,

die er als Vorwort zur zweiten Auflage seines Romans verfasst: »Als ich dieser Ta-

ge um die Korrekturen zu machen, die ›gute Schule‹ wieder las, ist es mir seltsam

ergangen. Das soll ich einmal gewesen sein?« und etwas weiter unten heißt es:

»Könnte ich denn das heute noch erleben? Erleben, ja! // […] Nur jene Sprache habe

ich verlernt.«19 Viele Möglichkeiten der Stellungnahme wären denkbar. Jedoch ist

es Bahr wichtig (aus strategischen Erwägungen oder nicht), sich nicht vom Inhalt,

sondern nur von seiner Präsentation zu distanzieren – allerdings ohne Angabe von

Gründen. Es gilt also zunächst festzuhalten, dass, wenn auch vielleicht nicht in der

Figurenperspektive allein, der Autor eine Aussage in den Text legen wollte, die er

zu irgendeinem Zeitpunkt für sich als wahr erachtet hat.

5.2.2 Gefühl und Kunst als Verwundung

Was ebenfalls in den bisherigen Zitaten auffällig zutage tritt, ist die Verschrän-

kung der emotionalen Selbstwahrnehmung mit Begriffen, die fast ausschließlich

mit Schmerz assoziiert sind. Die Hauptfigur möchte seiner »Folterkammer« ent-

kommen, der »Schmerz« selbst »frißt« neben »Grimm«, »Neid« und »Haß« an ihm.

Genauso häufig werden Emotionen, sofern sie für die Figuren von Bedeutung

sind, mit dem Bildbereich [Gewalt] konnotiert. So sieht etwa der Maler diese als

ein Mittel, um aus der beschriebenen Situation der pathologischen Selbstreflexion

auszubrechen:

Ja, dieses: durch fremde Gewalt und Erschütterung von außen die Trägheit und

den Bann von der Seele zu schütteln, in welchen es schlief, das Unsägliche, drin-

nen, unten, tief auf dem Grunde – er fühlte es ja so laut, so stürmisch, wie es

rauschte und schwoll, hämmerte und pochte, wuchs und rang.20

18 Ebd., S. 133.

19 Bahr: Zur zweiten Auflage, S. 3.

20 DgS, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Das Schweigen der Gewalt

Die Verwendung des bildgebenden Bereichs [Gewalt] ist nicht auf seine Figuren-

perspektive beschränkt. Bei der weiblichen Figur, die den zweitgrößten Textanteil

für die Reflexion ihrer Gedanken hat, findet er sich auch zur Illustration ihrer Le-

benssituation:

Kampf, hartnäckig und unverdrossen, heimlichen, meuchlerischen, listig schlei-

chenden Kampf, alle Tage, vom Morgen zum Abend, Kampf um die Freude! Aber

es dauerte nicht lange, da ward ihr der Kampf selbst eine Freude, unverhofft und

von seltsamemReize aller Sinne, aller Nerven, und gierig, wie einen herben tropi-

schen Geruch, schmeckte sie die Wollust, wehe zu thun und Wunden zu stechen,

mit tückischen, verstohlenen Griffen, hinterrücks, während die Lippen Freund-

schaft grinsten.21

»Kampf« substituiert das über den Textkontext erschließbare Zielwort »Demüti-

gung« und referiert auf das Zusammenleben der Cousine und Fifi.Die Cousine teilt

im Übrigen die Feindschaft der Figur Fifi nicht, denn an anderer Stelle spricht sie

von ihr als »im Grunde gutes Kind«22, sodass es sich nur um eine einseitig aggres-

sive Zuschreibung handelt. Für Fifi bildet der empfundene Konflikt die Motivation

dafür, das Haus der Cousine zu verlassen. Dadurch, dass aber erneut eine Figuren-

wahrnehmung demontiert worden ist,wirdwiederumdemRezipienten die Bewer-

tung der Glaubwürdigkeit überlassen, denn ab dem Absatz konnotiert das Semem

»Freude« die darauffolgenden Wörter positiv. Der »Kampf« selbst wird über die

dominante Isotopie [Wahrnehmung] in »Reize«, »Nerven« und »Sinne« und über

die synästhetische Substitution (»Geruch« → ›schmecken‹) mit »Wollust« korreliert.

Die Paraphrase von »Kampf« schließt sich direkt an die Substitution an (»wehe zu

thun«/»Wunden zu stechen« etc.). Somit semantisiert »Wollust« »Kampf« rekur-

siv mit dem Merkmal |erotisch|. Tiefendiskursiv ließe sich also die Korrelation

als [Gewalt korr Lust] charakterisieren. Auch diese Textstrategie ist wiederum ei-

ne dominante und ist an diversen Stellen innerhalb des Romans nachweisbar. Hier

entscheidend ist aber, dass es sich bei der von Fifi behaupteten Notwendigkeit wohl

eher um einenwillkommenen Anlass handelt, der ihrerseits ebenfalls genutzt wird,

um eine Eskalation voranzutreiben, damit der nächste Schritt der Flucht vor sich

selbst gerechtfertigt bleibt.

Aber nicht nur Lebenssituation und Gefühlslage erfahren eine Engführung

mit Gewalt, sondern auch die Idee der Kunst und ihr Wesen werden an zentralen

Stellen mit Begriffen aus demselben Assoziationsbereich beschrieben. Die fol-

gende längere Passage ist gleich unter mehreren Aspekten interessant, denn sie

verschränkt sowohl auf der Ebene des Verhältnisses zur Kunst als auch auf der

Ebene der künstlerischen Darstellung alles mit Gewalt:

21 Ebd., S. 124f.

22 Ebd., S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 245

Jetzt malte er Geringes und Rasches nur noch, das im ersten Taumel geraten

mochte, bevor das Fieber wieder verrauchte, damit es ihm nur den Glauben

wenigstens versichere, den Glauben an die eigene Kraft, der wankte, und die

Zweifel erwürge, die ihm die Seele fraßen. Jetzt malte er nicht mehr Salambo

mit der Schlange, von Negerinnen im Bade bedient, mit der Sicht zwischen

korinthischen Säulen hinaus auf das weiß besonnte Karthago; noch im Blute der

Albigenser den wilden Simon von Montfort, dampfend, verzerrt, glasiger Augen,

schnaubend vor Mordlust und lechzend nach Rache, in den aufgewühlten Ein-

geweiden sich zu sättigen; noch die ewigen Toreadoren in ungeheuren Arenen,

Pikadoren, Banderilleronen und Eskapaden zugleich in phantastischen Scenen,

gegen zwanzig Stiere auf einmal, in ersterWildheit und schon verblutete und wie

der Degen gerade aus der Muleta blitzt. Jetzt malte er nur noch in engem Rah-

men bescheidene Farbenprobleme, ganz einfache und schülerhafte: Die Sonne

über der hohen Wiese, welche der Wind bauscht, oder femmes de brasserie, zwei

Brüste im gelben, qualmigen Lichte und den flackernden Schatten dahinter auf

der schmierigen Wand, im Dampfe der Cigaretten. So im Kleinen und Geringen

suchte er jetzt Größe und Gewalt.23

Zwei gegenläufige Bewegungen lassen sich hier ausmachen. Zuerst ist, wie bereits

in den vorherigen Beispielen, »Emotion« vor allem durch Begriffe wie »Seele fres-

sen» und »erwürgen« repräsentiert, die sich unter ihren semantischen Merkmalen

die Einheit |gewaltvoll| teilen. Zugleich eröffnet die Passage eine Gegenüberstel-

lung von zwei Kunstsujets. Die zuvor bevorzugten Motive des Künstlers zeichnen

sich auf ihrer Darstellungsebene durch die Brutalität ihrerThematik aus. Der Häu-

fung der rekurrenten Seme hin zur offensichtlichen Isotopie [Gewalt] ist deutlich.

Karthago im »Blute der Albigenser«, Simon von Montfort »schnaubend vor Mord-

lust und lechzend nach Rache, in den aufgewühlten Eingeweiden sich zu sättigen«

und schließlich die Szene eines Stierkampfes. In all diesen Bildern wird das Ge-

waltvolle des Sujets als künstlerisch postuliert. Im Fortschreiten unternimmt aber

der Text eine asymmetrische Äquivalenzsetzung, wenn er die gegenwärtige Kunst

desMalersmit Termenwie »gering«, »einfach«, »bescheiden« und »klein« semanti-

siert. Aus allen lässt sich die Konnotation |wertlos| ableiten, die vor allem durch die

hier gegebene Einbettung begünstigt wird. Das ›Geringe‹, das zweimal erscheint

und die Passage rahmt, wird im letzten Satz in ein kontradiktorisches Verhält-

nis gestellt, denn die jeweils den Begriffen »Geringen« und »Gewalt« beigeordne-

ten Worte »Klein« und »Groß« bilden Gegensätze zueinander. Die vermeintliche

Gleichsetzung stellt somit eine tatsächliche Opposition dar und wenn auch nicht

explizit, so ist über die Kontextualisierung und ihrer Konnotationen eindeutig die

Aussage ableitbar, dass die jetzige Kunst des Malers verglichen zu seinen früheren

23 Ebd., S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Das Schweigen der Gewalt

Werken minderwertig ist. Damit nimmt der Textterm aber eine weitere entschei-

dende Äquivalenzsetzung vor: Gewalt = Kunst.

Nicht nur das Dargestellte der Kunst, sondern auch der Produktionsprozess

selbst werden vom Text als notwendig gewaltvoll oder schmerzhaft markiert. An

folgender Stelle reagiert der Protagonist auf die für ihn zuerst schockierendeNach-

richt, dass ein anderer bekannter Künstler den Preis der Akademie gewonnen hat,

und reflektiert deshalb über sein eigenes künstlerisches Schaffen:

Einen Riesenbohrer mit sengender Schraube hätte er sich ins Fleisch wälzen mö-

gen, mit ächzenden Furchen durch die knarrenden Rippen, tief, ganz tief, bis ein

großes Loch würde, in die Abgründe der Seele hinein, ein ungeheures Triumphtor

seiner Kunst, durch welches die Eingeweide sie herausspeien könnten.24

Was im Tiefendiskurs als Substitution des Merkmalfeldes (Kunst-)[Produktion]

durch [Verwundung] beschrieben werden kann, wird im Oberflächendiskurs kom-

plex kodiert, indem das Substitutum die weitere Konstitution des Vorgangs [Pro-

duktion] strukturiert. Während eine andere dominante Isotopie [Körper] in den

Semen der Begriffe »Fleisch«, »Rippen« und »Eingeweide« rekurrent ist, lassen

sich »Riesenbohrer« und »Schraube« in der Semklasse |maschinell| zusammen-

fassen. Dies wiederum semantisiert die Segmente »wälzen«, »ächzen« und »knar-

ren« über den textuellen Kontext ebenfalls als |maschinell|. Somit korrespondieren

die übrigen Segmentemit dem ursprünglichen Substituens [Produktion], während

die Isotopie [Körper] dem Substitutum folgt. Ähnlich wie bei Lautréamont werden

letztlich entgegen konventioneller Konnotationen zwei Bereiche disjunktiv verbun-

den (»Triumphtor« vs. »herausspeien«). Der künstlerische Schaffensprozess, der,

wenn er auch beschwerlich ist und deshalb konventionell mit einer Geburt gleich-

gesetzt wird, erhält hier den Charakter einer Selbstverwundung, die als Ergeb-

nis auch physisch ein Loch im eignen Körper zurücklässt. Unschwer sind hier die

Tendenzen der Pariser Ästhetik zu erkennen, die auf der Suche nach einer neuen

Bildsprache das Repertoire um das Grausame und Hässliche erweitert. Paradig-

matisch ist ebenfalls, dass die Passage einen künstlerischen Prozess beschreibt.

Es ist die Erkenntnis des Künstlers, die aus seinem Scheitern folgt. Der neue Pro-

zess der Kunstschaffung muss die beschriebene Handlung der Verwundung sein,

seine alte Haltung war der neuen Zeit nicht mehr angemessen. An dieser Stelle

wird ein weiteres Mal illustriert, was den gesamten Verlauf der Erzählung über

den Künstler motiviert. Er ist auf der Suche nach dem Innovativen, sowohl in der

Kunst als auch in der Liebe, welches in Form und Ausdruck der von ihm als radikal

neu empfundenen Zeit der Dekadenz entsprechen soll und hinter die es gedank-

lich keinen Schritt zurück mehr geben kann.25 Bahrs Schrift partizipiert hierbei

24 Ebd., S. 162.

25 Vgl. Daigger: Ein Wiener »badaud« in Paris, S. 367f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 247

an einem Schöpfungsdiskurs, der spätestens seit Nietzsche das Leiden und den

Schmerz als Notwendigkeit und Voraussetzung mit dem kreativen Schöpfungs-

prozess engführt.26 Auffällig allerdings ist auch, dass über das Kunstobjekt selbst

nichts ausgesagt wird. Es ist womöglich ganz im Sinne einer negativen Ästhetik

nur das Loch, das am Ende zum Objekt der neuen Kunst wird. Der Kunstprozess

ist Garant für das Kunstwerk, nicht mehr seine formalen Merkmale.

5.2.3 Die neue Liebe

Wie auch für den vorhergehenden Befund gilt für den folgenden: Er ist für das

gesamte Textkonstrukt zwar nicht absolut gültig, aber seine Häufigkeit und Ela-

boration sind auffällig. Die Konnotation von körperlicher Liebe oder demBegehren

allgemein mit Schmerz oder Verwundung sind durchgängig im Text und in weit

größerem Umfang vertreten als andere Formen der Kombination. Schlussendlich,

wie in Kapitel 3.4 erwähnt, wird sich auch die Beziehung des Künstlers und seiner

Geliebten in ein sadomasochistisches und damit auf Gewalt basierendes Verhält-

nis wandeln. An verschiedenen Momenten kündigt sich, bereits bevor sie und er

zusammenkommen, in den Gedankengängen des Malers die Entwicklung an.

Nachdem der Maler sich schon einige Male mit Fifi getroffen hat, möchte er

auch eine Liebesnacht mit ihr verbringen. Sie lässt es aber noch nicht zu und er

fühlt sich hingehalten. Tatsächlich vergeht aber zwischen dem ersten Kennenler-

nen und der ersten Liebesnacht nur einMonat. In dieser Zeit handeln diverse Text-

segmente von seiner vor allem körperlich empfundenen Sehnsucht. Die folgende

Darstellung ist einer seiner offensiveren Annäherungsversuche ihr gegenüber: »Er

stürmte auf sie mit taumelnder, fletschender, heulender Brunst. Irres Lallen toller

Krämpfe, Röcheln aus geschnürter Kehle, und sein Atem sengte.«27

Der einen dominanten Isotopie [Tier], die in dem rekurrenten Sem |anima-

lisch| in den Wörtern ›fletschen‹, ›heulen‹ und »Brunst« etabliert wird, steht die

weitere Isotopie [Schmerz] in den Sememen »Krämpfe« und ›sengen‹ zur Seite,

die wiederum »Röcheln« und das Segment ›geschnürte Kehle‹ mit |schmerzlich|

semantisiert. Grundsätzlich ließe sich zunächst annehmen, dass die Schilderung

damit in der langen literarischen Tradition der Darstellung der Liebe als Kampf

stünde.28 Vergleicht man aber dieses Segment mit der in Kapitel 3.4.2 vorgestell-

ten mutmaßlichen Vergewaltigung im Nebenzimmer seiner Geliebten, fallen eini-

ge Parallelen auf. In beiden Szenen sind die beiden Isotopien [Schmerz] und [Tier]

dominant. Ebenso wiederholt sich das Semem »Röcheln« und auch die Kehle ist in

26 Vgl. Meyer: Homo dolorosus, S. 272f.

27 DgS, S. 100.

28 Duerr: Obszönität und Gewalt, S. 236f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Das Schweigen der Gewalt

der Szene im Apartment metonymisch präsent. Damit wird der Maler über mehre

Aspekte mit dem Unbekannten im Nebenzimmer korreliert.

Überdies findet sich auch in einigen Zeilen, die dem Zitat vorausgehen, die An-

merkung, dass er die Option, Fifi mit Gewalt zu nehmen, tatsächlich durchdenkt:

Ja, er hätte sie bezechen könnenmit gemischtemWeine – es gab dienstbareWirte

– bis daß ihr Widerstand taumelte und stürzte, und dann imWinkel über sie her;

oderwenn sie imWagen fuhren, hinterrücks auf sie, undmit Knebeln undZwicken

und Kratzen.29

Das Einzige, was ihn abhält, ist: dass es »die Seele war, was er begehrte, was sie

verwehrte«.30 Da aber ansonsten keinerlei Bedenken seinerseits im Hinblick auf

eine Quasivergewaltigung geäußert werden, nähert er sich dem Unbekannten aus

der ersten Szene weiter an.

Makrostrukturell über die Homologie in den beiden Szenen undmikrostruktu-

rell über seine Gedankenzitate wird der Figur damit ein latentes Gewaltpotenzial

zugeschrieben, das schließlich die Grundlage für seine sadistischen Ausschreitun-

gen gegenüber seiner Geliebten bildet. Konsequent erlangt in der folgenden Pas-

sage seine Sehnsucht einen lebensfeindlichen Aspekt:

Was in heißen Nächten oft, wenn er sich wälzte, an schaurigem Spuk das Fieber

der Begierde aus ihm brütete, was an schwarzen Dämpfen aus seiner kochenden

Geilheit tauchte, und die wilde Unzucht verirrter Dichtungen, die ihn beschwich-

tigen sollten, braute und verschmolz er zu einem brennenden Gifte, daß es ihr die

Kraft auszehre und die Adern verpeste.31

Die teilweise synonyme Reihung »Begierde« | »Geilheit« | »Unzucht« konnotiert

mindestens über »Unzucht« »Begierde« als negativ. Dem hinzugefügt ist die Äqui-

valenzsetzung seiner Lust mit ›Gift‹ sowie die negative Wirkung, die es auf die

junge Frau haben soll, repräsentiert durch die Segmente »Kraft auszehren« und

»Adern verpesten«. Zudem werden in diesem Zusammenhang kulturelle Assozia-

tionen zu Zaubertränken und Alchemie begünstigt. ›Schwarze Dämpfe‹, ›kochen‹,

›brauen‹ und ›verschmelzen‹ partizipieren mit ihrer Isotopie [Herstellung] an die-

semBegriffsfeld. ›Schauriger Spuk‹ semantisiert das Feldmit |unheimlich| und be-

günstigt somit zusätzlich die Assoziation mit einer fantastischen Szenerie. Gleich-

zeitig wird sowohl ›Gift‹ als auch »Begierde« mit der Kunst verbunden, denn bei

dem erwähnten Gift handelt es sich ja um seine Dichtung, die er, inspiriert durch

seine Qual, ihr geben möchte, um sie zu verführen.

29 DgS, S. 98f.

30 Ebd., S. 99.

31 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 249

Die Konnotationen und Zuschreibungen wandeln sich auch nicht, als Fifi tat-

sächlich – notgedrungen – bei dem Künstler einzieht. Obwohl von ihr beim Einzug

ein in Anbetracht ihrer Figurenperspektive eher fragwürdiges Liebesgeständnis er-

folgt, findet erneut eine ähnlich drastische Kodierung statt:

Da heulte er auf wie ein hungriges Raubtier, endlich über der Beute, und riß sie an

sich und warf sich auf sie und wälzte sich mit ihr, jauchzend in kurzen, schrillen,

heiseren Pfiffen, und verwundete sie mit bissigen Küssen.32

Wiederum ist [Tier] in den Worten ›heulen‹, »Raubtier« und ›bissig‹ dominant.

Semantisierend wirkt sich das auf »Beute« aus, da es »Raubtier« zugehörig ist.

Dadurch findet eine Substitution der Figur von |menschlich| zu |tierisch| statt.

Hinzu tritt der Komplex »verwundete sie mit bissigen Küssen«. Die Zuschreibung

des Merkmals |verwundend| erfolgt über das Tertium Comparationis Mund/Maul,

auf das auch durch |bissig| als demselben Begriffsbereich zugehörig verwiesen

wird. Statt sanfter Zuneigungsbekundung werden seine Zärtlichkeiten als verlet-

zende Geste inszeniert, wobei hier wie zuvor auch die Strategie der Verbindung

von Schmerz und starker Emotion aufgegriffen wird.

Obwohl bisher durchweg erotische Gefühle mit Schmerz und Gewalt konno-

tiert und sie als animalisch bis hin zu bedrohlich beschrieben wurden, beginnt die

Beziehung zwischen der jungen Frau und dem Künstler zunächst harmonisch. Sie

machen einen Ausflug und bewundern die Natur. Die Schönheit der Landschaft

hinterlässt bei beiden einen intensiven Eindruck und auch der Umgang der Figu-

ren miteinander trägt Züge empfindsamer Liebesszenen:

Erwarf gegen denAtemdesAbends denMantel über sie, und sie hüllten sich eines

in das andere und verwuchsen Leib in Leib. Er hatte den Armum ihrenNacken und

fühlte die warmen Knospen ihrer Brust. Und was sie sagte, jedes Wort klang ihm

wie himmlische Musik von frohen Engeln, und er war sehr verwundert, es zum

ersten Male zu gewahren, was der Frühling ist. Auf dem Steine hätte er bleiben

mögen und sterben.33

Und entgegen den bisher vomText etablierten Erwartungen entfällt sogar die Schil-

derung der ersten Liebesnacht, sie muss vom Leser zwischen zwei Zeilen gedank-

lich ergänzt werden. »Dann, als wären sie es lange gewohnt, gingen sie zu Bett.

Und das war mit einem jähen Überfall von Schreck und fast Entsetzen, wie er es

gewahrte, daß er eine Jungfrau umarmt hatte.«34

Doch bereits bei harmlosen Spielen untereinander kommt das Gewaltpotenzial

wieder zum Vorschein:

32 Ebd., S. 105.

33 Ebd., S. 109.

34 Ebd., S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Das Schweigen der Gewalt

Da schreckte sie sein Träumen durch einen rieselnden Guß, kalt über das ganze

Gesicht, daß es plätscherte. Und er im ersten Schauer gleich heraus und auf sie

los, welche im Becken Busen und Nacken badete, und von hinten über sie her,

zu rächen, und schleifte sie, wie sie auch mit Seifenschaum um sich schlug. Und

sie rangen und stießen und würgten und zwickten und kitzelten und bissen sich,

unter Jauchzen und Knirschen und Gellen.35

Die das Unbehagen auslösende Ambivalenz der Szene wird durch die Kombina-

tion von widerstreitenden Merkmalen erzeugt, die damit eigentlich unvereinbare

Signale zur Interpretation des Vorgangs senden. Die reine Handlung ihrerseits,

das Nassspritzen mit Wasser, hat eindeutig spielerischen Charakter, der in seiner

nicht aggressiven Natur durch die Konnotation des Semem »plätscherte« unter-

stützt wird. Ebenso so hat ›baden‹ das semantisierbare Merkmal |¬aggressiv| in

sich. Ebenso die Verben ›zwicken‹, ›kitzeln‹, ›jauchzen‹ und in ihrer abgeschwäch-

ten Form auch ›ringen‹ und ›stoßen‹ sind mit dem Assoziationsfeld »Spiel« verein-

bar. Dem hingegen stehen ›schleifen‹, ›würgen‹, ›beißen‹ in ihrer Merkmalsklasse

|aggressiv| disjunktiv gegenüber. Durch diese Kontradiktion in den Semen erzeugt

die Sequenz eine Brechungmit der dominanten Isotopie [Spiel], die letztlich zu ei-

ner Doppelbindung bzw. Doppelbotschaft führt.

Im achten Kapitel kommt es dann zu der folgenschweren Begebenheit zwi-

schen den beiden, die aber bereits im verhältnismäßig langen siebten Kapitel durch

detaillierte Reflexionen vorbereitet wird. Im Protagonisten manifestiert sich vor-

erst bei dem Versuch der Durchdringung der semantischen Dimension von Liebe

und seiner Konsequenz für seine Existenz ein Wunsch:

Anderes Mal wieder, gleich darauf, ohne Vermittlung, wandelte es ihn an, sie zu

würgen, zu peitschen, zu zerfleischen,mit wühlenden Griffen durch ihr verhaßtes

Fleisch, bis sie weg wäre, ausgetilgt, vor Wut, Grimm und Ekel; und er hätte den

Grund nicht sagen können, gar keinen Grund, sondern es kam nur so, wußte nicht,

woher, es kamnur so in Aufruhr über ihn und bestürzte ihn unwiderstehlich, wenn

er sie bloß ansah, unversehens, manchmal, in das beste Glück hinein.36

Offen formulierte, aggressive Sachverhalte werden ausgedrückt mit kaum ver-

fremdenden oder überformenden Mitteln. Die dominante Isotopie ist eindeutig

[Gewalt], rekurrent in ›würgen‹, »peitschen«, »zerfleischen«, ›verhaßt‹, »Wut«,

»Grimm« (und »Ekel« semantisiert). Die Reihung der Handlungsbegriffe »wür-

gen«, »peitschen« und »zerfleischen« bilden in ihrem Aspekt |verletzend| eine

sich steigernde Reihe. Die Aussagen bezüglich der Ursache, die der Charakter

trifft, lassen sich als »der Figur nicht zugänglich« paraphrasieren. Hierbei erzeugen

35 Ebd., S. 144.

36 Ebd., S. 182.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 251

»bestürzen« und »unwiderstehlich« eine Ambivalenz innerhalb des emotionalen

Bewertungsversuchs der Figur durch das konjunktive Sem |unintentional| aber

der diametralen negativen und positiven Konnotation.

Nach einer vorausgegangenen Eifersuchtsszene setzt der Maler denWunsch in

die Tat um:

Da schlug er sie mit der geballten Faust ins Gesicht. Weil sie sich nicht anders

wehren konnte, spuckte sie auf ihn. Die Kleider herunter in Fetzen, bog sie über

und mit seiner Hundspeitsche. Er wollte sie ganz verwüsten und entfleischen, bis

gar keine Spurmehr übrig und er befreit wäre. Sonst wußte er nichts, als nur diese

unnachgiebige Begierde, daß er nicht früher aufhören könnte. Nur Blut, Blut. Da

wurde ihm erst gut, wie es herunter striemte. Da zwang er sie dann zur Liebe und

züchtigte sie mit Küssen, während sie stieß, speichelte und fletschte. Bis ihnen

die Sinne vergingen, wie in den Tod hinein.37

Der Pleonasmus im Segment ›geballte Faust‹ legt eine Emphase auf das Merkmal

|verletzend| in »schlagen« und betont zugleich die Gewalttätigkeit der dargestell-

ten Handlung. Das ›nicht anders wehren können‹ markiert die Frau als unterlegen.

Der elliptisch konstruierte dritte Satz erzeugt Dynamik in der Abfolge der statt-

findenden Ereignisse, was mit der Aussage »Sonst wußte er nichts« korrespon-

diert, die wiederum die aussetzende Reflexion innerhalb der Figurenperspektive

ausdrückt. »Verwüsten« stellt im Kontext von »entfleischen« die inzwischen his-

torische Katachrese für |(schwer) verletzen| dar, dennoch ist das substitutive Sem

|¬menschlich| noch präsent. Das ist deshalb relevant, weil auch zum Ende der zi-

tierten Passage die Substitution von |menschlich| → |tierisch| vorgenommen wird

im Semem »fletschen«. Erneut findet sich die Dichotomie der kontradiktorischen

Seme |(¬)aggressiv| in den Segmenten »zur Liebe zwingen« und »mit Küssen züch-

tigen«, die eine strukturelle Analogie zur Konstruktion »mit Küssen verwunden«

aufweist. In Bezug auf die Proposition ist entscheidend, dass der Protagonist für

sich als Ergebnis des Gewaltakts seine Befreiung postuliert (»bis er befreit wäre«).

Das Verursachen von Schmerzen führt zur Befreiung des Verursachers. Der Ge-

waltakt bewirkt eine Veränderung des Verhältnisses der Figuren zueinander für

den Fortgang des Romans und wird nun bestimmend für die weiteren Intimitä-

ten:

Von diesem Tage an wandelte sich ihr Bund im Zeichen der Peitsche. Ihre Lieb-

kosungen wurden Mißhandlungen, und jeder Kuß, wie Hieb von Dornen, grub

heiße Wunden, von welchen sich ihr Leib vereiterte, wie durch einen Aussatz ih-

rer Schande. Es war eine grausame und ruchlose Folter von unersättlicher Gier, die

37 Ebd., S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Das Schweigen der Gewalt

wachsend wütiger brandete jedes neue Mal, erfinderisch in Gräueln, eine verirrte

Wollust in den Wahnsinn hinein.38

In der Anführung der Segmente »Aussatz ihrer Schande«, »grausame und ruch-

lose Folter«, »Gräueln«, »verirrte Wollust« und »Wahnsinn« wird für den diegeti-

schen Wertehorizont die neue Form der sexuellen Intimität als moralisch verwerf-

lich stigmatisiert. Die größere Distanz im Modus der Präsentation verortet die

Wertung auf der Ebene der Erzählinstanz, womit ihr ein höherer Wahrheitswert

zukommt, als wenn es sich um die Einschätzung einer Figur handeln würde. Al-

lerdings legt die am Anfang geschilderte Erfahrung der Vergewaltigungsszene in

ihrer bedrohlichen Kodierung aufseiten der weiblichen Hauptfigur eine ähnliche

Bewertung der an ihr verübten Gewalttaten nahe. Tatsächlich aber fällt zumindest

ihre emotionale Positionierung bereits zu Beginn des ersten Gewaltakts widerstrei-

tend aus: »Er ließ sie nicht los, den ganzenWeg nicht, sondern schleifte sie wie ein

störrisches Kalb. Sie wagte kein Wort und nicht laut zu weinen. Sie hatte große

Angst und empfand viele Liebe, weil er stark war.«39

Auch im vorletzten Kapitel, das eine Retrospektive der Beziehung ihrerseits

darstellt und in der viele seiner Sichtweisen und Bewertungen von Ereignissen im

Nachhinein relativiert werden, bleibt die gesetzte Kausalität konstant: »Oder er

prügelte sie. Das hatte sie noch am liebsten. Es geschah wenigstens etwas auf den

Sinnen und sie merkte, daß sie ihn noch immer liebte; das war doch komisch.«40

Der Garant für ihre Zuneigung sind die ihr durch ihn zugefügten Schmerzen.

Auch nach dem im letzten Kapitel einige Zeit vergangen ist, verbleibt sie trotz

neuer Beziehung bei der Einschätzung, dass sie ihn eigentlich noch immer lieben

würde. Anstatt dass also aus der zuvor nahegelegten Haltung Fifis zur sexualisier-

ten Gewalt eine Abwendung und Distanzierung erfolgt, fühlt sie sich im Gegenteil

zum Schluss nur noch durch diese zu ihm hingezogen – in der Erinnerung an die

Schmerzen.WieMaximilian Bergengruen ausführlich erörtert,manifestiert sich in

dem hier dargestellten Beziehungsverhältnis eine sadomasochistische Perversion,

die sehr exakt den Beschreibungen folgt, wie sie in der damaligen Sexualwissen-

schaft entworfen werden.41 Vor allem die Unterscheidung in das männliche, sadis-

tische und das weibliche, masochistische Prinzip entspricht dem vorherrschenden

dichotomischen Denken im Hinblick auf die damaligen Geschlechterkonzeptio-

nen.42 Bergengruen sieht hierin eine direkte Umsetzung der neurowissenschaft-

lichen Diskurse der damaligen Zeit. Während Fifi an »Hysterie und Suggestibili-

tät« leide, zeigten sich beimMaler deutliche Züge von »Neurasthenie und Nervosi-

38 Ebd., S. 232.

39 Ebd., S. 229.

40 Ebd., S. 280.

41 Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 329ff.

42 Vgl. Kap. 2.1.2.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 253

tät«.43 Diese Dispositionen der Hauptfiguren bereiteten letztlich den Ausgang und

die Eskalation der Beziehung in ein zum Schluss rein körperlich, sadomasochisti-

sches Verhältnis vor.44

5.2.4 Schmerz ist Wahrheit

Das Textgefüge baut durch die Homologie der Korrelation und Äquivalenzsetzung

von [Schmerz] eine eigene Argumentation auf, die vor allem über die Reflexionen

der Figur des Malers geleistet wird. Diese Ex- und Implikationen lassen sich in

Aussagesätze paraphrasieren, weshalb ich hier von der ›Logik‹ der Erzählung spre-

chen möchte. Bezeichnenderweise verwendet der Protagonist selbst, wenn er auf

seine Reflexionsprozesse referiert, den Begriff »Logik«.45

Dadurch, dass an diversen Stellen im Text sowohl eine Äquivalenzsetzung von

›Wahrheit‹46 und ›Kunst‹ als auch eine Substitution der beiden Begriffe stattfindet,

lässt sich hieraus die Aussage bilden a) ›Kunst ist genau dann Kunst, wenn sie wahr ist.‹

An verschiedenen Stellen, für die die oben unter 5.2.2. angeführte exemplarisch

steht, ist der (Kunst-)[Prozess] als schmerzlich kodiert. Wahre Kunst ist nur durch

eine schmerzhafte Schöpfung möglich, wodurch sich ergäbe b) ›Das Schaffen von

Kunst verursacht Schmerzen.‹ Aus a) und b) ließe sich nun aber zumindest inhaltlich

ableiten c) ›Wenn ein Prozess Schmerzen verursacht, ist sein Ergebnis wahr.‹ Somit ist

es von dem Protagonisten nur konsequent, wenn er über die von ihm an seiner

Geliebten praktizierten Form von gewalttätiger körperlicher Liebe bereits bei der

Manifestation des Wunsches die Einschätzung fällt:

Eswar ganzwiemit der Kunst. Er hatte sie alle beide, die Liebe und die Kunst. Aber

er vermochte sie nicht zu gestalten.

Und da fand er eines Tages die Formel, die alles erklärte, ganz genau: es handelte

sich um die neue Liebe.47

 

43 Vgl. Bergengruen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 321.

44 Vgl. ebd., S. 329.

45 Der Begriff wird vom Protagonisten insgesamt im Roman sechsmal verwendet und immer

im Zusammenhang mit dem Versuch, seine Reflexionen zu ordnen.

46 »Wahrheit« hat innerhalb des Romans keine absolutemetaphysische Stabilität, auf Seite 187

heißt es: »Wahrheit! Wahrheit! Aber Wahrheit war bloß, sich irgend etwas einzubilden, was

es sein mochte, nach zufälliger Laune; Wahrheit war bloß, sich gründlich anzulügen.« Diese

Skepsis ist aber im Roman einmalig. An allen anderen Stellen herrscht die Bedeutung eines

stabilen und konstanten unabänderlichen Zustandes vor (etwa S. 17ff., 79f., 149ff., 161f., 174f.,

177 und 180).

47 DgS, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Das Schweigen der Gewalt

Die neue Liebe müßte ungeheuer sein, gewaltsam, roh, jäh, furchtbar, maßlos –

gotisch muß sie sein, wie die Zeit.48

Gewalt und damit sich selbst und anderen Schmerzen zufügen wird innerhalb des

Romans als Garant der Wahrheit kodiert. Der schmerzliche Schöpfungsprozess ist

die Notwendigkeit, um das Neue und damit das Authentische und Absolute zu fin-

den oder zu schaffen. Ausschließlich dieses hat in der Welt der Figur des Malers

Daseinsberechtigung, alles andere ist falsch. Im Tiefendiskurs etabliert sich so die

asymmetrische Opposition von GLÜCK |schmerzlos| → |falsch| :: LEID |schmerz-

voll| → |wahr|. Dieses Wertesystem ist nicht das alleinige innerhalb des Romans,

aber das dominante aufgrund seiner Häufigkeit und seiner Ausführung. Ein kon-

kurrierendes Wertesystem wird über die Figurenperspektive seiner Geliebten kon-

stituiert, welches auf materiellen Werten und Existenzsicherung beruht und das

letztlich die Motivation für Fifi zum Abbruch der Beziehung darstellt. Im letzten

Kapitel des Romans verschiebt sich das Wertesystem des Protagonisten zugunsten

des Wertesystems von Fifi. Er adaptiert ihres, ohne dies zu reflektieren, sondern

präsentiert nur kurz und knapp die entscheidenden Ziele und Ansprüche, die nun

den ihrigen entsprechen. Damit liegt eine vergleichbare Wandlung des Charakters

vor wie bei der Figur in Charles Baudelaires Werk La Fanfarlo (1847), in dem der

dandyhafte Künstler sich selbst in eine bürgerliche Existenz überführt, allerdings

ohne Verlust der eigentlichen Künstlertätigkeit.49

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt auch Bergengruen in seiner Abhandlung,

der besonders die Abhängigkeit dieses Gedankengangesmit der christlichen Heils-

lehre und ihrer Idee des Märtyrertums betont. Für Bergengruen stilisiert sich die

Figur des Malers in seinen eigenen Worten zum »neuen Adam«, der durch den

Prozesses des Leidens, vor allem repräsentiert durch die destruktive Liebe zu Fifi,

die einzig zuerst den Zweck einer pragmatischen »Beruhigung der Nerven« hatte,

zu einem neuen und damit modernen Selbst findet.50 Dieser Aspekt ergänzt inso-

fern das hier Erarbeitete, dass auch die christliche Heilslehre eine offensichtliche

Affinität im Bereich der Figur des Märtyrers aufweist, die eine Gleichsetzung bis

hin zu einer Ersetzung von »Schmerz« und »Wahrheit« betreibt.

Es lässt sich letztlich nichtmit endgültiger Sicherheit entscheiden, ob die in der

Perspektive des Malers entwickelte Logik für die gesamte diegetische Welt Gültig-

keit besitzt. Das liegt erneut an zwei gegenläufigen Textstrategien. Konzentriert

man sich ausschließlich auf den Verlauf der Handlung und in diesem Zusammen-

hang auf die Schlüsse, die der Maler in unterschiedlichen Situationen zieht, liegt

die Lesart nahe, dass es sich ausschließlich um Rechtfertigungen des Künstlers für

48 Ebd., S. 203.

49 Vgl. Garelick: Rising Star, S. 34f.

50 Bergenguen: Das göttliche Ende der Nerven, S. 334ff.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 255

sein eigenes Verhalten handelt. Darauf deuten eine Vielzahl von Formulierungen

hin. Anders gewendet etabliert der Text auch zwei Wege, um die Figurenperspek-

tive zu korrigieren. Das ist zum einen die sehr sporadisch wertende Erzählinstanz

und zum anderen in weit größerem Maße die Figurenperspektive Fifis. Stellt man

diese beiden Positionen gegenüber, sind ihre Wertesysteme und die gegenseitige

Wahrnehmung des anderen genau konträr. Einzig in der Abhängigkeit der Liebe

von Schmerz als Garant derWahrhaftigkeit stimmen beide überein.Beßlich spricht

in diesem Zusammenhang von der »Ästhetik der Grausamkeit«, in der sich die Su-

che nach der neuen Liebe und die Suche nach der neuen Kunst entsprechen, die

zugleich aber für dasWahre steht.51 Allerdings relativiert die Abhängigkeit von der

offensichtlich unzuverlässigenWahrnehmung desMalers ihre Allgemeingültigkeit.

Auch verbleiben Bahrs eigene Äußerungen im Vorwort ambivalent, da schließlich

unentscheidbar bleibt, ob er den Aussagen seiner Künstlerfigur oder den Aussa-

gen seines Romans zustimmt. Denn der letzte Schritt des Malers, schlussendlich

ein monitär-materalistisches Wertesystem anzunehmen, kann durchaus als Kom-

promittierung der wahren Kunst aufgefasst werden – zumal am Ende kein ver-

gleichbares emphatisches Modell als neue Ordnung etabliert wird. Betrachtet man

aber die intertextuellen Bezüge innerhalb des Jung-Wiener Kreises, handelt es sich

dennoch um ein essenzielles Epistem. Ein Epistem jedoch, das kontinuierlich kon-

trovers verhandelt wird. Im Folgenden sollen deshalb noch einmal Passagen ausDer

Tod Georgs mit diesem Epistem in Bezug gesetzt werden.

5.3 Tod als Wahrheit: Der Tod Georgs

In der Erzählung von Beer-Hofmann ist zunächst auffällig, dass auch hier eine

Frau – wenn auch eine imaginierte – als Objekt und Werkzeug künstlerischer

bzw. ästhetischer Vorstellungen benutzt wird. Ebenso wie in Die gute Schule wählt

der männliche Protagonist sie aus Gründen einer ästhetischenWeltanschauung als

Partnerin: »Schön war sie ja eigentlich nicht, aber etwas in ihr erinnerte an vieles

Schöne; ein schwacher Schein von entfernter und fremder Schönheit schien über

sie zu gleiten.«52

Er fuhr auf. Liebte er sie? Nein; er kannte sie ja nicht, und es waren Tage und Wo-

chen vergangen, in denen er sie nicht sah, und kein Verlangen, sie zu sehen, war

ihm gekommen. Nur jetzt, wie sie in der Nacht im Vorübergehen ihn streifte, hat-

te sie wieder Gedanken anDingewachgerufen, die ihm liebwaren; nicht sie liebte

er – nur das, woran sie ihn erinnerte.53

51 Beßlich: Die Leiden des jungen Wien, S. 32.

52 DTG, S. 525.

53 Ebd., S. 526.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Das Schweigen der Gewalt

In beiden Stellen wird deutlich, dass sie für den Protagonisten lediglich Stellver-

treter ist. Sie ist der Signifikant, der auf einen anderen Bereich verweist. Die Aus-

formulierung dieser Verweisstruktur nimmt einen umfangreichen und zentralen

Platz innerhalb der Erzählung in Anspruch. Sie ist zugleich eng verbunden mit

der diegetischenWelt- undWahrheitsvorstellung, weshalb auf sie hier detaillierter

eingegangen werden soll.

In der gerafften Darstellung der Ereignisse vor und nach der Hochzeit über-

nimmt die Figur Paul, nachdem sowohl Vater und Mutter der Ehefrau gestorben

sind, die Funktion der einzigen finanziellen und emotionalen Bezugsperson für

die Frau.54 Obwohl nun die gesamte Aufmerksamkeit und Hingabe seiner Gattin

sich auf den Protagonisten konzentriert, ist dieser weiterhin unbefriedigt: »Aber

es quälte ihn, daß er sie so anders wußte, als er selbst war.«55 Im nächsten Schritt

versucht Paul deshalb seine Frau nach seinen Vorstellungen zu beeinflussen. Dabei

geht er ähnlich manipulativ vor wie der Künstler in Bahrs Roman. Paul verunsi-

chert seine Frau in ihren existenziellen Grundlagen, indem er ihr die Letztbegrün-

dung ihres Daseins tilgt: »Er nahm ihr den Glauben an einen gütigen Gott, der ihr

Schicksal lenkte, und ließ ihr nichts als verzehrende Sehnsucht nach Glauben«.56

Das zuvor schon charakterisierte Abhängigkeitsverhältnis wird dadurch nur ver-

größert: »Aber je mehr er ihr nahm, desto mehr ward sie sein.«57

In der Formulierung liegt bereits eine Semantisierung der Frau vor, die sie von

einer Person zu einem Besitz wandelt. An entscheidender Stelle, die auch wieder

eine Substitution zum Objekt aufweist, fasst die Figur Paul den Vorgang der Um-

besetzung seiner Frau zusammen:

Leer und haltlos war sie ihm zugesunken, als hätte er die Kraft und Tugend al-

ler Dinge geerbt, die er ihr getötet und die schwächer gewesen als sein Wort. Sie

sehnte sich nach Inhalt und Fülle; und wie sonnenzerklüfteter verdorrter Boden

gierig ausgegossenenOpferwein trinkt, sog sie durstig in sich, was anWorten über

seine Lippen kam.58

Die Begriffe »leer« und anschließend »Inhalt«, »Fülle« und »Opferwein« sind me-

tonymisch mit »Gefäß« verbunden. Somit wird sie als Gefäß semantisiert. Auch

die zusätzliche Semantisierung als »Boden« hat gemein, dass sie mit »Gefäß« die

54 Ebd., S. 535.

55 Ebd.

56 Ebd.

57 Ebd.

58 Ebd., S. 551 – Dass es sich um eine Raffung handelt, ließe sich über die zeitliche Dimension

argumentieren, die eröffnet wird in Verbindung zur Entsprechung der Formulierung vom

Anfang des zweiten Teils: »Leer und haltlos sank sie ihm zu« (ebd., S. 535).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 257

Merkmalsklasse |unbelebt| in Opposition zur »Frau« und somit |belebt| bildet. Sie

ist jetzt ganz Gegenstand.59

Diese Befüllung mit neuen Inhalten, die sich vor allem als neue Form der äs-

thetischen Zuschreibung und weniger als tatsächlich daseinsbegründende Natur

darstellen, manifestieren sich in der Frau dann als Veränderung ihres Habitus und

ihres Erscheinungsbildes. Es ist das Resultat eines explizit als »unbewußt« benann-

ten Prozesses: »Von den Bildern von Frauen, deren große Schönheit fast quälende

Unruhe gab, war unbewußt auf ihre Lippen das fremde Lächeln jener geglitten«.60

Er schenkt seiner Geliebten zusätzlich diverse Gegenstände, die zur gewünsch-

ten Ausstaffierung und somit Veränderung des Erscheinungsbildes beitragen.Dar-

unter befinden sich auch Ohrringe mit phosphoreszierenden Edelsteinen.61

Die Figur Paul gestaltet seine Frau so um, dass sie auf einen für ihn idealen

Daseinszustand verweist. Auch bei Beer-Hofmann ist der Zweck somit ein rein

egoistischer: »Und er fühlte, daß er weniger litt, erst seitdem sie neben ihm leb-

te.«62 Paul ›leidet‹ an der Wirklichkeit. Eine Wirklichkeit, die er stellvertretend an

seiner Frau umzuformen versucht. Die eigentlich ideale Existenz ist für ihn nur in

der Welt der Kunst möglich, hier im Besonderen repräsentiert durch die Lektüre

der orientalischen Erzählungen von Tausendundeiner Nacht.63

Diese Welt bedeutet für ihn ein alternatives Dasein. In der Aussage »Ihm lebte

es«64 kulminiert der Erzähler das Erlebnis des Lesens. Paul gleitet in die orien-

talische Idealwelt über, indem er die Handlungen der Figuren seiner Lektüre be-

schreibt, ihnen folgt und sie schließlich nicht nur nach-, sondern miterlebt. »Mit

arkadischen Hirten trieb er die Herden zu Tal, auf schwerbeladenen bauchigen Ga-

leeren horchte er des Nachts milesischen Märchen, und er betete in Tempeln, die

niemand ihm zerstört.«65

So beginnt die ausgedehnte Beschreibung von syrischen Tempel- und Kultstät-

ten und den Riten, die Sexualität als Gottesdienst konstituieren. Die Beschreibung

entfaltet eine komplexe Detailverliebtheit in derWiedergabe der einzelnen Abläufe

und Requisiten der religiösen Handlungen. Formal bemerkenswert ist der orna-

mentale Stil des Textes, der eine intermediale Dimension in seiner Art und Weise

59 Das betrifft auch die andere Frauenfigur in Pauls realer Welt. Seine Betrachtungen verbin-

den beide miteinander. Die Verdinglichung stellt den Versuch der Konservierung dar. Vgl.

Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 130.

60 Die Formulierung wird in Abwandlung wiederholt: »Von Frauenbildnissen, deren große

Schönheit fast quälte« (DTG, S. 563).

61 »[D]ie tagsüber das Licht der Sonne tranken und von ihm erstrahlten, wenn nachts der Glanz

anderer Juwelen schlummernd erlosch« (ebd., S. 552).

62 Ebd., S. 551.

63 Vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 136f.

64 DTG, S. 538.

65 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Das Schweigen der Gewalt

der Beschreibungen entfaltet, die die dekorationslastigen Darstellungen des Ju-

gendstils nachbildet.66 Allerdings nicht allein im bildgebenden Bereich, sondern

auch in der Struktur des Textaufbaus selbst. Signifikant wird dies bei der häufi-

genWiederholung von Formulierungen in leichter Abwandlung, die teilweise sogar

symmetrisch arrangiert sind.

In anderer Menschen Gedächtnis lag das Wissen von diesen Dingen wie das Korn

in trockenen Speichern; wie in tiefgepflügtes feuchtes Erdreich war es in ihn ge-

fallen und sog, aufwuchernd, alle Kraft aus ihm.67

 

Denn wenn in anderen das Wissen wie Korn in trockenen Speichern lag – in ihn

war es wie in tiefgepflügtes feuchtes Erdreich gefallen; aufwuchernd sog es alle

Kraft aus ihm.68

Der Tempel als Sitz der Gottheit und Zentrum des Kultes wird dichotomisch zu den

einfachen aus Lehm gebauten Hütten durch seine äußerliche Erscheinung über-

höht:

Mit Gold waren seine Säulen umkleidet, und trugen ein Dach von purem Gold –

die Spende vieler Jungfrauen und Knaben, die in den heiligen Hainen der Küste,

fromm der Göttin dienend, fremden ans Land gestiegenen Männern Lust gege-

ben.69

Diese äußerliche Überhöhung im Glanz korrespondiert mit dem zugrunde geleg-

ten Konzept von Wertigkeit und Macht. Denn direkt an diese Stelle schließt sich

der Vergleich mit einer anderen Religion an: »[N]ichts hatte er gemein mit den

ärmlichen Göttern, die, aus dem Holz der Feige und Buche dürftig geschnitzt, im

Staube schmaler Karrenwege fast bettelnd standen, mühsam ihr Gottum fristend

[…].«70 Über die Worte »mühsam«, »dürftig« und »ärmlich« wird ein Wertegefäl-

le suggeriert zugunsten des davor geschilderten syrischen Kultes, demgegenüber

der zweite Glaube defizitär erscheint.Wenngleich an dieser Stelle nicht explizit auf

das Christentum verwiesen wird, liegt eine Assoziation diesbezüglich nahe, da die

66 Fliedl: Der Tod Georgs, S. 157: »Deshalb gilt ›Der Tod Georgs‹ auch als das eindrucksvollste

Beispiel für erzählten Jugendstil in der deutschsprachigen Literatur: Seine Motive erinnern

oft an rankenhafte Ornamente oder florale Arrangements.« Joachim Pfeiffer (Tod und Erzäh-

len, S. 121) weist allerdings überdies darauf hin, dass sich verschiedene Stilelemente in Beer-

Hofmanns Erzählungmischen und sie sich deshalb nicht ausschließlich einem Stil zuordnen

lässt.

67 DTG, S. 538.

68 Ebd., S. 550.

69 Ebd., S. 540f.

70 Ebd., S. 540.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 259

Beschreibung der Gottesstätten am Wegesrand der Feldarbeiter eine eindeutige

Anspielung auf die Herrgottswinkel darstellt.

Ein weiterer Aspekt der Darstellung des Tempeldaches zeigt die Strategie

der Erzählung, mögliche vorhandene präsupponierte Werte umzuwerten. Die

verschränkte Opposition der Begriffe »Jungfrau« und »Knabe«, aus denen sich die

Merkmalsklasse |jung| ableiten lässt, gegenüber dem Begriff »Mann«, der eine di-

rekte Opposition zu dem Begriff »Knabe« in den Merkmalen |erwachsen| ≠ |nicht

erwachsen| bildet, lässt die heutige Grundbedeutung der »Jungfrau« als Frau, die

noch nicht sexuell aktiv ist, zugunsten der einfachen kompositorischen Bedeutung

|junge Frau| schwinden. Dass es sich um eine sexuelle Handlung handelt, ist durch

das Segment »Lust gegeben« belegt. Somit fußt die Pracht der Tempelkuppel, die

im Anschluss an die Stelle als signalhaft charakterisiert wird (»Weithin sandte

das Dach seinen Glanz«),71 auf der im Christentum tabuisierten Prostitution von

Minderjährigen. Diese wird aber durch die Segmente »fromm der Göttin dienend«

und »in den heiligen Hainen« gegenteilig semantisiert.72

Diese Strategie der Semantisierung durch moralisch ins Gegenteil verkehrte

Vorzeichen im Hinblick auf die Folie einer christlichen Religion, die sexuelle Prak-

tiken als Handlung des Gottesdienstes ausschließt und sanktioniert und in Ab-

wandlung auch die moralische Folie der auf diesen Prämissen beruhenden Gesell-

schaft liefert, durchzieht die gesamte Beschreibung des Frühlingsfestes. Es ist die-

ses Moment, das letztlich auch die Gewalterfahrung umwertet. Der hier eröffnete

topologische Raum ist zugleich der semantische Raum der Utopie und deshalb in

seiner Merkmals- und Ordnungsstruktur diametral zu den ihn umgebenden Räu-

men gestaltet. Der besondere Witz der Erzählung Der Tod Georgs liegt darin, dass

auch die vermeintliche wirkliche Existenz des Protagonisten zu diesem Zeitpunkt

der Erzählung sich später als Traum entlarven wird.73

Das imaginierte Tempelfest findet seinenHöhepunkt in einermehrere Stunden

andauernden Orgie. Sie beginnt zuerst mit der Schilderung aus einer Figurenper-

spektive, die dann aber aufgelöst und von kollektiven Eindrücken abgelöst wird:

EinWeib schrie auf. Auf demweichen selten zerwühlten Lager ihres Gemachs hat-

te sie mit gepreßten Knien von ihm geträumt, und bei festlichen Mahlen an ihn

71 Ebd., S. 541.

72 Damit eröffnet sich eine weitere Konvergenz zu Saltens Darstellung. Es wird offensichtlich,

dass mit der Hinwendung zu der modernetypischen Frauenfigur der Kindfrau ein proble-

matisches, erotisches Feld eröffnet wird. Leider fehlt an dieser Stelle die Möglichkeit, das

Problem vertiefend zu erörtern.

73 Vgl. Pfeiffer: Tod und Erzählen, S. 121, der vor allem das Eindringen des Todes als das Ele-

ment herausstellt, das letztlich auch die mythische Welt als idealtypische verwirft.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Das Schweigen der Gewalt

gedacht, wenn sie den schalrieselnden Worten von Weisheitslehren lächelnd zu

horchen schien […].74

Am Beginn der Steigerung der kollektiven Lusterfahrung,markiert durch den Auf-

schrei einer Frau, erscheint im Text das gesperrt geschriebene Personalpronomen

»ihm«. Dieses »ihm«, dem offensichtlich eine bevorzugte Bedeutung zukommt,

ist durch den fehlenden Bezug nicht klar ausgewiesen. Es ist aber sehr wahr-

scheinlich, wenngleich es keine weiteren Hinweise im Text gibt, dass die bereits

in den Hintergrund getretene Figur Paul sich hier in die orgiastische Szene mit

einschreibt. Die Textstruktur legt dies nahe, denn es handelt sich weiterhin um die

ungebrochene personale Perspektive, in der die Schilderung der Traumszenerie

verortet ist.

Die Zunahme der Gewalt dient am Beginn der Ereignisse zur Einleitung und

Hinführung auf den Höhepunkt der ekstatischen Ausschreitungen. So schließt an

das eben Zitierte die Handlung an: »[U]nd sie schrie auf und wühlte sich mit kral-

lenden Fingern den Weg zu ihm.«75 Damit wird durch diesen Vorfall eine neue

Kette von Ereignissen eröffnet, die dann stringent in die Orgie führt und auch

nicht mehr unterbrochen wird. Den Höhepunkt der Hinführung wiederum mar-

kiert das Zerbersten eines Kruges, der vor Hitze auf einem der Scheiterhaufen ex-

plodiert und heißes Öl in die Menge schleudert. Die so ausgelöste Fluchtbewegung

fordert Tote:

Vom Wiesenrand gellten verzweifelte Schreie; die Äußersten hatte das Drängen

über die Brustwehr in den Abgrund gestürzt, und angstvoll sich wehrend stemm-

ten sich die anderen den Weichenden entgegen. Und es brach los.76

Ab da beginnt die eigentliche Orgie, missverständlich durch die Aussage repräsen-

tiert »Und es brach los«77, denn der Text legt zunächst durch die Ereignisfolge eine

Massenpanik nahe.78 Aber die darauffolgende Stelle im Anschluss korrigiert die

zu erwartende Folgerung: »Nicht mehr die Angst schrie aus ihnen«, sondern die

»wild[e] Stärke.«79

Im Folgenden vollzieht sich auch ein perspektivischer Wechsel der Fokussie-

rung vom unpersönlichen Individuum (ein Weib) zum unpersönlichen Kollektiv:

74 DTG, S. 548.

75 Ebd.

76 Ebd., S. 548f.

77 Ebd.

78 Brittnacher (Opferphantasien in der Literatur der Wiener Moderne, S. 495) unterläuft diese

Fehlinterpretation, die eindeutig im Konflikt mit den nachfolgenden Darstellungen steht. Er

spricht allerdings auch sonderbarerweise von Kastrationsszenen, die sich aber in der gesam-

ten Erzählung nicht finden lassen.

79 DTG, S. 549.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 261

Sie fanden sich im Gewühl und umschlangen sich aufrecht und glitten matt mit

bebenden Knien zu Boden – ein wogendes Bett für anderer Umarmung. Über sie

hin sank verschlungen ein Knäuel, vielarmig und vielköpfig, löste sich und wirr-

te sich von neuem, ungesättigt mit fangenden Armen Leiber an sich heranzie-

hend.80

Die Begriffe »Gewühl« und »Knäuel« stehen zu den partikularisierend synek-

dochisch verwendeten Bezeichnungen von »Leib«, »bebende Knie« und »fangende

Arme« in Opposition durch die Merkmale |unbelebt|≠|belebt|. Zugleich durch

den kontextuellen Bezug auf diese und die ergänzenden Worte »vielarmig« und

»vielköpfig« wird das Individuum im Kollektiv unentwirrbar aufgelöst.81

In der entscheidenden Passage für die Tempelsequenz werden die Begriffsfel-

der Gewalt und Sexualität zusammengeführt:

Und sie standen auf, und brachen zusammen, und erhoben sich wiederum, und

schritten über die Liegenden und setzten auf keuchende Kehlen erstickend ihren

Fuß, erschauernd in der Wollust des Wehetuns. Aber ihre nackten Sohlen fühlten

lüstern das glühend schwellende Fleisch und die weich sich kräuselnden Vliese,

und in neuer Gier warf sich einer hin über die so wirr Verflochtenen, daß er nicht

sah, daß es einer anderen Leib war, der ihn umschlang, und einer anderen Lippen,

an denen sein Mund sog. Während lustbebende Hüften sich ihm entgegenhoben

und gierig den heißen Strom des neuen Lebens tranken, fühlte er nicht, daß unter

seinen Küssen halboffene Lippen langsam erkalteten und – nicht inWollust – gebrochene

Augen starr nach oben sahen.82

Die hier hervorgehobene Stellemarkiert eineweitereDiskrepanz zur angenommen

gesellschaftlichen Wertevorstellung. Die beiden indexikalisch benutzten Schilde-

rungen ›erkaltete Lippen‹ und unter Verwendung der konventionalisierten Meta-

pher im attributiven Adjektiv »gebrochene Augen« wird der Tod einer Kultistin

während der Orgie beschrieben. Die Aussage »fühlte er nicht« macht klar, dass die

männliche Figur nicht bemerkt, dass er soeben Geschlechtsverkehr mit einer Toten

hat.

Gewalt, die hier am höchsten Punkt der Lust passiert, die nicht intendiert voll-

zogen wird, sondern aus der Gegebenheit der Situation entsteht, ist Garant für die

Authentizität der uneingeschränkten wirklichen Wollust und damit des reinen Le-

bens an sich. Sie dient nicht zur Illustration eines abartigen oder perversen Kultes,

sondern wird von der Erzählinstanz Paul als Ausbruchsversuch aus der Monotonie

80 Ebd.

81 ZumBeispiel sieht Scherer (Richard Beer-Hofmann und dieWienerModerne, S. 254) in dieser

Szene die Erlösung vom Individuationsprinzip für den Protagonisten Paul.

82 DTG, S. 549 (Hervorhebung des Verf.).

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Das Schweigen der Gewalt

des Daseins gewertet und somit mit seiner selbst als defizitär eingestuften Lebens-

situation korreliert:

Fühlen wollten sie – endlich ihr Leben fühlen; den Kreis gleichverrinnender Tage,

in den es gebannt, sprengen, und – wie sie die eingeborenen tiefen Schauer vor

demTode kannten –die schlummernde Lust des Lebendigseins jubelndwecken.83

Gewalt geschieht zwecklos, aber nicht unbemerkt und ihre Auswirkung bleibt nicht

unreflektiert (»erschauernd in der Wollust des Wehetuns«). Durch dieses Zusam-

menspiel wird die Gewalt, wird der Tod, wie alles in dieser Sequenz mit Sexualität

korreliert, aber positiv konnotiert. In der Engführung aber von Gewalt und Wahr-

heit zeigen sich die Parallelen zu Bahrs Guter Schule. Gerade in der Banalität des

Tötens und in der Banalität der Nekrophilie liegt das Absolute des Zwecklosen.

Diese Szene ist nur ein minimales Fragment. Sie wird auch in der Sekundärlite-

ratur kaum mehr als referierend besprochen und doch liegt hier tatsächlich eine

Spur dessen, was den Ansprüchen einer zweckbefreiten und damit der absoluten

Gewalt genügt. Ihre Funktion ist der Garant des Wahrhaftigen. Aber die Bewusst-

machung des Geschehenden führt in die Spirale von Ablehnung und Abneigung.

Dieses Detail der Ereignisse ist überflüssig und essenziell zugleich. Es kommt da-

mit jenem ›Zuviel‹ der Darstellung von allen hier präsentierten Ereignissen am

nächsten. Wenn das Moment des Absoluten sich in der Selbstreferenz zeigt, die

zugleich das Wahre beherbergt, ist diese Gewalt ihre Entsprechung im Dargestell-

ten.

Wie Paetzke herausstellt, handelt es sich bei der Beschreibung der Tempelsze-

ne um eine zeitgenössische Position. Sie repräsentiere ein Lebenskonzept, als Ge-

genentwurf zur Alltagswelt, das die Schlagworte der Nietzscherezeption verkürzt

reproduziere und seine Philosophie banalisiere. Ihrer Meinung nach führt Beer-

Hofmann dieses Konzept hier an, um es zu kritisieren.84 Ebenso erwähnt Reto

Sorg die für das Fin de Siècle und die Dekadenz typische Hinwendung zu einer

alles auflösenden Lebenserfahrung und der Idee, dass das wirkliche Wesen des

Daseins nur sich flüchtig im Traum oder der Vision offenbare.85

Meiner Meinung nach kritisiert Beer-Hofmann weder das Lebenskonzept noch

die ästhetische Einstellung. Er verschiebt sie in den Traum und weist ihr somit

den seiner Auffassung nach einzig möglichen Ort zu, an dem sie existieren kann.

Nichtsdestotrotz behauptet das Epistem als Wunsch, Ideal und Imagination seine

Berechtigung. Wie ich bereits in Kapitel 3.3.3 versucht habe zu erläutern, erach-

tet Beer-Hofmann es für unmöglich, dass dieses Ideal in der Realität verwirklicht

83 Ebd., S. 548.

84 Vgl. Paetzke: Erzählen in der Wiener Moderne, S. 82f.

85 Sorg: Kurze Prosa, S. 377f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Gewalt und Wahrheit 263

werden kann. Es ist als Lebenskonzept unbrauchbar. Das nimmt ihm aber nicht

seinen Wert als Idee.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-008 - am 13.02.2026, 20:10:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

