
 

 

1 Ideengeschichte und Forschungsstand 

 

 

 

1.1 NEUE BENTHAMBILDER 

 

Vom heutigen Standpunkt aus lässt sich auf eine lange Geschichte der kontinenta-

len Nichtrezeption Benthams zurückblicken. Diese ist zu großen Teilen der bekann-

ten Ablehnung durch Karl Marx und Friedrich Nietzsche geschuldet.1 Während 

Marx Bentham als „Urphilister“ sowie „nüchtern pedantisches, schwatzledernes 

Orakel des gemeinen Bürgerverstandes“ bezeichnete, schrieb Nietzsche angesichts 

der Glücksfixierung des benthamschen Utilitarismus: „Der Mensch strebt nicht 

nach Glück; nur der Engländer tut das.“2   

Vor zweihundert Jahren stellte sich die Situation jedoch durchaus verschieden 

davon dar. Bentham war zu jener Zeit, trotz seiner bis dato spärlichen Publikatio-

nen, nicht nur europaweit bekannt, sondern zudem als politischer Ratgeber, Korres-

pondenz- und Gesprächspartner begehrt. Um nur wenige Belege zu nennen, sei hier 

angeführt, dass Bentham eine Verfassung für Portugal ausarbeitete,3 die National-

versammlung Frankreichs beriet und auch von Karl Marx’ Mentor Eduard Gans 

während dessen Englandreise 1831 aufgesucht wurde. Gans hinterließ eine sehr 

                                                             

1  Detailreich setzen sich folgende Werke mit der deutschsprachigen Benthamrezeption 

auseinander: Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams phi-

losophisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002; Luik, Steffen: Die Rezep-

tion Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003. 

2  Nietzsche, Friedrich: Götzendämmerung oder wie man mit dem Hammer philosophiert, 

in: Schlechta, Karl (Hrsg.): Werke II, Darmstadt 1997, S. 944. 

3  Siehe dazu: Mertens, Bernd: Gesetzgebungskunst im Zeitalter der Kodifikationen: Theo-

rie und Praxis der Gesetzgebungstechnik aus historisch-vergleichender Sicht, Mohr Sie-

beck, Tübingen 2004, S. 108.  

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

lebhafte Beschreibung dieses Besuchs beim alten Bentham.4 Dabei war es Bentham, 

der um ein Treffen mit dem überraschten Gans bat, von dem er nur wusste, dass 

dieser ein Gegner der „historischen Rechtsschule“ (z.B. Friedrich Carl von 

Savigny) war, und daher in Gans sein deutsches Äquivalent vermutete.5 

In England tat sich Bentham in jüngeren Jahren insbesondere durch seine pole-

mische Opposition gegen den zur damaligen Zeit sehr bekannten Juristen und Par-

lamentarier William Blackstone hervor.6 Zwischen 1802 und 1828 erfolgte die Her-

ausgabe seiner Schriften durch den Schweizer Étienne Dumont in Paris auf Franzö-

sisch und schien schon deshalb nur wenig die Aufmerksamkeit deutscher Leser zu 

erwecken. Dennoch waren es diese Ausgaben, die wohl entscheidend zum Be-

kanntwerden und zum Eingang Benthams Ideen in die europäische Diskussion bei-

trugen.7 Nach Benthams Tod erfolgte die Herausgeberschaft seiner Werke in Eng-

land durch seinen Freund John Bowring. Doch auch diese elfbändige Edition, die 

teilweise auf Rückübersetzungen der Dumont-Publikationen zurückgriff und daher 

heute als methodisch unzureichend gilt, hatte zu ihrer Zeit scheinbar keinerlei Ein-

fluss auf die vom Idealismus geprägte deutsche Philosophie des 19. Jahrhunderts, 

die nicht geneigt war Bentham zu rezipieren. 

Eine rezeptionsgeschichtliche Ausnahme bildet Benthams An Essay on Political 

Tactics (1791)8, der 1817 in der deutschen Übersetzung unter dem Titel Tactik oder 

Theorie des Geschäftsgangs in deliberierenden Volksständeversammlungen9 er-

schien. Diese auch in deutschen Gefilden erfolgreiche Schrift setzt sich mit den 

konkreten Funktionsweisen und Kompetenzen von Parlamenten auseinander. Stef-

fen Luik gibt ein anschauliches Bild der erstaunlichen Modernität der Schrift, die 

                                                             

4  Gans, Eduard (Autor); Waszek, Norbert (Hrsg.): Rückblicke auf Personen und Zustände, 

Frommann-Holzboog, Stuttgart 1995 (1836). 

5  Vgl. ebd., S. 200-205. 

6  Siehe dazu: Posner, Richard A: Blackstone and Bentham, in: Journal of Law and Econo-

mics, Volume 19, No. 3, Oct. 1976, S. 569-606. 

7  Vgl. Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zei-

ten der Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stel-

zen – Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 12. 

8  Bentham, Jeremy: Political Tactics, in: Bentham, Jeremy (Autor); James, Michael; 

Blamires, Cyprian; Pease-Watkin, Catherine (Hrsg.): The Collected Works of Jeremy 

Bentham: Political Tactics, Clarendon Press, Oxford 1999. 

9  Bentham, Jeremias (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.): Tactik oder Theorie des Ge-

schäftsganges der deliberierenden Volksständeversammlungen, Palm und Enke, Erlangen 

1817. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 25 

 

neben Thomas Jeffersons Handbuch10 eine der ersten überhaupt war, die sich sys-

tematisch der Geschäftsordnung von Parlamenten widmete: 

 

„Zunächst erklärt Bentham ausführlich, dass die Verhandlungen der Versammlung öffentlich 

sein müssen, weil nur so das Vertrauen und die Zustimmung der Öffentlichkeit zu den Geset-

zen sichergestellt sei. […] Neben dem Öffentlichkeitsgrundsatz legt Bentham besonderen 

Wert auf die Unparteilichkeit des ‚Speaker‘ oder Parlamentspräsidenten. […] Für das Verfah-

ren der Gesetzgebung fordert Bentham eine strikte Trennung der verschiedenen Stadien par-

lamentarischer Willensbildung. Gesetzesinitiative, Verweisung an die Ausschüsse und drei 

getrennte Lesungen der Gesetzesentwürfe sind nicht zu vermischen und vom logischen Ab-

lauf her einzuhalten. […] Bei Abstimmungen gilt das […] Mehrheitsprinzip. […] Die Anwe-

senheit der Abgeordneten und damit die Beschlussfähigkeit will Bentham durch ein System 

finanzieller Einbußen und Begünstigungen, die an die Anwesenheit geknüpft sind, sicherstel-

len. In der Regel illustriert Bentham seine theoretischen Ausführungen mit Beispielen des 

englischen Parlamentsverfahrens. Abweichend von diesem plädiert Bentham für die Existenz 

nur einer Kammer, die aus gewählten Abgeordneten bestehen soll. Auch für die innere An-

ordnung der Versammlung plädiert er abweichend vom englischen Unterhaus für eine annä-

hernd runde Form der Sitze mit einem erhöhten zentralen Sitz für den Präsidenten und einer 

Regierungsbank zur Rechten. Dabei soll die Sitzordnung frei sein, d.h. wie im Unterhaus dür-

fen sich Abgeordnete nach jeweiligen politischen Gruppierungen ordnen, um sich während 

der Debatten absprechen zu können. […] Auch an eine Galerie für die Zuschauer und eine 

besondere Loge für Journalisten sei zu denken.“11 

 

Benthams Schrift, die er als einen praktischen Hinweisgeber konzipierte, schweigt 

aber angesichts weitergehender repräsentations- und demokratietheoretischer Fra-

gen. Unbestimmt bleibt das Verhältnis zwischen Parlament und Regierung.12 Auch 

über das Ausmaß der Beteiligung einer breiten Öffentlichkeit bei der Bestellung des 

Parlaments wird kein Urteil getroffen. 

Nach Peter Niesen ist der Publikumserfolg der Schrift während der Restauration 

„[…] wohl nur damit zu erklären, dass sie die radikaldemokratischen Anknüp-

fungspunkte in den Wahlrechts- und verfassungstheoretischen Texten, die zur sel-

                                                             

10  Jefferson, Thomas: A Manual of Parliamentary Practice for the Use of the Senate of the 

United States, Samuel Harrison Smith, Washington 1801. 

11  Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, 

Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 312-314. 

12  Vgl. ebd., S. 314. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

ben Zeit entstanden waren, weitgehend ausblendet“13.  Steffen Luik, der die Rezep-

tion Benthams Handbuch in der deutschen Rechts- und Staatswissenschaft detalliert 

nachzeichnet, kommt zu dem Schluss, dass diese über Robert von Mohl, „welcher 

seit Langem Benthams Positionen übernommen hatte“, auch auf die 1848er Frank-

furter Nationalversammlung wirkte, insofern dieser den ersten Entwurf einer Ge-

schäftsordnung vorlegte.14 Benthams wie Jeffersons Einfluss könne heute zwar 

nicht mehr direkt belegt werden, dennoch könne es nach Luik als gesichert gelten, 

dass „sie eine gewichtige Rolle bei der Erarbeitung der ersten modernen Geschäfts-

ordnungen deutscher Parlamente im 19. Jahrhundert spielten“15. Für Jürgen Haber-

mas ist Benthams ursprünglich für die französische Nationalversammlung abgefass-

te Schrift die erste überhaupt, die sich dem Zusammenhang von öffentlicher Mei-

nung und dem Prinzip der Öffentlichkeit des Parlaments widmete.16 Ganz ähnlich 

sieht dies auch Alexander Weiß, dem eine erste deutschsprachige Untersuchung 

von Benthams Öffentlichkeitsbegriff als Teilkategorie dessen politischen Denkens 

zu verdanken ist.17 

Die einen sehr langen Zeitraum einnehmende und von verschiedensten Orten 

Ausgang nehmende Publikation von Benthams Schriften bewirkte eine notwendige 

perspektivische Spaltung in der ideengeschichtlichen Forschung. Die frühe Rezep-

tion Benthams, die auf einer spärlichen Quellenlage gründete, unterscheidet sich 

von der jüngeren Rezeption, die auf später publizierte Schriften zurückgreifen kann. 

Ein ähnliches Schicksal wurde Marx zuteil, dessen Schriften und Fragmente mit ei-

ner ebenso großen Verzögerung publiziert wurden. Erst in jüngerer Zeit setzte wie-

der ein verstärktes Interesse bezüglich Benthams Utilitarismus ein. In mancher Hin-

                                                             

13  Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zeiten der 

Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen - 

Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 19. 

14  Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 331. 

15  Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft, 

Böhlau; Köln (u.a.) 2003, S. 332. 

16  Vgl. Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Ka-

tegorie der bürgerlichen Gesellschaft, Luchterhand, Darmstadt; Neuwied 1983 (1962), S. 

123. 

17  Weiß, Alexander: Theorie der Parlamentsöffentlichkeit. Elemente einer Diskursgeschich-

te und deliberatives Modell, Nomos Verlag, Baden-Baden 2011, S. 23-43. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 27 

 

sicht mag dies auch dem Bestreben geschuldet sein Bentham der Lesart Michel 

Foucaults zu entziehen, die vielfach als selektiv und unhistorisch kritisiert wurde.18  

Wilhelm Hofmann war mit seiner Monografie Politik des aufgeklärten Glücks. 

Jeremy Benthams philosophisch-politisches Denken im Jahr 2002 der erste deutsch-

sprachige Autor, der eine umfassende Gesamtdarstellung Benthams erarbeitete. Da-

bei gilt ihm dessen Utilitarismus als eine der wenigen noch verbliebenen „Selbst-

verständigungsoptionen moderner westlicher Gesellschaften“19, die das Individuum 

weitestgehend von einem moralischen Soll entlasten. Stattdessen suchen diese mo-

dernen Gesellschaften nach einem Institutionengefüge, dem es gelingt, gesellschaft-

liche und individuelle Bedürfnisse zu harmonisieren, was Hofmann als „Externa-

lismus“ interpretiert.20 Hofmann interpretiert Bentham als „aufklärerischen Epiku-

reisten“.21 Hilfreich ist das Buch insbesondere bezüglich der Tradierung und Rezep-

tion Benthams durch John Stuart Mill. Zudem hat Hofmann einen detaillierten 

Überblick über die Rezeption Benthams im deutschen Sprachraum erarbeitet.  

Einen ebenso detaillierten rezeptionsgeschichtlichen Zugang bietet Steffen Lu-

iks Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissenschaft (2003), 

der sich weitestgehend auf das 19. Jahrhundert konzentriert. Die Benthamrezeption 

sei dabei insgesamt dadurch gekennzeichnet, dass eine Vielzahl von Einzelrezepti-

onen, ohne gegenseite Berührung, nebeneinander stattgefunden habe, wobei Bent-

ham stets nur selektiv gelesen wurde (bzw. dessen Schriften nur partiell bekannt 

waren) und darüber hinaus deutsche Autoren häufig ihre eigenen Vorstellungen und 

Ziele in Benthams Werk hineinprojizierten.22 Prominente Rezipienten waren u.a. 

der an empirischer Soziologie interessierte Schriftsteller Friedrich Buchholz (1768–

1843), der in seiner Neuen Monatsschrift für Deutschland immer wieder Auszüge 

aus Benthams Schriften publizierte, sowie die beiden Rechtswissenschaftler Fried-

rich Eduard Beneke (1798–1854)23 und Rudolf von Jhering (1818–1892)24. Insge-

                                                             

18  Vgl. Foucault, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Suhr-

kamp, Frankfurt am Main 1976. 

19  Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philosophisch-

politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 18. 

20  Vgl. ebd., S. 157-159. 

21  Vgl. ebd., S. 21. 

22  Vgl. Luik, Steffen: Die Rezeption Jeremy Benthams in der deutschen Rechtswissen-

schaft, Böhlau, Köln (u.a.) 2003, S. 362-363. 

23  Siehe dazu: Bentham, Jeremy (Autor); Dumont, Étienne (Hrsg.); Beneke, Friedrich Edu-

ard (Bearb.): Grundsätze der Civil- und Criminal-Gesetzgebung, aus den Handschriften 

des englischen Rechtsgelehrten Jeremias Bentham, herausgegeben von Etienne Dumont, 

Mitglied des repräsentativen Rathes von Genf. Nach der zweiten, verbesserten und ver-

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

samt habe die deutsche idealistische Philosophie des 19. Jahrhunderts, mit den Fix-

punkten Kant und Hegel, aber eine breitere Aufnahme von Benthams Gedanken 

verhindert, insofern der englische Pragmatismus, Empirismus und das materialisti-

sche Nützlichkeitsdenken als minderwertig erachtet wurden.25 

Von Georg Kramer-McInnis stammt die neuste umfangreiche Monografie zu 

Bentham, die 2008 unter dem Titel Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams 

Grundlegung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung sei-

ner Rechts- und Staatslehre erschien. Sein Anliegen besteht in einer Gesamtschau 

Benthams Schaffen, die die systematischen Zusammenhänge seiner Publikationen 

aufzeigen kann. Erst auf diese Weise können, so Kramer-McInnis, die Positionen 

Benthams, die er in spezifischen Themenfeldern einnahm, verstanden werden, wo-

bei ein Schwerpunkt der Analyse auf der Rechtswissenschaft liegt:26 „Ohne Kennt-

nis seiner epistemologischen, anthropologischen und ethischen Prämissen muss ein 

Verständnis von Benthams Rechtstheorie unvollständig bleiben. Auch seine demo-

kratische Verfassungstheorie lässt sich nur vor dem Hintergrund seiner psychologi-

schen Motivationstheorie und seiner Schriften zum Panoptikum verstehen.“27 Dabei 

bezieht Kramer-McInnis eine spezifische Position, von der aus er die Gesamtschau 

Benthams erbringen will. So bewertet er den Utilitarismus vorab folgendermaßen: 

 

„Was den modernen Utilitarismus nach individuellem Luststreben und gesellschaftlicher 

Wohlfahrt […] auszeichnet, ist seine enge Verknüpfung mit dem Materialismus und dem ma-

thematisch-experimentellen Wissenschaftsmodell der Aufklärungsepoche. Wir können den 

neuzeitlichen Utilitarismus deshalb generell mit den Attributen materialistisch, individualis-

tisch und sozial-eudämonistisch charakterisieren.“28 

 

Mit diesen zuletzt genannten drei Attribuierungen, die Kramer-McInnis für Bent-

hams Utilitarismuskonzeption gelten lässt, benennt er ebenjene Charaktereigen-

schaften, die neuere Marxlesarten auch dem marxschen Werk zusprechen. Letztlich 

                                                                

mehrten Auflage für Deutschland bearbeitet und mit Anmerkungen von Dr. Friedrich 

Eduard Beneke, zwei Bände, C.F. Amelang, Berlin 1830. 

24  Siehe dazu: Von Jhering, Rudolf: Zweck im Recht, zwei Bände, Breitkopf & Härtel, 

Leipzig 1877–1883. 

25  Vgl. ebd., S. 94-98; 138-160. 

26  Vgl. Kramer-McInnis, Georg: Der „Gesetzgeber der Welt“: Jeremy Benthams Grundle-

gung des klassischen Utilitarismus unter besonderer Berücksichtigung seiner Rechts- und 

Staatslehre, Dike (u.a.), Zürich (u.a.) 2008, S. lix-lx. 

27  Ebd., S. lx. 

28  Ebd., S. lxi. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 29 

 

setzt Kramer-McInnis im Vergleich mit der Monografie Wilhelm Hofmanns einen 

anderen Akzent, indem er Benthams Werk abschließend nach den Freiräumen des 

Individuums befragt. Benthams Akzentuierung der Sicherheit, wie auch sein diszip-

linierendes Panoptikum, verleitet Kramer-McInnis schließlich dazu, dessen politi-

sches Denken trotz offensichtlich vorhandener liberaler Elemente als totalitär zu 

bewerten. Karmer-McInnis formuliert in diesem Rahmen etwa: „Pawlows Hund 

versinnbildlicht die existenzielle Entmündigung des Menschen im Utilitarismus 

[…] Weil ein entseelter, rein präferenzorientierter Mensch nicht grundsätzlich an-

ders funktioniert als Pawlows Hund, kann ihn ein mit absoluter Macht ausgestatte-

ter Gesetzgeber für seine – vielleicht wohlgemeinten – Zwecke erziehen.“29 Bent-

hams ursprüngliches Ziel einer politischen Rahmengesetzgebung, in der ein jeder 

sein Glück selbst definieren können solle, wird hier völlig verkannt, ebenso wie die 

anfänglich von Kramer-McInnis korrekt vorgenommene historische Kontextualisie-

rung im Fazit einer falschen geschichtsteleologischen Perspektivierung weicht.30 

Damit ist Kramer-McInnis Teil jener Interpretenfraktion, die in Bentham einen pa-

ternalistischen oder gar autoritären Denker sehen, der dem Individuum nur geringe 

Freiräume zugestehen wollte. In der internationalen Diskussion zählen hierzu u.a. 

Ély Halévy, Gertrude Himmelfarb, Douglas G. Long und Charles Bahmueller.31 

Es ist dem von Peter Niesen herausgegebenen Band Unsinn auf Stelzen – Schrif-

ten zur Französischen Revolution (2013) zu verdanken, dass erst seit Kurzem einige 

der wichtigsten Texte Benthams auch auf Deutsch vorliegen. Dabei präsentiert Nie-

sen Benthams Menschenrechtskritik Unsinn auf Stelzen als Zentralstück eines utili-

taristisch-demokratischen Denkens, das auf historische Ereignisse reagierte und 

sich dabei nicht scheute gefundene Axiome auch wieder zu revidieren. Er zeigt da-

mit auf, dass Benthams Utilitarismus kein allzu dogmatisches und starres Ideenge-

bäude ist, sondern vielmehr ein der Aktualität zugewandtes, mit sich selbst ringen-

des Prinzip. So charakterisiert Niesen Bentham als Angehörigen jener „[…] kleinen 

Anzahl an Autoren, die ihrem Argument dorthin folgen, wohin es sie führt, und sei 

                                                             

29  Ebd., S. 359. 

30  Vgl. ebd., S. 331-365. 

31  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928); Himmelfarb, Gertrude: The Haunted House of Jeremy Bentham. Duke Uni-

versity Press, Durham, N.C. 1965; Long; Douglas: Bentham on Liberty: Jeremy Bent-

ham's Idea of Liberty in Relation to His Utilitarianism, University of Toronto Press, 

Toronto 1977; Bahmueller, Charles F.: The National Charity Company: Jeremy Bent-

ham’s Silent Revolution. University of California Press, Berkeley 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

es zur Abänderung oder Widerlegung der eigenen Position“32. Der fragmentarische 

Charakter Benthams Werk ist zu Großteilen seinem vorsichtig suchenden politi-

schen Denken geschuldet, das immer auch an konkrete Ausgangslagen gebunden 

war. Dennoch ergibt sich nach Niesen, gestützt auf die von ihm selbst auf Deutsch 

herausgegeben Texte Benthams, in der historisch-kontextualisierenden „[…] Zu-

sammenschau seiner Aussagen zu Wahlrecht, Gesetzgebung, Naturrecht und ‚Si-

cherheiten‘ ein stimmiges institutionelles Gesamtbild […]“33. 

Auch Otfried Höffe beteiligte sich daran, Benthams Utilitarismus in die politi-

sche Theorie einzubringen. 1978 schrieb er einen in der heutigen Zeit als klassisch 

geltenden Aufsatz zur Theorie des Glücks im klassischen Utilitarismus34 und legte 

später eine kommentierte Übersetzung Benthams, Einführung in die Prinzipien der 

Moral und der Gesetzgebung35, vor. 

Der Kunsthistoriker Christian Welzbacher will mit seinen Schriften Der Radi-

kale Narr des Kapitals (2011) und Das Panoptikum oder das Kontrollhaus (2013) 

Bentham als sozialreformerischen Vorläufer der Transparenzgesellschaft in einem 

positiven Sinne wiederentdecken.36 Dabei erweist sich für Welzbacher die Ge-

schichte des Panoptikums als eine Geschichte der Missverständnisse.37 Bentham 

gilt ihm vielmehr als Ideengeber einer fortschrittlichen und demokratischen Politik-

konzeption, in der die aufgeklärte Öffentlichkeit als wichtigstes Korrektiv zu eigen-

sinnigen Eliten fungiert. In die gleiche Richtung argumentiert auch Vincent Rzepka, 

der in der Transparenz eine gegenwärtige demokratische Norm sieht, die sich einst 

in Reaktion auf religiöse und gesellschaftliche Krisen des 17. und 18. Jahrhunderts 

                                                             

32  Niesen, Peter: Einleitung: Jeremy Bentham – Utilitarismus und Demokratie in Zeiten der 

Revolution, in: Bentham, Jeremy (Autor); Niesen, Peter (Hrsg.): Unsinn auf Stelzen – 

Schriften zur Französischen Revolution, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 13. 

33  Vgl. ebd., S. 63. 

34  Höffe, Otfried: Zur Theorie des Glücks im klassischen Utilitarismus, in: Bien, Günther 

(Hrsg.): Die Frage nach dem Glück, Frommann-Holzboog, Stuttgart 1978, S. 147-170. 

35  Bentham, Jeremy: Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, in: 

Höffe, Otfried (Hrsg.): Einführung in die utilitaristische Ethik: Klassische und zeitgenös-

sische Texte, Francke, Tübingen 2013, S. 55-83. 

36  Welzbacher, Christian: Der radikale Narr des Kapitals. Jeremy Bentham, das „Panopti-

kum“ und die „Autoikone“, Matthes & Seitz, Berlin 2011; Welzbacher; Christian: Nach-

wort, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian (Hrsg.); Hofbauer, Andreas 

Leopold (Übersetzer): Das Panoptikum, Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 196-212. 

37  Welzbacher; Christian: Nachwort, in: Bentham, Jeremy (Autor); Welzbacher; Christian 

(Hrsg.); Hofbauer, Andreas Leopold (Übersetzer): Panoptikum oder das Kontrollhaus, 

Matthes & Seitz, Berlin 2013, S. 202-203. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 31 

 

herausbildete.38 In dieser Lesart ist eher Julian Assanges WikiLeaks-Plattform eine 

Folge Benthams Denken, als es staatliche Überwachungssysteme oder optimierte 

Ausbeutung mittels ständiger Beobachtung sind. Demgegenüber gibt es jedoch auch 

gegenläufige Lesarten. Der heutige Ruf nach Transparenz wird vom Philosophen 

Byung-Chul Han in seinem Essay Transparenzgesellschaft aus dem Jahr 2012 im 

Kontext des neoliberalen Bemühens um eine gelingende Operationalisierung und 

Optimierung gedeutet.39 Entgegen Benthams Grundgedanken versteht Byung-Chul 

Han Glück als etwas, das vom Prinzip der öffentlichen Transparenz abgekoppelt, 

wenn nicht gar diesem entgegengesetzt ist. Individuelle Entfaltung und persönliches 

Glück könne sich nur in persönlichen Rückzugsräumen entfalten, die befreit sind 

vom Zwang der Ökonomie.40 Die interessensgeleitete Kalkulation, die ihm eng mit 

dem Ruf nach Transparenz verbunden scheint, verunmögliche dies jedoch. 

Die englischsprachige Benthamrezeption, auf der die deutsche fußt, ist bisher 

bei Weitem intensiver und vielfältiger. Ihren Beginn nimmt sie u.a. mit John Stuart 

Mills Utilitarismus (1861). Mill, der Bentham noch zu Lebzeiten kannte und wie 

auch sein Vater James Mill zeitweise intensiven Umgang mit ihm pflegte, wies spä-

ter ein sehr ambivalentes Verhältnis zu Bentham und dessen Schaffen auf. Zwar 

bemühte sich Mill um die Verbreitung des utilitaristischen Gedankens, so wie er ihn 

verstand, und ergänzte diesen mit eigenen Gedanken, wo er es für nötig empfand, 

indem er etwa verschiedenen Gütern verschiedene Wertigkeiten innerhalb der 

Glückskalkulation zugestand, doch äußerte er sich mit Bezug auf Bentham selbst 

eher zwiespältig bis abwertend: 

 

„Bentham’s knowledge of human nature is bounded. It is wholly empirical; and the empiri-

cism of one who had little experience. He had neither internal experience nor external; the 

quiet, even tenor of his life, and his healthiness of mind, conspired to exclude him from both. 

He never knew prosperity and adversity, passion or satiety; he never had even the experiences 

which sickness gives; he lived from childhood to the age of eighty-five in boyish health. He 

                                                             

38  Rzepka, Vincent: Die Ordnung der Transparenz, Jeremy Bentham und die Genealogie ei-

ner demokratischen Norm, Lit Verlag, Berlin 2013. 

39  Han, Byung-Chul: Transparenzgesellschaft, Matthes und Seitz, Berlin 2012. 

40  Auch Philipp Blom erkennt im heutigen digitalen Kapitalismus ein universalisiertes Pa-

noptikum, das äußerlich jedoch eher einer Shopping Mall als einem Kerker gleicht. Die 

ursprüngliche Intention Benthams sieht Blom jedoch in einem positiven Licht. Siehe da-

zu: Blom, Phillip: Gefangen im Panoptikum: Leben in den Ruinen der aufgeklärten Uto-

pie, Residenz Verlag, Wien; Salzburg 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

knew no dejection, no heaviness of heart. He never felt life a sore and a weary burthen. He 

was a boy to the last.“41 

 

Diese Aussage erscheint allein schon deshalb fragwürdig, da Mill den jungen Bent-

ham und dessen psychische Verfassung, die sich wahrscheinlich von der des alten 

Benthams unterschied, nicht kennen konnte. Wilhelm Hofmann sieht bei Mill sogar 

den Beginn eines „Anti-Benthamismus“, der sich später auch bei Marx und Nietz-

sche wiederfindet.42 

 

„Seine [John Stuart Mills, G.R.] Sicht der Philosophie Benthams ist eine mögliche Beru-

fungsinstanz für all die Interpretationen, die in Benthams Denken ein Beispiel für eine radika-

le, inhumane und anthropologisch halbierte Aufklärung sehen wollen, in der der Mensch zur 

reinen Vernunftmaschine degeneriert und die in ihrem universalen Begründungswahn zu-

gleich jede Sittlichkeit zerstören muss. Ihren mit Abstand kritischsten Punkt erreicht diese 

Sicht der Dinge in dem Vorwurf, dass das Freiheitsversprechen der Aufklärung beispielhaft 

im Fall Benthams in ein System absoluter Kontrolle mündet.“43 

 

Zu den klassischen Interpretationen des Utilitarismus zählen Leslie Stephens The 

English Utilitarians (1900)44 und Éli Halévys The Growth of Philosophic Radica-

lism (1928)45. Beide lassen Benthams Werk mit denen von James und John Stuart 

Mill eher zusammenfallen, als dass sie Differenzen betonen. Halévy, der ursprüng-

lich mit dem Utilitarismus sympathisierte, arbeitet in seinem Werk die Antinomien 

in Benthams Denken heraus, insbesondere aber erkennt er in dessen politischer 

Theorie kein Interesse an individueller politischer Freiheit. Vielmehr gilt ihm Bent-

ham als ein „autoritärer Liberaler“46. Leslie Stephen hingegen zeichnet ein deutlich 

positiveres Bild Benthams und dessen einzigartiger Wirkung. Bentham inspirierte 

die humanistische Bewegung des 19. Jahrhunderts und stieß, vermittelt über seine 

                                                             

41  Mill, John Stuart: Bentham, in: Parekh, Bhikhu C. (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical As-

sessments, Volume 1, Routledge, New York (u.a.) 1993, S. 155. 

42  Vgl. Hofmann, Wilhelm: Politik des aufgeklärten Glücks. Jeremy Benthams philoso-

phisch-politisches Denken, Akademie Verlag, Berlin 2002, S. 32-35. 

43  Ebd., S. 19. 

44  Stephen; Leslie: The English Utilitarians, 3 Bände, Duckworth, London 1900. 

45  Halévy, Élie: The Growth of Philosophic Radicalism, Martino Publishing, Mansfield 

2013 (1928). Diese Schrift entstand bereits zwischen 1901 und 1904 und wurde auch in 

diesen Jahren bereits auf Französisch publiziert. 

46  Siehe dazu: Rosen; Frederick: Élie Halévy and Benthams Authoritarian Liberalism, in: 

Critical Assessments, Volume 3, Routledge, New York (u.a.) 1993, S. 917-933. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 33 

 

Schüler und Leser, viele soziale Reformen an.47 Zu den bekanntesten Schülern 

Benthams zählten nicht nur James Mill (1773–1836) und John Stuart Mill (1806–

1873) sowie John Bowring (1792–1872), sondern auch der politische Ökonom Da-

vid Ricardo (1772–1823), der Althistoriker Georg Grote (1794–1871), der Lord-

kanzler Sir Henry Brougham (1778–1868), der Rechtsphilosoph John Austin 

(1790–1859) sowie der Sozialreformer Edwin Chadwick (1800–1890).48 Bentham 

und die Mills gründeten mit The Westminster Review (1823–1914) eine liberal aus-

gerichtete Zeitschrift. 1886 veröffentliche Eleanor Marx, Karl Marx’ jüngste Toch-

ter, darin zusammen mit ihrem Lebensgefährten Edward Aveling den Artikel The 

Woman Question: From a Socialist Point of View.49 

Philip Schofield, der derzeitige Herausgeber der kommentierten Benthamwerke, 

bemüht sich durch seine editorische Tätigkeit, den „authentischen Bentham“ zum 

Sprechen zu bringen und damit die theoretischen Überformungen und Verfremdun-

gen, die Bentham zuerst auch durch John Stuart Mill erfuhr, beiseite zu schaffen. 

Aus dem Bedarf nach einer systematisierenden Gesamtschau, auf Basis der neuen 

Edition, entstand dessen Monografie Utility and Democracy. The Political Thought 

of  Jeremy Bentham (2006)50, welche heute als wichtigstes und in seiner Argumen-

tation differenziertestes Standartwerk zu Bentham gilt. Neben Utility and De-

mocracy publizierte Schofield den Band Bentham. A guide for the perplexed 

(2009)51,  der eine illustrative Einführung in Benthams Werk bieten soll und sich 

spezifischen Gegenständen widmet, wie zum Beispiel Benthams Religionskritik52 

oder seinen Überlegungen zum Problem der Folter. 

Vor den Publikationen Philip Schofields entstanden aus dem Umfeld der seit 

1969 herausgegebenen Collected Works eine ganze Reihe von Publikationen zu 

Bentham, die jeweils eigene Akzente setzen. Zu diesen Entwicklungen des For-

schungs- bzw. Publikationsstandes der Bentham-Forschung hat Peter Niesen in sei-

nem Aufsatz Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Je-

                                                             

47  Vgl. Stephen; Leslie: The English Utilitarians, Band 1, Duckworth, London 1900, S. 136; 

318. 

48  Vgl. Dinwiddy, John R.: Bentham, Oxford University Press, Oxford; New York 1989, S. 

109-124. 

49  Vgl. Holmes, Rachel: Eleanor Marx. A Life, Bloomsbury, London (u.a.) 2014, S. 470. 

50  Schofield, Philip: Utility and Democracy: The Political Thought of Jeremy Bentham, 

Oxford University Press, Oxford; New York 2009 (2006). 

51  Schofield, Philip: Bentham. A Guide for the Perplexed, Continuum, London; New York 

2009. 

52  Siehe dazu: Crimmins, James E.: Secular Utilitarianism: Social Science and the Critique 

of Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

remy Benthams Utilitarismus53 von 2009 einen Überblick erarbeitet.54 Nach Niesen 

hat das Bentham Project verschiedene Phasen durchlaufen: Seinen Anfang nahm es 

in den 1960er-Jahren mit der Wiederentdeckung Benthams Sprachkritik an Politik 

und Recht. Benthams Theorien erschienen zu jener Zeit als eine Vorwegnahme der 

neueren Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts, während der Autor Bentham als 

ein methodenbewusster, auf die Empirie achtender Rechtspositivist verstanden 

wurde. Dem folgte in den 1970er-Jahren, mit den Herausgebern H.L.A. Hart und 

J.H. Burns, eine stärker rechts- und souveränitätstheoretische Phase. Mit den fol-

genden Herausgebern Frederick Rosen und Philipp Schofield begann schließlich ei-

ne dezidiert demokratietheoretische Lesart Benthams, die 1983 mit der Neupublika-

tion des Constitutional Code ihren Anfang nahm und bis heute andauert.55 Die libe-

rale und demokratietheoretisch interessierte Benthamlektüre, die durch Autoren wie 

Frederick Rosen, Paul J. Kelly und Jennifer Pitts repräsentiert wird,56 setzte sich ab 

den 1970er-Jahren mehr und mehr erfolgreich gegenüber der kritischen Lektüre 

Benthams durch, für die auch Michel Foucault steht. So ist über die Herausgabe der 

Collected Works eine Reintegration Benthams in die liberale Tradition bereits wei-

testgehend gelungen.57 

Innerhalb der immer noch aktuellen liberalen Deutungen Benthams hat sich nun 

eine egalitäre Lesart herausgebildet. Hier ist es Paul J. Kelly, der in Utilitarianism 

and Distributive Justice (1990) Benthams Grundsatz der Gleichberücksichtigung in 

                                                             

53  Niesen, Peter: Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Jeremy 

Benthams Utilitarismus, in: Neue Politische Literatur 54, 2, 2009, S. 241-259. 

54 Einen weiteren systematisierenden und kritischen Literaturüberblick bietet: Crimmins, 

James E.: Contending Interpretations of Benthams Utilitarism, in: Canadian Journal of 

Political Science, Volume 29, No. 4. (Dec. 1996), S. 751-777. Dieser unterscheidet einen 

„authoritarian view“, bestehend aus den zumeist älteren Rezipienten Benthams, die sich 

vor allem auf dessen Schriften zum Panoptismus, zur sogenannten indirekten Gesetzge-

bung und auf die Texte zur politischen Ökonomie beziehen, von einem „individualist 

view“, der der neueren liberalen Lesart Benthams entspricht. 

55  Vgl. Niesen, Peter: Nützlichkeit, Sicherheit, Demokratie: Zur neueren Diskussion um Je-

remy Benthams Utilitarismus, in: Neue Politische Literatur 54, 2, 2009, S. 245. 

56  Rosen, Frederick: Jeremy Bentham and Representative Democracy. A Study of the Con-

stitutional Code, Clarendon Press, Oxford 2003 (1983); Kelly, P.J.: Utilitarianism and 

Distributive Justice: Jeremy Bentham and the Civil Law, Calderion Press, Oxford 1990; 

Pitts, Jennifer: A Turn to Empire. The Rise of Imperial Liberalism in Britain and France, 

Princton University Press, Princeton; Oxford 2006. 

57  Vgl. ebd., S. 246. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 35 

 

den Vordergrund gestellt sehen will.58 Auch Lea Campos Boralevis Buch Bentham 

and the Opressed (1984)59 ist jener liberalen Lesart zuzurechnen. Als weitere neue-

re Forschungsliteratur zu Bentham sind noch Gerald Postemas Bentham and the 

Common Law Tradition60 sowie Oren Ben-Dors Constitutional Limits and The 

Public Sphere: A Critical Study of Bentham’s Constitutionalism (2000)61 zu nennen. 

Neben der kritischen Edition der Bentham-Werke gibt es ebenso mehrere kommen-

tierende Sammlungen wie etwa Bhikhu Parekhs Jeremy Bentham. Critical Assess-

ments (1993) in vier Bänden62,  Gerald Postemas Bentham. Moral, Political and Le-

gal Philosophy (2002) in zwei Bänden63 sowie der Sammelband von Frederick Ro-

sen (2007)64 und der gemeinsam von Xiaobo Zhai und Michael Quinn herausgege-

bene Band Benthamʼs Theory of Law and Public Opinion aus dem Jahr 201465. Et-

was ältern Urspungs sind die Anfang der 1950er von Werner Strak herausgegebe-

nen ökonomischen Schriften Benthams.66 

 

 

 

 

                                                             

58  Kelly, P.J.: Utilitarianism and Distributive Justice: Jeremy Bentham and the Civil Law, 

Calderion Press, Oxford 1990. 

59  Campos Boralevi, Lea: Bentham and the Oppressed. Social Science and the Critique of 

Religion in the Thought of Jeremy Bentham, Clarendon Press, Oxford 1990. 

60  Postema, Gerald J.: Bentham and the Common Law Tradition, Oxford University Press, 

Oxford 1986. 

61  Ben-Dor, Oren: Constitutional Limits and The Public Sphere: A Critical Study of Bent-

ham’s Constitutionalism, Hart, Oxford (u.a.) 2000. 

62  Parekh, Bhikhu (Hrsg.): Jeremy Bentham: Critical Assessments, 4 Volumes, Routledge, 

London 1993. 

63  Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political and Legal Philosophy, Volume I, 

Ashgate, Aldershot (u.a.) 2001; Postema, Gerald J. (Hrsg.): Bentham: Moral, Political, 

and Legal Philosophy, Volume II, Ashgate, Aldershot (u.a.) 2002. 

64  Rosen, Frederick (Hrsg.): Jeremy Bentham, Ashgate, Aldershot 2007. 

65  Zhai, Xiaobo; Quinn, Michael (Hrsg.): Benthamʼs Theory of Law and Public Opinion, 

Cambridge University Press, New York 2014. 

66  Stark, Werner (Hrsg.): Jeremy Bentham’s Economic Writings. Critical Edition Based on 

Printed Works and Unprinted Manuscripts, 3 Volumes, Routledge, London 2014–2015 

(1952–1954). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

1.2 MARXISMUS UND NEUE MARXLESARTEN 

 

Um den Eigenwert kritisch-historischer Marx-Interpretationen herauszustellen, wird 

in diesem Kapitel zunächst die Genese des orthodoxen Marxismus geschildert, die 

eng an die politische Ereignisgeschichte gebunden ist. Die nicht ganz leichte Auf-

gabe dieses Kapitels besteht darin, die komplexe Geschichte des Marxismus und 

der mit diesem verknüpften Marxlesarten stark komprimiert darzustellen. Jene 

Marx-Interpretationen, die das Individuum und seine Entfaltung ins Zentrum des 

marxschen Werkes stellen, sind erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ent-

standen. Da ich an diese individualistischen Lesarten anknüpfen möchte, werde ich 

jene am Schluss des Kapitels am Beispiel von Ian Forbesʼ Marx and the New Indi-

vidual (1990)67 erläutern.  

Die Forschungslage und Publikationsgeschichte zu Karl Marx tendiert gegen 

unendlich. Einige aktuellere Werke bieten hier jedoch einen ersten Überblick. Einen 

reichhaltigen Einblick in die Rezeptionsgeschichte hat Christoph Henning in seiner 

Monografie Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die normative 

Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik aus dem Jahr 2005 erarbeitet.68 Da-

rin wirft er der aktuellen deutschen Sozialphilosophie vor, auf einen Idealismus und 

Irrationalismus zurückgefallen zu sein, den Marx schon überwunden hatte. Ebenso 

leistet Ingo Elbes Marx im Westen (2008)69 eine ausführliche Darstellung der 

Marxrezeptionen in der Bundesrepublik. Die neuesten historisch-kritischen For-

schungsbeiträge zu Marx finden sich in der von der Internationalen Marx-Engels-

Stiftung herausgegebenen Reihe Marx-Engels-Jahrbücher70, die seit 2003 neu er-

scheinen und zugleich eng an die Forschungsergebnisse der Editoren der Marx-

Engels-Gesamtausgabe (MEGA2) anknüpfen. Zu nennen ist ebenso der von Rahel 

Jaeggi und Daniel Loick herausgegebene Band Nach Marx. Philosophie, Kritik, 

Praxis aus dem Jahr 2013, in dem Marx als ein Denker beschrieben wird, dessen 

Analyse auf die dem Kapitalismus eigenen „Folgen der systematischen Verkennung 

                                                             

67  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

1-4; 23-25. 

68  Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die normative 

Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik; transcript Verlag; Bielefeld 2005. 

69  Elbe, Ingo: Marx im Westen: Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 1965, 

Akademie Verlag, Berlin 2008. 

70  Internationale Marx-Engels-Stiftung (Hrsg.): Marx-Engels-Jahrbücher, Akademie Verlag, 

Berlin 2003-2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 37 

 

des gesellschaftlichen Zusammenhangs“71 aufmerksam machte. Marxʼ Aktualität 

begründet sich aus Sicht der Herausgeber durch die „Relevanz seiner Problemstel-

lung“ sowie sein „Reflexionsniveau“.72  

Neben der rein akademischen Forschung sorgen wiederkehrende Finanz- und 

Wirtschaftskrisen, auch nach dem Ende des sogenannten real existierenden Sozia-

lismus, dafür, dass Marx periodisch reanimiert wird. Dabei gilt dieser dann entwe-

der als kluger Analytiker des auch heute noch existierenden Kapitalismus, wie zu-

letzt etwa in Terry Eagletons Streitschrift Warum Marx recht hat (2012)73 und 

Wolfgang Streecks Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapita-

lismus (2013)74, oder, gänzlich konträr dazu, als zum Verständnis für die heutige 

Lage völlig ungeeignete Figur des 19. Jahrhunderts, wie etwa in der biografischen 

Darstellung Jonathan Sperbers Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert von 

201375.  Auch Gareth Stedman Jones nahm sich wie Sperber in Karl Marx. Grea -t

ness  and  Illusion  (2016) eine Historisierung von Karl Marx vor.76 Im Unterschied 

zu Sperber möchte Stedman Jones jedoch parallel zu biografischen Aspekten eben-

so ausführlich Marx’ Theorie in dessen verschiedenen Schaffensphasen beleuch-

ten.77 

Vom Journalisten Jürgen Neffe stammt die jüngste Biografie mit dem Titel Karl 

Marx. Der Unvollendete (2017)78. Neffe erkennt im jungen Marx einen Autor des 

Vormärz, dem es um die Freiheit des Menschen sowie um eine selbstbestimmte 

demokratische Lebensform ging, wenn auch nicht in Form einer repräsentativen 

Demokratie. Neffe betont Marxʼ enorme analytische und prognostische Fähigkei-

ten, die sich insbesondere in dessen Spätwerk zeigen, das für Neffe nicht als Ge-

                                                             

71  Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Marx’ Aktualitäten – Zur Einleitung, in: Jaeggi, Rahel; 

Loick, Daniel (Hrsg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp, Berlin 2013, S. 

10. 

72  Ebd., S.11. 

73  Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012. 

74  Streeck, Wolfgang: Gekaufte Zeit: Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalismus, 

Suhrkamp, Berlin 2013. 

75  Sperber, Jonathan: Karl Marx. Sein Leben und sein Jahrhundert, C.H. Beck, München 

2013. 

76  Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 2016. 

77  Frühere einflussreiche Biografien sind etwa: Avineri, Shlomo: The Social and Political 

Thought of Karl Marx, Cambridge University Press, Cambridge 1968. Berlin, Isaiah: 

Karl Marx: His Life and Environment, Thornton Butterworth, London 1939. McLellan, 

David: Karl Marx: His life and Thought, Harper and Row, New York 1973. 

78  Neffe, Jürgen: Karl Marx. Der Unvollendete, C. Bertelsmann Verlag, München 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

gensatz zum Frühwerk verstanden werden sollte. In vielen Aspekten, räumlich wie 

technologisch, scheint erst das 21. Jahrhundert jene uneingeschränkte kapitalisti-

sche Produktionsweise, die Marx einst antizipierte, zu vervollkommnen.79 Die Fol-

gen des Marxismus des 20. Jahrhunderts trennt Neffe von Marxʼ Intentionen, der 

stets die für die Revolution notwendige Reife der gesellschaftlichen Zustände be-

tont habe.80 Für Neffe erweist sich Marx grundsätzlich als ein Philosoph der Frei-

heit. Wenn dieser einst formulierte, dass die Freiheit des Einzelnen als die Voraus-

setzung für die Freiheit aller zu verstehen sei, so habe der „reale“ Sozialismus die-

sen Satz auf den Kopf gestellt.81 Auch Christoph Henning verfolgt in seinem 

schmalen Band Marx und die Folgen (2017) einen ähnlichen Ansatz. Wie Neffe, 

verdeutlicht Henning Marxʼ demokratische Gesinnung und betont anhand zahlrei-

cher Beispiele aus aktuellen gesellschaftspolitischen Debatten die unverminderte 

Aktualität der marxschen Kapitalismuskritik.82 Henning zeigt, dass Marx zwar den 

europäischen Kapitalismus seiner Zeit beschrieb, ihm dabei jedoch insbesondere die 

Dynamik und Anpassungsfähigkeit des Kapitalismus als wesentlich galten. Auf-

grund dieser Anpassungsfähigkeit bleiben uns auch heute Ausbeutung und Ent-

fremdung erhalten. Die Problematisierung der Entfremdung durch Marx gilt Hen-

ning als das durchgängige Motiv in dessen Werk. Daher sind Früh- und Spätwerk 

für ihn nicht als Gegensätze, sondern lediglich als unterschiedliche Schwerpunkt-

setzungen verschiedener Phasen anzusehen.83 

Andreas Arndt hat sich mit Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner 

Theorie bereits 1985 an eine Gesamtdarstellung des marxschen Theoriegebäudes 

gemacht. Im Nachwort der Neuauflage, die 2011 folgte, betont Arndt die marxsche 

Hervorhebung des Individuums als normativen Bezugspunkt.84 Ausführlich ausge-

arbeitet wurde diese Lesart dann in Arndts Geschichte und Freiheitsbewusstsein. 

Zur Dialektik der Freiheit bei Hegel und Marx aus dem Jahr 2015.85 Hierin stellt 

Arndt die weithin geteilte Annahme von Marx als einem radikalen Überwinder He-

gels infrage. Vielmehr habe Marx ebenso wie Hegel den Fortschritt des Freiheits-

                                                             

79  Vgl. ebd., S. 429-439. 

80  Vgl. ebd., S. 468. 

81  Vgl. ebd., S. 230-231; 434. 

82  Henning, Christoph: Marx und die Folgen. J.B. Metzler, Stuttgart 2017. 

83  Vgl. ebd. S. 56-60. 

84  Arndt, Andreas: Nachwort zur zweiten Auflage, in: Arndt, Andreas: Karl Marx. Versuch 

über den Zusammenhang seiner Theorie, Akademie Verlag, Berlin 2011 (1985), S. 257-

262. 

85  Arndt, Andreas: Geschichte und Freiheitsbewusstsein: Zur Dialektik der Freiheit bei He-

gel und Marx, Minerva Verlag, Berlin 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 39 

 

bewusstseins im reflektierten Recht des Staates verortet. Demnach realisiert das 

menschgemachte Recht und die dahinter stehende staatliche Sanktionsmacht die 

Freiheit, anstatt sie zu begrenzen. Je demokratischer dieser Prozess abläuft, umso 

höher die Stufe des Freiheitsbewusstseins. Im Unterschied zu Hegel habe Marx al-

lerdings den von der bürgerlichen Gesellschaftsordnung produzierten und kontinu-

ierlich anwachsenden Anteil der faktisch Eigentums- und Rechtlosen, des Pöbels, 

zu seinem Ausgangspunkt genommen, um mit einer wirklichkeitsverändernden 

Theorie im Sinne universeller Emanzipation zu wirken:86 „Es knirscht in der ‚He-

gelmaschine‘. Karl Marx hat dies gesehen.“87 Im Gegensatz zu Hegels beobachten-

dem Attentismus, der sich im Sinnbild der Eule der Minerva spiegelt, die ihren Flug 

erst in der Dämmerung beginnt, wollte Marxʼ Theorie den menschlichen Fortschritt 

nicht nur beschreiben, sondern als gallischen Hahn herbeirufen. Für Marx wurde 

die Verwirklichung der Philosophie zum Programm. Als Telos der menschlichen 

Freiheitsentwicklung galt ihm der Kommunismus, in dem sich individualistische 

Bedürfnisse entfalten können, wobei darunter nicht einzig materielle Bedürfnisse 

verstanden werden dürfen, sondern zugleich auch das Bedürfnis nach mehr freier 

Zeit zur kreativen Entfaltung.88 

In der Zeit der Blockkonfrontation war ein solcher Ansatz selten, wurde Marx 

doch primär mit Kollektivismus oder doktrinären Weltanschauungen des real exis-

tierenden Sozialismus in Verbindung gebracht. Auch die DDR pflegte bis zu ihrem 

Ende in den Achtzigerjahren den sogenannten Marxismus-Leninismus, der während 

des 20. Jahrhunderts entstand. Dieser stützte sich traditionell auf wenige Werke 

Marx’ und erhob diese zu einem verschulten Kanon. Durch den Ausschluss der 

nicht kanonisierten Marx-Texte wurden Spannungen, Ambivalenzen oder nicht 

konforme Interpretationen durch die ideologischen Staatssozialismen systematisch 

unterdrückt.  

Zunächst kann festgehalten werden, dass der Marxismus nach Gareth Stedman 

Jones im 20. Jahrhunderts fast schon untrennbar mit gewaltsamem Umsturz und re-

volutionären Parteien assoziiert wurde, wobei dieser sich traditionell auf bestimmte 

Lesarten weniger Werke stützte. Dies waren insbesondere das Manifest der Kom-

munistischen Partei (1848), Zur Kritik der Politischen Ökonomie (1859), Der Bür-

gerkrieg in Frankreich (1871) sowie Die Kritik des Gothaer Programms (1891).89 

Insbesondere der Bürgerkrieg in Frankreich gilt mit 8000 Kopien als Marx’ erster 

                                                             

86  Vgl. ebd., S. 13; 87-92. 

87  Ebd., S. 13. 

88  Vgl. ebd., S. 34-35; 74-75; 100. 

89  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Das Kommunistische Manifest von Karl Marx und Friedrich 

Engels, Einführung, Text, Kommentar, C.H. Beck, München 2012, S. 219-228. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

größerer publizistischer Erfolg und verhalf ihm erstmals zu einer weiteren Bekannt-

heit über sozialistische Kreise hinaus.90 Das Manifest, das im Frühjahr 1948 in 

London erschien, spielte in der 1848er-Revolution hingegen kaum eine Rolle und 

geriet nach deren Ende zunächst in Vergessenheit, bis es 1872 – nach Marxʼ neuer-

lichem Ruhm – neu aufgelegt wurde. Nun waren es bereits die Arbeiterparteien, die 

das Werk verbreiteten. Während der 70er-Jahre wurde Marx auch zunehmend als 

Autor des Kapitals bekannt, dessen erste Auflage 1867 erschienen war und dessen 

zweite vereinfachte Auflage 1872 erschien. Es war ein bestimmter Marx, den der 

entstehende Marxismus kannte. Hingegen blieben die Texte von Marx mit dem 

„größten Reichtum an philosophischer Reflexion“91, wie etwa die Ökonomisch-

philosophischen Manuskripte von 1844, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-

phie (entstanden zwischen 1843 und 1844) oder auch die Grundrisse (entstanden 

zwischen 1857 und 1858), selbst noch nach Engelsʼ Tod 1895 weithin unbekannt.92 

Eine der ersten Marx-Biografien erschien unter dem Titel Karl Marx. Geschichte 

seines Lebens erst 1918. Der Autor, Franz Mehring, hatte sich hierzu die Hilfe von 

Rosa Luxemburg geholt, die zwei Kapitel beisteuerte. Mehrings Biografie rief hef-

tigen Protest von Karl Kautsky hervor, der als einer der Gründungsväter des ortho-

doxen Marxismus gilt. 

Die Entstehung des orthodoxen Marxismus vollzog sich bereits Ende des 19. 

Jahrhunderts. Ein Grundstein war Friedrich Engelsʼ Artikelserie Anti-Dühring, die 

von 1877 bis 1878 unter Mitarbeit von Marx für den Vorwärts entstand. Darin wur-

den auf populäre Weise die Grundlagen des sogenannten „wissenschaftlichen Sozi-

alismus“ geschildert, die nach Engels insbesondere in den beiden marxschen Inno-

vationen bestanden: einer materialistischen Konzeption der Geschichte und der 

Entdeckung des Mehrwerts als dem Geheimnis der kapitalistischen Produktion. Das 

Buch übte großen Einfluss auf die jüngere Generation von Sozialisten aus. Dazu 

zählten etwa Karl Kautsky, Eduard Bernstein, August Bebel und Georgi 

Plechanow. Dieses Buch verwandelte das marxsche Werk in eine Weltanschau-

ung.93 

                                                             

90  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 507. 

91  Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwicklung. 

Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 13. 

92  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 13. 

93  Vgl. Stedman Jones, Gareth: Karl Marx: Greatness and Illusion, Allen Lane, London 

2016, S. 560-562. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 41 

 

Solange die anhaltende Krisenhaftigkeit des Kapitalismus Alltagserfahrung war, 

war auch die marxsche These zum baldigen Zusammenbruch des Systems glaub-

haft. Erst als nach 1896 die Konjunktur im Deutschen Reich anzog, schwand das 

Vertrauen auf ein baldiges Ende des Kapitalismus. Nach einer langen zwanzigjähri-

gen Depression zwischen den Jahren 1873 und 1896 stabilisierte sich die wirt-

schaftliche Lage, und auch der deutschen Arbeiterschaft ging es merklich besser. 

Mit dem Wirtschaftsaufschwung erzielten auch die Gewerkschaften ansehnliche Er-

folge und positionierten sich immer stärker als unabhängiger Teil der deutschen So-

zialdemokratie. Spannungen innerhalb der Partei waren die Folge, wie ebenso der 

Status der marxschen Theorie zur Disposition stand. Wo die deutsche Sozialdemo-

kratie Einheit behaupten wollte, verfolgten Gewerkschaftsflügel zunehmend eigene 

partikulare Ziele. Der Moment, in dem die marxsche Theorie in die Krise geriet, 

war paradoxerweise zugleich auch der Moment der Blüte des Marxismus. Leszek 

Kolakowski nennt die Zeit zwischen 1889 und 1914 ein „Goldenes Zeitalter des 

Marxismus“, in dem sich eine einheitliche Lehre herausbildete, die aber noch nicht 

dogmatisch wurde und eine vielfältige Diskussion zuließ.94 

Die treibende Kraft der Formation einer einheitlichen Lehre war Karl Kautsky.95 

Dieser erkannte eine neue Tendenz zur Fragmentierung der Arbeiterschaft, die aus 

den unmittelbar materiellen Interessen einzelner Gruppen resultierte. Um einen Zer-

fall der Partei zu verhindern, bemühte sich Kautsky um eine kanonisierte Lehre als 

gemeinschaftsbildenden Glaubensgrundsatz, dessen Hüter die Intellektuellen der 

Partei werden sollten. Kautsky entwickelte in seinen theoretischen Arbeiten einen 

teils durchaus kritischen Bezug auf Marx und Engels, doch waren ihm deren Werke 

die einzige Quelle bei der Analyse sozialer Erscheinungen. Seine Arbeiten, die 

schulbildend werden sollten, waren aufgrund dieser Geschlossenheit bzw. ange-

strebten „Reinheit der Lehre“ nach Kolakowski „pedantisch“ orthodox.96 Sein or-

thodoxer Zentrismus, der sich im Erfurter Programm von 1891 definierte, konstitu-

ierte sich einerseits in der Ablehnung eines Reformismus, der auf schrittweise Re-

formen und breite, klassenübergreifende Bündnisse setzte sowie andererseits in der 

Negation radikalrevolutionärer Positionen, die einen baldmöglichen Umsturz an-

                                                             

94  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall,  Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 11. 

95  Vgl. ebd., S. 43-75. 

96  Vgl. ebd., S. 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

strebten.97 Kautskys Kritik an der Oktoberrevolution veranlasste Lenin, ihn in einer 

populären Streitschrift als „Renegaten“ zu bezeichnen.98  

Kautskys Strategie richtete sich primär auf die Aggregation von Stärke der par-

teilich organisierten Arbeiterklasse, nicht aber auf die Zustimmung zur Partei in-

nerhalb der gesamten Bevölkerung. Nach Kautsky war es weniger die Aufgabe der 

Arbeiterpartei, die Revolution an sich, sondern vielmehr sich selbst für diese zu or-

ganisieren. Wie Marx, so glaubte auch Kautsky an den notwendig kommenden Zer-

fall des Kapitalismus, der ihm so sicher schien, dass der aktive Aspekt der Revolu-

tion nun stärker in den Hintergrund rückte, als das bei Marx der Fall gewesen 

war..99 Kautskys Strategie bedingte eine selbst gewählte Isolation und Abgrenzung 

der Arbeiterschaft gegenüber anderen sozialen Schichten. Er beharrte auf dem Kon-

zept der Revolution, verschob diese aber zugunsten des Parteiwohls auf unbestimm-

te Zeit. Wann genau der Kapitalismus für eine Machtübernahme die nötige „Reife“ 

erreicht hätte, ließ er offen.100 Im Rückblick erschien dem linken Kulturkritiker und 

Philosophen Walter Benjamin das blinde Vertrauen der marxistischen Orthodoxie 

und der späteren KPD auf den mechanischen Ablauf der Geschichte als fatal. Jahr-

zehnte später, nach der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten, schrieb Ben-

jamin: „Es gibt nichts, was die deutsche Arbeiterschaft in dem Grade korrumpiert 

hat wie die Meinung, sie schwimme mit dem Strom.“101  

Eine andere Antwort auf die Krise der marxschen Lehre in den 1890ern war der 

Revisionismus, der sich gänzlich vom Revolutionskonzept verabschiedete. Auslöser 

des Ende der 1890er in der Sozialdemokratie ausgebrochenen Revisionismus-Streits 

war der in London lebende Eduard Bernstein. Fast ein Jahrzehnt nachdem Bernstein 

mit Kautsky das Erfurter Programm (1891) entworfen hatte, das noch die Idee ei-

ner kommenden revolutionären Krise in sich trug, versuchte Bernstein die Sozial-

demokratie auf einen neuen Weg zu leiten. Bernstein stand dabei vor Augen, dass 

der von Marx prophezeite Zusammenbruch des Kapitalismus ausblieb. Das Gegen-

teil schien sogar der Fall zu sein, die Mittelschicht wuchs, die Arbeiter erstritten 

mehr Lohn und weniger Arbeitszeit. All dies geschah innerhalb des Kapitalismus 

                                                             

97  Vgl. ebd., S. 44-45. 

98  Lenin, Wladimir Iljitsch: Die proletarische Revolution und der Renegat Kautsky, in: 

ders.: Werke, Band 28, Dietz Verlag, Berlin 1959 (1918), S. 225-327. 

99  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 56. 

100  Vgl. ebd, S. 58. 

101  Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte (1940), in: Benjamin, Walter: Er-

zählen. Schriften zur Theorie der Narration und zur literarischen Prosa, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 2007, S. 134-135. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 43 

 

durch den effektiven Kampf der Gewerkschaften und der Partei im Parlament. Die 

Idee einer Diktatur des Proletariats erschien für Bernstein als von den Erfolgen der 

Sozialdemokratie überholte Idee. In Die Voraussetzungen des Sozialismus und die 

Aufgaben der Sozialdemokratie (1899)102 behauptete Bernstein, dass eine sozialisti-

sche Gesellschaft allein durch politischen Kampf und damit verbundene politische 

Reformen und gewerkschaftlichen Kampf erreichbar wäre. Der marxsche Glaube an 

Revolution und Zerfall des Kapitalismus verlor in Bernsteins Ideengebäude gänz-

lich an Bedeutung.  

Rosa Luxemburg wandte sich mit Sozialreform oder Revolution (1899)103 gegen 

Bernsteins Revisionismus. Nach ihrer Marxlesart seien Reformen zwar wichtig, wie 

auch etwa die gewerkschaftliche Organisation der Arbeiter zur Bewusstseinsbil-

dung des Proletariats beitrage, ein grundlegender revolutionärerer Wandel bleibe 

aber notwendig. Reform und Revolution seien nur als ein untrennbarer Zusammen-

hang zu denken. Mit ihrer Schrift Die Akkumulation des Kapitals (1913)104 knüpfte 

sie neu an das von Marx im Kapital skizzierte Konzept der „ursprünglichen Akku-

mulation“ an. Um den Profit auch weiterhin hoch zu halten, müsse sich nach Lu-

xemburgs These die westliche Industrie nach außen wenden, um neue Absatzmärk-

te zu erschließen. Nur so gelänge es ihr zeitweise, dem von Marx prophezeiten ten-

denziellen Fall der Profitrate zu entgehen. Der Kapitalismus werde demnach aus ei-

ner ökonomischen Notwenigkeit heraus expansiv und daher imperialistisch. Das 

heißt aber auch: Nur durch die Vermarktlichung bisher nicht ökonomisierter Berei-

che und Güter können die Profitraten auch weiterhin hoch gehalten werden. Der 

Kapitalismus bedarf für Luxemburg eines Außens, das er durch seine Expansion 

zugleich aufzehrt. Doch sobald das Kapital die Welt durchkapitalisiert hätte, wäre 

damit auch die Grundlage seines Zusammenbruchs geschaffen – auch wenn dies 

nicht als Automatismus zu begreifen sei, es vielmehr noch immer eines aktiven Pro-

letariats bedürfe, um diesen herbeizuführen.105  

Der Erste Weltkrieg, in dem die europäischen Imperien um die Sicherung ihres 

Platzes in der Welt stritten, schien Luxemburgs Theorie zu bestätigen. Doch nach 

                                                             

102  Bernstein, Eduard (Autor); Tetzel, Manfred (Hrsg.): Die Voraussetzungen des Sozia-

lismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie, Dietz Verlag, Berlin 1991 (1899). 

103  Luxemburg, Rosa: Sozialreform oder Revolution, in: dies.: Gesammelte Werke, Band 1, 

Erster Halbband, Dietz Verlag, Berlin 1982 (1899), S. 369-445. 

104  Luxemburg, Rosa: Die Akkumulation des Kapitals. Ein Beitrag zur ökonomischen Er-

klärung des Imperialismus, in: dies.: Gesammelte Werke, Band 5, Dietz Verlag, Berlin 

1975 (1913), S. 5-411. 

105  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Zweiter Band, R. Piper & Co., München 1988 (1978), S. 92-93. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Ende des Krieges und nach der Novemberrevolution von 1918/19 setzte sich die 

„gemäßigte“, reformorientierte deutsche Arbeiterschaft gewaltsam gegen den radi-

kalrevolutionären Flügel durch. Karl Liebknecht und Rosa Luxemburg wurden von 

reaktionären Freikorps ermordet. Während die SPD zu einer staatstragenden Partei 

der Weimarer Republik wurde und sich vom Revolutionskonzept des Marxismus 

löste, entwickelte sich die KPD zu einer revolutionären Kaderpartei, die unter der 

Führung Ernst Thälmanns zunehmend unter den Einfluss der stalinistischen Sow-

jetunion geriet. Währenddessen gerieten die ehemaligen KPD-Vorsitzenden Hein-

rich Brandler und August Thalheimer ins politische Abseits und gründeten 1929 die 

KPO (Kommunistische Partei-Opposition). Thalheimer hatte 1928 mit Bezug auf 

Marxʼ 18. Brumaire eine der ersten Faschismusanalysen geliefert.106 

In Russland hatten sich nach dem Ersten Weltkrieg die Bolschewiki durchge-

setzt, die das Land nach sozialistischen Prinzipien umgestalten wollten. Die Aus-

gangssituation war jedoch nicht die einer hoch entwickelten Produktionsstufe, wie 

Marx es sich vorgestellt hatte, sondern die eines fatalen Bürgerkrieges. Der russi-

sche Kommunismus war ein „Kriegskommunismus“107, der den akuten Mangel 

während des Bürgerkrieges despotisch verwaltete, statt den Überfluss gemein-

schaftlich zu organisieren. Lenin, der sich dieser Problematik bewusst war, bemühte 

sich um entsprechende theoretische Adjustierungen des marxschen Werkes. Trotz 

des Mangels gelang es der 1922 gegründeten Sowjetunion, sich im Verlaufe der 

1920er-Jahre zu stabilisieren. Mit dem neuen Staat bildete sich auch ein tieferes In-

teresse am Marxismus heraus. Der Marxismus wurde zur Legitimationswissen-

schaft dieses neuen Staates, der aus Revolution und Chaos entsprungen war. Nach 

Lenins Tod wurde der Marxismus-Leninismus 1924 zur offiziellen Staatsdoktrin 

ernannt. Der wissenschaftlichen Erschließung des marxschen Werks kam damit 

staatstragende Bedeutung zu. 

Bereits im Jahr 1921 wurde Dawid Rjasanow als Leiter des Moskauer Marx-

Engels-Institutes ernannt. Dieser lancierte ab 1927 eine erste Marx-Engels-

Gesamtausgabe, die einen Umfang von vierzehn Bänden erreichte (MEGA1). Inner-

halb des Projektes eröffnete sich ein neuer Horizont. Bis dahin unbekannte frühe 

Texte von Marx und Engels boten nun durch ihre erstmalige Übersetzung und Pub-

likation neue Interpretationsmöglichkeiten. Darunter eröffnete sich auch die Mög-

lichkeit, Marxʼ Schriften zu Rolle und Bedeutung des Individuums stärker in den 

                                                             

106  Thalheimer, August: Über den Faschimus (1928), in: Abendroth, Wolfgang: Faschis-

mus und Kapitalismus. Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt am Main; Wien 1967, S. 

19-38. 

107  Siehe dazu: Hildermeier, Manfred: Die russische Revolution 1905–1921, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1989, S. 278-293. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 45 

 

Blick zu nehmen. Rjasanow fiel 1938 den stalinistischen Säuberungen zum Opfer. 

Stalin, der jegliche politische Opposition ausschaltete, gab mit seinem dialektischen 

Materialismus (auch „DiaMat“ genannt)108 nun auch eine unumstößliche staatsoffi-

zielle Marxlesart vor, die neben sich keine anderen duldete. Dabei griff Stalin auch 

auf Lenin zurück, der sich mit der Streitschrift Materialismus und Empiriokritizis-

mus (1908)109 gegen den neukantianischen Austromarxisten Max Adler wandte, 

dessen Auffassung auch in der Sowjetunion Anhänger fand.110 Philosophisch hatte 

sich der Marxismus damit auf einen Vulgärmaterialismus festgelegt. Das Sein be-

stimmte nun auch offiziell das Bewusstsein, insofern die politische Macht über die 

Möglichkeiten und Grenzen der politischen Philosophie entschied. Insbesondere die 

Partei und später der Staatsapparat wurden gleichsam zu einem Fetisch erhoben. 

Auch dies war nicht allein Stalin zu verdanken, der ein großes Geschick bei der au-

toritären Führung eines bürokratischen Staatsapparats bewies. Bereits Lenin hatte in 

seiner Schrift Was tun? (1902)111 das Prinzip der Avantgardepartei entwickelt und 

sich dabei auch auf Karl Kautskys Betonung der Partei berufen. 

Während der Zwanzigerjahre veröffentlichte der ungarische Philosoph Georg 

Lukács seine Essaysammlung Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über 

marxistische Dialektik (1923).112 Gegen den Empirismus und Positivismus der II. 

Internationale wie auch gegen Friedrich Engelsʼ Natur-Dialektik, versuchte Lukács 

eine Philosophie für den Marxismus zu errichten – die insbesondere auf Marxʼ he-

gelianische Quellen aufmerksam macht. Lukács erkannte in Marxʼ Denken die Su-

che nach einer totalen Perspektive, bei der das Ganze gegenüber den Teilen Vor-

rang hat. Auch reiche diese dialektisch beschreibbare Totalität über die Gegenwart 

hinaus. Die in die Zukunft projizierte revolutionäre Umwälzung der Gesellschaft 

ließe sich daher auch nie direkt auf die empirischen Gegebenheiten zurückführen. 

                                                             

108  Stalin, Josef: Über den dialektischen und historischen Materialismus, in: ders.: Fragen 

des Leninismus, Verlag für Fremdsprachige Literatur, Moskau 1947 [1938], S. 646-679. 

109  Lenin, Wladimir Iljitsch: Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkun-

gen über eine reaktionäre Philosophie, Verlag für fremdsprachige Literatur, Moskau 

1947 (1908). 

110  Die Austromarxisten waren eine lose Gruppe österreichischer Intellektueller, die das 

marxsche Werk u.a. mit der kantschen Philosophie verbinden wollten. Zu ihnen gehör-

ten Otto Bauer, Victor Adler, Max Adler, Rudolf Hilferding sowie auch Karl Renner, 

der der erste Präsident Österreichs nach dem Zweiten Weltkrieg wurde. 

111  Lenin, Wladimir Iljitsch: Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung, in: ders.: 

Werke, Band 5, Dietz Verlag, Berlin 1955 (1902). 

112  Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische Dialek-

tik, Luchterhand, Neuwied (u.a.) 1970 (1923). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Das Klassenbewusstsein galt Lukács dabei als ein eigenständiger Faktor mit eigener 

Dynamik, das sich nicht auf eine bloße Funktion des historischen Geschichtspro-

zesses reduzieren lässt. Das Proletariat kenne die Zukunft, indem es sie erschaffe, 

und sei daher als Subjekt-Objekt der Geschichte epistemologisch privilegiert. Es al-

lein habe Zugang zur gesellschaftlichen Totalität. Spezifischer gesagt waren es je-

doch nicht die Ideen und Einstellung eines durchschnittlichen Arbeiters, die hiermit 

gemeint waren, sondern die Partei und deren Führung. Nach Kolakowski kann 

Lukács als Leninist gelten, der sich später zudem mit dem Stalinismus arrangier-

te.113 

Die Kritische Theorie, insbesondere Theodor W. Adorno, bewertete in den 

Sechzigerjahren Lukács  Schrift  Die Zerstörung der Vernunft (1954)114 als einen 

ideologischen Beitrag zum Stalinismus, wenngleich viele der früheren Gedanken 

Lukácsʼ  durchaus  von  Adorno  übernommen  wurden.115 Zur  Kritischen  Theorie, 

oder auch Frankfurter Schule, zählen in erster Linie jene Philosophen und Soziolo-

gen, die in den 1920er- und 1930er-Jahren im Umfeld des Frankfurter Instituts für 

Sozialforschung tätig waren und sich explizit als marxistisch inspiriert und zugleich 

als parteipolitisch ungebunden verstanden. Dazu gehören neben Theodor Adorno 

und Max Horkheimer insbesondere Herbert Marcuse, Erich Fromm, Walter Benja-

min sowie, einige Jahrzehnte später, auch Jürgen Habermas. Entfremdungstheorie 

und Fetischismusanalyse rückten in das Zentrum der Kritischen Theorie,116 wobei 

man sich insbesondere auf die nun veröffentlichten Ökonomisch-philosophischen 

Manuskripte (1844/1932) und den darin entwickelten Begriff des Gattungswesens 

berief.117 Hingegen erschien den Frankfurtern die aus der Theorie abgeleitete Fo-

kussierung auf ein revolutionäres Subjekt (das Proletariat) als problematisch. Die 

bisherige Annahme der orthodoxen Marxisten war es, dass mit der Entwicklung der 

Produktionskräfte auch die Arbeiterschaft und deren Bewusstsein und Stärke zu-

nähmen. Auch vertrat die Orthodoxie die These, dass gesellschaftliche Akteure ob-

                                                             

113  Vgl. Kolakowski, Leszek: Die Hauptströmungen des Marxismus. Entstehung. Entwick-

lung. Zerfall, Dritter Band, R. Piper & Co., München 1989 (1978), S. 306-307. 

114  Lukács, Georg: Die Zerstörung der Vernunft, Aufbau Verlag, Berlin 1954. 

115  Siehe dazu: Schiller, Hans-Ernst: Tod und Utopie: Ernst Bloch, Georg, Lukács, in: 

Klein, Richard; Kreuzer, Johann, Müller-Doohm, Stefan (Hrsg.): Adorno Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2011, S. 25-35. 

116  Zur neueren Entfremdungstheorie siehe: Jaeggi, Rahel: Entfremdung: Zur Aktualität ei-

nes sozialphilosophischen Problems, Campus-Verlag, Frankfurt am Main 2005. 

117  Vgl. Henning, Timm: Kritische Theorie, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 330-

336. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 47 

 

jektive Interessenslagen aufweisen, die im Lauf der Geschichte miteinander in Kon-

flikt gerieten, und die Geschichte daher eine Geschichte von Klassenkämpfen sei – 

wie es Marx formulierte. Die Frankfurter Schule, insbesondere Horkheimer, Fromm 

und Adorno, lösten diese Illusion auf. In ihren empirischen und sozialpsychologi-

schen Arbeiten wiesen sie nach, dass die Arbeiterklasse eben nicht automatisch 

progressive oder revolutionäre Einstellungen teile (Studien über Autorität und Fa-

milie [1936]).118 Auch Karl Korsch, Rechtsphilosoph und Mitbegründer des Frank-

furter Instituts für Sozialforschung, steht für eine unorthodoxe Marxrezeption auf-

grund der Tatsache, dass er in seiner Schrift Marxismus und Philosophie (1923) die 

materialistische Geschichtstheorie auf die Genese und Entwicklung des Marxismus 

anwandte.119 

Im Umfeld der Frankfurter Schule entstanden auch themenspezifische Ausei-

nandersetzungen mit Marx, die sich durch einen stark undogmatischen Charakter 

auszeichneten. Während Alfred Schmidt mit Der Begriff der Natur in der Lehre von 

Marx (1962)120 eine Darstellung der Ambivalenz des marxschen Naturbegriffs erar-

beitete, bezog sich Erich Fromm mit Das Menschenbild bei Marx (1963)121 insbe-

sondere auf dessen Frühschriften und das darin beschriebene Gattungswesen-

Konzept.  

Nur wenige Jahre später formulierte Jürgen Habermas als prominentester Ver-

treter der zweiten Generation der Frankfurter Schule insbesondere in Erkenntnis 

und Interesse (1968)122 seine Marx-Kritik. Nach Habermas verkürze Marx die Di-

mensionen der erkenntnistheoretischen Reflexion. Marx bestimme etwa das Er-

kenntnisziel des Menschen allein in der Findung von Mitteln zur erweiterten Verfü-

gungsgewalt über die Natur. Habermas erkennt darin ein positivistisch gefärbtes 

Denken, das dem der Naturwissenschaften gleicht. Die daraus resultierende marxis-

tische Geschichtsphilosophie sei allein auf den technologischen Fortschritt fixiert. 

Habermasʼ Sammelband Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus 

                                                             

118  Horkheimer, Max; Fromm, Erich, Marcuse, Herbert: Studien über Autorität und Fami-

lie. Forschungsberichte aus dem Institut für Sozialforschung. Mit einem Vorwort von 

Ludwig von Friedeburg. Reprint der Ausgabe Paris 1936, Klampen, Lüneburg 2005 

(1936). 

119  Korsch, Karl: Marxismus und Philosophie, Hirschfeld, Leipzig 1930 (1923). 

120  Schmidt, Alfred: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Europäische Verlagsan-

stalt, Frankfurt am Main 1962. 

121  Fromm, Erich: Das Menschenbild bei Marx. Mit den wichtigsten Frühschriften von 

Karl Marx, Ullstein Materialien, Frankfurt am Main; Berlin; Wien 1982. 

122  Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1968. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

(1976)123 nimmt entsprechend eine Abkehr von der insbesondere auch durch Engels 

geprägten marxistischen Geschichtsphilosophie und dessen Fokussierung auf die 

Produktionsweise und Produktivkräfte vor und ersetzt diese durch eine evolutionäre 

Theorie moralischer Entwicklung.124 Der Materialismus verschwindet in Habermasʼ 

Rekonstruktion. In Theorie des kommunikativen Handelns (1981)125 wird Marx 

ebenso als defizitär dargestellt, wenn auch dessen Fetischismus-Begriff darin von 

Habermas aufgegriffen wird. Auch versucht Habermas mit dem Begriff der „Kolo-

nialisierung der Lebenswelt“, den er von Max Weber und Karl Marx herleitet, die 

umfassende Ökonomisierung verschiedenster Gesellschaftsbereiche zu erfassen. 

Marxʼ Fehler aber bestehe darin, die Ausdifferenzierung der Gesellschaft in ver-

schiedene Teilsysteme, die den Spätkapitalismus prägen, nicht wahrgenommen zu 

haben. Seine ökonomistischen Erklärungsmodelle seien daher für die Gegenwart zu 

monokausal.126 Mit Faktizität und Geltung wendet sich Habermas 1992, auf den 

Spuren Hegels und des deutschen Idealismus, den Institutionen, insbesondere dem 

Recht und dessen integrativer Kraft, zu. Damit verabschiedete sich Habermas end-

gültig von der marxschen Gesellschaftstheorie, für die im Gegensatz zu Habermas 

nicht primär gesellschaftliche Normen, sondern vielmehr ökonomische Zwänge das 

Handeln der Akteure bestimmen.127  

Der Philosoph Axel Honneth vertritt die dritte Generation der Frankfurter Schu-

le. Honneth versuchte zuletzt mit Die Idee des Sozialismus (2015)128, den Marxis-

mus vom vermeintlich überholten Denken des 19. Jahrhunderts zu befreien. Dabei 

ist es Honneths Anliegen, der heutigen Linken eine neue normative Orientierung zu 

geben. Wenn etwa Occupy Wall Street zerfallen ist, so lag dies vor allem auch da-

ran, dass der Bewegung eine gemeinsame, in die Zukunft weisende Leitidee fehlte. 

                                                             

123  Habermas, Jürgen: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main 1976. 

124  Zuvor erschien das ebenso noch an Marx orientierte Werk: Habermas, Jürgen: Legiti-

mationsprobleme im Spätkapitalismus, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1973. 

125  Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 1: Handlungsrationa-

lität und gesellschaftliche Rationalisierung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981; Ha-

bermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der funkti-

onalistischen Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981. 

126  Vgl. Habermas, Jürgen: Theorie des Kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der 

funktionalistischen Vernunft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1981, S. 499-501. 

127  Vgl. Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die 

normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, transcript Verlag, Bielefeld 

2005, S. 443-446. 

128  Honneth, Axel: Die Idee des Sozialismus, Suhrkamp, Berlin 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 49 

 

Nach dem Motto „zurück zu den Wurzeln“ blickt Honneth auf die erste Generation 

der Sozialisten der 1830er-Jahre und findet deren Faszination für die Leitideen der 

Französischen Revolution, „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“. Der Begriff Brü-

derlichkeit, in dem Honneth einen potenziellen Leitbegriff eines neuen Sozialismus 

erkennt, wurde seiner Auffassung nach als ein gegenseitiges solidarisches Fürei-

nander-Einstehen konzipiert.129 Demgegenüber sei es ein Geburtsfehler des Sozia-

lismus gewesen, in der Folge von Marx den Begriff der Freiheit zu stark mit dem 

Egoismus des monadischen Marktteilnehmers in Verbindung zu bringen. Dies führ-

te letztlich zu einer Preisgabe der individualistischen Entfaltung zugunsten eines 

sozialistischen Kollektivismus. Statt im Namen der Brüderlichkeit in verschiedens-

ten gesellschaftlichen Teilsystemen oder Feldern jeweils spezifische Kämpfe um 

Anerkennung zu führen, habe der Marxismus alle Ungerechtigkeiten nur im Hin-

blick auf die Ökonomie kritisieren können und damit die soziale Realität verzerrt 

wahrgenommen.  

Auch in Frankreich hatten sich nach dem Zweiten Weltkrieg vielfältige An-

knüpfungen an Marx ergeben. Doch im europäischen Westen betrachtete man Marx 

ebenso wenig als einen Denker der Individualität. Immerhin entwickelten sich ne-

ben dem orthodoxen Kommunismus der Kommunistischen Partei Frankreichs 

(KPF) auch wenige undogmatische, eher philosophisch orientierte Marxrezeptio-

nen, die zudem durchaus an Einfluss gewannen. So versuchte der Existenzialismus 

Jean-Paul Sartres zeitweise an den Marxismus anzuknüpfen, doch blieb dieser Ver-

such oberflächlich und undurchsichtig. Der existenzialistische Marxismus zeichnete 

sich dadurch aus, dass er die menschliche Subjektivität in den Vordergrund stellte 

und somit auch geschichtsdeterministische Vorstellungen ablehnte.130 Erst Sartres 

Schüler André Gorz setzte sich intensiver mit dem marxschen Werk auseinander 

und wandte sich in seiner Marxlesart gegen einen homogenen Kollektivmarxismus, 

der sich in Ost- wie in Westeuropa fand. Gorz begrüßt jene Stellen, in denen Marx 

                                                             

129  Dass mann sich seine Brüder bzw. Familie nicht aussucht und sich nicht notwendiger-

weise mit ihr gut verstehen muss, wird hier nicht bedacht. Vielmehr müsste das mit dem 

Begriff der Brüderlichkeit assoziierte Prinzip der familiären Solidarität, das im Gegen-

satz zur egoistischen bürgerliche Gesellschaft als Kampfplatz aller gegen alle steht, ei-

gentlich eher als konservatives Prinzip gedeutet werden. Pogressive Einstellungen hin-

gegen müssen über alles Familiäre hinausgehen. Insofern ist der heute u.a. von der SPD 

gebrauchte Sinnspruch „Freiheit, Gleichheit, Solidarität“ die bessere Wahl – und zudem 

geschlechtsneutral. 

130  Siehe dazu: Thonhauser, Gerhard; Schmid, Hans Bernhard: Exiztenzialistischer Mar-

xismus, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. (Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 313-319. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

die Befreiung des Individuums als die Voraussetzung der Befreiung aller bestimm-

te.131 Dennoch war Gorzʼ Kritik am Marxismus umfänglich. In Abschied vom Pro-

letariat (1980)132 verabschiedet er den marxschen Grundgedanken, dass das Proleta-

riat ein revolutionärer Akteur sei, zugunsten eines kritischen Individualismus. Auch 

löste sich Gorz von dem marxschen Glauben, dass der Kapitalismus an seinen Kri-

sen zugrunde gehen werde. Vielmehr habe dieser Mittel und Wege gefunden die 

Nichtlösung seiner Probleme erfolgreich zu beherrschen. 

Parallel zu Sartre und Gorz bezog sich auch Michel Foucault auf Marx. Der dis-

kursanalytisch arbeitende Historiker schrieb 1966 über den Marxismus: „In der Tie-

fe des abendländischen Wissens hat der Marxismus keinen wirklichen Einschnitt 

erbracht. [...] Der Marxismus ruht im Denken des 19. Jahrhunderts wie ein Fisch im 

Wasser. Das heißt: überall sonst hört er auf zu atmen.“133 Die politische Ökonomie 

des Marxismus war für Foucault unfähig die detaillierten Finessen von Machtbezie-

hungen zu erfassen. Zugleich aber bediente sich Foucault nicht selten marxschen 

Denkens, ohne dies auszuweisen.134 In späteren Arbeiten weist Foucault insbeson-

dere auf die Rolle und den Charakter der Disziplin hin, ohne die die Segmente einer 

gesellschaftlichen Produktionsordnung (ob Schule, Krankenhaus, Gefängnis oder 

Fabrik) nicht funktionieren können. In seinem Spätwerk kehrte Foucault zur Frage 

der Autonomie des Subjekts zurück, letztlich also zu jenen Fragen, die auch beim 

jungen Marx im Vordergrund standen.  

Eine weitere bedeutende französische Marxrezeption stammt vom Philosophen 

Louis Althusser. 1965 nahm dieser mit Für Marx135 und Das Kapital lesen136 eine 

einflussreiche Relektüre vor. Althusser wollte zeigen, dass der späte Marx, der das 

ökonomische System der bürgerlichen Gesellschaft untersuchte, den jungen, von 

                                                             

131  Siehe dazu: Häger, André: André Gorz und die Verdammnis zur Freiheit. Studien zu 

Leben und Werk, transcript Verlag, Bielefeld 2017. 

132  Gorz, André: Abschied vom Proletariat. Jenseits des Sozialismus, Europäische Verlags-

anstalt, Frankfurt am Main 1980. 

133  Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1971 (1966), S. 320. 

134  Siehe dazu: Demirović, Alex: Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx, in: 

PROKLA. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft, Heft 151, 38. Jg., 2008, Nr. 2, S. 

179-201. 

135  Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: Kre-

ckel, Reinhard (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten, Otto Schwartz, Göttingen 1983, S. 183-

198. 

136  Althusser, Louis; Balibar, Étienne; Establet, Roger; Machery, Pierre; Rancière, Jacques: 

Das Kapital lesen, Westfälisches Dampfboot, Münster 2015 (1965, dt. 1968). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 51 

 

Feuerbach inspirierten Marx, der empathisch für die universelle Emanzipation des 

Menschen kämpfte, überwunden hätte. Althusser spricht hier von einem „epistemo-

logischen Bruch“. Letztlich habe Marx alle normativen Ansprüche in seinem „anti-

humanistischen“ Spätwerk zugunsten einer politökonomischen Strukturanalyse auf-

gegeben. Anlass zu jener Marxlesart war für Althusser der Humanismus der KPF. 

Diesen Humanismus hielt Althusser durch den Stalinismus, der sich ebenso huma-

nistisch zeigte, für historisch diskreditiert.  

Neben den genannten französischen Anknüpfungen an Marx ist auch das Werk 

des Soziologen Pierre Bourdieu anzuführen. Dieser machte Marx für die Soziologie 

fruchtbar, indem er dessen Kapitalbegriff erweiterte.137 Neben ökonomischem Kapi-

tal bzw. finanziellem Interesse als Erklärungsmodell verwies Bourdieu auf die un-

umgängliche sozialtheoretische Relevanz sozialer Beziehungen (soziales Kapital), 

den gesellschaftlichen Status (symbolisches Kapital) und schließlich internalisierte 

Werte und Wissensbestände sowie auch dingliche Kulturprodukte (kulturelles Kapi-

tal).138 

Überblickt man den bisherigen Diskurs des Marxismus mitsamt seinen Ver-

zweigungen und Drehungen, so zeigt sich, dass es in den ersten Jahrzehnten des 

Marxismus primär um die Rolle von Partei, Arbeiterklasse, Massenstreik oder 

Avantgarde wie auch die Bedeutung von (geschichtlichen oder ökonomischen) 

Strukturen und Gesellschaftsformationen ging. Marxʼ insbesondere im Frühwerk 

deutlich hervortretender Bezugspunkt des nach Autonomie strebenden Individuums 

fiel bei dieser von konkretem politischen Interesse geleiteten Marxrezeption oftmals 

unter den Tisch. Erst spät im 20. Jahrhundert wird das Individuum, etwa in der Ent-

fremdungstheorie der Kritischen Theorie, wiederentdeckt, wie auch der französi-

sche Existenzialismus die Rolle der individuellen Autonomie bei Marx betont. 

Währenddessen war der Marxismus-Leninismus zur offiziellen Staatsdoktrin der 

osteuropäischen Länder erstarrt. 

Im Jahr 1989 zeichnete sich der Zerfall des Ostblocks ab; mit ihm schien nicht 

nur der Marxismus-Leninismus als Staatsideologie an ein Ende gekommen, sondern 

auch jegliche Rezeption von Marx als politischem Theoretiker. Der französische 

Historiker François Furet schrieb 1995 Das Ende einer Illusion. Der Kommunismus 

                                                             

137  Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital, in: Kre-

ckel, Reinhard (Hrsg.): Soziale Ungleichheiten, Otto Schwartz, Göttingen 1983, S. 183-

198. 

138  Als Bourdieus Hauptwerk gilt: Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der ge-

sellschaftlichen Urteilskraft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1982 (frz. 1979). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

im 20. Jahrhundert.139 Darin macht Furet die Haupttreibkraft hinter der langlebigen 

Illusion des Kommunismus im „antibürgerlichen Affekt“ aus, der insbesondere 

auch vom Bürger selbst getragen wird und im Wesentlichen der Selbsthass eines 

„schlechten Gewissens“ ist.140 Furets historische Untersuchung der kommunisti-

schen Leidenschaft stellte Marx auf den Kopf. 

 

„Vielmehr denke ich dabei an diese grundlegende politische Leidenschaft, die in der Demo-

kratie verankert ist, an diese übersteigerte moralische Prinzipientreue, die in der modernen 

Gesellschaft alle, auch den Bürger selbst, zum Feind des Bürgers macht. Die Grundlage die-

ser Gesellschaft ist nicht, wie Marx glaubte, der Kampf der Arbeiterklasse gegen das Bürger-

tum, denn wenn der Arbeiter davon träumt, Bürger zu werden, ist dieser Kampf nur ein Be-

standteil der allgemeinen Gesetze der Demokratie. Wichtiger ist der Haß des Bürgers auf sich 

selbst und die innere Zerrissenheit, die ihn gegen das aufbringt, was er verkörpert: Er ist all-

mächtig in der Wissenschaft und Herr über die Dinge, doch er besitzt keine legitime Macht 

über die Menschen und im Innersten kein moralisches Maß. Er schafft unermesslichen Reich-

tum, zugleich ist er der Sündenbock der demokratischen Politik. Überall hinterlässt er Denk-

mäler seines technischen Genies und Zeichen seiner politischen Unfähigkeit.“141 

Bedeutsamer aber ist, dass die antibürgerliche Leidenschaft des Kommunismus 

schließlich an ihr Ende gekommen ist. Aus Furets Sicht habe sich die Illusion gegen 

Ende des 20. Jahrhunderts an der Realität und den Erfordernissen der Realpolitik 

erschöpft. Die starre kommunistische Ideologie erwies sich diesen gegenüber als 

letztlich reformunfähig.142 

Das Ende des Marxismus der Staatsapparate war zugleich auch ein Neubeginn 

sozialistischen Denkens und der kritischen Marx-Forschung. Wider den „Zeitgeist“ 

verfasste der französische Philosoph Jacques Derrida Mitte der Neunzigerjahre sein 

Buch Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die neue In-

ternationale.143 Derridas Ziel bestand darin, den emanzipatorischen Geist von 

Marx144 gegen den nun dominierenden Neoliberalismus in Stellung zu bringen, der 

                                                             

139  Furet, François: Das Ende einer Illusion. Der Kommunismus im 20. Jahrhundert, Piper, 

München, Zürich  1996 (frz. 1995). 

140  Vgl. ebd., S. 28-29. 

141  Ebd., S. 30. 

142  Vgl. ebd., S. 585. 

143  Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 1995 

(frz. 1993). 

144  Vgl. ebd., S. 145. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 53 

 

nach dem Zusammenbruch des Ostblocks alternativlos geworden zu sein schein.145 

In diesem Rahmen wird auch Francis Fukuyamas These vom Ende der Geschich-

te146 problematisiert.147 Derrida erläuterte, inwiefern Marx auch zukünftig Anknüp-

fungspunkte für eine nicht an Parteien gebundene Kritik im Namen der Gerechtig-

keit bietet.148 Die Notwendigkeit hierfür ergebe sich angesichts einer vielfältigen 

Melange durchaus konkreter Probleme, wie u.a. Arbeitslosigkeit, Krieg, Migration 

und Staatsverschuldung.149 

 

„Es wird immer ein Fehler sein Marx nicht zu lesen, ihn nicht wiederzulesen und über ihn 

nicht zu diskutieren. Und das heißt auch, einige andere wiederzulesen – jenseits der ‚Lektüre‘ 

oder der ‚Diskussion‘ der Schule. Es wird mehr und mehr ein Fehler sein, ein Verfehlen der 

theoretischen, philosophischen, politischen Verantwortung. Seit die Dogmenmaschinerie und 

die ideologischen Apparate des Marxismus (Staat, Parteien, Zellen, Syndikate und andere 

doktrinäre Produktionsstätten) im Verschwinden begriffen sind, haben wir keine Entschuldi-

gung mehr, nur noch Alibis, um uns von dieser Verantwortung abzuwenden. Ohne das wird 

es keine Zukunft geben. Nicht ohne Marx, keine Zukunft ohne Marx: Nicht ohne Erinnerung 

an und das Erbe von Marx: jedenfalls nicht ohne einen bestimmten Marx, sein Genie, wenigs-

tens einen seiner Geister. Denn das wird unsere Hypothese sein oder vielmehr unsere vorge-

fasste Meinung: Es gibt mehr als einen  davon, es muß mehr als einen davon geben.“150 

 

Derridas von Marx inspirierte Kritik151 bietet auch heute noch eine sinnvolle Grund-

lage einer politiktheoretischen Gesellschaftskritik, die u.a. materialistisch denkt, in-

sofern Derrida im Namen der Demokratie eine massive Ungleichverteilung proble-

matisiert: 

 

                                                             

145  Vgl. ebd., S.117-118. 

146  Fukuyama, Francis: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?, Kindler, München 

1992. 

147  Vgl. Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und 

die neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 

1995 (frz. 1993), S. 85-125. 

148  Vgl. ebd., S. 11. 

149  Vgl. ebd., 132-140. 

150  Ebd., S. 32. 

151  Siehe dazu auch: Spinker, Michael (Hrsg.): Ghostly Demarcations. A Symposium on 

Jacques Derridaʼs Specters of Marx, Verso, London 1999, und: Derrida, Jacques: Marx 

and Sons, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2004 (frz. 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

„Man muß nicht notwendigerweise den ganzen (im Übrigen komplexen, sich entwickelnden, 

heterogenen) Diskurs der marxistischen Tradition unterschreiben, den Diskurs über den Staat 

und seine Aneignung durch eine herrschende Klasse, über den Unterschied zwischen Staats-

macht und Staatsapparat, über das Ende des Politischen, das ‚Ende der Politik‘ oder das Ab-

sterben des Staats, und kann sich andererseits doch, ohne der Idee des Juridischen per se zu 

mißtrauen, durch den marxistischen ‚Geist‘ dazu inspirieren lassen, die angebliche Autono-

mie des Juridischen zu kritisieren und die faktische Überwachung der internationalen Autori-

täten durch mächtige Nationalstaaten, durch Konzentrationen von wissenschaftlich-

technischem, symbolischem und finanziellem, staatlichem und privatem Kapital unerbittlich 

anzuklagen.“152 

 

Chantal Mouffe und Ernesto Laclau knüpften mit Hegemonie und Radikale Demo-

kratie (dt. 1991, engl. 1996)153 ebenfalls neu an Marx an. Mouffe und Laclau stütz-

ten sich in ihrem Buch insbesondere auf Antonio Gramscis Hegemoniekonzept. In 

diesem, wie auch in Eduard Bernstein Reformismus, erkennen sie eine Problemati-

sierung des essenzialistischen Denkens und der geschichtsdeterministischen Vor-

stellungen des orthodoxen Marxismus. Der Fehler des Marxismus sei es gewesen, 

sein Modell sozialer Wirklichkeit sowie die daraus abgeleiteten Gesetzmäßigkeiten 

für die Wirklichkeit selbst zu halten. Soziale Klassen erschienen ihm als objektive 

Identitäten, geschichtliche Entwicklungen als Naturnotwendigkeiten. Entwicklun-

gen, die nicht in die marxistische Geschichtsteleologie passen wollten, wurden als 

Ausnahmen des Überbaus gedeutet, die die Regel bestätigten. Bernsteins Revisio-

nismus hingegen erweist sich für Mouffe und Laclau insofern als progressiv und 

potenziell anknüpfungsfähig, da dieser abseits von Basis und Überbau die Autono-

mie des Politischen betonte und (wie auch Antonio Gramsci) auf dem Weg der poli-

tischen und kulturellen Arbeit die Isolierung der Arbeiterklasse überwinden wollte. 

In Anknüpfung an diesen Gedanken sprechen Mouffe und Laclau von der Notwen-

digkeit, im Namen eines neuen demokratischen Sozialismus „Äquivalenzketten“ 

zwischen heterogenen Gesellschaftsteilen zu etablieren. Mouffes und Laclaus poli-

tische Intervention wird dem Postmarxismus zugerechnet. Die Gruppe der Postmar-

xisten ist weniger eine konkrete Gruppe als eine Zuschreibung und Kategorie gänz-

lich unterschiedlicher Autoren. Neben Mouffe und Laclau werden hierzu etwa auch 

Cornelius Castoriadis und Jacques Rancière gezählt. Andere zeitgenössische Auto-

                                                             

152  Derrida, Jacques: Marxʼ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale, Suhrkamp, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 1995 

(frz. 1993), S. 138. 

153  Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon-

struktion des Marxismus, 4. Auflage, Passagen-Verlag, Wien 2012 (engl. 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 55 

 

ren wie David Harvey sowie Michael Hardt und Toni Negri werden eher als Neo-

marxisten bezeichnet.  

Hardt und Negri galten in den 2000er-Jahren als die prominentesten Vertreter 

eines aktualisierten Marxismus, wenn auch beide zuweilen stärker von Spinoza in-

spiriert waren als von Marx und daher auch als Neospinozisten gelten können. Ihre 

Trilogie, bestehend aus den Werken Empire (2000),154 Multitude (2004)155 und 

Commonwealth (2009)156 wurde insbesondere in der sich als linksalternativ verste-

henden globalen Linken breit rezipiert. In Empire ist die Grundidee der Autoren ei-

ne Aktualisierung von Marx. Im Kontext des Umbruchs von 1989 soll die soziale 

Befreiung erneut auf die Agenda der politischen Theorie gesetzt werden. Dabei 

wird auch das revolutionäre Subjekt neu entworfen. Die „Multitude“ ist die in sich 

vielfältige globale Gesamtheit aller arbeitstätigen Mehrwertproduzenten. Dieser 

weit gefasste Begriff eines heterogenen sozialen Akteurs soll auch die Informatisie-

rung der Arbeitswelt, die immaterielle, kreative und symbolische Arbeit der Dienst-

leistungsberufe sowie die zunehmende Deterritorialisierung der Produktion reflek-

tieren. Die „Multitude“ ist damit viel weiter gefasst als das revolutionäre Subjekt 

des klassischen Marxismus, der dieses weitestgehend mit der Industriearbeiterschaft 

identifiziert. Der „Multitude“ gegenüber steht die Machtformation des „Empire“, 

ein Komplex aus rechtlichen, politischen und ökonomischen Strukturen, der durch 

globale Institutionen und Interventionen global herrscht und Mehrwerte abschöpft. 

Ziel von Hardts und Negris Projekt ist es Begrifflichkeiten zu erstellen, die es er-

möglichen, eine globale Demokratie „von unten“ neu zu denken und auch faktisch 

zu gestalten. Explizit wendet sich Empire gegen nationalstaatlich gerahmte sozial-

demokratische Ansätze, die der Logik des Weltmarktes nicht mehr gewachsen zu 

sein scheinen. Hardt und Negri wurde vorgeworfen in einen revolutionären Atten-

tismus zu verfallen, der auf die Geschichtsmächtigkeit der sich selbst organisieren-

den und widerständigen „Multitude“ vertraut. 

Wie Hardt und Negri so geht auch der Geograf David Harvey ebenso von einer 

globalisierten Welt aus, wenn er die Logik und die Folgen der Finanzkrise von 

2007/2008 mit marxschen Theoremen analysiert.157 Harveys Analyse des Welt-

                                                             

154  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Empire: Die neue Weltordnung, Campus, Frankfurt am 

Main; New York 2002 (engl. 2000).  

155  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Multitude: Krieg und Demokratie im Empire, Campus, 

Frankfurt am Main; New York 2004. 

156  Hardt, Michael; Negri, Antonio: Commonwealth: das Ende des Eigentums, Campus, 

Frankfurt am Main; New York 2010 (engl. 2009). 

157  Harvey, David: The Enigma of Capital and the Crisis of Capitalism, Profile Books, 

London 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

marktes folgt insbesondere der Strukturlogik des Kapitals und verzichtet – anders 

als Hardt und Negri – auf eigene subjekttheoretische Überlegungen. Harvey über-

nimmt aus Marx’ Grundrissen dessen These, dass das Kapital immer wieder an 

Grenzen stößt, die es ebenso regelmäßig auf kreative Art und Weise überschreitet, 

indem es sich technologisch oder geografisch verlagert. Sichtbar wird diese Flexibi-

lität, wenn man auf den Fluss des Kapitals achtet.158 Eine Barriere des Kapitals 

kann etwa der Mangel an Arbeitern sein. Ebenso kann auch das Zur-Neige-Gehen 

natürlicher Ressourcen, die für Schlüsseltechnologien einer bestimmten Produkti-

onsordnung gebraucht werden („peak oil“), eine Barriere bilden. Der Mangel an 

Absatzmärkten oder auch eine zu geringe Kaufkraft der Arbeitnehmer sind weitere 

Hindernisse des Kapitals. Dem Kapital – oder genauer dem „state-finance nexus“ – 

gelingt es jedoch immer wieder jene Hindernisse durch Verlagerungen zu über-

schreiten.159 Auch große Infrastrukturprogramme können zum Wachstumsmotor 

werden. Der Neuaufbau Paris durch Georges-Eugène Haussmann Mitte des 19. 

Jahrhunderts gilt Harvey hier als ein treffliches Beispiel.160 Jedoch wird das Kapital 

dadurch an Orte gebunden, was zu neuen Krisen führen kann. Um fließen zu kön-

nen, muss das Kapital sich seine Mobilität erhalten und neue Investitionsmöglich-

keiten auftun. So war es nach Harvey beispielswiese der Kolonialismus, der neue 

Absatzmärkte erschloss und in den kapitalistischen Weltmarkt integrierte, wobei 

sich Harvey hier auf Rosa Luxemburgs Aktualisierung des marxschen Konzeptes 

der ursprünglichen Akkumulation beruft.161 Doch bleibt Harvey nicht bei Luxem-

burg stehen, sondern zeichnet auch die neuen (Um-)Wege des Kapitals nach. In der 

jüngeren Vergangenheit wurden die hohen Lohnkosten des Westens durch die Ver-

lagerung der Produktion (z.B. der Textilproduktion nach Südostasien) umgangen, 

während die neoliberale Politik der Achtzigerjahre den Finanzhandel liberalisierte 

und so das Kapital von den wenig rentablen Investitionen in die Produktionsstätten 

der westlichen Realwirtschaft befreite. Zugleich erhielten die Arbeitnehmer westli-

cher Länder einen immer geringeren Anteil am Wachstum. Die Löhne stagnierten 

und somit auch der Konsum. Doch auch diese Barriere wurde provisorisch über-

wunden. In den USA wurde Mittels der Vergabe von günstigen Krediten (z.B. auf 

Wohneigentum) und Kreditkaten (die den Arbeitslohn der Zukunft belasten) der 

Konsum (der Gegenwart) weiter hoch gehalten.162 Als die Kreditblase in den USA 

                                                             

158  Vgl. ebd., S. 47. 

159  Vgl. ebd., S. 47. 

160  Harvey, David: Paris, Capital of Modernity, Routledge, New York; London 2003. 

161  Vgl. Harvey, David: The Enigma of the Capital and the Crisis of Capitalism, Profile 

Books, London 2010, S. 108-109. 

162  Vgl. ebd., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 57 

 

platzte, wo viele Kreditnehmer ihre Raten nicht mehr bezahlen konnten und ihre 

Häuser verloren, wurden einige der Banken als „to big to fail“ qualifiziert und mit 

staatlichen Geldern gerettet. Gewinne wurden privatisiert und Verluste sozialisiert. 

Harvey schreibt: „However, when the financial system and the ‚state-finance nexus‘ 

fails, as it did in 1929 and 2008, then everyone recognizes there is a threat to the 

survival of capitalism and no stone is left unturned and no compromise is left unex-

amined in our endeavors to resuscitate it. We can’t, it seems, live without it even as 

we complain about it.“163 

In Deutschland ist es die „kritische Soziologie“ Stephan Lessenichs, Klaus Dör-

res und Hartmut Rosas, die vom marxschen Werk inspiriert ist. Dörres Konzept der 

„Landnahme“ bezieht sich wie Luxemburg und Harvey auf das Konzept der ur-

sprünglichen Akkumulation, d.h. der Kapitalisierung bisher geografisch oder kultu-

rell außerhalb der Ökonomie stehender Bereiche.164 Nach Dörre scheidet die 

„Landnahme“ in all ihren Formen die Arbeiter von den Produktionsmitteln. Zwar 

wurden die Arbeitnehmer im Rahmen der Nachkriegs-Wohlfahrtstaaten des 20. 

Jahrhunderts durch Beteiligung am Wachstum und zunehmende soziale Absiche-

rung inkludiert, doch gerieten sie seit den späten 1970er-Jahren wieder verstärkt un-

ter Druck.165 Dies  neue „Landnahme“ ist insbesondere durch eine zunehmende Pre-

karisierung der Arbeitsverhältnisse gekennzeichnet. Auch innerhalb dieser wird 

kollektiv erzeugter Mehrwert von wenigen privat angeeignet, wie auch zugleich der 

Lebensstandard der Arbeitnehmer systematisch herabgedrückt wird.166 Prekäre, also 

unsichere und ungenügende Beschäftigungsverhältnisse haben für Dörre stets ge-

samtgesellschaftliche Effekte. Sie disziplinieren einerseits diejenigen, die auf gesi-

cherte Lohnarbeitsverhältnisse hoffen, wie andererseits auch diejenigen, die sich 

der Konkurrenz der gering entlohnten und befristet beschäftigten – und dennoch 

hoch motivierten – Arbeiter ausgesetzt sehen. Auf diese Weise wird auch die Ar-

beitnehmerschaft gespalten. In jener Neustrukturierung der Arbeitswelt im Namen 

der globalen Wettbewerbsfähigkeit erkennt Dörre eine Wiederbelebung der marx-

schen „Reservearmee“ durch die soziale Macht der „Finanzaristokratie“.167 

                                                             

163  Ebd., S. 56-57. 

164  Siehe dazu u.a.: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan; Rosa, Hartmut: Soziologie – Kapita-

lismus – Kritik – Eine Debatte, Surkamp, Berlin 2009. 

165  Vgl. Dörre, Klaus: Prekarität im Finanzmarkt-Kapitalismus, in: Dörre, Klaus; Castel, 

Robert (Hrsg.): Prekarität, Abstieg, Ausgrenzung: Die soziale Frage am Beginn des 21. 

Jahrhunderts, Campus, Frankfurt; New York 2009, S. 39-41. 

166  Vgl. ebd., S. 37. 

167  Vgl. ebd., S. 54-55. 

e

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Neben diesen politisch motivierten Reanimationen setzte nach 1989 auch eine 

neue historisch-kritische Auseinandersetzung mit dem marxschen Werk ein. Bei-

spielhaft hierfür sind die beiden Aufsätze Harald Bluhms, Plädoyer für eine verän-

derte Sicht auf Marxens Werk (1991)168 und Überlegungen zum Verständnis des 

„18. Brumaire“ (1993)169, in denen die tatsächliche Komplexität Marx’ politischer 

Klassenanalysen herausgestellt wird, die ein duales Schema weit übersteigt. Die 

Wurzeln jener unvoreingenommen historisierenden Marxlesart liegen insbesondere 

bei Iring Fetschers Werk. Fetscher hatte bereits 1956 die Schrift Von Marx zur Sow-

jetideologie verfasst.170 In den Jahren 1963 bis1965 folgte die dreibändige Reihe 

Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten171 und 1967 Karl Marx und der 

Marxismus172.  

In England bemühte sich etwa der Politikwissenschaftler David McLellan in 

ähnlicher Weise um eine historisch-kritische Aufarbeitung Marx’ Schriften und 

Wirken in differenzierter Relation zur Geschichte des Marxismus. Hier sind unter 

anderen die Bände Marx before Marxism173 sowie  Marxism after Marx: an Intro-

duction174 zu nennen. Letzterer ist nicht zu verwechseln mit Marx after Marxism. 

The Philosophy of Karl Marx des amerikanischen Philosophen Tom Rockmore.175 

Auch dieser möchte den zwischenzeitlich verdeckten philosophischen Marx dem 

Marxismus Friedrich Engels’ und dem des 20. Jahrhunderts gegenüberstellen, wo-

bei Rockmore explizit nicht davon ausgeht, dass Marx die Philosophie hinter sich 

                                                             

168  Bluhm, Harald: Plädoyer für eine veränderte Sicht auf Marxens Werk, in: Berliner 

Journal für Soziologie, Jg. 1, Nr. 1, 1991, S. 69-80. 

169  Bluhm, Harald: Überlegungen zum Verständnis des „18. Brumaire“, in: Berliner Debat-

te Initial, Jg. 3, Nr. 6, 1993, S. 77-88. 

170  Fetscher, Iring: Von Marx zur Sowjetideologie, Hessische Landeszentrale für Heimat-

dienst, Wiesbaden 1956. 

171  Fetscher, Iring: Der Marxismus. Seine Geschichte in Dokumenten, 3 Bände, Piper, 

München 1962–1965. 

172  Fetscher, Iring: Karl Marx und der Marxismus. Von der Philosophie des Proletariats zur 

proletarischen Weltanschauung, Piper, München 1967. Fetscher, Iring: Karl Marx und 

der Marxismus. Von der Ökonomiekritik zur Weltanschauung, 4. überarbeitete und er-

weiterte Auflage, Piper, München 1985. 

173  McLellan, David: Marx before Marxism, Palgrave MacMillan, London 1970. 

174  McLellan, David: Marxism after Marx, 4. Auflage, Palgrave MacMillan, London 2007. 

175  Rockmore, Tom: Marx after Marxism. The Philosophy of Karl Marx, Blackwell Pub-

lishing, Oxford 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 59 

 

gelassen habe.176 McLellan und Rockmore teilen die Ansicht, dass Marx trotz aller 

Kritik ein Hegelianer geblieben sei. Auch der von Terrell Carver herausgegebene 

Sammelband The Cambridge Companion to Marx177 (1991) widmet sich kurz nach 

dem Zusammenbruch des real existierenden Sozialismus der historischen Kontextu-

alisierung Marxens Werk sowie der Eruierung seiner spezifischen Beiträge zur poli-

tischen Philosophie, Religionskritik oder Geschichtsschreibung. 

Im  deutschen Sprachraum sollte in den Neunzigerjahren eine neue Debatte um 

die marxsche Wertformanalyse einen großen Raum einnehmen. Die Vertreter dieser 

Debatte bemühten sich darum, angenommene Überformungen der marxschen Tex-

te, die diese durch Friedrich Engels oder den Marxismus erfuhren, zu revidieren. 

Diese lose Gruppe von hauptsächlich deutschsprachigen Autoren wird auch unter 

dem Begriff (Frankfurter) „neue Marx-Lektüre“ zusammengefasst.178 Dem eher 

subjekttheoretischen westlichen Marxismus stellen sie eine Rückkehr zur Kritik der 

politischen Ökonomie gegenüber. Diese müsse jedoch aufgrund Engels’ Einfluss 

erst rekonstruiert werden. Als Begründer dieser Gruppe gelten Hans-Georg Back-

haus179 und Helmut Reichelt180, die beide Schüler Adornos und Horkheimers waren. 

Ihnen gemeinsam ist die Annahme, dass die Werttheorie nach Marx das Interagie-

ren von Ware, Geld und Kapital theoretisieren müsse, anstelle sich allein auf Ar-

beitszeit zu stützen, wie es dem orthodoxen Marxismus vorgeworfen wird. Ebenso 

geteilt wird die Annahme, dass das eigentliche Subjekt der Geschichte nicht das 

Proletariat, sondern das Kapital sei, wie zudem eine eigene Staatstheorie entwickelt 

wird, die im Staat eine für das Kapital formallogische notwendige Struktur erblickt, 

weniger aber ein Herrschaftsinstrument einer herrschenden Klasse. Auch Michael 

                                                             

176  Die starke marxsche Kritik an der kontemporären Philosophie kann aber auch die 

Grundlage dafür bieten, in Marx eher einen Antiphilosophen zu erblicken. So etwa: 

Reitz; Tilman: Marx als Anti-Philosoph, in: Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel: Karl Marx – 

Perspektiven der Gesellschaftskritik, Akademie Verlag, Berlin 2013, S. 15-26. 

177  Carver, Terrell (Hrsg.): The Cambridge Companion to Marx, Cambridge University 

Press, Cambridge; New York 1991. 

178  Vorläufer dieser Gruppe finden sich allerdings auch schon Mitte der 1960er-Jahre und 

früher. 

179  Backhaus, Hans-Georg: Dialektik der Wertform. Untersuchungen zur Marxschen Öko-

nomiekritik, ça ira-Verlag, Freiburg im Breisgau 1997. 

180  Reichelt, Helmut: Neue Marx-Lektüre. Zur Kritik sozialwissenschaftlicher Logik. VSA-

Verlag, Hamburg 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Heinrichs Wissenschaft vom Wert (1991)181 ist der neuen Marx-Lektüre zuzuordnen. 

Dieser verweist in seiner Marx-Interpretation darauf, dass Marx schrittweise das 

„theoretische Feld“ der klassischen politischen Ökonomie hinter sich gelassen habe, 

indem er deren Ahistorismus, Anthropologismus, (methodologischen) Individua-

lismus sowie Empirismus überwand.182 An anderer Stelle betont Heinrich zu Recht, 

dass es Marx nicht darum ging den Kapitalismus in einem bestimmten historischen 

Moment abzubilden. Vielmehr war es dessen Ziel, wie es Marx im dritten Band des 

Kapitals formulierte, den „idealen Durchschnitt“ des Kapitalismus zu zeichnen. Die 

marxsche Kapitalismusanalyse habe daher auch heute nicht an Relevanz verloren.183 

Wie Heinrich ist auch Moishe Postone mit Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herr-

schaft. Eine neue Interpretation der kritischen Theorie von Marx (2003) Teil der 

neueren Debatte um den Arbeitswert geworden.184 

Für den hier gewählten Ansatz möchte ich mich den wenigen neueren Marxles-

arten widmen, die dem Individuum bei Marx einen hohen Stellenwert zuweisen. 

Eine dieser Lesarten war der sogenannte „analytische Marxismus“. Jener losen 

Gruppe zugehörig waren u.a. Gerald A. Cohen mit Karl Marxʼs Theory of History. 

A Defence (1978)185, Jon E. Roemer mit Analytical Foundations of Marxian Eco-

nomic Theory (1981)186 und Jon Elster und dessen Making Sense of Karl Marx 

(1985)187. Das ihnen gemeinsame Anliegen war es, die marxsche Theorie vom 

Stand der aktuellen Wissenschaften neu zu erschließen. Während Cohen Marxʼ Ge-

schichtstheorie durch die Brille der analytischen Philosophie deutete, widmete sich 

Jon Elster dem Projekt Marx spieltheoretisch, aus Sicht der Rational Choice Theo-

rie, zu rekonstruieren. Roemer hingegen  versuchte,  Marx  in  der  Sprache  der  ne -

                                                             

181  Heinrich, Michael: Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 

Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, VSA-

Verlag, Hamburg 1991. 

182  Ebd., S. 241-242. 

183  Vgl. Heinrich, Michael: Kritik der politischen Ökonomie. Eine Einführung, Schmetter-

ling Verlag, Stuttgart 2005, S. 28-29. 

184  Postone, Moishe: Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft. Eine neue Interpretation 

der kritischen Theorie von Marx, ça ira, Freiburg 2003. 

185  Cohen, Gerald A.: Karl Marxʼs Theory of History. A Defence, Clarendon Press, Oxford 

1978. 

186  Roemer, Jon E.: Analytical Foundations of Marxian Economic Theory, Cambridge 

University Press, Cambridge 1981. 

187  Elster, Jon: Making Sense of Marx, Cambridge University Press, Cambridge 1985. 

o

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 61 

 

klassischen  Wirtschaftstheorie  mit  ebendieser  in  Einklang zu bringen.188 Die 

Gruppe des „analytischen Marxismus“ blieb klein und zeitigte keine größeren Wir-

kungen. 

Davon unabhängig entstanden ebenfalls in den Achtziger- und Neunzigerjahren 

noch weitere Versuche, Marx gegen Althussers Interpretation als einen Denker der 

Individualität zu lesen. Auch diese Versuche blieben vereinzelt und standen quer 

zum Zeitgeist, der in Marx einen Denker des nun absehbar gescheiterten Kollekti-

vismus erblickte. Einer der gelungensten Argumentationen hinsichtlich der Vorstel-

lung von Marx als einem „Denker der Individualität“ bietet Ian Forbes’ Marx and 

the New Individual (1990), der sich explizit von Althussers strukturorientiertem 

Ansatz wie auch von Jon Elsters Marxlesart absetzt, die auf einem methodologi-

schen Individualismus fußt, dessen ahistorisches Menschenbild schon von Marx 

kritisiert wurde.189  

Forbes’ Anliegen ist es zu zeigen, dass Marxʼ politische Theorie nicht verstan-

den werden kann, wenn das Individuum in Marxʼ Schriften, wie oftmals geschehen, 

schlicht übergangen wird und stattdessen allein von politischen und wirtschaftli-

chen Strukturen oder Klassenkonstellationen die Rede ist. Letztere Makrostrukturen 

werden nach Forbes’ Marxlesart vielmehr erst im Hinblick auf das Individuum be-

deutungsvoll. Das marxsche Ziel ist die Emanzipation aller Menschen. Der Mensch 

ist nach Forbes’ Marx vor allem eine Potenzialität noch nicht voll entwickelter Fä-

higkeiten und Gestaltungskräfte.190 Autonomiestreben und die im Menschen ange-

legten Entwicklungsmöglichkeiten kommen am ehesten dem gleich, was man 

menschliche Natur nennen könnte.191 Zugleich gilt aber immer auch, dass die jewei-

lige Produktionsordnung die Wesenhaftigkeit des Menschen entscheidend mitbe-

stimmt.192 Während in der Urgesellschaft die Bezwingung der Natur alle Ressour-

cen verbraucht habe und ebenso Sklavenhaltergesellschaften kaum Raum für den 

Einzelnen ließen, haben sich im Feudalismus die ersten Spuren einer individualisti-

schen Lebensform entwickelt. Jene Spuren wurden zur Grundlage der Individualität 

des Kapitalismus.193 Die kapitalistische Wirtschaftsordnung sei dabei zwar nicht 

                                                             

188  Vgl. Iorio, Marco: Analytischer Marxismus, in: Quante, Michael; Schweikard, David P. 

(Hrsg.): Marx Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Metzler, Stuttgart 2016, S. 349-

351. 

189  Vgl. Forbes, Ian: Marx and the New Individual, Routledge, London; New York 1990, S. 

1-4; 23-25. 

190  Vgl. ebd., S. 46. 

191  Vgl. ebd., S. 21. 

192  Vgl. ebd., S. 27-33. 

193  Vgl. ebd., S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

identisch mit dem Individualismus, doch habe sich der bürgerliche Individualismus 

als kulturelle Lebensart nicht nur im unternehmerischen Wirtschaften entwickelt, 

sondern auch in den noch begrenzten Räumen freier Zeit, die nun außerhalb eines 

ständisch oder dörflich regulierten Lebens ausgestaltet wurden.194 Insofern wurde 

allerdings auch der relative Wohlstand gut ausgebildeter Vorarbeiter zu einem 

Problem für die marxsche Annahme eines sich radikalisierenden und revolutionären 

Proletariats.195 

Forbes weist darauf hin, dass Marx in den Grundrissen eine explizite und wie-

derholte Kritik des bürgerlichen und daher egoistischen Individualismus formulier-

te. Zugleich aber verschreibe sich Marx einer wahren Individualität, die erst erreicht 

werden könne, wenn die gesellschaftlichen Zwänge der Tauschwertökonomie 

überwunden werden. Individualität im Sinne kreativer Selbstbestimmung sei Marx 

ein Selbstzweck.196 Aus Marxʼ historisch-materialistischer Perspektive zeige sich, 

dass der an seiner Emanzipation interessierte Mensch in seiner Geschichte sich im-

mer mehr Freiheitsräume erschließe.197 Insofern folgte Marx deutlich Hegels Ge-

schichtsphilosophie, achtet aber auch zugleich darauf, dass eine jede Produktions-

ordnung neue Wünsche und Bedürfnisse hervorbringt. Nach Forbes Marx-

Interpretation bot die Sklavenhaltergesellschaft zumindest für wenige ein freies Le-

ben. Der Feudalismus brachte Nischen mit sich, in denen sich ein individuelles 

Selbstbewusstsein entwickelte, doch erst der Kapitalismus schuf Freiräume, in de-

nen sich das Bürgertum schöpferisch entfalten konnte. Formal waren hier bereits al-

le gleich und frei. Doch erst in der letzten Stufe des Kommunismus, der die fakti-

sche Emanzipation aller ermöglichen sollte, sah Marx den Abschluss jener Frei-

heitssuche.  

Nach Forbes gilt, dass, wenn der hohe normative Stellenwert des Individuums 

bei Marx nicht beachtet werde, auch Marxʼ Anliegen der universellen Emanzipation 

unverständlich sei. Alle politisch-ökonomischen Schriften (des Spätwerkes), die 

etwa die Struktur und Funktion der bürgerlichen Gesellschaft untersuchen, stünden 

in diesem normativen Kontext. Die Freiheit des Individuums bleibe für Marx Maß-

stab seiner Kritik. Insofern ist Marx für Forbes als ein individualistischer Denker zu 

deuten, wenn er auch den egoistischen bürgerlichen Individualismus als Lebens-

form ebenso wie den methodologischen Individualismus als Gesellschaftstheorie 

                                                             

194  Vgl. ebd., S. 163. 

195  Vgl. ebd., S. 144-162. 

196  Vgl. ebd., S. 112. 

197  Vgl. ebd., S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ideengeschichte und Forschungsstand | 63 

 

kritisierte. Zugleich gilt, wie Forbes auch betont, dass eine solche Perspektive die 

Relevanz der Klassentheorie nicht infrage stelle.198 

Andere Autoren, die den Stellenwert der Individualität im marxschen Werk be-

tonen, hier jedoch nicht im Einzelnen erläutert werden können, sind D. Ross Gandy 

mit Marx and History: From Primitive Society to the Communist Future (1979)199, 

D.F.B. Tucker mit Marxism and Individualism (1980)200 sowie Jeffrey Barker mit 

Individualism and Community: The State in Marx and Early Anarchism (1986)201. 

Auch in Osteuropa entwickelte sich in den Sechziger- und Siebzigejahren eine Re-

aktualisierung des marxschen Humanismus,202 die den Stellenwert des Individuums 

bei Marx hervorhob. Hierzu zählen unter anderen Adam Schaffs Marxismus und 

das menschliche Individuum (1965), der ebenso die These vertritt, dass der reife 

Marx nur im Lichte seiner frühen philosophischen Anthropologie zu verstehen 

sei,203 sowie Karel Kosiks Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problema-

tik des Menschen und der Welt (1967)204. Der Sammelband Marx’ kommunistischer 

Individualismus (2005) von Ingo Pies und Martin Leschke ist einer der aktuellsten 

                                                             

198  Vgl. ebd., S. 235-236. 

199  Gandy, D. Ross: Marx and History: From Primitive Society to the Communist Future, 

University of Texas Press, Austin 1979. 

200  Tucker, D.F.B.: Marxism and Individualism, Basil Blackwell, Oxford 1980. 

201  Barker, Jeffrey H.: Individualism and Community: The State in Marx and Early Anar-

chism, Greenwood Press, New York 1986. 

202  Vgl. Henning, Christoph: Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption und die 

normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, transcript Verlag, Bielefeld 

2005, S. 436. 

203  Vgl. Schaff, Adam: Marxismus und das menschliche Individuum, Rowolt, Hamburg 

1970 (1965), S. 134. Schaff schreibt einleitend auf Seite 7: „Beginnen wir mit einer ba-

nalen Wahrheit: das Zentrale Problem eines jeden Sozialismus – sowohl des utopischen 

wie des wissenschaftlichen – ist der Mensch mit allen seinen Angelegenheiten. Und 

zwar nicht ein abstrakter Mensch, nicht der Mensch überhaupt, sondern das konkrete 

menschliche Individuum. Sozialistische Strömungen erwuchsen immer aus Protest ge-

gen eine unmenschliche Wirklichkeit, gegen Ausbeutung des Menschen durch den 

Menschen, gegen den Haß in den zwischenmenschlichen Beziehungen […]. Und eben 

deshalb ist jeder Sozialismus eine Art Theorie des Glücks, wenn auch nicht jede Form 

des Sozialismus eine Theorie des Kampfes, des authentischen Kampfes um dieses 

Glück ist. Wer jedoch nicht den Menschen im Mittelpunkt der sozialistischen Idee sieht, 

übersieht, was an ihr das Wichtigste ist, und versteht sie nicht.“ 

204  Kosik, Karel: Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des Menschen 

und der Welt, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | Jeremy Bentham und Karl Marx 

 

Versuche, Marx als einen normativen Individualisten auszuweisen.205 Der Mensch 

ist und bleibt für Marx ein soziales Wesen, das zu wahrere Individualität erst inner-

halb der Gemeinschaft finden kann, denn „letztlich können wir uns nur durch ande-

re verwirklichen“, wie Terry Eagleton Marxʼ philosophische Anthropologie zu-

sammenfasst.206 

 

                                                             

205  Pies, Ingo; Leschke, Martin (Hrsg.): Marxʼ kommunistischer Individualismus, Mohr 

Siebeck, Tübingen 2005. 

206  Eagleton, Terry: Warum Marx recht hat, Ullstein Verlag, Berlin 2012, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003 - am 13.02.2026, 02:57:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445044-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

