WeiBsein sichtbar machen
Von Bewusstseinsscharfung und Blickpolitiken

Joana Tischkau

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Liebe Joana, du arbeitest als Choreografin und Performerin. Zuletzt hast
du im »Deutschen Museum fiir Schwarze Unterhaltung und Black Music« an
der Seite von Anta Helena Recke und in Zusammenarbeit mit Frieder Blu-
me und Elisabeth Hampe den sichtbarsten Bereich Schwarzer Menschen in
Deutschland archiviert. Deine Arbeiten erwidern und erweitern einen weifSen,
deutschen Blick auf Schwarzsein. Welche informellen, aber auch institutio-
nellen Stationen hast du in deinem beruflichen Werdegang und deiner Aus-
bildung durchschritten?

JT: Ich bin mit Mitte Zwanzig nach England gegangen und habe mich dort in
den BA Studiengang »Dance, Theatre and Professional Practice« in Coventry
eingeschrieben. Es war ein sehr kleiner Studiengang mit nur sechs Studie-
renden in unserem Jahrgang. Ziel des Studiums war es, interdisziplinir zu
arbeiten mit Tanz und Choreografie als Grundlage. Theoretisch habe ich mich
mit feministischen Kiinstler*innen auseinandergesetzt, die ihre Tanzpraktik
durch autoethnografische Texte reflektiert haben, und dariiber auch meine
Bachelorarbeit geschrieben. Eine Frage, die mich umgetrieben hat, war: Wie
kann ich die Tatsache, dass Wissensproduktion nicht entkontextualisiert wer-
den kann, in die kiinstlerische Arbeit an einer Performance einfliefRen lassen?

AR: Konntest du etwas iiber deinen Einstieg in deine jetzige Theaterarbeit

erzihlen? Wie kam es dazu? Wie viel davon hat mit deiner kiinstlerischen
Ausbildung zu tun?

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Joana Tischkau

JT: Die Beschiftigung mit autoethnografischen Methoden hat tatsichlich da-
zu gefiihrt, dass ich mich viel mehr mit mir selbst auseinandergesetzt habe.
Bei einer Autoethnografie geht es darum, persénliche Erfahrungen zu be-
schreiben, sie systematisch zu analysieren, um Aussagen tiber die eigene so-
zio-politische und kulturelle Positionierung zu machen. In England habe ich
als Schwarze deutsche Person gemerkt, dass Schwarze Menschen viel sicht-
barer sind als in Deutschland. Ich habe aber auch gemerkt, dass ich mich
zwar wohler fithle, weil ich nicht stindig geothered werde, aber andererseits
wurde auch viel auf mich als Deutsche projiziert. Britische Kolonialgeschich-
te und auch der sogenannte »Windrushg, der viele Schwarze Menschen aus
der Karibik nach Grof3britannien gebracht hat, sind Teile des kollektiven Be-
wusstseins. Es gibt einen Konsens dariiber, dass eine Diversitit von Schwar-
zen Identititen in Grofbritannien lebt. Aber mit vielen Erwartungen und Ide-
en von Schwarzsein, die mir dort begegnet sind, konnte ich mich nicht iden-
tifizieren. Obwohl geteilte Rassismuserfahrungen ein verbindendes Element
waren, wusste ich, dass diese spezifische Geschichte nicht meine ist. Ich habe
mich dann verstarkt mit meiner eigenen Identitit auseinandergesetzt und in
den Ubungen fiirs Studium nur Solo-Performances gemacht. Nach dem BA-
Studium habe ich ein Masterstudium in GiefRen begonnen. Dort war ich sehr
beeinflusst von Bojana Kunsts Bezugnahme auf feministische Theorien. Zu
postkolonialer Theorie gab es damals noch wenig, und ich bin dafiir oft in Se-
minare der Anglistik gegangen. Weitere wichtige Einfliisse waren ein szeni-
sches Projekt mit Vaginal Davis und ihrer Praxis des Terrorist Drag sowie die
Arbeiten von Antonia Baehr. Ihr Humor und die Tatsache, dass Baehr fast nur
mit Frauen” arbeitet, vor allem queere Personen und Butches, haben mich in-
spiriert. Sie hat aus einem Selbstverstindnis heraus ein queer-feministisches
Referenzsystem gebaut, ohne dieses zur Verhandlung stellen zu miissen. Da-
mit macht sie eine Setzung, die mich inspiriert hat, mein eigenes Referenz-
system zu hinterfragen: Was passiert, wenn ich meine eigenen Wahrnehmun-
gen, meine Erfahrungswelt als Referenzsystem ernst nehme und mich dem
gingigen Kanon komplett verwehre durch eine Art von radikaler Subjektivi-
tat? Wie kann ich aus diesem spezifischen Referenzsystem herausarbeiten?

AR: Deine Gedanken zu eigenen Referenzsystemen laden ein, iiber die Re-
zeption deiner Arbeit zu sprechen. Kannst du Beispiele journalistischer Ar-
beit nennen, in denen du das Gefiihl hattest, deine Arbeit wird besonders gut
verstanden oder aber auch missverstanden?

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WeiBsein sichtbar machen

JT: Ich kann mich an eine Situation erinnern, in der »PLAYBLACK« in der
TAZ besprochen wurde und der Journalist behauptete, dass es zwar eine cle-
vere Riickschau sei, aber meine Intention der Performance ihm nicht deutlich
ware. Er beanstandete, dass ich mich nicht klar genug positioniere zu der Fra-
ge, ob die (blof3e) Benennung der Differenz zwischen Schwarz und weif3 schon
rassistisch sei. Fiir ihn ging das Spiel mit diesen konstruierten Kategorien
nicht auf, weil ich und Annedore Antrie als Schwarze Frauen das Schwarzsein
iberzeugender verkorpern wiirden als die weifSe Performerin Clara Reiner.
Dabei spielen Geschlecht, Alter sowie soziale Klasse in der Performance eben-
falls eine grofe Rolle, die in dieser Rezension nicht erwihnt werden. Wie wiir-
de man hier eine authentische Performance beurteilen? Hier hat die Rezepti-
on wieder ganz viel mit dem Referenzsystem zu tun. Was macht fur ihn, den
Journalisten, die Glaubwiirdigkeit einer Schwarzen Performance aus? Sind
die Vorlagen, an denen sich orientiert wird, extrem homogen und limitiert?
Ich glaube, das Problem liegt viel eher bei den Zuschauenden und deren Seh-
gewohnheiten als bei unseren reprisentativen Spielméglichkeiten. Ich kann
nur die Komplexitit dieser Strukturen aufzeigen oder in welchem absurden
identititspolitischen »Wellenbad« ich mich als Schwarze Person in Deutsch-
land wiederfinde. Mich interessiert, wie ich den Zuschauenden eine intersek-
tionale Lesart anbieten kann. Ich sehe in der Rezension der TAZ auch ein Be-
gehren, das »Rassismusthema« endlich zu losen. Es gibt diese Vorstellung bei
weifSen Personen, dass Antirassismus eine Praxis ist, die einmal erlernt, im-
mer wieder anwendbar wird. Aber genau so funktioniert es eben nicht. Das
ist mehr wie Geige spielen, man muss jeden Tag iiben. Oder wie Geige spie-
len, und du bekommst jeden Tag eine neue Geige und einen neuen Bogen. Bei
den Vorstellungen der Performance »Being Pink Ain't Easy« in Miinchen und
Briissel haben einige Schwarze queere Minner starke Kritik an der kulturellen
Aneignung geiibt, die ich in dem Theaterstiick thematisiere und die vom wei-
f3en Performer Rudi Natterer verkérpert wird. Sie wollten wissen, warum ich
etwas wiederhole, was Eminem oder andere weifSe Rapper und Musiker zu-
vor bereits gemacht haben. Im Publikumsgesprach in Briissel waren zwanzig
Menschen, die alle wiitend auf mich waren. Warum mache ich nicht ein Thea-
terstiick iiber meine Erfahrung als Schwarze Person in Deutschland? Warum
mache ich ein Theaterstiick iiber weifSe Minner? Ich mache ein Theaterstiick
iiber weifle Manner, weil weifle Minner Teil meiner Lebensrealitit sind. Die
Figur auf der Bithne ist an realen Personen orientiert, die mir in meinem Le-
ben sehr oft begegnet sind: dieser weifSe Mann, der Schwarzsein begehrt, der
Schwarz sein mdchte, der sich die Performance Schwarzer Menschen aneig-

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access

97


https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Joana Tischkau

net. Das ist keine Figur, die mir nur im Fernsehen begegnet, sondern auch im
realen Leben, und eine Figur, mit der ich auch sehr schmerzhafte Erfahrun-
gen gemacht habe. Diese Manner haben mich objektiviert und fetischisiert.
Diese Erfahrung war Teil der Ausgangsfrage meiner Inszenierung. Aufierdem
geht es darum, die Absurditit weifSer Fragilitit und auch des vermeintlichen
Verlustes und der Schmerzen, die mit dem Absagen der eigenen Privilegi-
en einhergehen, aufzuzeigen. Ich wollte auch den Kulturimperialismus der
USA hinsichtlich seiner vermeintlich universellen Ausdrucksformen fiir das
Trauma Schwarzer Personen befragen. Mein Anspruch ist einen lokalen und
zeitlich spezifischen Ausdruck fiir diese Schmerzerfahrungen zu finden.

AR: Die Performance »Being Pink Ain't Easy« erzihlt viel dariiber, wie
whiteness gesehen wird. Es erzdhlt von Weifsein als die vermeintliche Ab-
wesenheit von Eigenschaften. Und damit geht auch die Abwesenheit einer
Positionierung einher. Das passiert, wenn ein weifler Deutscher ein Attentat
in Hanau begeht und dann weifSe Menschen denken, das hitte nichts mit
ihnen zu tun. Das ist die Kehrseite der Theorie, dass jeder Schwarze Korper
mit einem Trauma beschrieben ist; jeder weifSe Krper ist mit der Ausitbung
von Gewalt beschrieben.

JT: Beim Publikumsgesprich wurde mir vorgeworfen, dass ich mich tber-
haupt mit Weifsein beschiftige. Die geduferte Kritik folgte der Logik, dass
ich als Schwarze Kiinstlerin mich mit Schwarzsein auseinandersetzen und
eine kiinstlerische Arbeit schaffen muss, die empowernd ist. »Du musst etwas
machen, was fiir uns ist.« Aber meine Herangehensweise ist dieses »uns« in
Frage zu stellen. Natiirlich gibt es eine strategische und politische Notwendig-
keit fir ein »wir«. Trotzdem glaube ich an die Méglichkeit, dass eine Schwar-
ze Kiinstlerin einen weiflen Performer auf der Bithne inszenieren kann, um
zu hinterfragen, welche historischen Kontinuititen des Erzihlens, Zeigens
und Deutens dadurch unterbrochen werden. Darin liegt ja auch die Verwei-
gerung, mich wieder selbst auf die Bithne zu stellen. Warum kann das nicht
auch eine weif3e Figur erzihlen, wenn ich die Autorin dessen bin? Es geht auch
darum, den weiflen Korper mit bestimmten Attributen zu belegen und die Art,
wie sich Gewalt und Macht in weifSen Kdrpern manifestieren, sichtbar zu ma-
chen. Leider schaffen das die meisten Arbeiten nicht, mich eingeschlossen.
Weif3e Kinstler*innen schaffen das auch nicht.

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WeiBsein sichtbar machen

AR: Es ist »uns« wahrscheinlich nicht méglich, eine kiinstlerische Arbeit zu
schaffen, die alle Schwarzen Menschen tiberzeugt. Das hat nicht mal Black
Panther geschaftt, also warum sollte eine Theaterarbeit das leisten kdnnen?

JT: Weil es dieses kollektive Verstindnis von Schwarzsein, ein universelles
Verstindnis, nicht gibt, kann das auch nicht klappen. Was in meiner Macht
als Theaterschaffende steht, ist dem Publikum diese Prozesse vor Augen zu
halten und aufzuzeigen, mit welchen Blickpolitiken sie sozialisiert sind. Als
Theaterschaffende kann ich Menschen — insbesondere in Deutschland - in ih-
rer vermeintlichen Farbenblindheit herausfordern, sie damit konfrontieren,
dass es sich um eine weifle Person handelt, die eine Schwarze Person spielt,
ohne dabei in Blackface zu sein. Das macht die Performance subtiler. Ich ha-
be eine interessante Beschreibung fiir den Status vieler WeifSer gehort, die ih-
re Kompliz“innenschaft in der Aufrechterhaltung weifSer Vorherrschaft nicht
anerkennen wollen: Deficiency of Consciousness, also ein Bewusstseinsdefi-
zit. Ich finde es spannend, dariiber nachzudenken, welche choreografischen,
metaphorischen und performativen Riume ich aufmachen kann, die zu einer
Bewusstseinsschirfung fithren wiirden.

AR: Richten wir den Blick noch einmal zuriick auf die Theaterwissenschaft.
Wir sind uns 2018 an der Universitit Hildesheim begegnet, du warst als Lehr-
kraft titig und ich noch im Studium. Welchen Einfluss haben theoretische
Ansitze und theaterwissenschaftliche Forschung auf deine Praxis und deine
Arbeiten?

JT: In Giefien kommt man da ja gar nicht daran vorbei. Ich habe wihrend
meines Studiums in Gieflen sehr viel gelesen und die Theorien, mit denen
ich mich beschiftigt habe, haben auch meine Arbeit beeinflusst. Feministi-
sche Diskurse haben meist ein ineinandergreifendes Verstindnis von Praxis
und Theorie, wie bei Sara Ahmed, die Theorie nicht nur als abstraktes Gedan-
kenkonstrukt versteht, sondern immer schon als im Austausch mit den eige-
nen Praktiken und Lebensrealititen. Die Idee der Intersektionalitit kommt
ja auch aus der Artikulation der eigenen Erfahrung. Deswegen finde ich auch
bell hooks so interessant. Sie analysiert mediale Produkte, Filme, Musikvide-
os, popkulturelle Phinomene, bei denen ich nachvollziehen kann, woriiber sie
spricht, weil ich sie mir in dem Moment anschauen kann.

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access

99


https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Joana Tischkau

AR: Deine theoretischen Beziige finden jenseits von einem Kanon deutsch-
sprachiger Universititen statt. Wenn ich dir die Frage stellen witrde, welche
Debatten und Diskurse in der deutschsprachigen Theaterwissenschaft der-
zeit fehlen, scheint mir, dass du diese bereits aufgezeigt hast, dass du dir von
Anfang an andere Referenzen gesucht hast. Stimmt das?

JT: Einige der Kinstler*innen, die ich wirklich sehr verehre, Adrian Piper,
Coco Fusco, William L. Pope, haben wir auch im Studium besprochen. Ich
habe immer versucht herauszufinden, wie mein Verhiltnis zu ihnen ist. Wo
sprechen mich ihre Theorien an? Kann ich das Geschriebene auf meine eigene
Lebensrealitit anwenden? Ich glaube, im deutschen akademischen Kontext
fehlt eine ernsthafte Auseinandersetzung mit popkulturellen Phinomenen
und alternativen Praktiken der Wissensproduktion sowie die vielbeschwore-
ne Verbindung von Theorie und Praxis. Vieles von dem, was theoretisch be-
sprochen wird, wird auf der praktischen Ebene nicht umgesetzt. Theaterwis-
senschaft ist immer noch ein weifles Feld und fast ein »Luxus-Studiengang«,
zumindest war es das wihrend meiner Studienzeit. Die Studierendenschaft
war sehr homogen, und es fehlte die Erkenntnis, dass es eine rein kognitive
Verarbeitung von Rassismus nicht geben kann, dass daran immer emotionale,
korperliche Reaktionen gekniipft sind.

AR: Das ist vielleicht auch typisch fir die deutsche Wissenschaftstradition,
die behauptet, losgelost von Affekten zu funktionieren. Im Grunde geht es
um das Unsichtbarmachen von weifien Affekten.

JT: Und deswegen sind weif3e Affekte so ein ergiebiger Untersuchungsgegen-
stand. Weil es sie vermeintlich nicht gibt. People of Color haben den Vorteil,
Expert*innen des Lesens und der Interpretation dieser zu sein, auch wenn
man das nicht artikulieren kann. Das ist, was dann fiir mich im Theater in-
teressant ist. Was wire, wenn wir alle darin trainiert wiren, mit diesem Wis-
sen auch zu agieren und es anzuwenden und damit cleverer umzugehen? Ich
glaube, dann wiirden wir eine bessere Welt schaffen.

https://dol.org/10:14361/9783839455531-007 - am 14.02.2028, 19:08:55. Access



https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

