
Weißsein sichtbar machen

Von Bewusstseinsschärfung und Blickpolitiken

Joana Tischkau

Ein Interview mit Aidan Riebensahm

AR: Liebe Joana, du arbeitest als Choreografin und Performerin. Zuletzt hast

du im »Deutschen Museum für Schwarze Unterhaltung und Black Music« an

der Seite von Anta Helena Recke und in Zusammenarbeit mit Frieder Blu-

me und Elisabeth Hampe den sichtbarsten Bereich Schwarzer Menschen in

Deutschland archiviert. Deine Arbeiten erwidern und erweitern einen weißen,

deutschen Blick auf Schwarzsein. Welche informellen, aber auch institutio-

nellen Stationen hast du in deinem beruflichen Werdegang und deiner Aus-

bildung durchschritten?

JT: Ich bin mit Mitte Zwanzig nach England gegangen und habe mich dort in

den BA Studiengang »Dance, Theatre and Professional Practice« in Coventry

eingeschrieben. Es war ein sehr kleiner Studiengang mit nur sechs Studie-

renden in unserem Jahrgang. Ziel des Studiums war es, interdisziplinär zu

arbeitenmit Tanz und Choreografie als Grundlage.Theoretisch habe ichmich

mit feministischen Künstler*innen auseinandergesetzt, die ihre Tanzpraktik

durch autoethnografische Texte reflektiert haben, und darüber auch meine

Bachelorarbeit geschrieben. Eine Frage, die mich umgetrieben hat, war: Wie

kann ich die Tatsache, dassWissensproduktion nicht entkontextualisiert wer-

den kann, in die künstlerische Arbeit an einer Performance einfließen lassen?

AR: Könntest du etwas über deinen Einstieg in deine jetzige Theaterarbeit

erzählen? Wie kam es dazu? Wie viel davon hat mit deiner künstlerischen

Ausbildung zu tun?

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Joana Tischkau

JT: Die Beschäftigungmit autoethnografischenMethoden hat tatsächlich da-

zu geführt, dass ich mich viel mehr mit mir selbst auseinandergesetzt habe.

Bei einer Autoethnografie geht es darum, persönliche Erfahrungen zu be-

schreiben, sie systematisch zu analysieren, um Aussagen über die eigene so-

zio-politische und kulturelle Positionierung zu machen. In England habe ich

als Schwarze deutsche Person gemerkt, dass Schwarze Menschen viel sicht-

barer sind als in Deutschland. Ich habe aber auch gemerkt, dass ich mich

zwar wohler fühle, weil ich nicht ständig geothered werde, aber andererseits

wurde auch viel auf mich als Deutsche projiziert. Britische Kolonialgeschich-

te und auch der sogenannte »Windrush«, der viele Schwarze Menschen aus

der Karibik nach Großbritannien gebracht hat, sind Teile des kollektiven Be-

wusstseins. Es gibt einen Konsens darüber, dass eine Diversität von Schwar-

zen Identitäten in Großbritannien lebt. Abermit vielen Erwartungen und Ide-

en von Schwarzsein, die mir dort begegnet sind, konnte ich mich nicht iden-

tifizieren. Obwohl geteilte Rassismuserfahrungen ein verbindendes Element

waren, wusste ich, dass diese spezifische Geschichte nicht meine ist. Ich habe

mich dann verstärkt mit meiner eigenen Identität auseinandergesetzt und in

den Übungen fürs Studium nur Solo-Performances gemacht. Nach dem BA-

Studium habe ich ein Masterstudium in Gießen begonnen. Dort war ich sehr

beeinflusst von Bojana Kunsts Bezugnahme auf feministische Theorien. Zu

postkolonialer Theorie gab es damals noch wenig, und ich bin dafür oft in Se-

minare der Anglistik gegangen. Weitere wichtige Einflüsse waren ein szeni-

sches Projekt mit Vaginal Davis und ihrer Praxis des Terrorist Drag sowie die

Arbeiten von Antonia Baehr. Ihr Humor und die Tatsache, dass Baehr fast nur

mit Frauen* arbeitet, vor allem queere Personen und Butches, haben mich in-

spiriert. Sie hat aus einem Selbstverständnis heraus ein queer-feministisches

Referenzsystem gebaut, ohne dieses zur Verhandlung stellen zu müssen. Da-

mit macht sie eine Setzung, die mich inspiriert hat, mein eigenes Referenz-

system zu hinterfragen:Was passiert, wenn ichmeine eigenenWahrnehmun-

gen, meine Erfahrungswelt als Referenzsystem ernst nehme und mich dem

gängigen Kanon komplett verwehre durch eine Art von radikaler Subjektivi-

tät? Wie kann ich aus diesem spezifischen Referenzsystem herausarbeiten?

AR: Deine Gedanken zu eigenen Referenzsystemen laden ein, über die Re-

zeption deiner Arbeit zu sprechen. Kannst du Beispiele journalistischer Ar-

beit nennen, in denen du das Gefühl hattest, deine Arbeit wird besonders gut

verstanden oder aber auch missverstanden?

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weißsein sichtbar machen 97

JT: Ich kann mich an eine Situation erinnern, in der »PLAYBLACK« in der

TAZ besprochen wurde und der Journalist behauptete, dass es zwar eine cle-

vere Rückschau sei, aber meine Intention der Performance ihm nicht deutlich

wäre. Er beanstandete, dass ichmich nicht klar genug positioniere zu der Fra-

ge, ob die (bloße) Benennung der Differenz zwischen Schwarz undweiß schon

rassistisch sei. Für ihn ging das Spiel mit diesen konstruierten Kategorien

nicht auf, weil ich und Annedore Antrie als Schwarze Frauen das Schwarzsein

überzeugender verkörpern würden als die weiße Performerin Clara Reiner.

Dabei spielen Geschlecht, Alter sowie soziale Klasse in der Performance eben-

falls eine große Rolle, die in dieser Rezension nicht erwähnt werden.Wiewür-

de man hier eine authentische Performance beurteilen? Hier hat die Rezepti-

on wieder ganz viel mit dem Referenzsystem zu tun. Was macht für ihn, den

Journalisten, die Glaubwürdigkeit einer Schwarzen Performance aus? Sind

die Vorlagen, an denen sich orientiert wird, extrem homogen und limitiert?

Ich glaube, das Problem liegt viel eher bei den Zuschauenden und deren Seh-

gewohnheiten als bei unseren repräsentativen Spielmöglichkeiten. Ich kann

nur die Komplexität dieser Strukturen aufzeigen oder in welchem absurden

identitätspolitischen »Wellenbad« ich mich als Schwarze Person in Deutsch-

land wiederfinde.Mich interessiert, wie ich den Zuschauenden eine intersek-

tionale Lesart anbieten kann. Ich sehe in der Rezension der TAZ auch ein Be-

gehren, das »Rassismusthema« endlich zu lösen. Es gibt diese Vorstellung bei

weißen Personen, dass Antirassismus eine Praxis ist, die einmal erlernt, im-

mer wieder anwendbar wird. Aber genau so funktioniert es eben nicht. Das

ist mehr wie Geige spielen, man muss jeden Tag üben. Oder wie Geige spie-

len, und du bekommst jeden Tag eine neue Geige und einen neuen Bogen. Bei

den Vorstellungen der Performance »Being Pink Ain’t Easy« in München und

Brüssel haben einige Schwarze queereMänner starke Kritik an der kulturellen

Aneignung geübt, die ich in demTheaterstück thematisiere und die vom wei-

ßen Performer Rudi Natterer verkörpert wird. Sie wollten wissen, warum ich

etwas wiederhole, was Eminem oder andere weiße Rapper und Musiker zu-

vor bereits gemacht haben. Im Publikumsgespräch in Brüssel waren zwanzig

Menschen, die alle wütend auf mich waren.Warummache ich nicht einThea-

terstück über meine Erfahrung als Schwarze Person in Deutschland? Warum

mache ich ein Theaterstück über weiße Männer? Ich mache ein Theaterstück

über weiße Männer, weil weiße Männer Teil meiner Lebensrealität sind. Die

Figur auf der Bühne ist an realen Personen orientiert, die mir in meinem Le-

ben sehr oft begegnet sind: dieser weißeMann, der Schwarzsein begehrt, der

Schwarz sein möchte, der sich die Performance Schwarzer Menschen aneig-

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Joana Tischkau

net. Das ist keine Figur, die mir nur im Fernsehen begegnet, sondern auch im

realen Leben, und eine Figur, mit der ich auch sehr schmerzhafte Erfahrun-

gen gemacht habe. Diese Männer haben mich objektiviert und fetischisiert.

Diese Erfahrung war Teil der Ausgangsfragemeiner Inszenierung. Außerdem

geht es darum, die Absurdität weißer Fragilität und auch des vermeintlichen

Verlustes und der Schmerzen, die mit dem Absagen der eigenen Privilegi-

en einhergehen, aufzuzeigen. Ich wollte auch den Kulturimperialismus der

USA hinsichtlich seiner vermeintlich universellen Ausdrucksformen für das

Trauma Schwarzer Personen befragen. Mein Anspruch ist einen lokalen und

zeitlich spezifischen Ausdruck für diese Schmerzerfahrungen zu finden.

AR: Die Performance »Being Pink Ain’t Easy« erzählt viel darüber, wie

whiteness gesehen wird. Es erzählt von Weißsein als die vermeintliche Ab-

wesenheit von Eigenschaften. Und damit geht auch die Abwesenheit einer

Positionierung einher. Das passiert, wenn ein weißer Deutscher ein Attentat

in Hanau begeht und dann weiße Menschen denken, das hätte nichts mit

ihnen zu tun. Das ist die Kehrseite der Theorie, dass jeder Schwarze Körper

mit einem Trauma beschrieben ist; jeder weiße Körper ist mit der Ausübung

von Gewalt beschrieben.

JT: Beim Publikumsgespräch wurde mir vorgeworfen, dass ich mich über-

haupt mit Weißsein beschäftige. Die geäußerte Kritik folgte der Logik, dass

ich als Schwarze Künstlerin mich mit Schwarzsein auseinandersetzen und

eine künstlerische Arbeit schaffen muss, die empowernd ist. »Du musst etwas

machen, was für uns ist.« Aber meine Herangehensweise ist dieses »uns« in

Frage zu stellen.Natürlich gibt es eine strategische und politischeNotwendig-

keit für ein »wir«. Trotzdem glaube ich an die Möglichkeit, dass eine Schwar-

ze Künstlerin einen weißen Performer auf der Bühne inszenieren kann, um

zu hinterfragen, welche historischen Kontinuitäten des Erzählens, Zeigens

und Deutens dadurch unterbrochen werden. Darin liegt ja auch die Verwei-

gerung, mich wieder selbst auf die Bühne zu stellen. Warum kann das nicht

auch eineweiße Figur erzählen, wenn ich die Autorin dessen bin? Es geht auch

darum, denweißen Körpermit bestimmten Attributen zu belegen und die Art,

wie sich Gewalt und Macht in weißen Körpern manifestieren, sichtbar zu ma-

chen. Leider schaffen das die meisten Arbeiten nicht, mich eingeschlossen.

Weiße Künstler*innen schaffen das auch nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weißsein sichtbar machen 99

AR: Es ist »uns« wahrscheinlich nicht möglich, eine künstlerische Arbeit zu

schaffen, die alle Schwarzen Menschen überzeugt. Das hat nicht mal Black

Panther geschafft, also warum sollte eine Theaterarbeit das leisten können?

JT: Weil es dieses kollektive Verständnis von Schwarzsein, ein universelles

Verständnis, nicht gibt, kann das auch nicht klappen. Was in meiner Macht

als Theaterschaffende steht, ist dem Publikum diese Prozesse vor Augen zu

halten und aufzuzeigen, mit welchen Blickpolitiken sie sozialisiert sind. Als

Theaterschaffende kann ichMenschen – insbesondere in Deutschland – in ih-

rer vermeintlichen Farbenblindheit herausfordern, sie damit konfrontieren,

dass es sich um eine weiße Person handelt, die eine Schwarze Person spielt,

ohne dabei in Blackface zu sein. Das macht die Performance subtiler. Ich ha-

be eine interessante Beschreibung für den Status vielerWeißer gehört, die ih-

re Kompliz*innenschaft in der Aufrechterhaltung weißer Vorherrschaft nicht

anerkennen wollen: Deficiency of Consciousness, also ein Bewusstseinsdefi-

zit. Ich finde es spannend, darüber nachzudenken, welche choreografischen,

metaphorischen und performativen Räume ich aufmachen kann, die zu einer

Bewusstseinsschärfung führen würden.

AR: Richten wir den Blick noch einmal zurück auf die Theaterwissenschaft.

Wir sind uns 2018 an der Universität Hildesheim begegnet, du warst als Lehr-

kraft tätig und ich noch im Studium. Welchen Einfluss haben theoretische

Ansätze und theaterwissenschaftliche Forschung auf deine Praxis und deine

Arbeiten?

JT: In Gießen kommt man da ja gar nicht daran vorbei. Ich habe während

meines Studiums in Gießen sehr viel gelesen und die Theorien, mit denen

ich mich beschäftigt habe, haben auch meine Arbeit beeinflusst. Feministi-

sche Diskurse haben meist ein ineinandergreifendes Verständnis von Praxis

undTheorie, wie bei Sara Ahmed, die Theorie nicht nur als abstraktes Gedan-

kenkonstrukt versteht, sondern immer schon als im Austausch mit den eige-

nen Praktiken und Lebensrealitäten. Die Idee der Intersektionalität kommt

ja auch aus der Artikulation der eigenen Erfahrung. Deswegen finde ich auch

bell hooks so interessant. Sie analysiert mediale Produkte, Filme, Musikvide-

os, popkulturelle Phänomene, bei denen ich nachvollziehen kann, worüber sie

spricht, weil ich sie mir in dem Moment anschauen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Joana Tischkau

AR: Deine theoretischen Bezüge finden jenseits von einem Kanon deutsch-

sprachiger Universitäten statt. Wenn ich dir die Frage stellen würde, welche

Debatten und Diskurse in der deutschsprachigen Theaterwissenschaft der-

zeit fehlen, scheint mir, dass du diese bereits aufgezeigt hast, dass du dir von

Anfang an andere Referenzen gesucht hast. Stimmt das?

JT: Einige der Künstler*innen, die ich wirklich sehr verehre, Adrian Piper,

Coco Fusco, William L. Pope, haben wir auch im Studium besprochen. Ich

habe immer versucht herauszufinden, wie mein Verhältnis zu ihnen ist. Wo

sprechenmich ihreTheorien an? Kann ich das Geschriebene auf meine eigene

Lebensrealität anwenden? Ich glaube, im deutschen akademischen Kontext

fehlt eine ernsthafte Auseinandersetzung mit popkulturellen Phänomenen

und alternativen Praktiken der Wissensproduktion sowie die vielbeschwore-

ne Verbindung von Theorie und Praxis. Vieles von dem, was theoretisch be-

sprochen wird, wird auf der praktischen Ebene nicht umgesetzt. Theaterwis-

senschaft ist immer noch ein weißes Feld und fast ein »Luxus-Studiengang«,

zumindest war es das während meiner Studienzeit. Die Studierendenschaft

war sehr homogen, und es fehlte die Erkenntnis, dass es eine rein kognitive

Verarbeitung von Rassismus nicht geben kann, dass daran immer emotionale,

körperliche Reaktionen geknüpft sind.

AR: Das ist vielleicht auch typisch für die deutsche Wissenschaftstradition,

die behauptet, losgelöst von Affekten zu funktionieren. Im Grunde geht es

um das Unsichtbarmachen von weißen Affekten.

JT: Und deswegen sind weiße Affekte so ein ergiebiger Untersuchungsgegen-

stand. Weil es sie vermeintlich nicht gibt. People of Color haben den Vorteil,

Expert*innen des Lesens und der Interpretation dieser zu sein, auch wenn

man das nicht artikulieren kann. Das ist, was dann für mich im Theater in-

teressant ist. Was wäre, wenn wir alle darin trainiert wären, mit diesemWis-

sen auch zu agieren und es anzuwenden und damit cleverer umzugehen? Ich

glaube, dann würden wir eine bessere Welt schaffen.

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007 - am 14.02.2026, 19:08:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455531-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

