
ANTHROPOS

102.2007: 135–156

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

Beschreibungen zum sibirischen Schamanismus zwischen dem 18. und
21. Jahrhundert im Kontext der Writing Culture-Debatte

Philipp Schröder

Abstract. – In the first chapter the article delineates the “Writ-
ing Culture-Debate” in cultural anthropology concluding that an
adjusted ethnographical practice requires elaborating more on
questions of authority, power, and vocality. In the light of these
premises, the next chapters analyse texts of a similar regional
and topical context – shamanism in Siberia – but of different
dates of origin (18th – 21st century). After revealing the dif-
ferent ethnographical discourses in these texts, the article con-
cludes with a reflection on the merits and shortcomings of the
“Writing Culture-Debate” and discusses possible implications
for a self-conscious ethnography. [Siberia, shamanism, writing
culture]

Philipp Schröder, M. A., Studium der Ethnologie und Politik-
wissenschaften an der Eberhard Karls Universität Tübingen, der
FU Berlin und der Humboldt-Universität zu Berlin; Doktorand
am MPI für ethnologische Forschung in Halle.

1 Die Writing Culture-Debatte und das
Herausarbeiten ethnographischer Diskurse

Ob es nun vom Missionar, Händler oder Ethnographen
gebracht worden ist, Schreiben verleiht sowohl Macht
(eine notwendige, effektive Weise, Wissen zu speichern
und zu handhaben), wie es auch verfälscht (ein Verlust
an Unmittelbarkeit, der direkten Kommunikation, wie
sie von Sokrates geschätzt wurde, an Präsenz und Inti-
mität der Rede) (Clifford 1999: 230 f.).

Die Writing Culture-Debatte fordert grundsätzlich
von denen, die ihre kulturellen Erfahrungen wis-
senschaftlich beschreiben wollen, sich der eigenen

Rolle im Prozess der Verschriftlichung bewusst
zu sein.1 Diese Position entwickelte sich im Re-
kurs auf die Evolution einer Disziplin, die ihre
erkenntnistheoretischen Wurzeln im Erfahren und
Beschreiben außereuropäischer Gesellschaften hat.
Dem Nachdenken über den literarischen Umgang
der Ethnographie mit diesem ihrem Gegenstand
entstammt die Writing Culture-Debatte; sie fokus-
siert sich dekonstruktivistisch auf die Phase zwi-
schen Beobachtung und Beschreibung und sieht
ihre Aufgabe vor allem in der Kommentierung
des Entstehungsprozesses von Kulturbeschreibun-
gen.2 Aufgrund dieser Position werden ihre Ver-
treter auch mit Begriffen wie “Metaethnographen”
(Bachmann-Medick 1992: 13) oder “Ethnographen
der Ethnographen” (Fuchs und Berg 1999: 15) be-
zeichnet.3

1 “Der Postmodernismus hat die Betonung von der Teilneh-
menden Beobachtung auf den Prozess der Verschriftlichung
der Feldforschung – die Konstruktion des wissenschaftli-
chen Berichts – verschoben” (Hauser-Schäublin 2003: 49).

2 “No longer a marginal, or occulted, dimension, writing
has emerged as central to what anthropologists do both in
the field and thereafter” (Clifford 1986: 2). Auch Jürgen
Rudolph spricht einen solchen “dreigeteilten Forschungs-
prozess” an, bestehend aus “Erhebung”, “Auswertung” und
“Darstellung” (Rudolph 1992: 39).

3 Meist sind derartige Bezeichnungen gemünzt auf den Lite-
raturwissenschaftler James Clifford, der als prominentester
Vertreter der Writing Culture-Debatte gilt: “Clifford macht
die früheren wie die heutigen Anthropologen zu seinen
Eingeborenen und ebenso zu seinen Informanten, deren

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


136 Philipp Schröder

Der ethnographische Gegenstand ist zunächst
vor allem eins: “distanziert”; das heißt, er scheint
in regionalen, kulturellen und entwicklungsge-
schichtlichen Messkategorien in besonderer Weise
entfernt zu sein vom herkömmlichen Referenz-
punkt der Forschung, der westlichen (euro-ameri-
kanischen) Zivilisation und deren Wahrnehmung.
Oft genug wird daher den Ethnographen eine Art
interkulturelle Übersetzerrolle zugespielt, ihr Bei-
trag als “Näherbringen einer fremden Kultur” ge-
fasst.4 Dieser Wunsch nach erkenntnisgewinnender
Distanzüberwindung – wie sie gewissermaßen al-
len Wissenschaften zu Eigen ist – sagt zunächst al-
lerdings nichts darüber aus, an welcher Stelle zwi-
schen Eigenem und Fremdem sich der Ethnograph
selbst verortet. Eindeutig ist nur, dass er die jeweils
absoluten Pole auf dem Distanzmesser kultureller
Entfernung nicht mehr besetzen kann. Die Feld-
forschung macht ihn zum Hybridwesen, das trotz
jahrelangem Eindringen in die fremde Kultur kein
“Einheimischer” geworden ist, genauso allerdings
wie es nach dem Durchlaufen der “zweiten Sozia-
lisation” während der Feldforschung kein Zurück
in die Tabula rasa der Herkunftskultur gibt. Die
verschriftlichte Stimme der Ethnographen dringt
also aus einer Zwischenwelt zu den Zuhörern.5 Die
Ethnographen sind damit einem Phänomen nicht
unähnlich, das viele von ihnen zu erfassen su-
chen: sie sind kulturelle Schamanen – Medien,
die im Auftrag der diesseitig-westlichen Welt aus-
geschickt werden, Kunde zu bringen von einem
mysteriösen, nichtwestlichen Kulturjenseits.

Früh hat Lévi-Strauss darauf hingewiesen, dass
mit der Entscheidung “ins Feld” zu gehen eine
politische Aussage verbunden ist, die gleichzeitig
ein Dilemma darstellt: “Entweder vertritt der Eth-
nograph die Normen seiner eigenen Gruppe, dann
können ihm die anderen nur eine vorübergehende

Tätigkeit, bewußt oder auch nicht, in der Schaffung von
Texten, dem Schreiben von Ethnographie bestanden hat”
(Rabinow 1999: 169 f.).

4 “Der Forschende, der dabei bewusst und offen auch seine
eigene Rolle im Feld wahrnimmt, wird als Übersetzungs-
instanz zwischen dem Feld in seiner Vielschichtigkeit und
Mehrbödigkeit einerseits und den Anforderungen schrei-
bender (Re-)Konstruktion andererseits wirksam” (Eisch und
Hamm 2001: 15 f.).

5 “Wenn Anthropologen durch die Methode der Teilneh-
menden Beobachtung die Perspektiven kultureller Tradi-
tionen und neuer kultureller Strömungen rekonstruieren,
die außerhalb der europäisch-amerikanischen Rationalität
stehen, dann ist es ihnen nicht möglich, voll und ganz am
herrschenden intellektuellen Mainstream zu partizipieren,
der Europa und den Mittelmeerraum zum Ursprung einer
absolut einzigartigen kulturellen Textur erhebt” (Hauschild
2005: 69).

Neugier einflößen, bei der die Missbilligung nie-
mals fehlt; oder er ist imstande, sich ihnen völlig
auszuliefern, dann ist seine Objektivität beein-
trächtigt durch die Tatsache, dass er, um sich allen
Gesellschaften widmen zu können, ob er es will
oder nicht, zumindest eine von ihnen abgelehnt
hat”(Lévi-Strauss1988: 437 f.). Der Feldforscher ist
also außer Übersetzer auch “‘Chronist’ und ‘Spre-
cher’ der anderen Gesellschaft” (Fuchs und Berg
1999: 37). Unabhängig von der Frage ob gerecht-
fertigterweise oder nicht, werden die Ethnogra-
phen damit im doppelten Sinn zu Repräsentanten
(Clifford 1986: 2):6 in der Feldforschungssituation
für ihre westliche Heimat, in selbiger Heimat für
die von ihnen beschriebene Gesellschaft.7

Repräsentation erfolgt im Sinne der Writing Cul-
ture-Debatte in Form verschriftlichter ethnogra-
phischer Darstellungen. Die Umstände des ethno-
graphischen Produktionsprozesses – die Umwelt,
in die der Ethnograph sein Werk hineinschreibt –
werden dabei vorrangig in Diskursen von Zeit und
Macht gefasst. Was mit der “Krise der Ethno-
graphie” überschrieben wird, markiert hierfür das
relevante Datum. Die im Gefolge der Entkolo-
nialisierung in den 1960er Jahren an die Ober-
fläche gespülte Instrumentalisiertheit der Ethno-
graphie presste das Thema Objektivität in den
Vordergrund der Disziplin. Zunächst offensichtlich
auf die Ethnographen selbst bezogen – die teils
als Kolonialbeamte oder aber im Auftrag kolo-
nialer Administrationen arbeiteten –, nahm die
Auseinandersetzung nachfolgend die Unzuläng-
lichkeit der ethnographischen Daten an sich ins
Visier.8 Mit dieser Verlagerung und dem Infrage-
stellen, ob es überhaupt objektive Daten als Grund-
lage entsprechender Schriften geben kann, legte
sich quasi wieder eine schützende Hand über die
Ethnographen; allerdings nur insofern, als dass
sie von nun an ihre Darstellungen als subjektiv
und “künstlich” anerkennen sollten. Ethnographen

6 Tyler (1999: 289) beispielsweise vertritt eine diesbezüglich
“radikale” Position: “Repräsentation heißt Repression, und
das Schreiben ist das Verfahren der Repräsentation /Repres-
sion”.

7 Selbstverständlich soll diese Darstellung nicht den Eindruck
erwecken, es gäbe keine Ethnographen des jeweils eige-
nen – euro-amerikanischen oder drittweltlichen – Kontexts
bzw. Ethnographen aus Ländern wie Afrika, Lateiname-
rika oder Asien, die westliche Kulturen beschreiben würden
(Hauschild und Warneken 2002). Dennoch stellt die hier be-
schriebene Konstellation sicherlich immer noch den “Nor-
malfall” dar.

8 Zur “machtpolitische[n] Verstrickung des Fachs” und der
Frage nach dem “Beziehungszusammenhang” zwischen
ethnographischen Daten und ihrer Aussagekraft siehe Stell-
recht (1993: 31).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 137

sollten sich selbst nicht hinter ihrer schriftlichen
(Re)Präsentation vermeintlich objektiver Daten
verschwinden lassen. Sie sollten ihre besondere
Rolle als Autoren genauso anerkennen wie sie seit
Malinowski ihre besondere Rolle als teilnehmen-
de Beobachter im Forschungsprozess anerkennen.
Sie sollten sich also der machtvollen Position ge-
genüber ihren in der Regel stummen Gegenstän-
den9 gewahr sein, genauso wie der Tatsache, dass
Translationen mit Sinnverschiebungen verbunden
sind und dadurch letztlich die “Übersetzung zwi-
schen Kulturen durch das Vorhandensein asymme-
trischer Tendenzen und Zwänge in den Sprachen
der dominierten und dominierenden Gesellschaften
beeinträchtigt wird” (Asad 1999: 333).

Der ethnographische Autor ist also einerseits
Produzent wie auch andererseits Produkt. Im bes-
ten sozialpraktischen Sinn ist er eingebettet in
die stete Dynamik kulturell begünstigter und be-
schränkter Handlungen und Ideen. Er ist nicht nur
mächtiger Gestalter kultureller Beschreibungen,
sondern genauso machtloses Opfer seiner Zeit,
Umwelt und Psyche. Mehrere Filter10 – histo-
rische, politische, gesellschaftlich-kulturelle, lite-
rarische, individuelle – sind also während des
“Aufschreibens” vor / mit / in der Person des Au-
tors wirksam; in seinem Text werden sie als ent-
sprechende Folien lesbar.11 Die Kritik der Writing
Culture-Debatte richtet sich auf das Verschwei-
gen, die Nicht-Wiederauffindbarkeit dieser Filter
in vielen ethnographischen Beschreibungen, wo-
durch eine “Blackbox” zwischen dem präsenten
Autor und der repräsentierten Realität unbegutach-
tet bleibt, in deren Innern “Konventionen textueller
Präsentation und des Lesens” (Clifford 1986: 13)
wirken.

Im Zuge dieser Entwicklung wurde die eth-
nographische Beschreibung von manchen als ein

9 Daher rührt auch der Vergleich von Anthropologen und
Inquisitoren, wie ihn beispielsweise Ginzburg (1992: 49)
zieht: “Wir haben bereits gesehen, daß auch aus so mas-
siv kontrollierten Texten wie den Inquisitionsprozessen ei-
ne widersprüchliche kulturelle Wirklichkeit hervorscheinen
kann. Derselbe Schluß läßt sich auch auf die Texte der
ethnographischen Berichte ausweiten”. Vgl. auch Rosaldo
(1986b).

10 Fabian (1999: 337) spricht im gleichen Sinne “von der
Vorstellung, daß wissenschaftliche Erkenntnis immer be-
deutet, ein System von Konzepten (eine Methode oder eine
Logik) zwischen die Wirklichkeit und das Bewußtsein zu
schieben”.

11 Siehe auch Stellrecht (1993: 50, 65); oder: “Clifford . . . be-
hauptet damit, daß Macht und Geschichte, also die kulturel-
le Identität, disziplinäre Zugehörigkeiten, der gesellschaft-
liche Status der Ethnographin oder des Ethnographen sich
unvermeidlich in den ethnographischen Text einschreiben”
(Knecht und Welz 1995: 75).

Genre der Literatur untergeordnet.12 Entsprechen-
de Darstellungen wurden als “ernsthafte, wahre
Fiktion”13 betrachtet, als Konstruktion, im Sinne
einer Erfindung und nicht einer Repräsentation von
Kulturen.14 Diese Perspektive schuf aus Sicht der
Writing Culture die Legitimität dafür, die Werke
der Ethnographen mit literaturwissenschaftlichen
Kriterien zu analysieren: “Man beginnt, sich Eth-
nographien als Texte anzusehen, statt durch sie
hindurchzusehen auf eine vermeintlich textfreie
Wirklichkeit” (Bachmann-Medick 1992: 12).

James Clifford datiert den Beginn der Ethno-
graphie als Genre auf die 1920er Jahre und fasste
sie in sechs Determinismen: kontextuell, rheto-
risch, institutionell, generisch, politisch, histo-
risch;15 zusammengedacht mit vier verschiedenen
“modes of authority” (experimentell, interpreta-
tiv, dialogisch, polyphon) (Clifford 1988: 53) wird
damit ein literaturwissenschaftliches Instrumenta-
rium entwickelt, mit Hilfe dessen kulturelle Be-
schreibungen unter Gesichtspunkten wie Figur,
Rhetorik und Autorenschaft16 untersucht werden

12 “In the 1920s the new fieldworker-theorist brought to
completion a powerful new scientific and literary genre,
the ethnography, a synthetic cultural description based on
participant observation” (Clifford 1988: 29 f.). Die tref-
fende Bewertung dieser Unterordnung der Ethnographien
als literarisches Genre in Cliffords Texten gibt Rabinow
(1999: 175): “Wechselnde Beschreibungen werden geboten,
aber er [Clifford] gelangt zu keiner endgültigen Definiti-
on. Infolgedessen bleiben die bestimmenden Merkmale des
Genres unklar”.

13 “In this view . . . all constructed truths are made possible
by powerful ‘lies’ of exclusion and rhetoric. Even the best
ethnographic texts – serious, true fictions – are systems,
or economies, of truth. Power and history work through
them, in ways their authors cannot fully control” (Clifford
1986: 7).

14 “Their [gemeint ist: ‘writing of cultural descriptions’] focus
on text making and rhetoric serves to highlight the con-
structed, artificial nature of cultural accounts. It undermines
overly transparent modes of authority, and it draws attention
to the historical predicament of ethnography, the fact that
it is always caught up in the invention, not representation,
of cultures” (Clifford 1986: 2).

15 “Ethnographic writing is determined in at least six ways:
(1) contextually (it draws from and creates meaningful
social milieux); (2) rhetorically (it uses and is used by ex-
pressive conventions); (3) institutionally (one writes with-
in, and against, specific traditions, disciplines, audiences);
(4) generically (an ethnography is usually distinguishable
form a novel or travel account); (5) politically (the authority
to represent cultural realities is unequally shared and at
times contested); (6) historically (all the above conventions
and constraints are changing). These determinations govern
the inscription of coherent ethnographic fictions” (Clifford
1986: 6).

16 “. . . a particular form of authority was created – an
authority both scientifically validated and based on a unique
personal experience” (Clifford 1988: 26).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


138 Philipp Schröder

können. Clifford selbst beispielsweise vergleicht
vor diesem gedanklichen Hintergrund die Schriften
Bronislaw Malinowskis über die Bewohner des
westlichen Pazifiks (“Argonauten des westlichen
Pazifik” [1922]) mit den Werken Joseph Conrads
(“Herz der Finsternis” [1899]). Eine entscheidende
Gemeinsamkeit hat die Ethnographie mit wissen-
schaftlichem Anspruch dabei aus Cliffords Sicht
mit der Novelle – sie wird hergestellt über die
jeweiligen Autoren: “the two experiences enact
the process of fictional self-fashioning in relative
systems of culture and language that I call ethno-
graphic” (Clifford 1988: 110).

Letztlich lässt sich die Writing Culture-Debatte
verdichten in folgenden Fragen, die sie an eth-
nographische Beschreibungen stellt: “Mit Hilfe
welcher rhetorischen Strategien konstruieren An-
thropologen ihr Wissen über eine fremde Kultur?
Welche narrativen Muster verwenden sie? Halten
sie an einer paternalistischen, kolonialen Form
der Begegnung zwischen Anthropologe und In-
formant fest? Welche Möglichkeiten gibt es, die
Informanten in der Ethnographie selbst zu Wort
kommen zu lassen” (Rees 2004: 164)? Die Fra-
gen kreisen um die Begriffe Autorenschaft, Macht
und Dialogizität-Polyphonie;17 sie münden ins Ziel
ethnographische Diskurse herauszuarbeiten: “who
speaks? who writes? when and where? with or
to whom? under what institutional and historical
constraints?” (Clifford 1986: 13).

Die Einsichten der Writing Culture-Debatte ge-
winnen besonderen Kontrast, wenn man sie an-
legt an Texte ethnographischen Inhalts, die zwar
unterschiedlichen Zeiten entstammen, jedoch von
gleicher Thematik und Regionalität sind. Entwick-
lungen, wie etwa die Verabschiedung von einer
anfänglich distanzierten Autorenposition, eine zu-
nehmende Stimmhaftigkeit der Handelnden, der
Wandel im Einfluss des großen politisch-histo-
rischen Kontextes können dann besser erkannt
werden, wenn man – wie es in manchen Diszipli-
nen ausgedrückt wird – einige Variablen konstant
hält.

Unter dieser Annahme werden nachfolgend
drei Texte im Licht der Writing Culture-Debatte
bearbeitet, die ethnographische Beschreibungen
zum Schamanismus in Sibirien enthalten. Bei den
Veröffentlichungen handelt es sich zum Ersten
um den im Jahr 1751 erschienenen Reisebericht
des aus Tübingen stammenden deutschen Ge-

17 “Once dialogism and polyphony are recognized as modes
of textual production, monophonic authority is questioned,
revealed to be characteristic of a science that has claimed
to represent cultures” (Clifford 1986: 15).

lehrten Johann Georg Gmelin, der als Teilnehmer
der zweiten Kamtschatka-Expedition (1733–1743)
über zehn Jahre in Sibirien Forschung betrieb.
Zum Zweiten handelt es sich um eine Schrift von
Vilmos Diószegi aus dem Jahr 1960, in der der
ungarische Ethnologe seine Forschungsreisen zu
den Schamanen im Sibirien der Sowjetzeit der Jah-
re 1957–1959 schildert. Und letztlich geht es um
den im Jahr 2000 publizierten Roman des Schrift-
stellers Juri Rytchëu, der in seiner “Tschuktschen-
Saga” die Geschichte seines Volkes erzählt.

Bei aller Unterschiedlichkeit hinsichtlich des
Anspruchs, der Perspektive, den literarischen Mit-
teln der Autoren sowie des zeithistorischen Kon-
texts sind die ausgewählten Texte aus Sicht der
Writing Culture-Debatte über ihre schiere Fiktio-
nalität verbunden. Welche Erkenntnisse aus dem
Vergleich der Texte wiederum für die Writing
Culture-Debatte gewonnen werden können, soll im
abschließenden Teil der Arbeit diskutiert werden.

2 Distanziertes Schauspiel:
Johann Georg Gmelins Beschreibungen
sibirischer Schamanen im 18. Jahrhundert

Das Fremde ist das bislang Unbekannte, das Neubekann-
te, das oft noch nicht Benannte und das gar nicht oder
erst stückweise Begriffene” (Osterhammel 1989: 33).

Die Große Nordische beziehungsweise Zweite
Kamtschatka Expedition (1733–1743) gilt als eine
der bedeutendsten Expeditionen zur Erschließung
des Landesinneren Russlands und der angrenzen-
den Gebiete. Unter der Leitung des Norwegers Vi-
tus Bering beteiligten sich daran an die 3 000 Per-
sonen, und die Kosten überstiegen bereits bei der
Hälfte ihrer Durchführung (Oktober 1738) das ur-
sprünglich geplante Gesamtbudget um das 30fache
(Dahlmann 1999: 43, 49). Diesen Aufwendungen
standen jedoch auch großartige Erfolge gegenüber:
“Im einzelnen gelang die Neuentdeckung, Be-
schreibung und teilweise Einverleibung der nord-
westlichen Küste Amerikas, der Aleuten und der
Kurilen, die erneute Entdeckung der Meerenge
zwischen Asien und Amerika, also der Beringstra-
ße, eine umfangreiche kartographische Erfassung
der Küste des Nördlichen Eismeeres, Kamčatkas,
des Ochotskischen Meeres und Japans sowie die
botanische, mineralogische, zoologische und eth-
nographische Erforschung großer Teile Sibiriens”
(Dahlmann 1999: 55). Waren zuvor kaum Beob-
achtungen von europäischen Reisenden in Asien
zu Papier gebracht worden, so steht die Große Nor-
dische Expedition für den Beginn einer Zeit in der,

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 139

von Europa ausgehend, verstärkt Forschungsreisen
in Richtung (Ferner) Osten ausgerüstet wurden
(Osterhammel 1989: 12 f.).

Der in Tübingen geborene Universalgelehrte
Johann Georg Gmelin (1709–1755) war bereits
seit 1731 als ordentlicher Professor für Chemie und
Naturgeschichte an der Russischen Akademie in
St. Petersburg beschäftigt.18 Entsprechend rich-
tete sich seine Aufmerksamkeit als Expeditions-
teilnehmer vor allem auf die Flora und Fauna.
Sein Hauptwerk “Flora Sibirica” erschien zwi-
schen 1747 und 1769 in vier Bänden und begrün-
dete seine wissenschaftliche Bedeutung.

In dem ab 1751 veröffentlichten Reisebericht
finden sich jedoch zahlreiche Aufzeichnungen von
Kontakten der Expeditionsgruppe mit der einhei-
mischen Bevölkerung.19 Im Gegensatz zur zeit-
genössischen Ethnographie des 20. und 21. Jahr-
hunderts, die vorrangig aus der Position eines
stationären Feldaufenthalts das Alltägliche des kul-
turell fremden Lebens zu erfassen versucht, zeu-
gen derart frühe Schilderungen des reisebedingt
kurzweiligen Kulturkontakts verständlicherweise
zunächst von den offensichtlichsten Besonderhei-
ten und Kuriositäten für das “europäische Auge”.20

“Vor allem riefen die schon seit dem 17. Jahr-
hundert bekannten Schamanen der in Sibirien le-
benden Völker und ihre Praktiken besondere Auf-
merksamkeit hervor” (Dahlmann 1999: 81).21 Der
Reisebericht Gmelins kommt in seiner Form dem
heutigen Feldtagebuch nahe. Die distanzierten Be-
obachtungen des naturwissenschaftlichen Gelehr-
ten sind im Text eng verwoben mit persönlichen
Äußerungen zum Gefühlszustand und wertenden
Interpretationen des Gesehenen. Nicht nur deshalb
gilt Johann Georg Gmelins Reisebericht als “Zä-
sur in der Berichterstattung über Russland” (Ro-
bel 1992: 225). Die chronologische Dokumentati-
on der Reise – Gmelin nennt es “Tageregister” –
enthält darüber hinaus äußerst wertvolle frühe eth-

18 Gmelin kehrte nach seiner Zeit in St. Petersburg wieder
an die Universität Tübingen zurück und war in den Jahren
1752/1753 ihr Rektor.

19 Frank schreibt hierzu: “V. a. deutsche Gelehrte, zumeist mit
pietistischem Bildungshintergrund, bilden im 18. Jh. die
Gruppe derjenigen, die am meisten zur Erforschung Sibiri-
ens beigetragen haben, und von denen die materialreichsten
Reiseberichte, aber auch die ersten historiographischen und
ethnographischen Werke über Sibirien mit wissenschaft-
lichem Anspruch stammen” (1999: 119).

20 Einschränken muss man diese Aussage für jeweils diejeni-
gen Wintermonate, in denen Gmelin und seine Mitreisenden
aufgrund der sibirischen Kälte “Winterwohnungen” (Gme-
lin 1999: 297) bezogen hatten.

21 In Gmelins Text wurden rund vierzig Beschreibungen
schamanistischer Riten gezählt (Dahlmann 1997: 32).

nographische Beschreibungen zu schamanistischen
Praktiken, Kleidungen und sogar Notenaufzeich-
nungen zu Schamanengesängen, zur Herstellung
und zum Gebrauch materieller Objekte, zur Verar-
beitung von Lebensmitteln, zu verschiedenen Fes-
ten und Riten bei zahlreichen indigenen Bevölke-
rungsgruppen Sibiriens.22 Gmelin trifft während
seiner langen Forschungsreise auch auf christlich-
orthodoxe, islamische, schamanistische und bud-
dhistische Praktiken und Glaubenselemente (Elert
1996: 42) – ebenso wie er Zeuge deren zahl-
reicher Synkretismen im religiösen Alltag wird.
Vieles der Gmelin’schen Beobachtungen konnte
anhand späterer ethnographischer Beschreibungen
verifiziert werden; sie sind damit Teil des Zeug-
nisses von der Kontinuität (nicht vom Stillstand)
schamanistischer Praktiken und Vorstellungen in
Sibirien.23

Die “teilnehmende Beobachtung” – Gmelin
und seine Begleiter ließen sich von Schamanen
Auskunft über Heilmöglichkeiten für vorgetäusch-
te Krankheiten und Fundorte für angeblich ver-
schwundene Dinge geben – vollzieht sich vor
dem Hintergrund sehr geringer Kenntnisse über die
möglichen Bedeutungen von schamanistischen Ri-
tualen oder schamanistischer Kleidung (Dahlmann
1997: 38).24 Zwar bemühte sich Gmelin mit den
Einheimischen über die Beobachtungen ins Ge-
spräch zu kommen; da er selbst aber nur des Russi-
schen, die Einheimischen nur ihrer Sprachen und
auch die Dolmetscher nur ungenügend mehrerer
Sprachen mächtig waren, blieben die Erkenntnisse

22 Gmelins Reisebericht ist damit als Teil der “kanonischen
Beschreibungen überseeischer Länder” (Osterhammel 1989:
25) zu sehen, die von “Aufklärern unterwegs” zwischen
1670 und 1820 angefertigt wurden. Dahlmann schreibt hier-
zu: “Gmelin beobachtete genau und beschrieb das Gesehene
mit größtmöglicher Präzision. Wenn es möglich war, so
suchte er durch das Experiment, das Gmelin als ‘Nachma-
chen’ bezeichnet, den Vorgang im Labor zu wiederholen”
(Dahlmann 1999: 80).

23 Aufgrund seiner zahlreichen Beobachtungen bei den vielen
indigenen Bevölkerungsgruppen entlang seiner Reiseroute
bekam Gmelin auch eine Vorstellung von den gemeinsamen
Merkmalen schamanistischer Praktiken und Vorstellungen,
die er gegen Ende seines Berichts auch in den Fakten
sehr treffend zusammenfasst (z. B. 1999: 330). Vgl. dazu
Diószegi (1998).

24 Gmelin teilt mit anderen Forschern seiner Zeit, dass nur
sehr wenige Kenntnisse über das von ihm bereiste Gebiet
und seine Bevölkerung verfügbar waren. Für ihn gilt daher
genauso: “Gerade in Anbetracht solcher im Vergleich zu
heute eher rudimentären Voraussetzungen allerdings können
ihre Pionierleistungen gar nicht hoch genug eingeschätzt
werden. Denn: ohne Vorwissen keine Erkenntnis (= Theo-
rie), keine Erkenntnis aber auch ohne die Fähigkeit, dieses
Vorwissen gegebenenfalls zu suspendieren (= Reflexion)”
(Dammann 1992: 27).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


140 Philipp Schröder

daraus oftmals hinter den Erwartungen zurück.
Einer sich somit ergebenden wissenschaftlichen
Eingeschränktheit ist sich Gmelin wohl bewusst:
“weil ich nicht weiß, was sie zu bedeuten haben,
so will ich sie nur beschreiben, wie einer, der die
Sache nach seinen bisherigen Begriffen einsiehet”
(Gmelin 1999: 118).

In religiösen Dingen sind diese Begriffe Gme-
lins pietistisch geprägt. Der indigenen Bevölke-
rung schreibt er eine allenfalls oberflächliche Aner-
kennung des russisch-orthodoxen Glaubens zu, die
seiner Einschätzung nach dem häufigen Umgang
mit den Russen entspringt. “Unter der Hand aber
wenden sie sich doch auch an ihre Kamme [ihren
Schamanen], und es scheinet, als wenn sie noch
sehr weit entfernt wären die Christliche Religion
anzunehmen” (Gmelin 1999: 146). Entsprechend
dieses unerschütterlichen Referenzsystems – “oh-
ne Relativierungen des eigenen Standpunktes und
des eigenen Urteils” (Dahlmann 1999: 81) – inter-
pretiert der Forscher die schamanistischen Prakti-
ken und ihre Handelnden. Gmelin und seine Mit-
reisenden erkennen im Schamanismus letztendlich
kaum mehr als unverschämte “Gaukelei”, “Zaube-
rei” und “Betrügerei”.

Die aus dem Text hervortretende “Vorurteils-
struktur und der Eurozentrismus eines pietistischen
Wissenschaftlers des 18. Jahrhunderts” (Dahlmann
1999: 81) vermengt sich in der Person Gmelins
mit der Macht des Vertreters einer Kolonialver-
waltung. Größtenteils entspricht die einheimische
Bevölkerung daher den Wünschen des von der
Kaiserin entsandten Wissenschaftlers. Unter diesen
beiden Gesichtspunkten zeugen die Beschreibun-
gen Gmelins an vielen Stellen weniger von wissen-
schaftlichen Beobachtungssituationen als von ne-
bensächlichen, zwanghaften Abendbelustigungen:

Des Abends hatten wir eine andere Kurzweile. Wir lie-
ßen drei Schamanen . . . zu uns kommen. . . . Die Cere-
monien waren alle mit den vorigen Hexereien, die
wir gesehen hatten, so wie auch der Ausgang einerlei,
nämlich schelmisch und betrügerisch . . . Wir hatten
bei allem dem, da wir sahen, daß die ganze Zauberei
in einem bloßen Blendwerke und Betrügerei bestund,
doch ein besonderes Vergnügen, diese Kerls spielen zu
sehen. . . . Alles dies thun sie für gute Bezahlung, die
ihnen ihre Gemeine geben muß; uns mußten sie es
umsonst thun, und wir ließen, um sie ihres verdammten
Handwerkes wegen ein wenig zu martern, die Comödie
etliche mahl von neuem spielen (Gmelin 1999: 148 f.).

Gmelin, ebenso wie andere deutsche Gelehrte, die
an der Zweiten Kamtschatka Expedition teilnah-
men, fanden sich bei der Veröffentlichung ihrer
Beobachtungen in einer besonderen Konstellati-

on wieder. Zunächst an die Akademie in Peters-
burg berufen, weil gleichwertig ausgebildete rus-
sische Wissenschaftler noch nicht verfügbar wa-
ren, wurden die Ausländer nun “nach Sibirien
entsandt, weil sie dort die russischen kolonia-
len bzw. imperialen Interessen besser vertreten
konnten als Vertreter der russischen Kultur selbst”
(Frank 1999: 127). Neben rein machtpolitischen,
wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Zielen wa-
ren mit der territorialen Aneignung und mensch-
lichen Unterwerfung in Sibirien somit auch kul-
turpolitische Erwägungen verbunden. Gerade diese
Ambitionen des Zarenhauses brachten die auslän-
dischen Expeditionsteilnehmer in eine brisante
Zwickmühle. Bei allen wissenschaftlichen und fi-
nanziellen Anreizen standen sie oftmals vor einem
kulturellen Dilemma. Den fremden “sibirischen
Kulturraum” sollten die deutschen Gelehrten als
kulturelle Repräsentanten Russlands beforschen
und damit letztlich die “Identifikation der russi-
schen Kultur mit dem Westen intensivieren” (Frank
1999: 127). Die reisenden Westeuropäer allerdings
blickten in vielen Situationen auf die russische
Kultur aus beinahe ebensolcher Distanz wie auf die
sibirische. Zum offensichtlichen Missfallen ihrer
“Auftraggeber” übten einige durchaus auch Kritik
am russischen Vorgehen in Sibirien.

Ein direkter Einfluss der Herrschenden auf die
Texte Johann Georg Gmelins ist zwar nicht nach-
zuvollziehen, indirekt musste die Veröffentlichung
seines Reiseberichts jedoch von der Petersburger
Akademie genehmigt werden. Dass Gmelin die
Interessen der Zarin bekannt waren und seine
Autorenschaft von diesem Wissen (und dem von
möglichen Konsequenzen) beeinflusst war, kann
angenommen werden.25 Georg Wilhelm Steller,
ebenso Teilnehmer der Großen Nordischen Ex-
pedition und vehementer Kritiker der russischen
Maßnahmen in Sibirien, kam auf mysteriöse Wei-
se 1746 – und damit vor Veröffentlichung des
Gmelin’schen Reiseberichts – ums Leben; für
Peter Simon Pallas, Teilnehmer zweier späterer
Sibirien-Expeditionen, ist belegt, dass er “seinen
Text auf Geheiß Katharinas ‘bereinigen’” (Frank
1999: 128) musste.

Versucht man den europäischen Hintergrund der
Reisenden des 18. Jahrhunderts über die vier Di-
mensionen “Anlass”, “Darstellung”, “Urteil” und
“kategoriale Prägung der Distanzerfahrung” (Os-
terhammel 1989: 29–34) zu erfassen, so ergeben

25 Dahlmann schreibt hierzu: “Nun mußte der Autor jener Zeit,
wollte er sein Werk nicht auf dem Index sehen, bei gewissen
Schilderungen durchaus Zurückhaltung üben” (Dahlmann
1997: 34).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 141

sich daraus folgende Erkenntnisse zur Einordnung
des Berichts von Johann Georg Gmelin. Gme-
lin verdankt wie viele andere Wissenschaftler die
Möglichkeit zur Forschung auf bis dato uner-
schlossenem Gebiet letztlich – wenn auch nicht
einzig – dem kolonialen Expansionsdrang und
der damit einhergehenden Notwendigkeit, detail-
liertes Wissen über die beanspruchten Regionen
und Völker zu erlangen (Osterhammel 1989: 39).
In diesem Sinn reist er mit klarem Auftrag und
entsprechenden Erwartungen. Die grundlegendste
davon ist sicherlich die nach Authentizität. In der
Writing Culture-Debatte wird sie 200 Jahre später
im Zusammenhang mit einem “Dortgewesensein”
der Ethnographen diskutiert werden;26 im Falle
Gmelins generiert sich Authentizität vor allem aus
der gewählten Darstellungsform: Sein Text steht
in der “Historia-Tradition” des enzyklopädischen
Reiseberichts und entspricht damit “dem Verfah-
rensrepertoire akzeptierter Textproduktion” (Oster-
hammel 1989: 29)27 seiner Zeit.

Inhaltlich wurde eine dringende Verknüpfung
mit dem Werthorizont der entsendenden Zivili-
sation verlangt. Im Falle Gmelins müsste man
hier unterscheiden zwischen einem persönlich-
pietistischen Wertehorizont seiner schwäbischen
Heimat und dem Wertehorizont des aufgeklär-
ten Wissenschaftlers der russischen Akademie.
Beide Stränge sind im Reisebericht eng mitein-
ander verflochten und zeugen letztendlich von
zweierlei Fremdheitsempfinden des Autors: ei-
nem schwächeren gegenüber den ihm noch unbe-
kannt gebliebenen Ausprägungen russischer Kul-
tur und einem notwendig stärkeren gegenüber
dem zunächst gänzlich “Unbegreiflichen” einer
schamanistisch-sibirischen Kultur. Die begrenzte
Aussagekraft derartiger Deutungen zu den Ein-
flüssen auf den Autor Gmelin ist jedoch dort an-
zuerkennen, wo es nicht mehr möglich ist, “zu
unterscheiden zwischen den – nur schwierig aus
den Texten rekonstruierbaren – Bewußtseinspro-
zessen des Beobachters und den Mitteln, derer er
sich beim Beschreiben bedient, um seinen Lesern
didaktisch geschickt eine prägnante Vorstellung
vom Fremden zu vermitteln” (Osterhammel 1989:
34).

26 Wie etwa bei Rosaldo formuliert: “Put bluntly, Evans-
Pritchard was there and his reader was not; he alone can
describe the Nuer lifeways” (Rosaldo 1986: 90).

27 Gmelins Bericht entsprach damit ebenso dem verbindlichen
Grundmuster der Historia-Tradition mit der Aufteilung
zwischen “systematischer ‘Beschreibung’” und “narrativer
Schilderung des Reiseverlaufs” – teilweise in getrennt
voneinander erscheinenden Werken (Osterhammel 1989:
26).

Eine Distanzerfahrung – sowohl für den ur-
sprünglichen Beobachter wie für den nachträg-
lichen Leser – wird daher einerseits durch his-
torisch spezifische Strukturen der Wahrnehmung
wie andererseits “durch die ebenfalls historisch
spezifischen Konventionen und Strategien der Dar-
stellung” (Osterhammel 1989: 42) vermittelt. Einer
historischen Spezifität in diesem Sinn kann man
sich dabei jedoch stets von zwei Seiten nähern.
Aus heutiger Warte wird der Reisebericht Gme-
lins von manchen, vor allem wegen der teils stark
abwertenden Passagen, als “Proto-Ethnologie” ab-
getan; genauso kann man aus seinen Schilderun-
gen allerdings auch den Fortschritt herauslesen
gegenüber manchen nur knapp 20 Jahre zuvor er-
schienenen Berichten anderer Sibirienreisender.28

Perspektivisch wurde gefordert, eine größtmög-
liche Distanz fest- und einzuhalten zwischen den
eigenen zivilisatorischen Errungenschaften und
der gleichzeitigen Rückständigkeit der sibirischen
Bevölkerung:29 “Zunächst erhob sich die aufklä-
rerische Vernunft über die religiösen Praktiken
der Naturvölker und versuchte sie zu entlarven”
(Dahlmann 1997: 31, 34). Die dafür angemesse-
ne Beobachterposition ist gekennzeichnet von der
forscherischen Gleichbewertung der Studienobjek-
te: sibirische Natur und wild-barbarischer Mensch
(Dahlmann 1997: 26).30 Die “sibirischen Zaube-
rer” wollten offensichtlich den europäischen Rei-
senden weismachen, sie könnten sich jenseits von
Aufklärung, Vernunft und natürlichen Gesetzen
bewegen: “Sie sind also gewiß keine Zauberer.
Aber sie sind Sibirische Zauberer, d. i. Leute, wel-
che sich des bei dem Pöbel herrschenden Aber-
glauben bedienen, um dadurch ohne sonderliche
Mühe ihren reichlichen Unterhalt zu bekommen”
(Gmelin 1999: 292). Notwendige Missionierungs-
maßnahmen verbunden mit einer weiteren Durch-

28 Robel vergleicht Gmelins Werk etwa mit dem des Schwe-
den Strahlenberg (Robel 1992: 226). Dem entsprechenden
Hinweis von Osterhammel, frühe Reiseberichte nicht als “de-
fiziente Proto-Geographie oder Proto-Ethnologie zu lesen”
und sie nicht “aus ihren Entstehungs- wie ihren Verwen-
dungszusammenhängen herauszulösen” soll damit an die-
ser Stelle Rechnung getragen werden (Osterhammel 1989:
32).

29 Konkret festmachen ließ sich dies beispielsweise in den
Kategorien Sauberkeit und Schmutz, Hygiene und Anstand
(Dahlmann 1997: 35).

30 Gmelin schreibt hierzu: “Ich hatte hier mit Menschen we-
nigen Umgang, und verlangte auch keinen, weil ich von
andern Dingen mehreren Nutzen haben konnte. Die Hütten,
Erze, Kräuter, Vögel gaben mir genug zu thun, und es
kam mir ein jedes dieser Dinge vernünftiger vor, als
die Menschen, die daselbst wohnen. Meine Vernunft ist
durch die Betrachtung auch der leblosen Geschöpfe mehr
geschärfet worden” (Gmelin 1999: 367).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


142 Philipp Schröder

dringung des sibirischen Raums ließen sich aus
einer solchen Perspektive für die Herrschenden
ohne Schwierigkeiten ableiten und legitimieren.31

3 Betrogene Ideologie:
Die ethnographischen Forschungsreisen von
Vilmos Diószegi in Sowjet-Sibirien

Mehrmals konnte ich auch mit anderen Tuwinen zusam-
mentreffen, die behaupteten, daß sie nach schamani-
scher Kamlanie gesundet waren . . . Leider durften in
meinen früheren Publikationen derartige Angaben nicht
gedruckt werden (Sevian Wajnschtejn 1996: 266).

Während der Sowjetzeit war es nur sehr wenigen
Ausländern gestattet ethnologische Forschung in
Sibirien zu betreiben. Bis Anfang der 1970er Jahre
ist für die ethnologische Wissenschaft – neben
dem aus Ostdeutschland stammenden Wolfgang
Steinitz – der Ungar Vilmos Diószegi (1923–
1972) als eine der wenigen Ausnahmen bekannt
(Dunn 1970: 353). Dieser gilt als herausragender
Kenner des Schamanismus in Ungarn und Sibirien;
sein Ruf gründet dabei nicht nur auf den zahlrei-
chen Feldforschungserfahrungen, sondern auch auf
dem von ihm angelegten umfassenden Archiv zum
Schamanismus.32

In der Publikation “Tracing Shamans in Sibe-
ria” – die englische Übersetzung erschien 1968,
acht Jahre nach dem in ungarisch verfassten Origi-
nal – gibt Diószegi Bericht von seinen Forschungs-
reisen durch Sibirien in den Jahren 1957 und
1958. Knapp zwei Jahrhunderte nach der Großen
Nordischen Expedition und den Schilderungen
Johann Georg Gmelins stehen die Autorenschaf-
ten des deutschen Naturforschers der Aufklärungs-
zeit und des ungarischen Ethnologen der So-
wjetzeit unter einem vergleichbar einflussreichen
Stern. Beide bereisen als Ausländer den sibirischen
Raum, der eine im Auftrag, der andere eher unter
Duldung der gerade herrschenden Macht. Diesen
Bedingungen müssen beide Texte, bei allen sonst
offensichtlichen Unterschieden, Rechnung tragen.

31 Gmelin entwirft im dritten Teil seines Reiseberichts sogar
ein Programm, das “derjenige, welcher die Christliche
Religion bei ihnen mit einigem Fortgange lehren wollte”
(Gmelin 1999: 302 f.) wohl zu beachten gehabt hätte.

32 Allein während der nachfolgend aufgegriffenen Forschungs-
reise photographierte Diószegi knapp 12 000 schamanisti-
sche Artefakte, kopierte Beschreibungen aller 4 000 Objekte
des Anthropologisch-Ethnologischen Museums in Irkutsk,
fertigte Mikrofilme an von über 1 500 Seiten Manuskript
und hielt zahlreiche Lieder auf Tonband fest (Eliade 1970:
1525).

Sibirien war zur Zeit von Diószegis Reisen be-
reits vollständig in die Sowjetunion integriert: Die
industrielle Erschließung hatte um die 1930er Jah-
re begonnen, die transsibirische Eisenbahn stellte
inzwischen eine zuverlässige Verbindung zum Fer-
nen Osten dar und die sibirischen Lager hatten sich
als Ort politischer Verbannung einen schrecklichen
Namen gemacht.

Auf der wissenschaftlichen Landkarte gab es
keine weißen Flecken mehr wie zu Zeiten Gme-
lins. Die sowjetische Ethnologie war als “Wis-
senschaft der Völker” zusammen mit den von ihr
untersuchten Gegenständen von der leninistisch-
marxistischen Ideologie sprichwörtlich in die Ge-
schichte verbannt worden. Die ethnographischen
Institute waren in historische Fakultäten eingeglie-
dert und ihre Aufgabe bestand im rückwärtsge-
wandten Aufspüren der Überbleibsel des vorso-
zialistischen Lebens der Minderheitenvölker auf
sowjetischem Gebiet. Diese Ethnographie “ver-
band Inhalt und Ausrichtung ethnographischer
Forschung mit der Staatsdoktrin, mit den Wer-
ten und Zielen der Nationalitätenpolitik” um diese
letztlich “zu bestätigen, zu rechtfertigen und zu
verifizieren” (Füg 1992: 12).33 Sie war damit zu
einem Instrument bestimmt worden, die “allsei-
tige Annäherung der Völker . . . vom ‘Aufblühen’
zum ‘Annähern’ und endlich zur ‘Verschmelzung’”
(Füg 1992: 20) zu dokumentieren. Ethnologische
Forschungen leisteten dies zunächst über eine di-
chotomisierende Zuordnung ihrer Daten.34 Diese
zeugten einerseits von der Rückständigkeit der
Minderheitenvölker in vorsowjetischer Zeit und
andererseits von deren modernisiertem Leben im
sowjetischen Hier und Jetzt. Beschwerlicher Aus-
gangszustand und segensreiche Gegenwart ver-
banden sich nach teleologisch-evolutionistischem
Modell; Fortschritt und Entwicklung seit der Inte-
gration in die sowjetische Gemeinschaft konnten
offensichtlich erkannt werden an den sich zwi-
schenzeitlich ausprägenden, unionsweiten Tradi-
tionen und allsowjetischen Kulturzügen, etwa in

33 Füg datiert die aktivste Zeit der Beschäftigung mit Ethni-
zität und ethnischen Prozessen im Sozialismus auf die Jahre
zwischen 1966 und 1968 (1992: 20).

34 Auf die Problematik der Datenverwendung weist auch
Caroline Humphrey hin, wenn sie in der Einleitung zu
Wajnschtejns 1980 auf englisch erschienenen Monographie
über die Nomaden im Süden Sibiriens schreibt: “Readers
may notice that he refers comparatively infrequently to
his own field experience in the text, preferring to quote
from earlier officials and travellers. One of the reasons for
this may be that, since his own work was conducted in
the Soviet period, and his book is about the ‘traditional’
economic systems, he hesitates to use data obtained in the
present to talk about the past” (Humphrey 1980: 2).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 143

den Feldern Literatur und Kunst, in einer zu-
nehmend kommunistischen Arbeitseinstellung und
einer übergreifend erkennbaren kulturellen und
moralischen Natur des (einen) Sowjetvolks (Füg
1992: 25, 31).

Der Dreisatz im Zusammenspiel von Parteipo-
litik und ethnologischer Wissenschaft ging also
wie folgt: Auf geschaffene politische Realitäten
(wie etwa die Entscheidung über den Grad an
Autonomie für eines der “Teilvölker”) folgte ei-
ne zweifache wissenschaftliche Legitimation, zu-
erst theoretisch vermittelt über die Vorstellung
historisch-zwangsläufiger Evolution, dann entspre-
chend faktisch bestätigt durch die Ergebnisse eth-
nographischer Forschungen (Füg 1992: 35, 105).

Nicht unähnlich der Ethnologie im Westen
stand also das sowjetische Pendant in enger dienst-
leistender Verbindung mit kolonialistisch-imperia-
listischen Gegebenheiten. Die Wirkung auf die
Autorenschaft war jedoch in der Sowjetunion un-
gleich stärker. Was von den tatsächlichen Beob-
achtungen der sowjetischen Ethnographen nach ih-
rer Rückkehr noch “im Wahren”35 war, bestimmte
die marxistisch-leninistische Ideologie und deren
Interpretation durch die kommunistische Partei.
Für religionsethnologische Studien bedeutete dies
vorrangig ein Verschwinden religiöser Phänomene,
vor allem naturreligiöser Elemente, zu konsta-
tieren und dies rückführbar zu machen auf das
erfolgreiche Fortschreiten auf kommunistischem
Pfad. Ganz nach freimarktwirtschaftlichen Regeln
wurde also Schamanismus nicht mehr angeboten,
weil es im realen Sozialismus dafür keine Nach-
frage mehr gab. Vom ideologischen Standpunkt
aus, konnten die Forscher der Sowjetzeit folg-
lich auf ihren Expeditionen nicht mehr auf “tätige
Schamanen” (Wajnschtejn 1963: 359) treffen. Ih-
re trotzdem äußerst umfangreichen Sammlungen
schamanistischer Lieder, Kleidung, Ritualobjekte,
Praktiken und Vorstellungen konnten daher nur
den Erinnerungen und dem Aufbewahrungsdrang
der einheimischen Bevölkerung entstammen. Doch
selbst mit Hilfe dieser offiziellen Darstellungs-
konventionen konnte nicht alles Unpassende des
religiösen Alltags in Sibirien wissenschaftlich retu-
schiert werden. Daher verschob man das individu-
elle schamanistische Verhalten in den unergründ-
baren Bereich der Psyche, glaubte bei Schamanen
“sichtbare Züge von Neurosen und psychischen
Anomalien” (Wajnschtejn 1996: 260) zu erkennen,
und denunzierte sie als gesellschaftsschädlich, da

35 “. . . aber im Wahren ist man nur, wenn man den Regeln
einer diskursiven ‘Polizei’ gehorcht, die man in jedem
seiner Diskurse reaktivieren muß” (Foucault 1991: 25).

sie zur “eigenen Bereicherung und [unter] maß-
loser Ausbeutung des Volkes” (Menowstschikow
1963: 474) den religiösen Gutglauben ihrer Mit-
menschen missbrauchten. Unter der Grundnahme
einer materialistischen Kausalität36 – das Sein be-
stimmt das Bewusstsein – leitet sich für ein derart
diagnostiziertes Krankheitsbild37 nur eine legitime
Therapie ab: die umfassende materielle Ausstaf-
fierung des täglichen, rauen Lebens der Bevölke-
rung. Dies ließ historisch die ersten Kontakte von
Europäern mit den Bewohnern Sibiriens wie den
Beginn einer Entwicklungspartnerschaft38 ausse-
hen und gab gleichzeitig das weitere Programm
für die Zukunft vor: “dank des ständig wachsenden
Netzes von sowjetischen kulturellen und medi-
zinischen Institutionen verlor er [der Schamanis-
mus] völlig an Boden” (Menowstschikow 1963:
474).

Bei allem objektiven Fortschritt im Kenntnis-
stand klingt in derartigen sowjet-ethnographischen
Interpretationen von schamanistischen Praktiken
und Vorstellungen einiges der Gmelin’schen Rede
von den Schamanen als Gauklern und Betrügern
mit. Bei Gmelin prallen die Eindrücke in Sibi-
rien auf ein gedankliches Gemisch aus individu-
ell-pietistischen und aufgeklärt-wissenschaftlichen
Prinzipien, die auf der Grundlage damals kaum
vorhandener Kenntnisse über den sibirischen Scha-
manismus operieren. Bei den Ethnographen der
Sowjetzeit ist die Anordnung der Folien, die stets
zwischen unmittelbarer Beobachtung und letztlich
veröffentlichter Beschreibung liegen, allerdings ei-
ne andere. Ihre Texte werden von einer präsen-
teren, ideologischen Autorität bearbeitet; einer, die
über die Autorität der Autoren dominiert, weil sie
die letztlich entscheidende, die zensorische Folie
auflegt. Dies wurde in keinem Zeitraum so deut-
lich wie seit Beginn der 1990er Jahre und dem

36 Programmatisch ist hierfür die Aussage von Menowstschi-
kow in einem von Diószegi herausgegebenen Sammelband
aus dem Jahr 1963: “In Abhängigkeit von der natürlichen
Umgebung, dem Klima und den geographischen Gege-
benheiten bildet der Entwicklungszustand der Produktiv-
kräfte die Quelle und die Basis der Gedankenwelt und der
religiösen Vorstellungen eines Volkes” (Menowstschikow
1963: 464).

37 “Die rauhe Umgebung und die Unfähigkeit der Eski-
mos, viele der Erscheinungen zu verstehen, bildeten einen
vorzüglichen Nährboden für irrige und phantastische Vor-
stellungen, aus denen ihr religiöser Glaube hervorging”
(Menowstschikow 1963: 469).

38 “Die natürlichen Hilfsquellen waren jedoch so beschränkt,
dass Flossen, Knochen und Steine das einzige Material
zur Herstellung von Werkzeugen blieben, solange die Be-
gründer der alten arktischen Kultur nicht mit den Europäern
in Berührung kamen” (Menowstschikow 1963: 464).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


144 Philipp Schröder

Ende der Sowjetunion. Die zwischenzeitlich er-
schienenen Retrospektiven machen Glauben, dass
von den ursprünglichen Erlebnissen und eigent-
lichen Beurteilungen der sowjetischen Ethnogra-
phen nach Bereinigung und “Überinterpretation”
nur wenig übrig blieb.39 “Mehrmals konnte ich
auch mit anderen Tuwinen zusammentreffen, die
behaupteten, dass sie nach schamanischer Kamla-
nie gesundet waren . . . Leider durften in meinen
früheren Publikationen derartige Angaben nicht
gedruckt werden” schreibt Wajnschtejn (1996:
266) im Jahr 1991. Der gleiche Autor, der zuvor
über 40 Jahre lang in seinen wissenschaftlichen
Schriften die praktizierende Existenz der Schama-
nen in die Vergangenheit bannte, offenbart nun
die “Eindrücke einer Kamlanie . . ., die er [der
Schamane Sojan Schontschur] auf meine Bitte
hin abhielt, um ‘böse Geister zu vertreiben’, die
mich bei der Arbeit störten” (Wajnschtejn 1996:
271).40

Zu den Zeiten einer solchen ideologischen Zen-
sur in der Sowjetunion waren die veröffentlichten
ethnographischen Darstellungen deshalb gekenn-
zeichnet von einer Art “Unauthentizität”. Das Di-
lemma der Ethnographen bestand darin, einerseits
eine wissenschaftliche Glaubwürdigkeit herzustel-
len, die jedoch andererseits ideologiekompatibel
sein und damit letztlich wieder verwischt wer-
den musste. Ergebnis dessen waren religionseth-
nologische Schilderungen zum Schamanismus, die
zwar auf Interviews und auch teilnehmender Be-
obachtung beruhten, deren Informanten und Per-
formanten jedoch stets als “entrückt” präsentiert
wurden: Sie waren scheinbar niemals selbst scha-
manistisch aktiv gewesen, hatten aber aus ver-
schiedensten Gründen noch (überraschend genaue)
Kenntnisse von den alten Liedern, Produktions-
techniken und Praktiken oder hatten (in ihren
nicht gerade geräumigen Jurten) Kleidungsstücke
und Ausrüstungsgegenstände früherer Schamanen
aufbewahrt. Diese Gegenüber der sowjetischen
Forscher wurden aufgrund ihrer indirekten Ver-
bindung mit dem Schamanismus zu “duldbaren”
Schamanen: Ihre Reise war ideologisch ungefähr-
lich, denn sie ging nur ins Jenseits der anachronis-
tischen Tage als es noch Schamanen gab und man
noch an sie glaubte – und außerdem wurde sie

39 In welchem Spannungsfeld zwischen legitimer Berichti-
gung und opportunistischer Rechtfertigung sich derarti-
ge Darstellungen bewegen, wird bspw. deutlich an den
umfangreichen Lebenserinnerungen Alexander Jakowlews
(2003).

40 Die komplette Beschreibung erfolgt auf den Seiten 271–
274.

im guten Dienste der ethnographisch-historischen
Wissenschaft unternommen.

In den Texten sowjetischer Ethnographen spie-
gelt sich diese skurrile Forschungssituation wi-
der, wenn lange Passagen mit detailreichen und
umfassenden Schilderungen zu schamanistischen
Praktiken durch pflichtschuldige Bemerkungen er-
gänzt werden – meist in Form einsätziger Rela-
tivierungen der Art: “Wie wir feststellen konnten,
ist kein Schamane unter den Tofa mehr tätig” oder
“Die sich früher als Schamanen betätigten, ar-
beiten heute in den Kolchosen” (Diószegi 1963:
264). Wie schlecht aufgenähte Flicken halten sie
als Kommentar aus dem ideologischen Off den
Text kaum zusammen; bei aller Kürze jedoch
sind sie latente Boten des wirkmächtigen Dog-
mas, das als unabhängige Variable für lange Zeit
die Ergebnisse der sowjetischen Ethnographie be-
stimmte.

Der Bericht von Vilmos Diószegi über sei-
ne Forschungsreisen kontrastiert auf eine extre-
me, positive Weise mit dem bisher skizzierten
Umfeld der sowjetischen Ethnographie. Diószegi
(1968: 38) wird von seinen Kollegen in Leningrad
mit der Prognose konfrontiert, er werde als reiner
Tourist nach Sibirien reisen, ohne Aussicht auf
noch lebende Überreste des “antiken” Schamanis-
mus zu treffen; denn mit dieser Aufgabe waren
in der Sowjetunion der 1950er und 1960er be-
reits die Archäologen, unter anderen der berühmte
Alexei Okladnikow,41 beschäftigt.42 Das so bereits
in der autobiographischen Einleitung eingeführte
Bild des harmlos-hastenden, aber unendlich enga-
gierten Nachwuchsforschers,43 der Wissenschaft-
lichkeit vor allem über den stets bereiten Photo-
apparat und Kassettenrekorder vermittelt, wird das

41 Die zweite Reise, die Diószegi in seinem Buch beschreibt
(1968: 180), unternimmt er als Teil einer von Okladnikow
geleiteten Expedition nach Sibirien.

42 Darauf geht Diószegi (1968: 10 f.) gleich zu Beginn ein:
“Today, shamanism already belongs to the past. Due to
propagation of science it had to become extinct. But for
the sake of science, it must not disappear without trace: for
the benefit of the researchers of Comparative Ethnology,
Ethnogenetics and History of Religion it is indispensable
that the authentic and detailed records of this vanished
world be collected without delay.”

43 Auf einen Informanten wartend – einer der selbst nie ein
Schamane war, aber immer bei den Zeremonien damals
dabei war – notiert Diószegi: “If he had asked me to stand
on my hands until he came back with good news, I might
have done that too” (1968: 52). Die Eile, die Diószegi über
Inhalt und Stil zu vermitteln vermag, ist sicherlich auch
der oft wiederholten Vorstellung geschuldet, die schama-
nistischen Spuren wären bald von den Errungenschaften
der sowjetischen Zivilisierung unauffindbar gemacht wor-
den.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 145

ganze Buch hindurch aufrechterhalten. Zwischen-
zeitlich scheinen Diószegi selbst große Zweifel
umzutreiben, ob diese Vorhersage sich nicht doch
bewahrheitet; letztlich trifft er dann aber doch auf
mehr Schamanistisches als er vielleicht eigentlich
sollte.44 Darum finden sich auch bei Diószegi die
entkräftenden und zugleich kraftlosen Einschübe,
die scheinbar durch ihre reine, inhaltslose Anwe-
senheit ihren Zweck erfüllen, nämlich die Schuld
des Forschers gegenüber dem System einzutreiben.
Diószegi hält sich an die entsprechenden program-
matischen Eckpfeiler.45 Seine Informanten weisen
keine direkte Verbindung mehr zum praktischen
Schamanismus auf, die positiven Einwirkungen
des Kommunismus haben sie ihre Fehler der Ver-
gangenheit einsehen lassen, und bei den ewig Un-
belehrbaren übernimmt Diószegi die damals gängi-
ge biologistische Erklärung.46 Das macht letztlich
seine zeitgenössischen Informanten zu kaum mehr
als harmlosen Wissensspeichern, Zeugen einer nie-
deren Stufe der Evolution religiösen Glaubens:
“You see, Gala, this will be our work. We shall
look for old people and question them about by-
gone things. Simple, isn’t it?” (Diószegi 1968:
135).

Insgesamt summiert sich der Reisebericht von
Diószegi jedoch auf eine Situationsbeschreibung,
die eines zeigt: Bei aller normierenden Ideologie,
im forschungspraktischen Alltag verlief das wis-
senschaftliche Voranschreiten in der Sowjetunion
nicht reibungslos, sondern in der stets üblichen,
holprigen Unvorhersehbarkeit. Diószegi verpasst
Züge, übernachtet mangels anderer Unterkunft auf
dem Museumsboden und macht sich größte Sor-
gen, weil er mehrere Tage unrasiert geblieben ist.
Dem entspricht auch die Perspektive, die der For-
scher gegenüber den “Gegenständen” seines wis-
senschaftlichen Interesses einnimmt. Diószegi tritt
seinen sibirischen Bekanntschaften fern jeglicher
zivilisatorischer Überheblichkeit gegenüber. Ganz
im Gegenteil kämpft er mit Hilfe seiner hervor-
ragenden Kenntnisse der einheimischen Sprache

44 “Indeed, this old medicine-woman must have been heal-
ing . . . in the past. In this moment I was convinced: it
might have been not so very long ago” (Diószegi 1968:
310)!

45 Zusammengefasst in wenigen Worten: “It is important that
shamanism should disappear as soon as possible, but it
is just as important that this should not happen without
records, as we know well enough, that in the history of
the evolution of religious concepts it had been a significant
phase” (Diószegi 1968: 209).

46 “Borgoyakhov was psychopathic. His mouth was constantly
open, his tongue hung out and it kept jerking like that of a
dog” (Diószegi 1968: 314).

und Lebensweise kontinuierlich darum die Distanz
aufzuheben, die durch seine Wahrnehmung als
“sowjetischer” Forscher und europäischer Fremder
mit jeder Begegnung von Neuem besteht.47 Sei-
ne Bewunderung gilt vor allem den traditionel-
len Fähigkeiten der Einheimischen, die es ihnen
scheinbar erlauben, den Herausforderungen der
Natur ohne großartige technische Hilfsmittel ge-
recht zu werden. Der Forscher Diószegi schildert
diese Passagen aus der Perspektive eines Schü-
lers – eines Schülers, der dann im nacheifernden
Übermut versucht, seine Lehrer zu beeindrucken
und ihnen beweisen will, dass sie es nicht mit
einem stadtverwöhnten Wissenschaftstouristen zu
tun haben. Als sein “Gefährte” sich auf die Suche
nach einem Fährmann für die Flussüberquerung
begibt, lässt er Diószegi mit dem Befehl – “an
order is an order” (1968: 159) – zurück, er solle
sich doch um das Feuer kümmern. Dieser schei-
tert anfangs kläglich bei seinem hilflosen Versuch
mittels Streichhölzer und trockener Zweige, dann
noch unter Zugabe der halben Ausgabe der Praw-
da eine dauerhafte Flamme zu entfachen. Unter
Aufwendung all seiner wissenschaftlichen Kraft
konstruiert Diószegi schließlich aus leeren Seiten
seines Notizbuches, Zweigen und Streichhölzern
kleine “Feuerbomben”. Diese verhelfen ihm zwar
endlich zu einem schwächlichen Feuer, beein-
drucken den zurückkehrenden Begleiter allerdings
wenig. Hätte Diószegi anstelle trockener Zwei-
ge und Blätter einfach Moos hinzugegeben, wäre
er ohne ein derartiges Schweißvergießen zu ei-
nem wesentlich befriedigenderen Ergebnis gelangt
(Diószegi 1968: 158–160).

Gerade diese Situation kann als paradigmatisch
gesehen werden – und zwar nicht nur für den
sowjetischen Wissenschaftsprozess; denn sie schil-
dert den verkrampften Versuch der Wissenschaft
mit allen ihr zur Verfügung stehenden Möglichkei-
ten – dem durch lange Forschung mühsam ange-
eigneten Wissen über einheimische Lebensweisen
und mit Hilfe der technischen Errungenschaften
der Moderne – die wissenschaftliche Flamme zu
entfachen, im Hoffen auf durchdringende Erkennt-
nis, die etwas Licht bringen soll in das dunkle,
noch ein wenig beängstigende Fremde. Es gelingt
letztendlich kaum, weil bei aller detailreichen Er-
fahrung die grundlegende Perspektive eine falsche
war.48

47 “He did not consider me a stranger any more in whose
presence the ancient customs had to be concealed, why, he
even allowed me to witness his sacrificial offering to the
spirits of the fire, the earth, and the air” (Diószegi 1968: 40).

48 Man könnte also sagen, wir befinden uns wieder vor dem
Kant’schen Gerichtshof mit dem Streitfall “Dogmatismus

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


146 Philipp Schröder

Dies herrschte jedoch nicht nur in der Sowjet-
union. Im Westen der ethnologischen Welt weiß
man zur Zeit des Erscheinens der englischen Über-
setzung auch nicht so recht, was von Diószegis
Werk zu halten ist: Die “informelle narrative Art”
(Farkas 1971: 380) wird kritisiert, das Buch als
“verwirrend und enttäuschend” (Dunn 1970: 353)
bezeichnet; vor allem wegen des populären For-
mats wird der Vorwurf erhoben, es würde keine
“harten ethnographischen Informationen” (Dunn
1970: 353) enthalten und damit insgesamt das
Ziel der Wissenschaftlichkeit verfehlen (Farkas
1971: 381). Es scheint, dass einzig Mircea Eliade –
er weiß um den wissenschaftlichen Verdienst, den
Diószegi sich bereits vor der hier beschriebenen
Expedition mit seinen Arbeiten zum Schamanis-
mus erarbeitet hatte – den Wert des Buchs erkennt.
Er geht in seiner Besprechung detailliert auf die
ethnographischen Daten ein, die sich aus Diószegis
Text zweifellos herauslesen lassen, etwa über die
Muster der Schamanenberufung, über die Herstel-
lung der schamanistischen Trommeln oder über die
schwierige Transkription schamanistischer Lieder
(Eliade 1970).

An der Rezeption von Diószegis Werk wird
deutlich, dass neben allen Aspekten der Autoren-
schaft, die in der Writing Culture-Debatte ausführ-
lich besprochen wurden, genauso Aspekte der Le-
serschaft treten müssen. Die damalige Kritik an
Diószegis Text greift zu kurz. Der Wert seines
Werks bemisst sich nämlich gerade darin, dass es
wegen der narrativen Form und der sorgfältig auf
unschuldig konstruierten Autorenposition eine von
der Ideologie noch vergleichsweise unbehelligte
Dokumentation einer ethnologischen Forschungs-
reise darstellt. Eine sowjetzeitgemäße zensorische
Überarbeitung und Überführung in eine systema-
tischere “wissenschaftlichere” Form erfahren die
in diesen Jahren gesammelten Daten dann später,
beispielsweise in Diószegis Beiträgen zu dem von
ihm herausgegebenen Sammelband “Glaubens-
welt und Folklore der Sibirischen Völker” von
1963.49

gegen Empirismus und Skeptizismus”: Die Sowjetideologie
würde hier die dogmatische Rolle spielen; eine Kritik an
ihrer reinen Vernunft lässt sie bis zum Ende ihrer Gültigkeit
nicht zu und erhebt sich so lange über den Empirismus;
erfahrungsfreie Vernunftideen, im Sinne Kants “regulative
Prinzipien im Dienst der Erfahrung” (Höffe 2004: 49),
fallen während ihrer Herrschaft der Zensur zum Opfer.

49 Dies “passt” auch chronologisch: Der hier diskutierte For-
schungsbericht erschien im ungarischen Original bereits im
Jahr 1960. Erst 1968 erschien die englische Übersetzung auf
die sich die Rezensionen von Farkas (1971), Dunn (1970)
und Eliade (1970) beziehen.

Vor allem angesichts des heutigen Wissens
schreibt Diószegi also nicht nur Kritisches zwi-
schen die Zeilen seines Berichts, eher schreibt er
umgekehrt ab und an der Ideologie geschulde-
te Korrekturen zwischen die validen Schilderun-
gen seiner Erlebnisse im Zeichen des sibirischen
Schamanismus gegen Ende der 1950er Jahre. Als
Autor gelingt ihm dies mit einer Strategie des
Verschweigens und Andeutens, die letztendlich in
vage Aussagen mündet und den Eindruck von
Unwissenschaftlichkeit erwecken könnte – läge
ihr Hauptzweck nicht darin, den Autor möglichst
unangreifbar zu machen. Die letzten Sätze von
Diószegis Bericht fassen dies in eine treffende Me-
tapher: “In about a few decades, when the inhabi-
tants of Siberia wish to learn how life was in the
times of their grandfathers, before civilization
spread over this territory, they will have to refer
to your records . . . Because, we can only mea-
sure how far ahead we got, if we know where
we started from” lässt der Autor einen bekannten
soyotischen Schauspieler zu seinem Abschied aus
Sibirien am Flughafen sagen. Auf diese treffen-
de Zusammenfassung der sowjet-ethnographischen
Programmatik gegenüber dem Schamanismus will
Diószegi auch eine Antwort geben. Der gewaltige
Lärm einer Maschinerie lässt sie aber unvernom-
men verklingen: “I could not answer him any more
because the powerful roar of the engines drowned
my voice” (1968: 323).

4 Herausfordernde Selbstdarstellung:
Die Saga der Tschuktschen im Werk von
Juri Rytchëu

Vieles, was über kleine Völker geschrieben wird, ist eine
Phantasie von Leuten, die durch ein Fernglas auf das
Ufer schauen (Juri Rytchëu 2006).

Rytchëu erhebt keinen Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit wie zuvor die Texte von Gmelin und
Diószegi. Vielmehr erhebt er jedoch einen eige-
nen Anspruch auf die Wahrheit – einen der jen-
seits der dominant-westlichen Vorstellung liegt.
Rytchëu zweifelt die Qualität der ethnographi-
schen Daten an, die Reisende und Forscher im
Verlauf der letzten zwei Jahrhunderte über die
Tschuktschen gesammelt haben. Er erreicht dies
indem er sie einer “Innenperspektive” gegenüber-
stellt, zusammengesetzt aus seinen Kenntnissen
von den mündlichen Überlieferungen seines Vol-
kes und seiner dadurch gespeisten subjektiven Vor-
stellungskraft: “Möglich, dass meine Berichte über
die vergangene Zeit von den so genannten wis-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 147

senschaftlichen Forschungen abweichen. Hier bin
ich bereit, mit den Männern der Wissenschaft zu
streiten . . . woher nehmen sie die Gewissheit, dass
ihre eigenen Berichte wahr sind, wenn sie kein ein-
ziges Mal am Abend den langen Geschichten der
berühmten Legendenerzähler zugehört haben . . .
Warum sollte den Erzählungen eines russischen
Kosaken mehr zu trauen sein, der einen Tschukt-
schen oder Eskimo nicht von einem Tundratier
unterscheiden kann, als den Berichten, die die
Ureinwohner der Tschuktschenhalbinsel über Jahr-
hunderte überliefert haben” (Rytchëu 2004: 7 f.)?
Die zivilisatorische Rechtfertigung, die russische
Historiker für die Expansion nach Sibirien heran-
ziehen, erfährt bei Rytchëu eine imperialismuskri-
tische Interpretation, dergemäß nicht die höheren
Ziele von Kultur und Wissenschaft handlungslei-
tend waren, sondern vielmehr die niederen Mo-
tive von Profit und Tribut (2004: 76). Die Frage
nach der Wahrheit bindet sich nach Rytchëu zu-
dem nicht nur daran, wer etwas aussagt, sondern
auch mittels welchen Mediums das Vergangene
für die nachfolgenden Generationen “konserviert”
wird. Unter den Tschuktschen sind die mündlichen
Überlieferungen als “glaubwürdige Erzählungen”
bekannt, ihr unglaubwürdiger Gegenpart sind die
“historischen Schriften” (Rytchëu 2004: 77). Und
auch das geschichtliche Maß ist ein anderes, denn
die zeitliche Orientierung der Tschuktschen erfolg-
te bis ins 20. Jahrhundert hinein nicht anhand von
Jahreszahlen, sondern entlang der genealogischen
Entwicklung, vor allem der Schamanengeschlech-
ter.50

Aus diesen Grundpositionen heraus lässt
Rytchëu eine selbstbewusste Rekonstruktion des
Geschichtsverlaufs aus Sicht der Tschuktschen ent-
stehen. Zeitlich reicht sie von den ersten Kon-
takten zwischen Tschuktschen und Europäern im
18. Jahrhundert – Gmelin erreichte diese Region
nicht mehr, seine Vorstöße in diese Richtung im
Rahmen der Großen Nordischen Expedition ende-
ten in Jakutsk – bis knapp ein Jahrzehnt vor Vil-
mos Diószegis sibirischen Forschungsreisen gegen
Ende der 1950er Jahre.

In den Biographien der jeweiligen Schamanen
verdichten sich die Schilderungen letztlich zur
Saga des tschuktschischen Volkes. Ihre Darstel-
lungsform entspricht der angekündigten Innenper-
spektive. Das Vergangene wird in Rytchëus Tex-
ten lebendig, weil er die absolute Autorität über
die Geschichte beansprucht, Gespräche im direk-

50 Rytchëu trägt dem Rechnung, indem er die Nennung der
ersten Jahresangabe in seinem Buch zusammenfallen lässt
mit der “Ankunft sowjetischer Beamter” (2004: 65).

ten Wortlaut und Verlauf wiedergeben, Gedan-
ken, Gefühle und Sinneseindrücke seiner schama-
nistischen Vorfahren nachempfinden kann.51 “Ga-
rant . . . [dieser] vom Autor bewusst ins Feld
geführten Authentizität ist seine kulturelle Identi-
tät als Tschuktsche, und im speziellen Fall des
Dichters die Ohrenzeugenschaft” (Zähringer 2003).
Entlang des chronologischen Handlungsstrangs os-
zillieren Nähe und Distanz, wechseln sich un-
wissende Beschreibungen von den Erlebnissen
des letzten Schamanen, Rytchëus Großvater, in
der westlichen Welt ab – die Straßenbahn wird
zunächst als fahrendes Haus mit Fenstern und
Türen erkannt (Rytchëu 2004: 221) – mit überra-
schend genauen Kenntnissen, beispielsweise von
der christlichen Liturgie (236 f.). Perspektiven
wechseln auf wenigen Buchseiten vom emphati-
schen “Innen” – “Mletkin verwandelte sich sehr
gern in einen Vogel” (137) – zu einem westlich-
analytischen “Außen”, das die “Riten” der Tschukt-
schen vor der ersten Jagd nach einem langen Win-
ter betrachtet (140).

Die Institution des Schamanen fasst Rytchëu
anders als Gmelin und Diószegi. In seinen Be-
schreibungen sind sie so wenig betrügerische Gauk-
ler wie gesellschaftsparasitäre Neurotiker. Rytchëu
stellt den tschuktschischen Schamanen als weitge-
hend gleichrangiges Mitglied einer Dorfgemein-
schaft vor. Was ihn letztendlich hervorhebt, ist
vor allem verbunden mit harter Arbeit und eini-
gen kaum beneidenswerten Aufgaben. Bereits das
Kind, bei dem “schamanistische Talente” entdeckt
werden, geht durch eine beschwerlich-ernsthafte
Schule, die es von den Gleichaltrigen isoliert
(Rytchëu 2004: 58). Vom heranwachsenden Scha-
manen werden nicht nur genauere Kenntnisse der
Natur, Volksgeschichte und selbstverständlich der
schamanistischen Praktiken und Vorstellungen er-
wartet,52 sondern beispielsweise auch eine kör-
perliche Konstitution, die den physischen Heraus-

51 “Kelëu brachte sich langsam in den Zustand höchster
Entrückung. Als er schon vom Boden abzuheben und mit
dem Kopf die Decke des Fellpologs zu berühren glaubte,
mäßigte er seine Hitze. Ihm war wichtig zu lauschen.
Den unbekannten Stimmen zu lauschen, den aus dem
Unbekannten kommenden menschlichen Worten. Er hielt
seinen keuchenden Atem an und konzentrierte sich. Was er
hörte, erschien ihm anfangs als eine sinnlose Anhäufung
von Worten” (Rytchëu 2004: 43).

52 “In einer Person ist er wissenschaftliches Zentrum, Wet-
terdienst, die National Geography Society und vieles an-
dere mehr” lässt Rytchëu den Forscher Waldemar Bogo-
ras (Wëip) über Mletkin (den letzten Schamanen) zum
US-Präsidenten im Rahmen der Völkerschau der Weltaus-
stellung in Chicago im Jahr 1893 sagen (Rytchëu 2004:
252).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


148 Philipp Schröder

forderungen seiner Berufung gewachsen ist. Be-
haupten die Schamanen von den Göttern eine
besonders schwerwiegende Forderung erhalten zu
haben – wie etwa die nach Menschenopfern unter
den Mitgliedern der Siedlung – so können sie
daraufhin auf ihre Redlichkeit “geprüft” werden:
“Ein gewöhnlicher Mensch kann solch eine Folter,
die Mlakoran dem jungen Schamanen auferlegte,
nicht verkraften. Da begriff Mlakoran, dass Kelëu
eher seine Genitalien opferte und vor Schmerz
starb, als zuzugeben, er hätte keinen Befehl von
Oben erhalten und alles sei ein Hirngespinst seines
Vaters und von ihm” (Rytchëu 2004: 50 f.).

Rytchëu entzaubert die lange Zeit durch die
westlichen Berichte dominante Vorstellung von
den Schamanen, indem er deren Dasein und Han-
deln in einer gesellschaftlichen Funktionalität prä-
sentiert. Die tschuktschischen Schamanen sind ent-
rückt nur in den kurzen Phasen ihres Praktizierens
und auch dann im sozialen Auftrag, nicht aus
einem religiösen oder egoistischen Selbstzweck
heraus. Teil dieser Aussage ist auch, dass Rytchëu
seine schamanistischen Vorfahren noch auf andere
Weise entzaubert. Indem er manche ihrer Hand-
lungen offen als Zaubertricks kennzeichnet, die
gelernt und geübt werden müssen, rückt er sie
weiter ins profane Leben hinein. Jedoch hat die
Entmystifizierung ihre Grenzen. Rytchëu belässt
es bei der Offenbarung, dass es sich zumindest
manchmal um Tricks handelt – etwa beim publi-
kumswirksamen Armaufschneiden ohne Zurück-
lassen einer Wunde – ohne genauer auf das “wie”
einzugehen.53

In der Tschuktschensage wird das Bild vom
Schamanen als Diener an der menschlichen Ge-
meinschaft nachgezeichnet, der in den Wogen der
Zeitläufe Orientierung bieten kann – rückwärts-
gewandt, durch sein Wissen von den Traditionen
und Erlebnissen der Vorfahren; nach oben ge-
wandt, durch seine Bestimmung das Nicht-Welt-
liche erfahren zu können; und vorwärtsgewandt,
durch die, besonders vom letzten Schamanen
verkörperte, Fähigkeit sich auf die Notwendig-
keiten einer neuen Zeit und Ordnung einzulas-
sen. Die Generationen von Schamanen geleiten
ihre Gemeinschaften entlang wichtiger Zeitmar-
ken: während der Integration des Rentiernoma-
dismus in das bis dato allein bekannte wirt-
schaftliche Dasein der Meeresjäger, während der

53 “Einmal zerschnitt Mletkin zum Erstaunen der Zuschauer
den linken Arm von der Handwurzel bis zur Schulter.
Blut tropfte auf das grüne Gras und zischte im Feuer.
Dann zeigte er ihnen seinen heilen Arm ohne Spuren einer
Wunde. Diesen einfach Trick hatte ihm sein Großvater
Kaljantagrau beigebracht” (Rytchëu 2004: 259).

Kontakte mit den Russen und den Amerikanern,
während der zunächst erfolgreichen Kämpfe gegen
zaristische Unterdrückungsversuche und schließ-
lich während der zunehmenden Technisierung und
Zurückdrängung der traditionellen Lebensweise,
verbunden etwa mit der erzwungenen Umsied-
lung in Holzhäuser während der Sowjetzeit in den
1950er Jahren.

Der letzte Schamane sieht voraus, dass der mo-
dernisierende Prozess nicht aufzuhalten sein wird
und es daher unausweichlich ist, dessen Stoßrich-
tung zu studieren. Die Schilderungen Rytchëus
werden somit “mehrfach-ethnographisch”: Sie sind
eigen-ethnographisch, weil sie vom tschuktschi-
schen Leben vor wie während des fremden Ein-
flusses berichten54 – womit sie mit den “üblichen”
Ethnographien zumindest die Zielsetzung teilen;
und sie sind fremd-ethnographisch, weil sie die Er-
lebnisse des letzten tschuktschischen Schamanen
wiedergeben, der gleichzeitig der erste seines Vol-
kes war, an solchen Orten wie dem San Francis-
co oder Washington des frühen 20. Jahrhunderts.
Letztere Konstellation ist gemessen an der Mehr-
heit der Konstellationen, in denen Ethnographi-
sches entsteht, eine besondere, denn Rytchëu ver-
mittelt mit seinem Text eine besondere Alterität.
Seine Erfahrung von Distanz und Andersartigkeit
speist sich aus dem für den westlichen Leser un-
gewohnten Blickwinkel von der anderen Seite des
Kulturkontakts zwischen euro-westlicher Mehrheit
und indigener Minderheit. “Haarmünder” nannten
die Tschuktschen die ersten Europäer, die an ih-
rer Küste landeten – weil es sich um vollbärtige
russische Seeleute handelte, die zudem am wahr-
scheinlichsten “vom Mond stammten” (Rytchëu
2004: 73) – mit denen sich jedoch bald ein re-
ger Handel entwickelte und die ihnen – wohl-
überlegt – als eine der ersten Tauschwaren Wodka
anboten.

Der letzte Schamane steht in der besten ethno-
graphischen Tradition, er lernt sowohl die russi-
sche wie die englische Sprache, führt Gespräche
mit Einheimischen an den verschiedensten Orten
und nimmt beobachtend teil, beispielsweise als
Koch auf einem amerikanischen Handelsschiff, vor
allem aber als “Exponat” auf der Völkerschau der
Weltausstellung in Chicago im Jahr 1893. Die
Schilderungen Rytchëus über die “Anstellung” des
letzten Schamanen als “wilde Attraktion” bei die-
sem Event markieren den skurrilen Höhepunkt,
zeugen sie doch von einem wilden Hin und Her

54 Der letzte Schamane Mletkin wird sogar Teil einer ethno-
graphischen Expedition um Waldemar Bogoras (Rytchëu
2004: 176).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 149

und Durcheinander kulturalistischer Vorurteile und
der sich daraus ergebenden eigen- und fremdzu-
geschriebenen Verhaltenserwartungen, die letztlich
alle im Zeichen des Geschäfts stehen. “‘Sie spre-
chen englisch?’, fragte der Präsident verwundert
und schaute fragend in die Runde. ‘Wie das? Mir
wurde gesagt, Sie sind ein Wilder!’” (Rytchëu
2004: 252); “‘Ich arbeite nur nach den Vertrags-
bedingungen’, sagte Mletkin laut und deutlich auf
Englisch. ‘Meine Schamanenvorstellung beginnt
am Nachmittag und nur an Wochentagen. Heu-
te ist Sonntag!’” (252); “Vor Mletkin stand das
lange Holzgefäß mit dampfendem Rindfleisch. Er
fasste sich an den Kopf: Das war ja wirklich un-
passend – ein Wilder, ein Schamane, las in der
Sonne beim Frühstück die Morgenzeitung! Er ließ
die Zeitung verschwinden, setzte sich bequem auf
den Walwirbel und zog das Fleisch zu sich heran”
(253). “‘Das musst du ertragen.’ Wëip [Bogoras]
breitete bedauernd die Arme aus. ‘Ich sag dir
[Mletkin] ehrlich, das hiesige Publikum ist zum
größten Teil wild und ungebildet. Du musst ihnen
das verzeihen’” (255).

Der letzte Schamane ist, jahrelang entfernt von
seiner Heimat, multikulturell geworden. Gleich
nach dem Ende seines Engagements auf der Völ-
kerschau kauft er sich “anständige Kleider”, findet
Gefallen an der “anderen Hygiene” in Amerika,
spielt Gospelmelodien auf dem Banjo und schläft
mit der Frau seines verstorbenen schwarzen Freun-
des. Knapp eine Generation nach seiner Rück-
kehr in die sibirische Heimat trifft er dann auf
die Vertreter der sowjetischen Kulturmacht: die
“neuen Russen” haben konkrete Vorstellungen von
Schamanen – deren Orientierungspfeiler sind bei
Diószegi zu finden –, aber zu ihrer Verwirrung
“stand ein normaler Tschuktsche vor ihnen, mit
ordentlich geschnittenen Haaren und einem klei-
nen Schnurrbart” (Rytchëu 2004: 322). Der letzte
Schamane beginnt mit diesem Erlebnis zu erken-
nen, dass es die Schrift ist, die den Niedergang
seines Volkes verursacht hat. Was mit den ein-
engenden Regeln, Gesetzen und unumstößlichen
Wahrheiten der Bibel begann, wird nun ersetzt
durch “neue Regeln, die ein anderer Weiser na-
mens Lenin verkündet” (330). In diese Zeit hinein,
im Jahr 1930, wird Rytchëu selbst geboren. Bei
seiner Namensgebung helfen die Götter dem letz-
ten Schamanen nicht mehr, erhören seine Bitten
nicht, wie in den Generationen zuvor, dem Neu-
geborenen einen Namen zu senden, der die neue
Zeit kommentiert. Aus der Stille der Götter muss
der letzte Schamane für seinen Enkel selbst den
Namen wählen. Er nennt ihn Rytchëu, den Unbe-
kannten.

Der Nachfahre des letzten Schamanen ist selbst
kein Schamane geworden, sondern “nur” ein Au-
tor, der bei aller zeitgemäßen politischen Akti-
vität letztlich “nur” ein Chronist ist des drohenden
Verschwindens seines Volkes und der daher die
mündlichen Überlieferungen seines Volkes in die
so verhasste, einengende Schrift bannt. Rytchëu
war die längste Zeit seines Schreibens beeinflusst
von den ideologischen Bedingungen, die die So-
wjetunion stellte. Als Zeitzeuge über die histori-
sche Wendung zu Beginn der 1990er Jahre hinaus
wird in seinem Kommentar nochmals die Beson-
derheit dieser historischen Konstellation deutlich:
“1995 meinte er in einem Interview, er habe sich
nach der Wende ‘von der inneren Zensur befreit,
die durch die äußere Zensur bedingt war.’ Wobei
sich, betont er, weder Stil noch Überzeugung ge-
ändert hätten” (Joel 2003). “Auch Rytchëu verfasst
heute seine Prosa in russischer Sprache, wenn-
gleich er im Anschluß vieles noch einmal auf
tschuktschisch schreibt, und zwar anders, kürzer,
denn der tschuktschische Leser ist mit der Realität
seines Landes, über die Rytchëu berichtet, ver-
traut, während sie einem nicht tschuktschichen Le-
ser breiter geschildert werden muß” (Passet n. d.).
Rytchëu trennt also den Inhalt seiner Geschich-
ten von deren sprachlicher Form und passt sie
jeweils aneinander an. Dadurch entstehen kultur-
und kontextsensitive Dokumente, die unterschied-
liche Ziele verfolgen. Die russischen Texte mit
breiterem Inhaltsangebot schreibt der UNESCO-
Botschafter Rytchëu in den populären Diskurs des
Westens hinein, wo seine “erfrischende Perspek-
tive der ästhetischen Verfremdung” als “andere
Poesie” (Zähringer 2003) gefeiert wird; über den
Textrand hinausschauend trifft Rytchëu eine poli-
tische Aussage, die den Hinweis auf die prekäre
Lage seines Volkes mit der Schuldfrage verbin-
det. Die tschuktschischen, kürzeren Texte dagegen
kann man als Selbsterbauung lesen. Es sind Signa-
le an die Landsleute, dass es weiterhin eine Ver-
bindung gibt, dass der Kulturkontakt in Richtung
Westen nicht abreißt und alles vergessen wird und
verschwindet; dafür steht Rytchëu als Nachfahre
des letzten Schamanen, als zeitgenössischer Scha-
mane. Seine neueren Texte übersetzt er nicht mehr
ins Tschuktschische.

5 Abschlussdiskussion: Die Grenzen der
Writing Culture-Debatte und ihre
Verdienste um die Evolution der Ethnologie

Der Mensch, der es bemerkt, dass man ihn beobachtet
und zu erforschen sucht, wird entweder verlegen (ge-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


150 Philipp Schröder

niert) erscheinen, und da kann er sich nicht zeigen, wie
er ist; oder er verstellt sich, und da will er nicht gekannt
sein, wie er ist (Kant 1798).

Die Analyse der Werke von Gmelin, Diószegi
und Rytchëu belegt die Verdienste der Writing
Culture-Debatte um die Evolution der Ethnologie.
Die letzten Kapitel waren der Versuch zu verdeutli-
chen, wie individuelle und strukturelle Aspekte der
Autorenschaft, wie Fragen von Macht und Politik
und wie Unterschiede in Dialogizität in Texten
zum Ausdruck kommen, die zwar einen ähnlichen
thematisch-regionalen Kontext teilen, jedoch gänz-
lich verschiedenen Epochen entstammen.

Besonders der Forschungsbericht von Vilmos
Diószegi zeigt, in welcher Weise zwei Arten von
Lesern in ethnographischen Beschreibungen prä-
sent sein können. Deren “Lesererwartungen gehen
bereits in den Schreibakt ein, sei es als ‘Schatten-
dialog’ . . ., den ein Autor mit den imaginierten
Adressaten beim Schreiben führt, sei es in Form
der Genrestrukturen und Tropen, die im Kontext,
der adressiert wird, bereitstehen und die Schreib-
weise prägen” (Fuchs und Berg 1999: 90). Es sind
die verschiedenen Leseerwartungen und Möglich-
keiten der Einflussnahme, die es sinnvoll erschei-
nen lassen, zu differenzieren zwischen einer Leser-
schaft im Sinne des breiten Publikums (wie etwa
den westlichen Rezensenten von Diószegis Werk)
und einer Redaktion im Sinne eines letztinstanzli-
chen Wächters über Wohl und Wehe eines Textes.
Das Extrem einer solchen redaktionellen Folie,
die quasi von institutioneller Hand auf einen Text
gelegt wird, war sicherlich die sowjetische Zensur.
Vergleichbares gab oder gibt es jedoch genauso
in Europa oder Nordamerika; zwar weniger die
Ideologie, aber zumindest wissenschaftliche Kon-
ventionen und stilistische Gepflogenheiten galt es
auch im freien Westen auf dem Weg zu einer
erfolgreichen Veröffentlichung einzuhalten.55

Gmelin war im 18. Jahrhundert früher Bericht-
erstatter des Kontakts mit dem Schamanismus
in Sibirien. In seinen ambivalenten Beschreibun-
gen vermengt sich eine individuell-pietistische
Grundhaltung mit aufklärerischer Vernunft, mit
kaum verfügbaren Vorkenntnissen und mit dem
zaristischen Wunsch nach kultureller Westbindung
und Herrschaftslegitimation zu einer äußerst di-
stanzierten Perspektive gegenüber schamanisti-

55 Ein amüsant-prägnantes Beispiel hierfür ist der Text von
Hans-Peter Duerr, “Können Hexen fliegen” – besonders der
nachfolgend abgedruckte Briefwechsel mit Jürgen Jensen,
dem damaligen Redakteur der Zeitschrift Sociologus (Duerr
1976).

schen Praktiken und Vorstellungen. Die zeitgemäße
Form des enzyklopädischen Reiseberichts erzeugt
Gmelins Authentizität, die Detailtreue verschafft
seinen Schilderungen die gerechtfertige Rezeption
bis ins 21. Jahrhundert.

Diószegi dagegen bereiste Sibirien als Ethnolo-
ge und ausgewiesener Kenner des Schamanismus
gegen Ende der 1960er Jahre. Er war vermutlich
sehr viel stärker in die zeitgenössischen Macht-
zusammenhänge eingespannt als Gmelin. Die all-
umfassende sowjetische Ideologie hatte die Eth-
nologie in ihre Dienste und damit in die Pflicht
genommen: sie forderte kongruente Ergebnisse im
Sinne der wissenschaftlichen Verschiebung des
Schamanismus auf eine Vorstufe in der Evoluti-
onsleiter religiöser Phänomene und verband damit
gleichermaßen die Frage nach der Authentizität
(und damit der Möglichkeit weiteren Forschens
und Publizierens). Nach dieser notwendigen Ge-
dankenbewegung und ihrer stetig wiederholten
Bestätigung in seinem Text, hatte Diószegi es
nicht mehr mit aktivem Schamanismus zu tun;
dies erlaubte es ihm, eine für seinen individuellen
Forscherdrang befriedigende Nähe, zu den nun-
mehr harmlosen Gegenständen seines Interesses zu
suchen, und in diesem Rahmen ideologisch-unre-
digierte ethnographische Beschreibungen zu prä-
sentieren.

Rytchëu dagegen ist ein “fiktiver Ethnologe”
(Joel 2003), der das Zusammentragen objektiver
Fakten durch westliche Forscher kritisiert und die-
sem bewusst eine stark durch “Phantasie” geprägte
literarische Darstellung der tschuktschischen Ge-
schichte gegenüberstellt. Im Gegensatz zu Gmelin
und Diószegi steht Rytchëu in keiner Verpflich-
tung gegenüber kolonialen Zusammenhängen. Sei-
ne Authentizität erzeugt sich aus der Identität als
Tschuktsche, noch mehr aus der als Nachfahre des
letzten Schamanen, und scheint derart ausgeprägt,
dass er den Anspruch des “absoluten Autors” der
Saga seines Volkes geltend machen kann. In post-
sowjetischer Zeit ist für Rytchëu die Kraft einer
redaktionellen Folie schwächer ausgeprägt als bei
Gmelin und Diószegi; umso bedeutender müssen
für ihn die Leseerwartungen des westlichen Pu-
blikums sein, denen er sich hinsichtlich Form,
Sprache und Inhalt anpasst, um in ihren Diskurs
seine politische Aussage platzieren zu können. Mit
Rytchëu konnte gezeigt werden, dass die Ethno-
logie “die Frage nach der Integrierbarkeit des-
sen, was jenseits der westlichen Schriftkultur und
Vernunft vorgeht, in die westliche Schriftkultur
[ist]” (Hauschild 2005: 61); genauso, dass der Weg
dorthin mit Kompromissen behaftet bleibt, nur um
letztlich mit “ja, aber . . .” auf die andere Frage

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 151

antworten zu können: “Können fremde Kulturen
in den Sprachen, in den literarischen Konventionen
des Abendlandes zum Sprechen gebracht werden,
selbst sprechen” (Hauschild 1995: 1)? Sie können
es jedenfalls nicht, wenn das Nachdenken über die-
se Fragen, das gleichzeitig das Nachdenken über
die bisherige Mangelhaftigkeit westlicher ethno-
graphischer Beschreibungen ist, wiederum nur auf
den westlichen Diskurs beschränkt bleibt. Denn zu
“einem Dialog, der die Differenz achten und das
Identitätsdenken vermeiden will, gehört auch die
umgekehrte Perspektive, die Objektivierung und
Kritik der westlichen Erkenntnistradition vor dem
Hintergrund anderer Erkenntnistraditionen” (Fuchs
und Berg 1999: 95 f.).

Mit den Texten von Gmelin, Diószegi und
Rytchëu kann daher genauso aufgezeigt werden,
dass die Kritik der Writing Culture an den gängi-
gen ethnographischen Diskursen ihrer Zeit, bei
aller ursprünglichen Notwendigkeit, ihre deutli-
chen Grenzen hat und von dort aus auf diese
Debatte zurückgeworfen wird. Der Vorwurf einer
allzu dominanten Autorenschaft westlicher Ethno-
graphen, die unreflektiert die Stimme ergreifen für
unterrepräsentierte nichtwestliche Zivilisationen,
bleibt gezwungenermaßen beschränkt, wenn die
Vertreter der Writing Culture-Debatte ihren eige-
nen Forderungen bezüglich Schreibstil, Autoren-
schaft und Diskursverortung nicht gerecht werden
(Knecht und Welz 1995: 80) beziehungsweise die
Überdehntheit ihrer Forderungen eingestehen müs-
sen.56 Bei aller ursprünglichen Notwendigkeit ver-
harrt ein Großteil der Writing Culture-Debatte
selbst in einem exklusiven-unreflexiven Dekon-
struktivismus57: “Viele dieser neuen Schamanen
[Literaturkritiker und postkoloniale Historiker] sind
sich der Tatsache nicht bewusst, dass sie mit
ihrer Betonung der völlig neuen Epoche, die
durch den Protestantismus, die Aufklärung, die
europäische Ästhetik und die politische Kritik ent-
standen sein soll, unfreiwillig in eine Situation
zurückfallen, in der jener oft zitierte Andere, die

56 “Die kontrollierende Autorität des Ethnographen, der einer
Schrift Kohärenz gibt, bleibt noch in experimentellen Ar-
rangements die letzte Instanz, konstitutive Bedingung des
Genres” (Fuchs und Berg 1999: 88 f.). Siehe auch Rabinow
(1999: 175).

57 “. . . der postmoderne Denker [ist] in wesentlichen Belan-
gen, die von anderen kritischen Haltungen . . . nicht geteilt
werden, blind . . . gegenüber seiner eigenen Situation und
Befindlichkeit, weil er als postmoderner Denker auf eine
Doktrin der Einseitigkeit und Prozessualität festgelegt ist,
für die sogar solche Angelegenheiten wie die eigene Si-
tuation so instabil sind, so ohne Identität, daß sie nicht als
Gegenstände anhaltender Reflexion herzuhalten vermögen”
(Rabinow 1999: 184).

nicht-europäischen Zivilisationen, erneut ausge-
schlossen sind” (Hauschild 2005: 68).

Der Nutzen, der in einer Fokussierung auf das
Schreiben bei ethnographischen Beobachtungen
erkennbar aufscheint, ist andererseits beschränkt:
dann nämlich, wenn die Schrift ihr eigenes Ob-
jekt zu werden droht, ist ihre Aussagekraft über
irgendetwas anderes umso geringer.58 Daher ist die
Aufmerksamkeit für “das Hergestellte und Fabri-
zierte von Texten, ihre narrativen Strukturen und
rhetorischen Mittel, ihren umfangreichen Apparat
von Konventionen . . . den unvollständigen und
parteiischen Charakter und die Perspektivengebun-
denheit aller Darstellungen und die damit einher-
gehenden systematischen Ausgrenzungen und Aus-
schlüsse aus wissenschaftlichen Blicken und aus
der Institution Wissenschaft” (Knecht und Welz
1995: 87) in ganz bestimmten Punkten zweifelsfrei
gerechtfertigt – führt darüber hinaus jedoch zu
einer überstrapazierten Verengung des ethnogra-
phischen Blickfelds. Wenn man – wie Clifford –
den ethnographischen Bericht aus einer Perspek-
tive betrachtet, dass “kulturalistische und huma-
nistische Allegorien . . . hinter den kontrollierten
Fiktionen von Differenz und Ähnlichkeit [stehen]”
(Clifford 1999: 205), dann muss man sich die ge-
rechtfertigte Kritik gefallen lassen, die gegenüber
einem derart relativistischen Verständnis von Kul-
tur als Text geäußert wird: nämlich, zum einen,
dass eine solche Metapher “stets die Einseitigkeit
der Lektüre impliziert und nur bei einer einseitigen
Lektürehaltung eine plausible Metapher sein kann.
Während es ja tatsächlich in der Feldforschung
immer um einen wechselseitigen Blick geht” (Kra-
mer 2005: 113); und zum anderen, dass eine damit
verbundene blockierende “postmoderne Beliebig-
keit” substituiert werden sollte durch die Einsicht,
dass sich zeitgemäßes Forschen, Schreiben und
Lesen in der Ethnologie von Fall zu Fall entschei-
den, sonst werden wir am Ende gar nichts mehr
hervorbringen (Hauschild 1995: 6). Denn obwohl
“Literalität als Waffe zur Unterwerfung und Dis-
ziplinierung” dienen kann, “bringt es noch lange
keine Befreiung, das Schreiben über Andere zu
beenden” (Fabian 1999: 345).

Bei allem Umfang und aller zeitweisen Stär-
ke – die Writing Culture-Debatte hat die Ethnolo-
gie nicht in eine allgemeine Krise gestürzt. Sie hat
jedoch dankenswerterweise deren Selbstreflexion
mit ausgelöst (Braun et al. 1999: 9). Was bleibt

58 Dies gilt aus meiner Sicht genauso für die Schrift, wie Tyler
es für die Sprache formuliert: “The more language became
its own object, the less it had to say about anything else”
(Tyler 1986: 124).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


152 Philipp Schröder

also nach der Gegenkritik an der Writing Culture-
Debatte für die Ethnologie? Sicherlich bleibt ei-
ne “Neudefinition von Validität”. Sie “basiert auf
der offengelegten Beziehung von Feldforschung
und Ethnographie, von Kontext und Text. Diese
Beziehung entspricht nicht der Repräsentation im
alten Sinne – die Ethnographie ist auch hier das
Ergebnis von Interpretation und damit literarisches
Oeuvre – oder fordert Abbildqualität gemäß eines
radikalen Empirizismus. Beides wird aus erkennt-
nistheoretischen und pragmatischen Gründen ver-
worfen. Es ist vielmehr das bewußte Nachzeichnen
des ‘Ethnographischen Weges’, die ‘Beobachtung
der Teilnahme’” (Stellrecht 1993: 62). Genau das
heißt nicht, dass alle Ethnographie gleichermaßen
Fiktion ist wie eine Novelle, und es heißt nicht,
dass Ethnographie als Genre der Literatur unter-
geordnet werden sollte: “Was bleibt dann noch für
die Kritiker übrig, als gute Literatur von schlechter
zu unterscheiden” (Fabian 1999: 346)?

Aus einer psychoanalytischen Perspektive her-
aus gilt es, die Angst des ethnologischen Forschers
zu thematisieren und nicht der Illusion nachzuge-
ben, den Methodenteil der Forschungspraxis mit
dem methodologischen Ideal in Einklang zu brin-
gen. Eine derartige “methodologische Lüge” “ver-
sperrt vor allem auch den ungehinderten Blick
auf ein sozial- und kulturwissenschaftliches Da-
tum ersten Ranges: die Begegnung von Forscher
und Forschungsobjekt als Erkenntnisgegenstand
und als Erkenntnisquelle” (Lindner 1981: 52). Das
bedeutet für den Berichtenden, die Verzerrungen,
die in der Interaktion mit seinem “Gegenstand”,
und damit in einem Prozess von Übertragung und
Gegenübertragung auf dem Weg zu einer authen-
tischen Objektivität entstehen, als Datum fest-
und nicht für sich zu behalten (Devereux 1973:
17–22).

Bourdieu spricht aus soziologischer Warte be-
züglich der “drei Hauptmomente der reflexiven
Analyse”59 ebenso von Verzerrungen. Auf drei
Ebenen gilt es in diesem Sinne die Stellung des
Analysierenden zu beachten: innerhalb der “so-
zialen Struktur im weiten Sinne” (es geht darum,
die sozialen Bedingungen der Produktion des Pro-
duzenten zu objektivieren), im “objektiven Raum
sozialer Positionen” (also beispielsweise dem wis-
senschaftlichen Feld) und auf der individuellen
Ebene des Wissenschaftlers – auf der dieser
sich selbst als Wissenschaftler zu analysieren
hat, um das “scholastic bias”60 möglichst zu ver-
meiden.

59 Die Zitate dieses Abschnitts beziehen sich auf Bourdieu
(1999: 369–371).

Die Writing Culture-Debatte forderte die Ethno-
logie legitimerweise auf, etwas zwischen Erfahren
und Beschreiben zu legen. Gewissermaßen forder-
te sie mit der Berücksichtigung der Autorenschaft
der Ethnographen einen “Denkraum” im War-
burg’schen Sinne. Dieser soll gewährleisten, dass
zwischen Mensch – erfahrendem Ethnologen – und
Umwelt – vertraute und fremde Kulturumwelt,
in die er hineinschreibt – ein Abstand eingehal-
ten wird, um nicht länger die Möglichkeit vor-
zutäuschen, dass ein direktes Überführen von Ein-
drücken in Schrift möglich wäre, ohne Reflexion
zur eigenen Rolle, zur ethnographisch-autorischen
Kreativität und zur situationalen Verzerrung.

Warburg kritisierte dies bezüglich der zuneh-
menden Beherrschung der Natur durch den Men-
schen, wenn die technologischen Entwicklungen
deren Beziehung unmittelbar werden lässt. Die
amerikanischen Pueblos traf er auf seiner Reise
in den Jahren 1895/1896 in einem diesbezügli-
chen “Übergangszustand” (Warburg 1988: 24) zwi-
schen Magie und Logos an. Dieser half ihnen
einen mythisch-symbolischen Denkraum zu be-
wahren, in dem subjektive Erklärungen des Er-
lebten, jenseits vollständiger Vergeistigung, noch
möglich waren: “Der Ersatz der mythologischen
Verursachung durch die technologische also nimmt
ihr den Schrecken, den der primitive Mensch
empfindet. Ob sie durch diese Befreiung von der
mythologischen Anschauung ihm auch wirklich
hilft, die Rätsel des Daseins ausreichend zu be-
antworten, das wollen wir nicht ohne weiteres
behaupten” (Warburg 1988: 53). Die Vorstellung
eines derartigen “metaphorischen Sicherheitsab-
stands” sieht die “Distanz vom unmittelbaren Ein-
druck . . . [als] unabdingbare Voraussetzungen für
die wissenschaftliche Erkenntnis” (Korff 2003:
147). Eine ähnliche Kritik lässt sich auch im
Gefolge von Max Weber und Siegmund Freud
nachvollziehen: “Mit Freud stimmt Weber darüber
ein, dass die Wissenschaft und die damit einher-
gehende Entfaltung instrumenteller Macht nicht
den Weg zum Glück weist” (Rabinow 2004b:

60 “In Ermangelung einer Analyse dessen, was dem Tat-
bestand, die Welt zu denken, sich von der Welt und vom
Handeln zurückzuziehen, um sie zu denken, innewohnt,
setzt sich der Denker, ohne es zu wissen, der Gefahr aus,
seine eigene Denkweise an die Stelle der Denkweise der von
ihm analysierten Handelnden zu setzen, die nicht die Muße
haben (noch oft den Wunsch), sich selbst zu analysieren,
und auf diese Weise in seinen Gegenstand die fundamentale
Voraussetzung hineinzulegen, die mit der Tatsache verbun-
den ist, ihn als Gegenstand zu denken, anstatt mit ihm zu
tun zu haben, etwas mit ihm tun, ihn zu seiner Sache zu
machen (pragma)” (Bourdieu 1999: 371).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 153

123).61 Eine sich darauf beziehende Ethik We-
ber’schen Denkens “entpuppt sich als eine Form
der Kritik – kritisch im Sinne Kants, als Darle-
gung der Grenzen der Vernunft” (Rabinow 2004b:
124).

Mit der Writing Culture-Debatte wurde die Eth-
nologie gezwungen über sich selbst zu reflektie-
ren: Autorenschaft und deren Verbindung mit den
Kategorien Macht und Politik, die Frage nach
Dialogizität und letztendlich das Herausarbeiten
ethnographischer Diskurse führten dazu, dass eine
zeitgenössische Ethnologie über eine neue Validi-
tät ihrer Daten nachdenken muss, indem sie die
verschiedensten Verzerrungen dokumentiert und
analysiert, die durch ihre Praxis entstehen, um
sich dadurch letztlich einen Reflexionsraum zu
verschaffen.

In Anerkennung seiner kreativen Tätigkeiten
als teilweiser “Produzent, Konstrukteur und Er-
finder” von Kulturbeschreibungen steht der Eth-
nograph zudem in einem Spannungsfeld zwischen
Neuem und Altem in Kulturen, zwischen der –
über die Kommunikation vermittelten – dialekti-
schen Beziehung von “Erfindung und Konventi-
on”.62 Weiteres Moment einer reflektierten Ethno-
logie ist eine derart als kontinuierlich begriffene
historische Dimension, die Rabinow mit den Be-
griffen Tradition, Moderne und Entfremdung fasst:
“. . . wenn eine Kultur aufhört, sich zu bewegen,
wenn die Strukturen ihres Glaubens nicht mehr die
Möglichkeit bieten, neue sinnstiftende Erfahrun-
gen zu machen, zu kreieren und zu integrieren,
setzt ein Prozess der Entfremdung ein. Tradition
steht nicht im Gegensatz zur Moderne, sondern zur
Entfremdung” (Rabinow 2004a: 9). Mit einer sol-
chen Perspektive lässt sich nicht nur die Relevanz
der tradierten Lebenswelt für eine spezifische kul-
turelle Vitalität in der Gegenwart erkennen, son-
dern auch die Vorstellung von einer umfassenden
gemeinsamen Rückbindung in die Entwicklungs-
geschichte ausdrücken, die den Dialog ermögli-
chen kann zwischen den gedachten “traditionellen”
und “modernen” Gesellschaften unserer Zeit und
damit über die daraus synthetisierten Zivilisations-
grenzen hinweg.

Aus der Kritik am Dekonstruktivismus und Re-
lativismus der Writing Culture-Debatte kann eine

61 An anderer Stelle: “Die zunehmende Intellektualisierung
und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zunehmende
allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen
man steht . . . [sondern], dass man vielmehr alle Dinge – im
Prinzip – durch Berechnung beherrschen könne” (Rabinow
2004b: 122).

62 “Invention changes things, and convention resolves those
changes into a recognizable world” (Wagner 1981: 53).

zweifache Bewegung für die weitere Evolution der
Ethnologie abgeleitet werden. Es ist zum einen
die positive Wendung des Dekonstruktivismus –
aus dessen Kritik als Selbstzweck und “Ethik der
Enthüllung der inhärenten Instabilität allen Wis-
sens” (Rabinow 2004b: 87) heraus – in Rich-
tung Nominalismus. Denn in der Tat “scheint es
sinnvoll, zwischen dem Nominalismus als einer
Aussage über das Wesen der Dinge einerseits –
es gibt bloß partikuläre Dinge in der Welt und
keine natürlichen Kategorien – und der nomina-
listischen Sensibilität andererseits zu unterschei-
den, die sich selbst im Einklang mit einer Welt
zu formen sucht, die als kontingent, gestaltbar
und offen erfahren wird” (Rabinow 2004b: 86).
Dieser nach vorne gerichtete Blickwinkel schließt
ein zweites, fundamentales, nicht aus, nämlich,
dass Ethnologen (wieder) nach den Universalien
Ausschau halten; also etwa mit dem Gedanken ei-
ner nominalistischen Sensibilität im Hinterkopf auf
das Gemeinsame der Menschheit achten, im Rah-
men eines moderaten (zeitgemäßen selbstreflexi-
ven und dialogischen) Universalismus (Hauschild
2005: 70). Für die Ethnologie bietet sich dafür
eine besondere Chance: sie liegt im Überzeugen
ihrer Gegenüber davon, “dass Kultur zwar relativ,
aber nicht einzigartig ist” (Hauschild 2005: 76);
sie lässt damit Ethnologen zu mehr werden als
nur zu textgebundenen Übersetzern, macht sie
vielmehr zu Mittlern zwischen europäischen und
nichteuropäischen Zivilisationen. Das könnte für
die aufgeklärten Humanisten früher nötig sein als
geglaubt: die Sensibilität für die Frage der Macht,
die die Writing Culture-Debatte ihr eingeimpft hat,
sollte zumindest die Ethnologie von der absolu-
ten Überzeugung abhalten, dass die Dominanz der
Bisherigen für ewig hält: “Mitunter war ich rest-
los beschämt von diesen Eruptionen physischer
Macht, dass ich mir einzureden suchte, in mei-
ner weißen Haut die epochale Erschöpfung der
gesamten Alten Welt zu spüren; es half mir gar
nichts, die schiere Schwäche angesichts des Fak-
tischen als Überlegenheit einer verfeinerten Ver-
nunft zu camouflieren. Im Gegenteil, bald spürte
ich die Kraft dieser Menschen auch dann, wenn
sie mich vom Straßenrand beobachteten, da lag
mitunter ein Lauern in der Luft, dass man sich
als Europäer arg zusammenreißen musste, um er-
hobnen Hauptes seiner Wege zu gehen” (Politycki
2005: 39).

Dieser Beitrag entstand im Rahmen des Seminars “Eth-
nologie als Kulturwissenschaft” an der Eberhard Karls
Universität Tübingen unter Leitung von Prof. Dr. Tho-
mas Hauschild im Sommersemester 2004.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


154 Philipp Schröder

Zitierte Literatur

Asad, Talad
1999 Übersetzen zwischen Kulturen. Ein Konzept der briti-

schen Sozialanthropologie. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp. 300–334.

Bachmann-Medick, Doris
1992 “Writing Culture” – ein Diskurs zwischen Ethnologie

und Literaturwissenschaft. kea 4: 1–20.

Berg, Eberhard, und Martin Fuchs (Hrsg.)
1999 Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi-

schen Repräsentation. Frankfurt: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre
1999 Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche Reflexi-

vität. In: E. Berg und M. Fuchs (Hrsg.); pp. 365–374.

Braun, Peter, Peter J. Bräunlein und Andrea Lauser
1999 . . . Der teilnehmende Leser . . . Erkundungen zwischen

Ethnologie und Literatur. kea 12: 1–18.

Clifford, James
1986 Introduction. Partial Truths. In: J. Clifford and G. E.

Marcus (eds.); pp. 1–26.
1988 The Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnog-

raphy, Literature, and Art. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

1999 Über ethnographische Allegorie. In: E. Berg und M.
Fuchs (Hrsg.); pp. 200–239.

Clifford, James, and George E. Marcus (eds.)
1986 Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnog-

raphy. Berkeley: University of California Press.

Conrad, Joseph
1991 Herz der Finsternis. Ditzingen: Reclam. [1899]

Dahlmann, Dittmar
1997 Von Kalmücken, Tataren und Itelmenen. Forschungs-

reisen in Sibirien im 18. Jahrhundert. In: E.-M. Auch
und S. Förster (Hrsg.) “Barbaren” und “Weiße Teufel”.
Kulturkonflikte und Imperialismus in Asien vom 18. bis
zum 20. Jahrhundert; pp. 19–44. Paderborn: Schöningh
Verlag.

1999 Einleitung. In: J. G. Gmelin; pp. 7–84.

Dammann, Rüdiger
1992 Die Entdeckung des inneren und des äußeren Auslands.

kea 4: 21–38.

Devereux, Georges
1973 Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften.

München: Hanser.

Diószegi, Vilmos
1963 Zum Problem der ethnischen Homogenität des tofischen

(karagassischen) Schamanismus. In: V. Diószegi (Hrsg.);
pp. 261–357.

1968 Tracing Shamans in Siberia. The Story of an Ethno-
graphical Research Expedition. New York: Humanities
Press.

1998 Shamanism. In: M. Hoppál (ed.), Shamanism. Select-
ed Writings of Vilmos Diószegi; pp. 1–9. Budapest:
Akadémiai Kiadó. [Orig.: Encyclopaedia Britannica
1974: 638–641]

Diószegi, Vilmos (Hrsg.)
1963 Glaubenswelt und Folklore der sibirischen Völker. Bu-

dapest: Akadémiai Kiadó.

Duerr, Hans-Peter
1976 Können Hexen fliegen? In: H.-P. Duerr (Hrsg.), Unter

dem Pflaster liegt der Strand. Bd. 3; pp. 55–82. Berlin:
Karin Kramer Verlag.

Dunn, Stephen P.
1970 Book Notices. Review of M. Diószegi 1968. Russian

Review 29/3: 353.

Eisch, Katharina, und Monika Hamm
2001 Einleitung. In: K. Eisch und M. Hamm (Hrsg.), Die

Poesie des Feldes. Beiträge zur ethnographischen Kul-
turanalyse; pp. 11–23. Tübingen: Tübinger Vereinigung
für Volkskunde. (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-
Instituts der Universität Tübingen, 93)

Elert, Aleksandr Christanovic
1996 Die Völker Sibiriens in der Sicht Gerhard Friedrich

Müllers. In: Berliner Jahrbuch für osteuropäische Ge-
schichte. Bd. 2: Sibirien: Kolonie – Region; pp. 37–
54. Berlin: Akademischer Verlag.

Eliade, Mircea
1970 Review of M. Diószegi 1968. American Anthropologist

72: 1525–1526.

Fabian, Johannes
1999 Präsenz und Repräsentation. Die Anderen und das

anthropologische Schreiben. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp. 335–364.

Farkas, Ann
1971 Review of M. Diószegi 1968. Slavic Review 30/2: 380–

381.

Foucault, Michel
1991 Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt: Fischer.

Frank, Susi K.
1999 Reisen nach Sibirien. Zwischen Heterotopie und Topo-

graphie. kea 12: 113–136.

Fuchs, Martin, und Eberhard Berg
1999 Phänomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethno-

graphischer Repräsentation. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp. 11–108.

Füg, Andrea
1992 Die sowjetische Ethnographie der Pamirvölker. Die

Konstruktion von Nationalitäten. Heidelberg. [Magister-
arbeit, Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg]

Ginzburg, Carlo
1992 Der Inquisitor als Anthropologe. In: R. Habermas und

N. Minkmar (Hrsg.), Das Schwein des Häuptlings.
Sechs Aufsätze zur Historischen Anthropologie; pp.
42–55. Berlin: Klaus Wagenbach. (Wagenbachs Ta-
schenbuch, 212)

Gmelin, Johann Georg
1999 Expedition ins unbekannte Sibirien. Hrsg., eingeleitet

und erl. von Dittmar Dahlmann. Sigmaringen: Jan
Thorbecke Verlag. (Fremde Kulturen in alten Berich-
ten, 7) [Neuausgabe von: Johann Georg Gmelin, Reise
durch Sibirien von dem Jahr 1733 bis zum Jahr 1743.
Göttingen 1751–1752]

Hauschild, Thomas
1995 Genus, Genius. In: T. Hauschild (Hrsg.), Ethnologie

und Literatur. kea 1 (Sonderband): 1–7. Bremen: kea-
edition.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung 155

2005 Ethnologie als Kulturwissenschaft. In: K. Stierstorfer
und L. Volkmann (Hrsg.), Kulturwissenschaft interdis-
ziplinär; pp. 59–79. Tübingen: Gunter Narr Verlag.

Hauschild, Thomas, und Bernd Jürgen Warneken (Hrsg.)
2002 Inspecting Germany. Internationale Deutschland-Eth-

nographie der Gegenwart. Münster: LIT Verlag. (Forum
Europäische Ethnologie, 1)

Hauser-Schäublin, Brigitta
2003 Teilnehmende Beobachtung. In: B. Beer (Hrsg.), Me-

thoden und Techniken der Feldforschung; pp. 33–53.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Höffe, Otfried
2004 Immanuel Kant. München: C. H. Beck Verlag.

Humphrey, Caroline
1980 Editor’s Introduction. In: S. Wajnschtejn; pp. 1–33.

Jakowlew, Alexander
2003 Die Abgründe meines Jahrhunderts. Eine Autobiogra-

phie. Leipzig: Faber und Faber.

Joel, Fokke
2003 Ein ganz normaler Mensch. Fiktive Ethnologie – Der

tschuktschische Autor Juri Rytchëu erinnert an ein ver-
gessenes Volk. Freitag 49. <http://www.freitag.de/2003/
49/03491401.php> [31.08.2005]

Kant, Immanuel
1798 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Königsberg:

Friedrich Nicolovius.

Knecht, Michi, und Gisela Welz
1995 Ethnographisches Schreiben nach Clifford. In: T. Hau-

schild (Hrsg.), Ethnologie und Literatur. kea 1 (Sonder-
band): 71–91.

Korff, Gottfried
2003 Kulturforschung im Souterrain. Aby Warburg und die

Volkskunde. In: K. Maase und B. J. Warneken (Hrsg.),
Unterwelten der Kultur. Themen und Theorien der volks-
kundlichen Kulturwissenschaft; pp. 143–177. Köln:
Böhlau Verlag.

Kramer, Fritz W.
2005 Schriften zur Ethnologie. Hrsg. und mit einem Nachw.

von Tobias Rees. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft, 1688)

Lévi-Strauss, Claude
1988 Traurige Tropen. Leipzig: Reclam Verlag.

Lindner, Rolf
1981 Die Angst des Forschers vor dem Feld. Überlegungen

zur teilnehmenden Beobachtung als Interaktionsprozeß.
Zeitschrift für Volkskunde 77: 51–66.

Malinowski, Bronislaw
1979 Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht über

Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in
den Inselwelten von Melanesisch-Neuguinea. Frankfurt:
Syndikat. [1922]

Menowstschikow, G. A.
1963 Wissen, religiöse Vorstellungen und Riten der asiati-

schen Eskimos. In: V. Diószegi (Hrsg.); pp. 463–481.

Osterhammel, Jürgen
1989 Distanzerfahrung. Darstellungsweisen des Fremden im

18. Jahrhundert. In: H.-J. König, W. Reinhard und
R. Wendt (Hrsg.), Der europäische Beobachter außereu-

ropäischer Kulturen. Zur Problematik der Wirklichkeits-
wahrnehmung. Zeitschrift für Historische Forschung 7
(Beiheft): 9–42. Berlin: Duncker & Humblot.

Passet, Evelin
n. d. Juri Rytchëu, Literatur aus dem Hohen Norden. <http://

www.unionsverlag.com/info/link.asp?link_id=197&
pers_id=1284&pic=../portrait/RytchëuJuri.jpg&tit=
Juri%20Rytch%EBu> [31.08.2005]

Politycki, Matthias
2005 Weißer Mann – was nun? Die Zeit (01.09.2005) 36: 39.

Rabinow, Paul
1999 Repräsentationen sind soziale Tatsachen. Moderne und

Postmoderne in der Anthropologie. In: E. Berg und
M. Fuchs (Hrsg.); pp. 158–199.

2004a Anthropologie der Vernunft. Studien zu Wissenschaft
und Lebensführung. Frankfurt: Suhrkamp.

2004b Was ist Anthropologie? Frankfurt: Suhrkamp.

Rees, Tobias
2004 Nachwort. Was ist Anthropologie? Einblicke in eine

Denkwerkstatt. In: P. Rabinow 2004b; pp. 164–168.

Robel, Gert
1992 Bemerkungen zu deutschen Reisebeschreibungen über

das Russland der Epoche Katharinas II. In: H.-W. Jäger
(Hrsg.), Europäisches Reisen im Zeitalter der Aufklä-
rung; pp. S. 223–241. Heidelberg: Carl Winter Univer-
sitätsverlag.

Rosaldo, Renato
1986 From the Door of His Tent. The Fieldworker and the

Inquisitor. In: J. Clifford and G. E. Marcus (eds.); pp.
77–97.

Rudolph, Jürgen
1992 Was ist “dichte Beschreibung”? Überlegungen zu einem

Begriff, einer Praxis und einem Programm. kea 4: 39–
62.

Rytchëu, Juri
2004 Der letzte Schamane. Die Tschuktschen-Saga. Zürich:

Unionsverlag.
2006 Juri Rytchëu.<http://www.unionsverlag.com/info/person.

asp?pers_id=1284> [26.10.2006]

Stellrecht, Irmtraud
1993 Interpretative Ethnologie. Eine Orientierung. In: T.

Schweizer, M. Schweizer und W. Kokot (Hrsg.), Hand-
buch der Ethnologie; pp. 29–78. Berlin: Dietrich Rei-
mer Verlag.

Tyler, Stephen
1986 Post-Modern Ethnography. From Document of the

Occult to Occult Document. In: J. Clifford and G. E.
Marcus (eds.); pp. 122–140.

1999 Zum “Be-/Abschreiben” als “Sprechen für”. Ein Kom-
mentar. In: E. Berg und M. Fuchs (Hrsg.); pp. 288–
296.

Wagner, Roy
1981 The Invention of Culture. Chicago: University of Chi-

cago Press.

Wajnschtejn, Sevian I. [Vainshtein; Weinstein]
1963 Die Schamanentrommel der Tuwa und die Zeremonie

ihrer “Belebung”. In: V. Diószegi (Hrsg.); pp. 359–367.
1980 Nomads of South Siberia. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135


156 Philipp Schröder

1996 Die Welt der Nomaden im Zentrum Asiens. Berlin:
Reinhold Schletzer Verlag. (Studia Eurasia, 6) [1991]

Warburg, Aby M.
1988 Schlangenritual. Ein Reisebericht. Berlin: Verlag Klaus

Wagenbach.

Zähringer, Martin
2003 Tschuktschensaga zwischen Mythos und Moderne. Das

schwierige Genre und die “Wende der Zeit” in Ju-
ry Rytchëus Roman “Der letzte Schamane”. Literatur-
kritik.de 5 (Mai 2003). <http://www.literaturkritik.de/
public/rezension.php?rez_id=5943> [31.08.2005]

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

