ANTHROPOS

102.2007: 135-156

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

Beschreibungen zum sibirischen Schamanismus zwischen dem 18. und
21. Jahrhundert im Kontext der Writing Culture-Debatte

Philipp Schroder

Abstract. — In the first chapter the article delineates the “Writ-
ing Culture-Debate” in cultural anthropology concluding that an
adjusted ethnographical practice requires elaborating more on
questions of authority, power, and vocality. In the light of these
premises, the next chapters analyse texts of a similar regional
and topical context — shamanism in Siberia — but of different
dates of origin (18th — 21st century). After revealing the dif-
ferent ethnographical discourses in these texts, the article con-
cludes with a reflection on the merits and shortcomings of the
“Writing Culture-Debate” and discusses possible implications
for a self-conscious ethnography. [Siberia, shamanism, writing
culture]

Philipp Schroder, M. A., Studium der Ethnologie und Politik-
wissenschaften an der Eberhard Karls Universitit Tiibingen, der
FU Berlin und der Humboldt-Universitdt zu Berlin; Doktorand
am MPI fiir ethnologische Forschung in Halle.

1 Die Writing Culture-Debatte und das
Herausarbeiten ethnographischer Diskurse

Ob es nun vom Missionar, Hindler oder Ethnographen
gebracht worden ist, Schreiben verleiht sowohl Macht
(eine notwendige, effektive Weise, Wissen zu speichern
und zu handhaben), wie es auch verfilscht (ein Verlust
an Unmittelbarkeit, der direkten Kommunikation, wie
sie von Sokrates geschitzt wurde, an Prédsenz und Inti-
mitdt der Rede) (Clifford 1999: 230 f.).

Die Writing Culture-Debatte fordert grundsitzlich
von denen, die ihre kulturellen Erfahrungen wis-
senschaftlich beschreiben wollen, sich der eigenen

Rolle im Prozess der Verschriftlichung bewusst
zu sein.! Diese Position entwickelte sich im Re-
kurs auf die Evolution einer Disziplin, die ihre
erkenntnistheoretischen Wurzeln im Erfahren und
Beschreiben aulereuropdischer Gesellschaften hat.
Dem Nachdenken iiber den literarischen Umgang
der Ethnographie mit diesem ihrem Gegenstand
entstammt die Writing Culture-Debatte; sie fokus-
siert sich dekonstruktivistisch auf die Phase zwi-
schen Beobachtung und Beschreibung und sieht
ihre Aufgabe vor allem in der Kommentierung
des Entstehungsprozesses von Kulturbeschreibun-
gen.? Aufgrund dieser Position werden ihre Ver-
treter auch mit Begriffen wie “Metaethnographen”
(Bachmann-Medick 1992: 13) oder “Ethnographen
der Ethnographen” (Fuchs und Berg 1999: 15) be-
zeichnet.?

1 “Der Postmodernismus hat die Betonung von der Teilneh-
menden Beobachtung auf den Prozess der Verschriftlichung
der Feldforschung — die Konstruktion des wissenschaftli-
chen Berichts — verschoben” (Hauser-Schdublin 2003: 49).

2 “No longer a marginal, or occulted, dimension, writing
has emerged as central to what anthropologists do both in
the field and thereafter” (Clifford 1986:2). Auch Jiirgen
Rudolph spricht einen solchen “dreigeteilten Forschungs-
prozess” an, bestehend aus “Erhebung”, “Auswertung” und
“Darstellung” (Rudolph 1992: 39).

3 Meist sind derartige Bezeichnungen gemiinzt auf den Lite-
raturwissenschaftler James Clifford, der als prominentester
Vertreter der Writing Culture-Debatte gilt: “Clifford macht
die fritheren wie die heutigen Anthropologen zu seinen
Eingeborenen und ebenso zu seinen Informanten, deren

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

136

Der ethnographische Gegenstand ist zunidchst
vor allem eins: “distanziert”; das heift, er scheint
in regionalen, kulturellen und entwicklungsge-
schichtlichen Messkategorien in besonderer Weise
entfernt zu sein vom herkommlichen Referenz-
punkt der Forschung, der westlichen (euro-ameri-
kanischen) Zivilisation und deren Wahrnehmung.
Oft genug wird daher den Ethnographen eine Art
interkulturelle Ubersetzerrolle zugespielt, ihr Bei-
trag als “Néherbringen einer fremden Kultur” ge-
fasst.* Dieser Wunsch nach erkenntnisgewinnender
Distanziiberwindung — wie sie gewissermallen al-
len Wissenschaften zu Eigen ist — sagt zunéchst al-
lerdings nichts dariiber aus, an welcher Stelle zwi-
schen Eigenem und Fremdem sich der Ethnograph
selbst verortet. Eindeutig ist nur, dass er die jeweils
absoluten Pole auf dem Distanzmesser kultureller
Entfernung nicht mehr besetzen kann. Die Feld-
forschung macht ihn zum Hybridwesen, das trotz
jahrelangem Eindringen in die fremde Kultur kein
“Einheimischer” geworden ist, genauso allerdings
wie es nach dem Durchlaufen der “zweiten Sozia-
lisation” wihrend der Feldforschung kein Zuriick
in die Tabula rasa der Herkunftskultur gibt. Die
verschriftlichte Stimme der Ethnographen dringt
also aus einer Zwischenwelt zu den Zuhorern.’ Die
Ethnographen sind damit einem Phidnomen nicht
unihnlich, das viele von ihnen zu erfassen su-
chen: sie sind kulturelle Schamanen — Medien,
die im Auftrag der diesseitig-westlichen Welt aus-
geschickt werden, Kunde zu bringen von einem
mysteriosen, nichtwestlichen Kulturjenseits.

Friih hat Lévi-Strauss darauf hingewiesen, dass
mit der Entscheidung “ins Feld” zu gehen eine
politische Aussage verbunden ist, die gleichzeitig
ein Dilemma darstellt: “Entweder vertritt der Eth-
nograph die Normen seiner eigenen Gruppe, dann
konnen ihm die anderen nur eine voriibergehende

Titigkeit, bewuf3t oder auch nicht, in der Schaffung von
Texten, dem Schreiben von Ethnographie bestanden hat”
(Rabinow 1999: 169 1.).

4 “Der Forschende, der dabei bewusst und offen auch seine
eigene Rolle im Feld wahrnimmt, wird als Ubersetzungs-
instanz zwischen dem Feld in seiner Vielschichtigkeit und
Mehrbodigkeit einerseits und den Anforderungen schrei-
bender (Re-)Konstruktion andererseits wirksam” (Eisch und
Hamm 2001: 15f.).

5 “Wenn Anthropologen durch die Methode der Teilneh-
menden Beobachtung die Perspektiven kultureller Tradi-
tionen und neuer kultureller Stromungen rekonstruieren,
die auBlerhalb der europdisch-amerikanischen Rationalitit
stehen, dann ist es ihnen nicht moglich, voll und ganz am
herrschenden intellektuellen Mainstream zu partizipieren,
der Europa und den Mittelmeerraum zum Ursprung einer
absolut einzigartigen kulturellen Textur erhebt” (Hauschild
2005: 69).

Philipp Schroder

Neugier einfloBBen, bei der die Missbilligung nie-
mals fehlt; oder er ist imstande, sich ihnen voéllig
auszuliefern, dann ist seine Objektivitit beein-
trichtigt durch die Tatsache, dass er, um sich allen
Gesellschaften widmen zu konnen, ob er es will
oder nicht, zumindest eine von ihnen abgelehnt
hat”(Lévi-Strauss 1988: 437 f.). Der Feldforscher ist
also auBer Ubersetzer auch “*‘Chronist” und ‘Spre-
cher’ der anderen Gesellschaft” (Fuchs und Berg
1999: 37). Unabhingig von der Frage ob gerecht-
fertigterweise oder nicht, werden die Ethnogra-
phen damit im doppelten Sinn zu Représentanten
(Clifford 1986: 2):¢ in der Feldforschungssituation
fiir ihre westliche Heimat, in selbiger Heimat fiir
die von ihnen beschriebene Gesellschaft.”
Reprisentation erfolgt im Sinne der Writing Cul-
ture-Debatte in Form verschriftlichter ethnogra-
phischer Darstellungen. Die Umstinde des ethno-
graphischen Produktionsprozesses — die Umwelt,
in die der Ethnograph sein Werk hineinschreibt —
werden dabei vorrangig in Diskursen von Zeit und
Macht gefasst. Was mit der “Krise der Ethno-
graphie” iiberschrieben wird, markiert hierfiir das
relevante Datum. Die im Gefolge der Entkolo-
nialisierung in den 1960er Jahren an die Ober-
flache gespiilte Instrumentalisiertheit der Ethno-
graphie presste das Thema Objektivitit in den
Vordergrund der Disziplin. Zunéchst offensichtlich
auf die Ethnographen selbst bezogen — die teils
als Kolonialbeamte oder aber im Auftrag kolo-
nialer Administrationen arbeiteten —, nahm die
Auseinandersetzung nachfolgend die Unzulidng-
lichkeit der ethnographischen Daten an sich ins
Visier.? Mit dieser Verlagerung und dem Infrage-
stellen, ob es iiberhaupt objektive Daten als Grund-
lage entsprechender Schriften geben kann, legte
sich quasi wieder eine schiitzende Hand iiber die
Ethnographen; allerdings nur insofern, als dass
sie von nun an ihre Darstellungen als subjektiv
und “kiinstlich” anerkennen sollten. Ethnographen

6 Tyler (1999: 289) beispielsweise vertritt eine diesbeziiglich
“radikale” Position: “Représentation heiflit Repression, und
das Schreiben ist das Verfahren der Représentation/Repres-
sion”.

7 Selbstverstindlich soll diese Darstellung nicht den Eindruck
erwecken, es gidbe keine Ethnographen des jeweils eige-
nen — euro-amerikanischen oder drittweltlichen — Kontexts
bzw. Ethnographen aus Lindern wie Afrika, Lateiname-
rika oder Asien, die westliche Kulturen beschreiben wiirden
(Hauschild und Warneken 2002). Dennoch stellt die hier be-
schriebene Konstellation sicherlich immer noch den “Nor-
malfall” dar.

8 Zur “machtpolitische[n] Verstrickung des Fachs” und der
Frage nach dem “Beziehungszusammenhang” zwischen
ethnographischen Daten und ihrer Aussagekraft siche Stell-
recht (1993: 31).

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

sollten sich selbst nicht hinter ihrer schriftlichen
(Re)Prasentation vermeintlich objektiver Daten
verschwinden lassen. Sie sollten ihre besondere
Rolle als Autoren genauso anerkennen wie sie seit
Malinowski ihre besondere Rolle als teilnehmen-
de Beobachter im Forschungsprozess anerkennen.
Sie sollten sich also der machtvollen Position ge-
geniiber ihren in der Regel stummen Gegenstén-
den? gewahr sein, genauso wie der Tatsache, dass
Translationen mit Sinnverschiebungen verbunden
sind und dadurch letztlich die “Ubersetzung zwi-
schen Kulturen durch das Vorhandensein asymme-
trischer Tendenzen und Zwénge in den Sprachen
der dominierten und dominierenden Gesellschaften
beeintrachtigt wird” (Asad 1999: 333).

Der ethnographische Autor ist also einerseits
Produzent wie auch andererseits Produkt. Im bes-
ten sozialpraktischen Sinn ist er eingebettet in
die stete Dynamik kulturell begiinstigter und be-
schrinkter Handlungen und Ideen. Er ist nicht nur
michtiger Gestalter kultureller Beschreibungen,
sondern genauso machtloses Opfer seiner Zeit,
Umwelt und Psyche. Mehrere Filter'® — histo-
rische, politische, gesellschaftlich-kulturelle, lite-
rarische, individuelle — sind also wihrend des
“Aufschreibens” vor/mit/in der Person des Au-
tors wirksam; in seinem Text werden sie als ent-
sprechende Folien lesbar.!! Die Kritik der Writing
Culture-Debatte richtet sich auf das Verschwei-
gen, die Nicht-Wiederauffindbarkeit dieser Filter
in vielen ethnographischen Beschreibungen, wo-
durch eine “Blackbox” zwischen dem prisenten
Autor und der représentierten Realitit unbegutach-
tet bleibt, in deren Innern “Konventionen textueller
Priasentation und des Lesens” (Clifford 1986: 13)
wirken.

Im Zuge dieser Entwicklung wurde die eth-
nographische Beschreibung von manchen als ein

9 Daher riihrt auch der Vergleich von Anthropologen und
Inquisitoren, wie ihn beispielsweise Ginzburg (1992:49)
zieht: “Wir haben bereits gesehen, dafl auch aus so mas-
siv kontrollierten Texten wie den Inquisitionsprozessen ei-
ne widerspriichliche kulturelle Wirklichkeit hervorscheinen
kann. Derselbe Schluf 148t sich auch auf die Texte der
ethnographischen Berichte ausweiten”. Vgl. auch Rosaldo
(1986b).

10 Fabian (1999:337) spricht im gleichen Sinne “von der
Vorstellung, dal wissenschaftliche Erkenntnis immer be-
deutet, ein System von Konzepten (eine Methode oder eine
Logik) zwischen die Wirklichkeit und das Bewuftsein zu
schieben”.

11 Siehe auch Stellrecht (1993: 50, 65); oder: “Clifford . .. be-
hauptet damit, dal Macht und Geschichte, also die kulturel-
le Identitit, disziplindre Zugehorigkeiten, der gesellschaft-
liche Status der Ethnographin oder des Ethnographen sich
unvermeidlich in den ethnographischen Text einschreiben”
(Knecht und Welz 1995: 75).

Anthropos 102.2007

137

Genre der Literatur untergeordnet.'> Entsprechen-
de Darstellungen wurden als “ernsthafte, wahre
Fiktion”!3 betrachtet, als Konstruktion, im Sinne
einer Erfindung und nicht einer Reprisentation von
Kulturen.'* Diese Perspektive schuf aus Sicht der
Writing Culture die Legitimitéit dafiir, die Werke
der Ethnographen mit literaturwissenschaftlichen
Kriterien zu analysieren: “Man beginnt, sich Eth-
nographien als Texte anzusehen, statt durch sie
hindurchzusehen auf eine vermeintlich textfreie
Wirklichkeit” (Bachmann-Medick 1992: 12).
James Clifford datiert den Beginn der Ethno-
graphie als Genre auf die 1920er Jahre und fasste
sie in sechs Determinismen: kontextuell, rheto-
risch, institutionell, generisch, politisch, histo-
risch;!® zusammengedacht mit vier verschiedenen
“modes of authority” (experimentell, interpreta-
tiv, dialogisch, polyphon) (Clifford 1988: 53) wird
damit ein literaturwissenschaftliches Instrumenta-
rium entwickelt, mit Hilfe dessen kulturelle Be-
schreibungen unter Gesichtspunkten wie Figur,
Rhetorik und Autorenschaft'® untersucht werden

12 “In the 1920s the new fieldworker-theorist brought to
completion a powerful new scientific and literary genre,
the ethnography, a synthetic cultural description based on
participant observation” (Clifford 1988:29f.). Die tref-
fende Bewertung dieser Unterordnung der Ethnographien
als literarisches Genre in Cliffords Texten gibt Rabinow
(1999: 175): “Wechselnde Beschreibungen werden geboten,
aber er [Clifford] gelangt zu keiner endgiiltigen Definiti-
on. Infolgedessen bleiben die bestimmenden Merkmale des
Genres unklar”.

13 “In this view ... all constructed truths are made possible
by powerful ‘lies’ of exclusion and rhetoric. Even the best
ethnographic texts — serious, true fictions — are systems,
or economies, of truth. Power and history work through
them, in ways their authors cannot fully control” (Clifford
1986: 7).

14 “Their [gemeint ist: ‘writing of cultural descriptions’] focus
on text making and rhetoric serves to highlight the con-
structed, artificial nature of cultural accounts. It undermines
overly transparent modes of authority, and it draws attention
to the historical predicament of ethnography, the fact that
it is always caught up in the invention, not representation,
of cultures” (Clifford 1986: 2).

15 “Ethnographic writing is determined in at least six ways:
(1) contextually (it draws from and creates meaningful
social milieux); (2) rhetorically (it uses and is used by ex-
pressive conventions); (3) institutionally (one writes with-
in, and against, specific traditions, disciplines, audiences);
(4) generically (an ethnography is usually distinguishable
form a novel or travel account); (5) politically (the authority
to represent cultural realities is unequally shared and at
times contested); (6) historically (all the above conventions
and constraints are changing). These determinations govern
the inscription of coherent ethnographic fictions” (Clifford
1986: 6).

16 “... a particular form of authority was created — an
authority both scientifically validated and based on a unique
personal experience” (Clifford 1988: 26).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

138

konnen. Clifford selbst beispielsweise vergleicht
vor diesem gedanklichen Hintergrund die Schriften
Bronislaw Malinowskis iiber die Bewohner des
westlichen Pazifiks (“Argonauten des westlichen
Pazifik” [1922]) mit den Werken Joseph Conrads
(“Herz der Finsternis” [1899]). Eine entscheidende
Gemeinsamkeit hat die Ethnographie mit wissen-
schaftlichem Anspruch dabei aus Cliffords Sicht
mit der Novelle — sie wird hergestellt iiber die
jeweiligen Autoren: “the two experiences enact
the process of fictional self-fashioning in relative
systems of culture and language that I call ethno-
graphic” (Clifford 1988: 110).

Letztlich lasst sich die Writing Culture-Debatte
verdichten in folgenden Fragen, die sie an eth-
nographische Beschreibungen stellt: “Mit Hilfe
welcher rhetorischen Strategien konstruieren An-
thropologen ihr Wissen iiber eine fremde Kultur?
Welche narrativen Muster verwenden sie? Halten
sie an einer paternalistischen, kolonialen Form
der Begegnung zwischen Anthropologe und In-
formant fest? Welche Moglichkeiten gibt es, die
Informanten in der Ethnographie selbst zu Wort
kommen zu lassen” (Rees 2004: 164)? Die Fra-
gen kreisen um die Begriffe Autorenschaft, Macht
und Dialogizitit-Polyphonie;!” sie miinden ins Ziel
ethnographische Diskurse herauszuarbeiten: “who
speaks? who writes? when and where? with or
to whom? under what institutional and historical
constraints?” (Clifford 1986: 13).

Die Einsichten der Writing Culture-Debatte ge-
winnen besonderen Kontrast, wenn man sie an-
legt an Texte ethnographischen Inhalts, die zwar
unterschiedlichen Zeiten entstammen, jedoch von
gleicher Thematik und Regionalitit sind. Entwick-
lungen, wie etwa die Verabschiedung von einer
anféanglich distanzierten Autorenposition, eine zu-
nehmende Stimmbhaftigkeit der Handelnden, der
Wandel im Einfluss des grofen politisch-histo-
rischen Kontextes konnen dann besser erkannt
werden, wenn man — wie es in manchen Diszipli-
nen ausgedriickt wird — einige Variablen konstant
halt.

Unter dieser Annahme werden nachfolgend
drei Texte im Licht der Writing Culture-Debatte
bearbeitet, die ethnographische Beschreibungen
zum Schamanismus in Sibirien enthalten. Bei den
Veroffentlichungen handelt es sich zum Ersten
um den im Jahr 1751 erschienenen Reisebericht
des aus Tiibingen stammenden deutschen Ge-

17 “Once dialogism and polyphony are recognized as modes
of textual production, monophonic authority is questioned,
revealed to be characteristic of a science that has claimed
to represent cultures” (Clifford 1986: 15).

untersagt,

Philipp Schroder

lehrten Johann Georg Gmelin, der als Teilnehmer
der zweiten Kamtschatka-Expedition (1733—-1743)
iiber zehn Jahre in Sibirien Forschung betrieb.
Zum Zweiten handelt es sich um eine Schrift von
Vilmos Didszegi aus dem Jahr 1960, in der der
ungarische Ethnologe seine Forschungsreisen zu
den Schamanen im Sibirien der Sowjetzeit der Jah-
re 1957-1959 schildert. Und letztlich geht es um
den im Jahr 2000 publizierten Roman des Schrift-
stellers Juri Rytché&u, der in seiner “Tschuktschen-
Saga” die Geschichte seines Volkes erzihlt.

Bei aller Unterschiedlichkeit hinsichtlich des
Anspruchs, der Perspektive, den literarischen Mit-
teln der Autoren sowie des zeithistorischen Kon-
texts sind die ausgewdhlten Texte aus Sicht der
Writing Culture-Debatte iiber ihre schiere Fiktio-
nalitit verbunden. Welche Erkenntnisse aus dem
Vergleich der Texte wiederum fiir die Writing
Culture-Debatte gewonnen werden konnen, soll im
abschlieBenden Teil der Arbeit diskutiert werden.

2 Distanziertes Schauspiel:
Johann Georg Gmelins Beschreibungen
sibirischer Schamanen im 18. Jahrhundert

Das Fremde ist das bislang Unbekannte, das Neubekann-
te, das oft noch nicht Benannte und das gar nicht oder
erst stiickweise Begriffene” (Osterhammel 1989: 33).

Die GroBe Nordische beziehungsweise Zweite
Kamtschatka Expedition (1733-1743) gilt als eine
der bedeutendsten Expeditionen zur Erschlieung
des Landesinneren Russlands und der angrenzen-
den Gebiete. Unter der Leitung des Norwegers Vi-
tus Bering beteiligten sich daran an die 3 000 Per-
sonen, und die Kosten iiberstiegen bereits bei der
Hiilfte ihrer Durchfiihrung (Oktober 1738) das ur-
spriinglich geplante Gesamtbudget um das 30fache
(Dahlmann 1999: 43, 49). Diesen Aufwendungen
standen jedoch auch groBartige Erfolge gegeniiber:
“Im einzelnen gelang die Neuentdeckung, Be-
schreibung und teilweise Einverleibung der nord-
westlichen Kiiste Amerikas, der Aleuten und der
Kurilen, die erneute Entdeckung der Meerenge
zwischen Asien und Amerika, also der Beringstra-
Be, eine umfangreiche kartographische Erfassung
der Kiiste des Nordlichen Eismeeres, Kamcatkas,
des Ochotskischen Meeres und Japans sowie die
botanische, mineralogische, zoologische und eth-
nographische Erforschung groBer Teile Sibiriens”
(Dahlmann 1999: 55). Waren zuvor kaum Beob-
achtungen von europdischen Reisenden in Asien
zu Papier gebracht worden, so steht die Grof3e Nor-
dische Expedition fiir den Beginn einer Zeit in der,

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

von Europa ausgehend, verstiarkt Forschungsreisen
in Richtung (Ferner) Osten ausgeriistet wurden
(Osterhammel 1989: 12 1.).

Der in Tiibingen geborene Universalgelehrte
Johann Georg Gmelin (1709-1755) war bereits
seit 1731 als ordentlicher Professor fiir Chemie und
Naturgeschichte an der Russischen Akademie in
St. Petersburg beschiiftigt.'® Entsprechend rich-
tete sich seine Aufmerksamkeit als Expeditions-
teilnehmer vor allem auf die Flora und Fauna.
Sein Hauptwerk “Flora Sibirica” erschien zwi-
schen 1747 und 1769 in vier Binden und begriin-
dete seine wissenschaftliche Bedeutung.

In dem ab 1751 veroffentlichten Reisebericht
finden sich jedoch zahlreiche Aufzeichnungen von
Kontakten der Expeditionsgruppe mit der einhei-
mischen Bevolkerung.!” Im Gegensatz zur zeit-
genodssischen Ethnographie des 20. und 21. Jahr-
hunderts, die vorrangig aus der Position eines
stationdren Feldaufenthalts das Alltdgliche des kul-
turell fremden Lebens zu erfassen versucht, zeu-
gen derart frilhe Schilderungen des reisebedingt
kurzweiligen Kulturkontakts verstidndlicherweise
zundchst von den offensichtlichsten Besonderhei-
ten und Kuriosititen fiir das “européische Auge”.?0
“Vor allem riefen die schon seit dem 17. Jahr-
hundert bekannten Schamanen der in Sibirien le-
benden Volker und ihre Praktiken besondere Auf-
merksamkeit hervor” (Dahlmann 1999: 81).2! Der
Reisebericht Gmelins kommt in seiner Form dem
heutigen Feldtagebuch nahe. Die distanzierten Be-
obachtungen des naturwissenschaftlichen Gelehr-
ten sind im Text eng verwoben mit personlichen
AuBerungen zum Gefiihlszustand und wertenden
Interpretationen des Gesehenen. Nicht nur deshalb
gilt Johann Georg Gmelins Reisebericht als “Zi-
sur in der Berichterstattung iiber Russland” (Ro-
bel 1992:225). Die chronologische Dokumentati-
on der Reise — Gmelin nennt es “Tageregister” —
enthélt dariiber hinaus duBerst wertvolle friihe eth-

18 Gmelin kehrte nach seiner Zeit in St. Petersburg wieder
an die Universitdt Tiibingen zuriick und war in den Jahren
1752/1753 ihr Rektor.

19 Frank schreibt hierzu: “V. a. deutsche Gelehrte, zumeist mit
pietistischem Bildungshintergrund, bilden im 18. Jh. die
Gruppe derjenigen, die am meisten zur Erforschung Sibiri-
ens beigetragen haben, und von denen die materialreichsten
Reiseberichte, aber auch die ersten historiographischen und
ethnographischen Werke iiber Sibirien mit wissenschaft-
lichem Anspruch stammen” (1999: 119).

20 Einschrinken muss man diese Aussage fiir jeweils diejeni-
gen Wintermonate, in denen Gmelin und seine Mitreisenden
aufgrund der sibirischen Kilte “Winterwohnungen” (Gme-
lin 1999: 297) bezogen hatten.

21 In Gmelins Text wurden rund vierzig Beschreibungen
schamanistischer Riten gezdhlt (Dahlmann 1997: 32).

Anthropos 102.2007

139

nographische Beschreibungen zu schamanistischen
Praktiken, Kleidungen und sogar Notenaufzeich-
nungen zu Schamanengesingen, zur Herstellung
und zum Gebrauch materieller Objekte, zur Verar-
beitung von Lebensmitteln, zu verschiedenen Fes-
ten und Riten bei zahlreichen indigenen Bevolke-
rungsgruppen Sibiriens.?2 Gmelin trifft wihrend
seiner langen Forschungsreise auch auf christlich-
orthodoxe, islamische, schamanistische und bud-
dhistische Praktiken und Glaubenselemente (Elert
1996:42) — ebenso wie er Zeuge deren zahl-
reicher Synkretismen im religiosen Alltag wird.
Vieles der Gmelin’schen Beobachtungen konnte
anhand spiterer ethnographischer Beschreibungen
verifiziert werden; sie sind damit Teil des Zeug-
nisses von der Kontinuitdt (nicht vom Stillstand)
schamanistischer Praktiken und Vorstellungen in
Sibirien.?3

Die “teilnehmende Beobachtung” — Gmelin
und seine Begleiter lieBen sich von Schamanen
Auskunft tiber Heilméglichkeiten fiir vorgetdusch-
te Krankheiten und Fundorte fiir angeblich ver-
schwundene Dinge geben - vollzieht sich vor
dem Hintergrund sehr geringer Kenntnisse iiber die
moglichen Bedeutungen von schamanistischen Ri-
tualen oder schamanistischer Kleidung (Dahlmann
1997: 38).24 Zwar bemiihte sich Gmelin mit den
Einheimischen iiber die Beobachtungen ins Ge-
spriach zu kommen; da er selbst aber nur des Russi-
schen, die Einheimischen nur ihrer Sprachen und
auch die Dolmetscher nur ungeniigend mehrerer
Sprachen michtig waren, blieben die Erkenntnisse

22 Gmelins Reisebericht ist damit als Teil der “kanonischen
Beschreibungen iiberseeischer Linder” (Osterhammel 1989:
25) zu sehen, die von “Aufkldrern unterwegs” zwischen
1670 und 1820 angefertigt wurden. Dahlmann schreibt hier-
zu: “Gmelin beobachtete genau und beschrieb das Gesehene
mit groBtmoglicher Prézision. Wenn es moglich war, so
suchte er durch das Experiment, das Gmelin als ‘Nachma-
chen’ bezeichnet, den Vorgang im Labor zu wiederholen”
(Dahlmann 1999: 80).

23 Aufgrund seiner zahlreichen Beobachtungen bei den vielen
indigenen Bevolkerungsgruppen entlang seiner Reiseroute
bekam Gmelin auch eine Vorstellung von den gemeinsamen
Merkmalen schamanistischer Praktiken und Vorstellungen,
die er gegen Ende seines Berichts auch in den Fakten
sehr treffend zusammenfasst (z. B. 1999: 330). Vgl. dazu
Didszegi (1998).

24 Gmelin teilt mit anderen Forschern seiner Zeit, dass nur
sehr wenige Kenntnisse iiber das von ihm bereiste Gebiet
und seine Bevolkerung verfiigbar waren. Fiir ihn gilt daher
genauso: “Gerade in Anbetracht solcher im Vergleich zu
heute eher rudimentiren Voraussetzungen allerdings konnen
ihre Pionierleistungen gar nicht hoch genug eingeschitzt
werden. Denn: ohne Vorwissen keine Erkenntnis (= Theo-
rie), keine Erkenntnis aber auch ohne die Fahigkeit, dieses
Vorwissen gegebenenfalls zu suspendieren (= Reflexion)”
(Dammann 1992: 27).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

140

daraus oftmals hinter den Erwartungen zuriick.
Einer sich somit ergebenden wissenschaftlichen
Eingeschrinktheit ist sich Gmelin wohl bewusst:
“weil ich nicht weil}, was sie zu bedeuten haben,
so will ich sie nur beschreiben, wie einer, der die
Sache nach seinen bisherigen Begriffen einsiehet”
(Gmelin 1999: 118).

In religiosen Dingen sind diese Begriffe Gme-
lins pietistisch geprigt. Der indigenen Bevdlke-
rung schreibt er eine allenfalls oberfldchliche Aner-
kennung des russisch-orthodoxen Glaubens zu, die
seiner Einschdtzung nach dem hiufigen Umgang
mit den Russen entspringt. “Unter der Hand aber
wenden sie sich doch auch an ihre Kamme [ihren
Schamanen], und es scheinet, als wenn sie noch
sehr weit entfernt wiren die Christliche Religion
anzunehmen” (Gmelin 1999: 146). Entsprechend
dieses unerschiitterlichen Referenzsystems — “oh-
ne Relativierungen des eigenen Standpunktes und
des eigenen Urteils” (Dahlmann 1999: 81) — inter-
pretiert der Forscher die schamanistischen Prakti-
ken und ihre Handelnden. Gmelin und seine Mit-
reisenden erkennen im Schamanismus letztendlich
kaum mehr als unverschimte “Gaukelei”, “Zaube-
rei” und “Betriigerei”.

Die aus dem Text hervortretende “Vorurteils-
struktur und der Eurozentrismus eines pietistischen
Wissenschaftlers des 18. Jahrhunderts” (Dahlmann
1999: 81) vermengt sich in der Person Gmelins
mit der Macht des Vertreters einer Kolonialver-
waltung. Groftenteils entspricht die einheimische
Bevolkerung daher den Wiinschen des von der
Kaiserin entsandten Wissenschaftlers. Unter diesen
beiden Gesichtspunkten zeugen die Beschreibun-
gen Gmelins an vielen Stellen weniger von wissen-
schaftlichen Beobachtungssituationen als von ne-
bensdchlichen, zwanghaften Abendbelustigungen:

Des Abends hatten wir eine andere Kurzweile. Wir lie-
Ben drei Schamanen ... zu uns kommen. ... Die Cere-
monien waren alle mit den vorigen Hexereien, die
wir gesehen hatten, so wie auch der Ausgang einerlei,
nidmlich schelmisch und betriigerisch ... Wir hatten
bei allem dem, da wir sahen, daf} die ganze Zauberei
in einem blofen Blendwerke und Betriigerei bestund,
doch ein besonderes Vergniigen, diese Kerls spielen zu
sehen. ... Alles dies thun sie fiir gute Bezahlung, die
ihnen ihre Gemeine geben muf}; uns muften sie es
umsonst thun, und wir lieBen, um sie ihres verdammten
Handwerkes wegen ein wenig zu martern, die Comddie
etliche mahl von neuem spielen (Gmelin 1999: 148 f.).

Gmelin, ebenso wie andere deutsche Gelehrte, die
an der Zweiten Kamtschatka Expedition teilnah-
men, fanden sich bei der Veroffentlichung ihrer
Beobachtungen in einer besonderen Konstellati-

Philipp Schroder

on wieder. Zunichst an die Akademie in Peters-
burg berufen, weil gleichwertig ausgebildete rus-
sische Wissenschaftler noch nicht verfiigbar wa-
ren, wurden die Auslinder nun “nach Sibirien
entsandt, weil sie dort die russischen kolonia-
len bzw. imperialen Interessen besser vertreten
konnten als Vertreter der russischen Kultur selbst”
(Frank 1999: 127). Neben rein machtpolitischen,
wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Zielen wa-
ren mit der territorialen Aneignung und mensch-
lichen Unterwerfung in Sibirien somit auch kul-
turpolitische Erwédgungen verbunden. Gerade diese
Ambitionen des Zarenhauses brachten die auslidn-
dischen Expeditionsteilnehmer in eine brisante
Zwickmiihle. Bei allen wissenschaftlichen und fi-
nanziellen Anreizen standen sie oftmals vor einem
kulturellen Dilemma. Den fremden ‘sibirischen
Kulturraum” sollten die deutschen Gelehrten als
kulturelle Reprisentanten Russlands beforschen
und damit letztlich die “Identifikation der russi-
schen Kultur mit dem Westen intensivieren” (Frank
1999: 127). Die reisenden Westeuropder allerdings
blickten in vielen Situationen auf die russische
Kultur aus beinahe ebensolcher Distanz wie auf die
sibirische. Zum offensichtlichen Missfallen ihrer
“Auftraggeber” libten einige durchaus auch Kritik
am russischen Vorgehen in Sibirien.

Ein direkter Einfluss der Herrschenden auf die
Texte Johann Georg Gmelins ist zwar nicht nach-
zuvollziehen, indirekt musste die Veroffentlichung
seines Reiseberichts jedoch von der Petersburger
Akademie genehmigt werden. Dass Gmelin die
Interessen der Zarin bekannt waren und seine
Autorenschaft von diesem Wissen (und dem von
moglichen Konsequenzen) beeinflusst war, kann
angenommen werden.? Georg Wilhelm Steller,
ebenso Teilnehmer der GroBen Nordischen Ex-
pedition und vehementer Kritiker der russischen
MaBnahmen in Sibirien, kam auf mysteriose Wei-
se 1746 — und damit vor Veroffentlichung des
Gmelin’schen Reiseberichts — ums Leben; fiir
Peter Simon Pallas, Teilnehmer zweier spiterer
Sibirien-Expeditionen, ist belegt, dass er “seinen
Text auf Geheifl Katharinas ‘bereinigen’” (Frank
1999: 128) musste.

Versucht man den europdischen Hintergrund der
Reisenden des 18. Jahrhunderts iiber die vier Di-
mensionen “Anlass”, “Darstellung”, “Urteil” und
“kategoriale Priagung der Distanzerfahrung” (Os-
terhammel 1989:29-34) zu erfassen, so ergeben

25 Dahlmann schreibt hierzu: “Nun mufite der Autor jener Zeit,
wollte er sein Werk nicht auf dem Index sehen, bei gewissen
Schilderungen durchaus Zuriickhaltung iiben” (Dahlmann
1997: 34).

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

sich daraus folgende Erkenntnisse zur Einordnung
des Berichts von Johann Georg Gmelin. Gme-
lin verdankt wie viele andere Wissenschaftler die
Moglichkeit zur Forschung auf bis dato uner-
schlossenem Gebiet letztlich — wenn auch nicht
einzig — dem kolonialen Expansionsdrang und
der damit einhergehenden Notwendigkeit, detail-
liertes Wissen iiber die beanspruchten Regionen
und Volker zu erlangen (Osterhammel 1989: 39).
In diesem Sinn reist er mit klarem Auftrag und
entsprechenden Erwartungen. Die grundlegendste
davon ist sicherlich die nach Authentizitit. In der
Writing Culture-Debatte wird sie 200 Jahre spiter
im Zusammenhang mit einem “Dortgewesensein”
der Ethnographen diskutiert werden;2° im Falle
Gmelins generiert sich Authentizitét vor allem aus
der gewihlten Darstellungsform: Sein Text steht
in der “Historia-Tradition” des enzyklopidischen
Reiseberichts und entspricht damit “dem Verfah-
rensrepertoire akzeptierter Textproduktion” (Oster-
hammel 1989: 29)?7 seiner Zeit.

Inhaltlich wurde eine dringende Verkniipfung
mit dem Werthorizont der entsendenden Zivili-
sation verlangt. Im Falle Gmelins miisste man
hier unterscheiden zwischen einem personlich-
pietistischen Wertehorizont seiner schwibischen
Heimat und dem Wertehorizont des aufgeklir-
ten Wissenschaftlers der russischen Akademie.
Beide Stringe sind im Reisebericht eng mitein-
ander verflochten und zeugen letztendlich von
zweierlei Fremdheitsempfinden des Autors: ei-
nem schwicheren gegeniiber den ihm noch unbe-
kannt gebliebenen Ausprigungen russischer Kul-
tur und einem notwendig stirkeren gegeniiber
dem zundchst ginzlich “Unbegreiflichen” einer
schamanistisch-sibirischen Kultur. Die begrenzte
Aussagekraft derartiger Deutungen zu den FEin-
fliissen auf den Autor Gmelin ist jedoch dort an-
zuerkennen, wo es nicht mehr moglich ist, “zu
unterscheiden zwischen den — nur schwierig aus
den Texten rekonstruierbaren — Bewuflitseinspro-
zessen des Beobachters und den Mitteln, derer er
sich beim Beschreiben bedient, um seinen Lesern
didaktisch geschickt eine pridgnante Vorstellung
vom Fremden zu vermitteln” (Osterhammel 1989:
34).

26 Wie etwa bei Rosaldo formuliert: “Put bluntly, Evans-
Pritchard was there and his reader was not; he alone can
describe the Nuer lifeways” (Rosaldo 1986: 90).

27 Gmelins Bericht entsprach damit ebenso dem verbindlichen
Grundmuster der Historia-Tradition mit der Aufteilung
zwischen “systematischer ‘Beschreibung’” und “narrativer
Schilderung des Reiseverlaufs” — teilweise in getrennt
voneinander erscheinenden Werken (Osterhammel 1989:
26).

Anthropos 102.2007

141

Eine Distanzerfahrung — sowohl fiir den ur-
spriinglichen Beobachter wie fiir den nachtrig-
lichen Leser — wird daher einerseits durch his-
torisch spezifische Strukturen der Wahrnehmung
wie andererseits “durch die ebenfalls historisch
spezifischen Konventionen und Strategien der Dar-
stellung” (Osterhammel 1989: 42) vermittelt. Einer
historischen Spezifitit in diesem Sinn kann man
sich dabei jedoch stets von zwei Seiten ndhern.
Aus heutiger Warte wird der Reisebericht Gme-
lins von manchen, vor allem wegen der teils stark
abwertenden Passagen, als ‘“Proto-Ethnologie” ab-
getan; genauso kann man aus seinen Schilderun-
gen allerdings auch den Fortschritt herauslesen
gegeniiber manchen nur knapp 20 Jahre zuvor er-
schienenen Berichten anderer Sibirienreisender.?8

Perspektivisch wurde gefordert, eine groitmog-
liche Distanz fest- und einzuhalten zwischen den
eigenen zivilisatorischen Errungenschaften und
der gleichzeitigen Riickstindigkeit der sibirischen
Bevolkerung:?® “Zunichst erhob sich die aufkli-
rerische Vernunft iiber die religiosen Praktiken
der Naturvolker und versuchte sie zu entlarven”
(Dahlmann 1997: 31, 34). Die dafiir angemesse-
ne Beobachterposition ist gekennzeichnet von der
forscherischen Gleichbewertung der Studienobjek-
te: sibirische Natur und wild-barbarischer Mensch
(Dahlmann 1997:26).3% Die “sibirischen Zaube-
rer” wollten offensichtlich den europdischen Rei-
senden weismachen, sie konnten sich jenseits von
Aufklidrung, Vernunft und natiirlichen Gesetzen
bewegen: “Sie sind also gewill keine Zauberer.
Aber sie sind Sibirische Zauberer, d. i. Leute, wel-
che sich des bei dem Pobel herrschenden Aber-
glauben bedienen, um dadurch ohne sonderliche
Miihe ihren reichlichen Unterhalt zu bekommen”
(Gmelin 1999: 292). Notwendige Missionierungs-
mafBnahmen verbunden mit einer weiteren Durch-

28 Robel vergleicht Gmelins Werk etwa mit dem des Schwe-
den Strahlenberg (Robel 1992:226). Dem entsprechenden
Hinweis von Osterhammel, frithe Reiseberichte nicht als “de-
fiziente Proto-Geographie oder Proto-Ethnologie zu lesen”
und sie nicht “aus ihren Entstehungs- wie ihren Verwen-
dungszusammenhingen herauszulosen” soll damit an die-
ser Stelle Rechnung getragen werden (Osterhammel 1989:
32).

29 Konkret festmachen lief8 sich dies beispielsweise in den
Kategorien Sauberkeit und Schmutz, Hygiene und Anstand
(Dahlmann 1997: 35).

30 Gmelin schreibt hierzu: “Ich hatte hier mit Menschen we-
nigen Umgang, und verlangte auch keinen, weil ich von
andern Dingen mehreren Nutzen haben konnte. Die Hiitten,
Erze, Kriuter, Vogel gaben mir genug zu thun, und es
kam mir ein jedes dieser Dinge verniinftiger vor, als
die Menschen, die daselbst wohnen. Meine Vernunft ist
durch die Betrachtung auch der leblosen Geschopfe mehr
geschirfet worden” (Gmelin 1999: 367).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

142

dringung des sibirischen Raums lieBen sich aus
einer solchen Perspektive fiir die Herrschenden
ohne Schwierigkeiten ableiten und legitimieren.!

3 Betrogene Ideologie:
Die ethnographischen Forschungsreisen von
Vilmos Diészegi in Sowjet-Sibirien

Mehrmals konnte ich auch mit anderen Tuwinen zusam-
mentreffen, die behaupteten, da sie nach schamani-
scher Kamlanie gesundet waren ... Leider durften in
meinen fritheren Publikationen derartige Angaben nicht
gedruckt werden (Sevian Wajnschtejn 1996: 266).

Wihrend der Sowjetzeit war es nur sehr wenigen
Ausldndern gestattet ethnologische Forschung in
Sibirien zu betreiben. Bis Anfang der 1970er Jahre
ist fiir die ethnologische Wissenschaft — neben
dem aus Ostdeutschland stammenden Wolfgang
Steinitz — der Ungar Vilmos Didszegi (1923-
1972) als eine der wenigen Ausnahmen bekannt
(Dunn 1970: 353). Dieser gilt als herausragender
Kenner des Schamanismus in Ungarn und Sibirien;
sein Ruf griindet dabei nicht nur auf den zahlrei-
chen Feldforschungserfahrungen, sondern auch auf
dem von ihm angelegten umfassenden Archiv zum
Schamanismus.3?

In der Publikation “Tracing Shamans in Sibe-
ria” — die englische Ubersetzung erschien 1968,
acht Jahre nach dem in ungarisch verfassten Origi-
nal — gibt Diészegi Bericht von seinen Forschungs-
reisen durch Sibirien in den Jahren 1957 und
1958. Knapp zwei Jahrhunderte nach der Groflen
Nordischen Expedition und den Schilderungen
Johann Georg Gmelins stehen die Autorenschaf-
ten des deutschen Naturforschers der Aufklarungs-
zeit und des ungarischen Ethnologen der So-
wjetzeit unter einem vergleichbar einflussreichen
Stern. Beide bereisen als Auslidnder den sibirischen
Raum, der eine im Auftrag, der andere eher unter
Duldung der gerade herrschenden Macht. Diesen
Bedingungen miissen beide Texte, bei allen sonst
offensichtlichen Unterschieden, Rechnung tragen.

31 Gmelin entwirft im dritten Teil seines Reiseberichts sogar
ein Programm, das “derjenige, welcher die Christliche
Religion bei ihnen mit einigem Fortgange lehren wollte”
(Gmelin 1999: 302 f.) wohl zu beachten gehabt hitte.

32 Allein wihrend der nachfolgend aufgegriffenen Forschungs-
reise photographierte Didszegi knapp 12 000 schamanisti-
sche Artefakte, kopierte Beschreibungen aller 4 000 Objekte
des Anthropologisch-Ethnologischen Museums in Irkutsk,
fertigte Mikrofilme an von iiber 1500 Seiten Manuskript
und hielt zahlreiche Lieder auf Tonband fest (Eliade 1970:
1525).

Philipp Schroder

Sibirien war zur Zeit von Didszegis Reisen be-
reits vollstidndig in die Sowjetunion integriert: Die
industrielle ErschlieBung hatte um die 1930er Jah-
re begonnen, die transsibirische Eisenbahn stellte
inzwischen eine zuverlissige Verbindung zum Fer-
nen Osten dar und die sibirischen Lager hatten sich
als Ort politischer Verbannung einen schrecklichen
Namen gemacht.

Auf der wissenschaftlichen Landkarte gab es
keine weiflen Flecken mehr wie zu Zeiten Gme-
lins. Die sowjetische Ethnologie war als “Wis-
senschaft der Volker” zusammen mit den von ihr
untersuchten Gegenstinden von der leninistisch-
marxistischen Ideologie sprichwortlich in die Ge-
schichte verbannt worden. Die ethnographischen
Institute waren in historische Fakultiten eingeglie-
dert und ihre Aufgabe bestand im riickwértsge-
wandten Aufspiiren der Uberbleibsel des vorso-
zialistischen Lebens der Minderheitenvolker auf
sowjetischem Gebiet. Diese Ethnographie ‘“ver-
band Inhalt und Ausrichtung ethnographischer
Forschung mit der Staatsdoktrin, mit den Wer-
ten und Zielen der Nationalititenpolitik” um diese
letztlich “zu bestitigen, zu rechtfertigen und zu
verifizieren” (Fiig 1992: 12).33 Sie war damit zu
einem Instrument bestimmt worden, die “allsei-
tige Anniherung der Volker ... vom ‘Aufblithen’
zum ‘Annéhern’ und endlich zur ‘Verschmelzung’”
(Fiig 1992:20) zu dokumentieren. Ethnologische
Forschungen leisteten dies zunichst iiber eine di-
chotomisierende Zuordnung ihrer Daten.3* Diese
zeugten einerseits von der Riickstindigkeit der
Minderheitenvolker in vorsowjetischer Zeit und
andererseits von deren modernisiertem Leben im
sowjetischen Hier und Jetzt. Beschwerlicher Aus-
gangszustand und segensreiche Gegenwart ver-
banden sich nach teleologisch-evolutionistischem
Modell; Fortschritt und Entwicklung seit der Inte-
gration in die sowjetische Gemeinschaft konnten
offensichtlich erkannt werden an den sich zwi-
schenzeitlich ausprigenden, unionsweiten Tradi-
tionen und allsowjetischen Kulturziigen, etwa in

33 Fiig datiert die aktivste Zeit der Beschéftigung mit Ethni-
zitdt und ethnischen Prozessen im Sozialismus auf die Jahre
zwischen 1966 und 1968 (1992: 20).

34 Auf die Problematik der Datenverwendung weist auch
Caroline Humphrey hin, wenn sie in der Einleitung zu
Wajnschtejns 1980 auf englisch erschienenen Monographie
iiber die Nomaden im Siiden Sibiriens schreibt: “Readers
may notice that he refers comparatively infrequently to
his own field experience in the text, preferring to quote
from earlier officials and travellers. One of the reasons for
this may be that, since his own work was conducted in
the Soviet period, and his book is about the ‘traditional’
economic systems, he hesitates to use data obtained in the
present to talk about the past” (Humphrey 1980: 2).

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

den Feldern Literatur und Kunst, in einer zu-
nehmend kommunistischen Arbeitseinstellung und
einer iibergreifend erkennbaren kulturellen und
moralischen Natur des (einen) Sowjetvolks (Fiig
1992: 25, 31).

Der Dreisatz im Zusammenspiel von Parteipo-
litik und ethnologischer Wissenschaft ging also
wie folgt: Auf geschaffene politische Realititen
(wie etwa die Entscheidung iiber den Grad an
Autonomie fiir eines der “Teilvolker”) folgte ei-
ne zweifache wissenschaftliche Legitimation, zu-
erst theoretisch vermittelt liber die Vorstellung
historisch-zwangsldufiger Evolution, dann entspre-
chend faktisch bestitigt durch die Ergebnisse eth-
nographischer Forschungen (Fiig 1992: 35, 105).

Nicht unidhnlich der Ethnologie im Westen
stand also das sowjetische Pendant in enger dienst-
leistender Verbindung mit kolonialistisch-imperia-
listischen Gegebenheiten. Die Wirkung auf die
Autorenschaft war jedoch in der Sowjetunion un-
gleich stirker. Was von den tatsidchlichen Beob-
achtungen der sowjetischen Ethnographen nach ih-
rer Riickkehr noch “im Wahren’3> war, bestimmte
die marxistisch-leninistische Ideologie und deren
Interpretation durch die kommunistische Partei.
Fiir religionsethnologische Studien bedeutete dies
vorrangig ein Verschwinden religioser Phinomene,
vor allem naturreligioser Elemente, zu konsta-
tieren und dies riickfiihrbar zu machen auf das
erfolgreiche Fortschreiten auf kommunistischem
Pfad. Ganz nach freimarktwirtschaftlichen Regeln
wurde also Schamanismus nicht mehr angeboten,
weil es im realen Sozialismus dafiir keine Nach-
frage mehr gab. Vom ideologischen Standpunkt
aus, konnten die Forscher der Sowjetzeit folg-
lich auf ihren Expeditionen nicht mehr auf “titige
Schamanen” (Wajnschtejn 1963: 359) treffen. Ih-
re trotzdem duBerst umfangreichen Sammlungen
schamanistischer Lieder, Kleidung, Ritualobjekte,
Praktiken und Vorstellungen konnten daher nur
den Erinnerungen und dem Aufbewahrungsdrang
der einheimischen Bevolkerung entstammen. Doch
selbst mit Hilfe dieser offiziellen Darstellungs-
konventionen konnte nicht alles Unpassende des
religiosen Alltags in Sibirien wissenschaftlich retu-
schiert werden. Daher verschob man das individu-
elle schamanistische Verhalten in den unergriind-
baren Bereich der Psyche, glaubte bei Schamanen
“sichtbare Ziige von Neurosen und psychischen
Anomalien” (Wajnschtejn 1996: 260) zu erkennen,
und denunzierte sie als gesellschaftsschidlich, da

35 ... aber im Wahren ist man nur, wenn man den Regeln
einer diskursiven ‘Polizei’ gehorcht, die man in jedem
seiner Diskurse reaktivieren muf3” (Foucault 1991: 25).

Anthropos 102.2007

143

sie zur “eigenen Bereicherung und [unter] maB-
loser Ausbeutung des Volkes” (Menowstschikow
1963:474) den religiosen Gutglauben ihrer Mit-
menschen missbrauchten. Unter der Grundnahme
einer materialistischen Kausalitit3® — das Sein be-
stimmt das Bewusstsein — leitet sich fiir ein derart
diagnostiziertes Krankheitsbild3” nur eine legitime
Therapie ab: die umfassende materielle Ausstaf-
fierung des tédglichen, rauen Lebens der Bevolke-
rung. Dies lief historisch die ersten Kontakte von
Europdern mit den Bewohnern Sibiriens wie den
Beginn einer Entwicklungspartnerschaft3® ausse-
hen und gab gleichzeitig das weitere Programm
fiir die Zukunft vor: “dank des stindig wachsenden
Netzes von sowjetischen kulturellen und medi-
zinischen Institutionen verlor er [der Schamanis-
mus] vollig an Boden” (Menowstschikow 1963:
474).

Bei allem objektiven Fortschritt im Kenntnis-
stand klingt in derartigen sowjet-ethnographischen
Interpretationen von schamanistischen Praktiken
und Vorstellungen einiges der Gmelin’schen Rede
von den Schamanen als Gauklern und Betriigern
mit. Bei Gmelin prallen die Eindriicke in Sibi-
rien auf ein gedankliches Gemisch aus individu-
ell-pietistischen und aufgeklart-wissenschaftlichen
Prinzipien, die auf der Grundlage damals kaum
vorhandener Kenntnisse iiber den sibirischen Scha-
manismus operieren. Bei den Ethnographen der
Sowjetzeit ist die Anordnung der Folien, die stets
zwischen unmittelbarer Beobachtung und letztlich
veroffentlichter Beschreibung liegen, allerdings ei-
ne andere. Thre Texte werden von einer présen-
teren, ideologischen Autoritit bearbeitet; einer, die
iiber die Autoritiat der Autoren dominiert, weil sie
die letztlich entscheidende, die zensorische Folie
auflegt. Dies wurde in keinem Zeitraum so deut-
lich wie seit Beginn der 1990er Jahre und dem

36 Programmatisch ist hierfiir die Aussage von Menowstschi-
kow in einem von Didszegi herausgegebenen Sammelband
aus dem Jahr 1963: “In Abhingigkeit von der natiirlichen
Umgebung, dem Klima und den geographischen Gege-
benheiten bildet der Entwicklungszustand der Produktiv-
krifte die Quelle und die Basis der Gedankenwelt und der
religiosen Vorstellungen eines Volkes” (Menowstschikow
1963: 464).

37 “Die rauhe Umgebung und die Unfihigkeit der Eski-
mos, viele der Erscheinungen zu verstehen, bildeten einen
vorziiglichen Niahrboden fiir irrige und phantastische Vor-
stellungen, aus denen ihr religioser Glaube hervorging”
(Menowstschikow 1963: 469).

38 “Die natiirlichen Hilfsquellen waren jedoch so beschrinkt,
dass Flossen, Knochen und Steine das einzige Material
zur Herstellung von Werkzeugen blieben, solange die Be-
griinder der alten arktischen Kultur nicht mit den Europdern
in Beriihrung kamen” (Menowstschikow 1963: 464).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

144

Ende der Sowjetunion. Die zwischenzeitlich er-
schienenen Retrospektiven machen Glauben, dass
von den urspriinglichen Erlebnissen und eigent-
lichen Beurteilungen der sowjetischen Ethnogra-
phen nach Bereinigung und “Uberinterpretation”
nur wenig iibrig blieb.3* “Mehrmals konnte ich
auch mit anderen Tuwinen zusammentreffen, die
behaupteten, dass sie nach schamanischer Kamla-
nie gesundet waren ... Leider durften in meinen
friiheren Publikationen derartige Angaben nicht
gedruckt werden” schreibt Wajnschtejn (1996:
266) im Jahr 1991. Der gleiche Autor, der zuvor
iiber 40 Jahre lang in seinen wissenschaftlichen
Schriften die praktizierende Existenz der Schama-
nen in die Vergangenheit bannte, offenbart nun
die “Eindriicke einer Kamlanie ..., die er [der
Schamane Sojan Schontschur] auf meine Bitte
hin abhielt, um ‘bose Geister zu vertreiben’, die
mich bei der Arbeit storten” (Wajnschtejn 1996:
271).40

Zu den Zeiten einer solchen ideologischen Zen-
sur in der Sowjetunion waren die verdffentlichten
ethnographischen Darstellungen deshalb gekenn-
zeichnet von einer Art “Unauthentizitit”. Das Di-
lemma der Ethnographen bestand darin, einerseits
eine wissenschaftliche Glaubwiirdigkeit herzustel-
len, die jedoch andererseits ideologiekompatibel
sein und damit letztlich wieder verwischt wer-
den musste. Ergebnis dessen waren religionseth-
nologische Schilderungen zum Schamanismus, die
zwar auf Interviews und auch teilnehmender Be-
obachtung beruhten, deren Informanten und Per-
formanten jedoch stets als “entriickt” présentiert
wurden: Sie waren scheinbar niemals selbst scha-
manistisch aktiv gewesen, hatten aber aus ver-
schiedensten Griinden noch (iiberraschend genaue)
Kenntnisse von den alten Liedern, Produktions-
techniken und Praktiken oder hatten (in ihren
nicht gerade gerdumigen Jurten) Kleidungsstiicke
und Ausriistungsgegenstinde friiherer Schamanen
aufbewahrt. Diese Gegeniiber der sowjetischen
Forscher wurden aufgrund ihrer indirekten Ver-
bindung mit dem Schamanismus zu “duldbaren”
Schamanen: Thre Reise war ideologisch ungefihr-
lich, denn sie ging nur ins Jenseits der anachronis-
tischen Tage als es noch Schamanen gab und man
noch an sie glaubte — und auferdem wurde sie

39 In welchem Spannungsfeld zwischen legitimer Berichti-
gung und opportunistischer Rechtfertigung sich derarti-
ge Darstellungen bewegen, wird bspw. deutlich an den
umfangreichen Lebenserinnerungen Alexander Jakowlews
(2003).

40 Die komplette Beschreibung erfolgt auf den Seiten 271—
274.

Philipp Schroder

im guten Dienste der ethnographisch-historischen
Wissenschaft unternommen.

In den Texten sowjetischer Ethnographen spie-
gelt sich diese skurrile Forschungssituation wi-
der, wenn lange Passagen mit detailreichen und
umfassenden Schilderungen zu schamanistischen
Praktiken durch pflichtschuldige Bemerkungen er-
ginzt werden — meist in Form einsitziger Rela-
tivierungen der Art: “Wie wir feststellen konnten,
ist kein Schamane unter den Tofa mehr tétig” oder
“Die sich frither als Schamanen betitigten, ar-
beiten heute in den Kolchosen” (Didszegi 1963:
264). Wie schlecht aufgenihte Flicken halten sie
als Kommentar aus dem ideologischen Off den
Text kaum zusammen; bei aller Kiirze jedoch
sind sie latente Boten des wirkmichtigen Dog-
mas, das als unabhingige Variable fiir lange Zeit
die Ergebnisse der sowjetischen Ethnographie be-
stimmte.

Der Bericht von Vilmos Didszegi iiber sei-
ne Forschungsreisen kontrastiert auf eine extre-
me, positive Weise mit dem bisher skizzierten
Umfeld der sowjetischen Ethnographie. Didszegi
(1968: 38) wird von seinen Kollegen in Leningrad
mit der Prognose konfrontiert, er werde als reiner
Tourist nach Sibirien reisen, ohne Aussicht auf
noch lebende Uberreste des “antiken” Schamanis-
mus zu treffen; denn mit dieser Aufgabe waren
in der Sowjetunion der 1950er und 1960er be-
reits die Archidologen, unter anderen der beriihmte
Alexei Okladnikow,* beschiftigt.*?> Das so bereits
in der autobiographischen Einleitung eingefiihrte
Bild des harmlos-hastenden, aber unendlich enga-
gierten Nachwuchsforschers,*3 der Wissenschaft-
lichkeit vor allem iiber den stets bereiten Photo-
apparat und Kassettenrekorder vermittelt, wird das

41 Die zweite Reise, die Didszegi in seinem Buch beschreibt
(1968: 180), unternimmt er als Teil einer von Okladnikow
geleiteten Expedition nach Sibirien.

42 Darauf geht Didszegi (1968: 10f.) gleich zu Beginn ein:
“Today, shamanism already belongs to the past. Due to
propagation of science it had to become extinct. But for
the sake of science, it must not disappear without trace: for
the benefit of the researchers of Comparative Ethnology,
Ethnogenetics and History of Religion it is indispensable
that the authentic and detailed records of this vanished
world be collected without delay.”

43 Auf einen Informanten wartend — einer der selbst nie ein
Schamane war, aber immer bei den Zeremonien damals
dabei war — notiert Didszegi: “If he had asked me to stand
on my hands until he came back with good news, I might
have done that too” (1968: 52). Die Eile, die Didszegi iiber
Inhalt und Stil zu vermitteln vermag, ist sicherlich auch
der oft wiederholten Vorstellung geschuldet, die schama-
nistischen Spuren wiren bald von den Errungenschaften
der sowjetischen Zivilisierung unauffindbar gemacht wor-
den.

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

ganze Buch hindurch aufrechterhalten. Zwischen-
zeitlich scheinen Didszegi selbst grofle Zweifel
umzutreiben, ob diese Vorhersage sich nicht doch
bewahrheitet; letztlich trifft er dann aber doch auf
mehr Schamanistisches als er vielleicht eigentlich
sollte.** Darum finden sich auch bei Didszegi die
entkriftenden und zugleich kraftlosen Einschiibe,
die scheinbar durch ihre reine, inhaltslose Anwe-
senheit ithren Zweck erfiillen, namlich die Schuld
des Forschers gegeniiber dem System einzutreiben.
Didszegi hiilt sich an die entsprechenden program-
matischen Eckpfeiler.*3 Seine Informanten weisen
keine direkte Verbindung mehr zum praktischen
Schamanismus auf, die positiven Einwirkungen
des Kommunismus haben sie ihre Fehler der Ver-
gangenheit einsehen lassen, und bei den ewig Un-
belehrbaren iibernimmt Didszegi die damals gingi-
ge biologistische Erklirung.*® Das macht letztlich
seine zeitgendssischen Informanten zu kaum mehr
als harmlosen Wissensspeichern, Zeugen einer nie-
deren Stufe der Evolution religiosen Glaubens:
“You see, Gala, this will be our work. We shall
look for old people and question them about by-
gone things. Simple, isn’t it?” (Didszegi 1968:
135).

Insgesamt summiert sich der Reisebericht von
Didszegi jedoch auf eine Situationsbeschreibung,
die eines zeigt: Bei aller normierenden Ideologie,
im forschungspraktischen Alltag verlief das wis-
senschaftliche Voranschreiten in der Sowjetunion
nicht reibungslos, sondern in der stets iiblichen,
holprigen Unvorhersehbarkeit. Didszegi verpasst
Ziige, iibernachtet mangels anderer Unterkunft auf
dem Museumsboden und macht sich grofite Sor-
gen, weil er mehrere Tage unrasiert geblieben ist.
Dem entspricht auch die Perspektive, die der For-
scher gegeniiber den “Gegenstinden” seines wis-
senschaftlichen Interesses einnimmt. Didszegi tritt
seinen sibirischen Bekanntschaften fern jeglicher
zivilisatorischer Uberheblichkeit gegeniiber. Ganz
im Gegenteil kidmpft er mit Hilfe seiner hervor-
ragenden Kenntnisse der einheimischen Sprache

44 “Indeed, this old medicine-woman must have been heal-
ing ... in the past. In this moment I was convinced: it
might have been not so very long ago” (Didszegi 1968:
310)!

45 Zusammengefasst in wenigen Worten: “It is important that
shamanism should disappear as soon as possible, but it
is just as important that this should not happen without
records, as we know well enough, that in the history of
the evolution of religious concepts it had been a significant
phase” (Didszegi 1968: 209).

46 “Borgoyakhov was psychopathic. His mouth was constantly
open, his tongue hung out and it kept jerking like that of a
dog” (Didszegi 1968: 314).

Anthropos 102.2007

145

und Lebensweise kontinuierlich darum die Distanz
aufzuheben, die durch seine Wahrnehmung als
“sowjetischer” Forscher und europédischer Fremder
mit jeder Begegnung von Neuem besteht.#” Sei-
ne Bewunderung gilt vor allem den traditionel-
len Fihigkeiten der Einheimischen, die es ihnen
scheinbar erlauben, den Herausforderungen der
Natur ohne groBartige technische Hilfsmittel ge-
recht zu werden. Der Forscher Didszegi schildert
diese Passagen aus der Perspektive eines Schii-
lers — eines Schiilers, der dann im nacheifernden
Ubermut versucht, seine Lehrer zu beeindrucken
und ihnen beweisen will, dass sie es nicht mit
einem stadtverwohnten Wissenschaftstouristen zu
tun haben. Als sein “Gefihrte” sich auf die Suche
nach einem Fihrmann fiir die Flussiiberquerung
begibt, lasst er Didszegi mit dem Befehl — “an
order is an order” (1968: 159) — zuriick, er solle
sich doch um das Feuer kiimmern. Dieser schei-
tert anfangs kliglich bei seinem hilflosen Versuch
mittels Streichhdlzer und trockener Zweige, dann
noch unter Zugabe der halben Ausgabe der Praw-
da eine dauerhafte Flamme zu entfachen. Unter
Aufwendung all seiner wissenschaftlichen Kraft
konstruiert Didszegi schlieBlich aus leeren Seiten
seines Notizbuches, Zweigen und Streichhdlzern
kleine “Feuerbomben”. Diese verhelfen ihm zwar
endlich zu einem schwichlichen Feuer, beein-
drucken den zuriickkehrenden Begleiter allerdings
wenig. Hitte Didszegi anstelle trockener Zwei-
ge und Blitter einfach Moos hinzugegeben, wire
er ohne ein derartiges Schweilvergiefen zu ei-
nem wesentlich befriedigenderen Ergebnis gelangt
(Didszegi 1968: 158—160).

Gerade diese Situation kann als paradigmatisch
gesehen werden — und zwar nicht nur fiir den
sowjetischen Wissenschaftsprozess; denn sie schil-
dert den verkrampften Versuch der Wissenschaft
mit allen ihr zur Verfiigung stehenden Moglichkei-
ten — dem durch lange Forschung miihsam ange-
eigneten Wissen iiber einheimische Lebensweisen
und mit Hilfe der technischen Errungenschaften
der Moderne — die wissenschaftliche Flamme zu
entfachen, im Hoffen auf durchdringende Erkennt-
nis, die etwas Licht bringen soll in das dunkle,
noch ein wenig beédngstigende Fremde. Es gelingt
letztendlich kaum, weil bei aller detailreichen Er-
fahrung die grundlegende Perspektive eine falsche
war.*8

47 “He did not consider me a stranger any more in whose
presence the ancient customs had to be concealed, why, he
even allowed me to witness his sacrificial offering to the
spirits of the fire, the earth, and the air” (Didszegi 1968: 40).

48 Man konnte also sagen, wir befinden uns wieder vor dem
Kant’schen Gerichtshof mit dem Streitfall “Dogmatismus

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

146

Dies herrschte jedoch nicht nur in der Sowjet-
union. Im Westen der ethnologischen Welt weil3
man zur Zeit des Erscheinens der englischen Uber-
setzung auch nicht so recht, was von Didszegis
Werk zu halten ist: Die “informelle narrative Art”
(Farkas 1971:380) wird kritisiert, das Buch als
“verwirrend und enttduschend” (Dunn 1970: 353)
bezeichnet; vor allem wegen des populdren For-
mats wird der Vorwurf erhoben, es wiirde keine
“harten ethnographischen Informationen” (Dunn
1970:353) enthalten und damit insgesamt das
Ziel der Wissenschaftlichkeit verfehlen (Farkas
1971: 381). Es scheint, dass einzig Mircea Eliade —
er weill um den wissenschaftlichen Verdienst, den
Didszegi sich bereits vor der hier beschriebenen
Expedition mit seinen Arbeiten zum Schamanis-
mus erarbeitet hatte — den Wert des Buchs erkennt.
Er geht in seiner Besprechung detailliert auf die
ethnographischen Daten ein, die sich aus Didszegis
Text zweifellos herauslesen lassen, etwa iiber die
Muster der Schamanenberufung, iiber die Herstel-
lung der schamanistischen Trommeln oder iiber die
schwierige Transkription schamanistischer Lieder
(Eliade 1970).

An der Rezeption von Didszegis Werk wird
deutlich, dass neben allen Aspekten der Autoren-
schaft, die in der Writing Culture-Debatte ausfiihr-
lich besprochen wurden, genauso Aspekte der Le-
serschaft treten miissen. Die damalige Kritik an
Didszegis Text greift zu kurz. Der Wert seines
Werks bemisst sich ndmlich gerade darin, dass es
wegen der narrativen Form und der sorgfiltig auf
unschuldig konstruierten Autorenposition eine von
der Ideologie noch vergleichsweise unbehelligte
Dokumentation einer ethnologischen Forschungs-
reise darstellt. Eine sowjetzeitgemife zensorische
Uberarbeitung und Uberfiihrung in eine systema-
tischere “wissenschaftlichere” Form erfahren die
in diesen Jahren gesammelten Daten dann spiter,
beispielsweise in Didszegis Beitrigen zu dem von
ihm herausgegebenen Sammelband “Glaubens-
welt und Folklore der Sibirischen Volker” von
1963.4

gegen Empirismus und Skeptizismus”: Die Sowjetideologie
wiirde hier die dogmatische Rolle spielen; eine Kritik an
ihrer reinen Vernunft ldsst sie bis zum Ende ihrer Giiltigkeit
nicht zu und erhebt sich so lange iiber den Empirismus;
erfahrungsfreie Vernunftideen, im Sinne Kants “regulative
Prinzipien im Dienst der Erfahrung” (Hoffe 2004:49),
fallen wihrend ihrer Herrschaft der Zensur zum Opfer.

49 Dies “passt” auch chronologisch: Der hier diskutierte For-
schungsbericht erschien im ungarischen Original bereits im
Jahr 1960. Erst 1968 erschien die englische Ubersetzung auf
die sich die Rezensionen von Farkas (1971), Dunn (1970)
und Eliade (1970) beziehen.

Philipp Schroder

Vor allem angesichts des heutigen Wissens
schreibt Didszegi also nicht nur Kritisches zwi-
schen die Zeilen seines Berichts, eher schreibt er
umgekehrt ab und an der Ideologie geschulde-
te Korrekturen zwischen die validen Schilderun-
gen seiner Erlebnisse im Zeichen des sibirischen
Schamanismus gegen Ende der 1950er Jahre. Als
Autor gelingt ihm dies mit einer Strategie des
Verschweigens und Andeutens, die letztendlich in
vage Aussagen miindet und den Eindruck von
Unwissenschaftlichkeit erwecken konnte — lige
ihr Hauptzweck nicht darin, den Autor moglichst
unangreifbar zu machen. Die letzten Sitze von
Didszegis Bericht fassen dies in eine treffende Me-
tapher: “In about a few decades, when the inhabi-
tants of Siberia wish to learn how life was in the
times of their grandfathers, before civilization
spread over this territory, they will have to refer
to your records ... Because, we can only mea-
sure how far ahead we got, if we know where
we started from” ldsst der Autor einen bekannten
soyotischen Schauspieler zu seinem Abschied aus
Sibirien am Flughafen sagen. Auf diese treffen-
de Zusammenfassung der sowjet-ethnographischen
Programmatik gegeniiber dem Schamanismus will
Didszegi auch eine Antwort geben. Der gewaltige
Larm einer Maschinerie ldsst sie aber unvernom-
men verklingen: “I could not answer him any more
because the powerful roar of the engines drowned
my voice” (1968: 323).

4 Herausfordernde Selbstdarstellung:
Die Saga der Tschuktschen im Werk von
Juri Rytchéu

Vieles, was iiber kleine Volker geschrieben wird, ist eine
Phantasie von Leuten, die durch ein Fernglas auf das
Ufer schauen (Juri Rytchéu 2006).

Rytchéu erhebt keinen Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit wie zuvor die Texte von Gmelin und
Diészegi. Vielmehr erhebt er jedoch einen eige-
nen Anspruch auf die Wahrheit — einen der jen-
seits der dominant-westlichen Vorstellung liegt.
Rytchéu zweifelt die Qualitdt der ethnographi-
schen Daten an, die Reisende und Forscher im
Verlauf der letzten zwei Jahrhunderte iiber die
Tschuktschen gesammelt haben. Er erreicht dies
indem er sie einer “Innenperspektive” gegeniiber-
stellt, zusammengesetzt aus seinen Kenntnissen
von den miindlichen Uberlieferungen seines Vol-
kes und seiner dadurch gespeisten subjektiven Vor-
stellungskraft: “Moglich, dass meine Berichte iiber
die vergangene Zeit von den so genannten wis-

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

senschaftlichen Forschungen abweichen. Hier bin
ich bereit, mit den Minnern der Wissenschaft zu
streiten . . . woher nehmen sie die Gewissheit, dass
ihre eigenen Berichte wahr sind, wenn sie kein ein-
ziges Mal am Abend den langen Geschichten der
beriihmten Legendenerzihler zugehort haben . ..
Warum sollte den Erzdhlungen eines russischen
Kosaken mehr zu trauen sein, der einen Tschukt-
schen oder Eskimo nicht von einem Tundratier
unterscheiden kann, als den Berichten, die die
Ureinwohner der Tschuktschenhalbinsel {iber Jahr-
hunderte {iberliefert haben” (Rytchéu 2004: 7 f.)?
Die zivilisatorische Rechtfertigung, die russische
Historiker fiir die Expansion nach Sibirien heran-
ziehen, erfihrt bei Rytchéu eine imperialismuskri-
tische Interpretation, dergemél nicht die hoheren
Ziele von Kultur und Wissenschaft handlungslei-
tend waren, sondern vielmehr die niederen Mo-
tive von Profit und Tribut (2004: 76). Die Frage
nach der Wahrheit bindet sich nach Rytchéu zu-
dem nicht nur daran, wer etwas aussagt, sondern
auch mittels welchen Mediums das Vergangene
fiir die nachfolgenden Generationen “konserviert”
wird. Unter den Tschuktschen sind die miindlichen
Uberlieferungen als “glaubwiirdige Erzihlungen”
bekannt, ihr unglaubwiirdiger Gegenpart sind die
“historischen Schriften” (Rytch&u 2004: 77). Und
auch das geschichtliche Maf ist ein anderes, denn
die zeitliche Orientierung der Tschuktschen erfolg-
te bis ins 20. Jahrhundert hinein nicht anhand von
Jahreszahlen, sondern entlang der genealogischen
Entwicklung, vor allem der Schamanengeschlech-
ter.>0

Aus diesen Grundpositionen heraus ldsst
Rytchéu eine selbstbewusste Rekonstruktion des
Geschichtsverlaufs aus Sicht der Tschuktschen ent-
stehen. Zeitlich reicht sie von den ersten Kon-
takten zwischen Tschuktschen und Europédern im
18. Jahrhundert — Gmelin erreichte diese Region
nicht mehr, seine VorstoBe in diese Richtung im
Rahmen der Groflen Nordischen Expedition ende-
ten in Jakutsk — bis knapp ein Jahrzehnt vor Vil-
mos Didszegis sibirischen Forschungsreisen gegen
Ende der 1950er Jahre.

In den Biographien der jeweiligen Schamanen
verdichten sich die Schilderungen letztlich zur
Saga des tschuktschischen Volkes. Thre Darstel-
lungsform entspricht der angekiindigten Innenper-
spektive. Das Vergangene wird in Rytchéus Tex-
ten lebendig, weil er die absolute Autoritét {iber
die Geschichte beansprucht, Gespriche im direk-

50 Rytchéu triagt dem Rechnung, indem er die Nennung der
ersten Jahresangabe in seinem Buch zusammenfallen lédsst
mit der “Ankunft sowjetischer Beamter” (2004: 65).

Anthropos 102.2007

147

ten Wortlaut und Verlauf wiedergeben, Gedan-
ken, Gefiihle und Sinneseindriicke seiner schama-
nistischen Vorfahren nachempfinden kann.’! “Ga-
rant ... [dieser] vom Autor bewusst ins Feld
gefiihrten Authentizitit ist seine kulturelle Identi-
tiat als Tschuktsche, und im speziellen Fall des
Dichters die Ohrenzeugenschaft” (Zahringer 2003).
Entlang des chronologischen Handlungsstrangs os-
zillieren Nihe und Distanz, wechseln sich un-
wissende Beschreibungen von den Erlebnissen
des letzten Schamanen, Rytch&us GroBvater, in
der westlichen Welt ab — die StraBenbahn wird
zunichst als fahrendes Haus mit Fenstern und
Tiiren erkannt (Rytch&u 2004: 221) — mit iiberra-
schend genauen Kenntnissen, beispielsweise von
der christlichen Liturgie (236f.). Perspektiven
wechseln auf wenigen Buchseiten vom emphati-
schen “Innen” — “Mletkin verwandelte sich sehr
gern in einen Vogel” (137) — zu einem westlich-
analytischen “Auflen”, das die “Riten” der Tschukt-
schen vor der ersten Jagd nach einem langen Win-
ter betrachtet (140).

Die Institution des Schamanen fasst Rytchéu
anders als Gmelin und Didszegi. In seinen Be-
schreibungen sind sie so wenig betriigerische Gauk-
ler wie gesellschaftsparasitire Neurotiker. Rytchéu
stellt den tschuktschischen Schamanen als weitge-
hend gleichrangiges Mitglied einer Dorfgemein-
schaft vor. Was ihn letztendlich hervorhebt, ist
vor allem verbunden mit harter Arbeit und eini-
gen kaum beneidenswerten Aufgaben. Bereits das
Kind, bei dem ‘“schamanistische Talente” entdeckt
werden, geht durch eine beschwerlich-ernsthafte
Schule, die es von den Gleichaltrigen isoliert
(Rytchéu 2004: 58). Vom heranwachsenden Scha-
manen werden nicht nur genauere Kenntnisse der
Natur, Volksgeschichte und selbstverstindlich der
schamanistischen Praktiken und Vorstellungen er-
wartet,”> sondern beispielsweise auch eine kor-
perliche Konstitution, die den physischen Heraus-

51 “Keléu brachte sich langsam in den Zustand hochster
Entriickung. Als er schon vom Boden abzuheben und mit
dem Kopf die Decke des Fellpologs zu beriihren glaubte,
miBigte er seine Hitze. Thm war wichtig zu lauschen.
Den unbekannten Stimmen zu lauschen, den aus dem
Unbekannten kommenden menschlichen Worten. Er hielt
seinen keuchenden Atem an und konzentrierte sich. Was er
horte, erschien ihm anfangs als eine sinnlose Anhéufung
von Worten” (Rytchéu 2004: 43).

52 “In einer Person ist er wissenschaftliches Zentrum, Wet-
terdienst, die National Geography Society und vieles an-
dere mehr” ldsst Rytchéu den Forscher Waldemar Bogo-
ras (WEéip) iliber Mletkin (den letzten Schamanen) zum
US-Pridsidenten im Rahmen der Volkerschau der Weltaus-
stellung in Chicago im Jahr 1893 sagen (Rytchéu 2004:
252).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

148

forderungen seiner Berufung gewachsen ist. Be-
haupten die Schamanen von den Géttern eine
besonders schwerwiegende Forderung erhalten zu
haben — wie etwa die nach Menschenopfern unter
den Mitgliedern der Siedlung — so konnen sie
daraufthin auf ihre Redlichkeit “gepriift” werden:
“Ein gewohnlicher Mensch kann solch eine Folter,
die Mlakoran dem jungen Schamanen auferlegte,
nicht verkraften. Da begriff Mlakoran, dass Keléu
eher seine Genitalien opferte und vor Schmerz
starb, als zuzugeben, er hitte keinen Befehl von
Oben erhalten und alles sei ein Hirngespinst seines
Vaters und von ihm” (Rytch&u 2004: 50 f.).

Rytchéu entzaubert die lange Zeit durch die
westlichen Berichte dominante Vorstellung von
den Schamanen, indem er deren Dasein und Han-
deln in einer gesellschaftlichen Funktionalitét pré-
sentiert. Die tschuktschischen Schamanen sind ent-
riickt nur in den kurzen Phasen ihres Praktizierens
und auch dann im sozialen Auftrag, nicht aus
einem religiosen oder egoistischen Selbstzweck
heraus. Teil dieser Aussage ist auch, dass Rytchéu
seine schamanistischen Vorfahren noch auf andere
Weise entzaubert. Indem er manche ihrer Hand-
lungen offen als Zaubertricks kennzeichnet, die
gelernt und geiibt werden miissen, riickt er sie
weiter ins profane Leben hinein. Jedoch hat die
Entmystifizierung ihre Grenzen. Rytchéu belésst
es bei der Offenbarung, dass es sich zumindest
manchmal um Tricks handelt — etwa beim publi-
kumswirksamen Armaufschneiden ohne Zuriick-
lassen einer Wunde — ohne genauer auf das “wie”
einzugehen.>?

In der Tschuktschensage wird das Bild vom
Schamanen als Diener an der menschlichen Ge-
meinschaft nachgezeichnet, der in den Wogen der
Zeitldufe Orientierung bieten kann — riickwirts-
gewandt, durch sein Wissen von den Traditionen
und Erlebnissen der Vorfahren; nach oben ge-
wandt, durch seine Bestimmung das Nicht-Welt-
liche erfahren zu konnen; und vorwértsgewandt,
durch die, besonders vom letzten Schamanen
verkorperte, Fihigkeit sich auf die Notwendig-
keiten einer neuen Zeit und Ordnung einzulas-
sen. Die Generationen von Schamanen geleiten
ihre Gemeinschaften entlang wichtiger Zeitmar-
ken: wihrend der Integration des Rentiernoma-
dismus in das bis dato allein bekannte wirt-
schaftliche Dasein der Meeresjdger, wihrend der

53 “Einmal zerschnitt Mletkin zum Erstaunen der Zuschauer
den linken Arm von der Handwurzel bis zur Schulter.
Blut tropfte auf das griine Gras und zischte im Feuer.
Dann zeigte er ihnen seinen heilen Arm ohne Spuren einer
Wunde. Diesen einfach Trick hatte ihm sein Grofivater
Kaljantagrau beigebracht” (Rytchéu 2004: 259).

Philipp Schroder

Kontakte mit den Russen und den Amerikanern,
wihrend der zunéchst erfolgreichen Kampfe gegen
zaristische Unterdriickungsversuche und schliel3-
lich wihrend der zunehmenden Technisierung und
Zuriickdringung der traditionellen Lebensweise,
verbunden etwa mit der erzwungenen Umsied-
lung in Holzhduser wihrend der Sowjetzeit in den
1950er Jahren.

Der letzte Schamane sieht voraus, dass der mo-
dernisierende Prozess nicht aufzuhalten sein wird
und es daher unausweichlich ist, dessen StoBrich-
tung zu studieren. Die Schilderungen Rytchéus
werden somit “mehrfach-ethnographisch”: Sie sind
eigen-ethnographisch, weil sie vom tschuktschi-
schen Leben vor wie wihrend des fremden Ein-
flusses berichten3* — womit sie mit den “iiblichen”
Ethnographien zumindest die Zielsetzung teilen;
und sie sind fremd-ethnographisch, weil sie die Er-
lebnisse des letzten tschuktschischen Schamanen
wiedergeben, der gleichzeitig der erste seines Vol-
kes war, an solchen Orten wie dem San Francis-
co oder Washington des friihen 20. Jahrhunderts.
Letztere Konstellation ist gemessen an der Mehr-
heit der Konstellationen, in denen Ethnographi-
sches entsteht, eine besondere, denn Rytchéu ver-
mittelt mit seinem Text eine besondere Alteritit.
Seine Erfahrung von Distanz und Andersartigkeit
speist sich aus dem fiir den westlichen Leser un-
gewohnten Blickwinkel von der anderen Seite des
Kulturkontakts zwischen euro-westlicher Mehrheit
und indigener Minderheit. “Haarmiinder” nannten
die Tschuktschen die ersten Européer, die an ih-
rer Kiiste landeten — weil es sich um vollbartige
russische Seeleute handelte, die zudem am wahr-
scheinlichsten “vom Mond stammten” (Rytché&u
2004: 73) — mit denen sich jedoch bald ein re-
ger Handel entwickelte und die ihnen — wohl-
iiberlegt — als eine der ersten Tauschwaren Wodka
anboten.

Der letzte Schamane steht in der besten ethno-
graphischen Tradition, er lernt sowohl die russi-
sche wie die englische Sprache, fiihrt Gespriche
mit Einheimischen an den verschiedensten Orten
und nimmt beobachtend teil, beispielsweise als
Koch auf einem amerikanischen Handelsschiff, vor
allem aber als “Exponat” auf der Volkerschau der
Weltausstellung in Chicago im Jahr 1893. Die
Schilderungen Rytchéus iiber die “Anstellung” des
letzten Schamanen als “wilde Attraktion” bei die-
sem Event markieren den skurrilen Hohepunkt,
zeugen sie doch von einem wilden Hin und Her

54 Der letzte Schamane Mletkin wird sogar Teil einer ethno-
graphischen Expedition um Waldemar Bogoras (Rytchéu
2004: 176).

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

und Durcheinander kulturalistischer Vorurteile und
der sich daraus ergebenden eigen- und fremdzu-
geschriebenen Verhaltenserwartungen, die letztlich
alle im Zeichen des Geschifts stehen. “‘Sie spre-
chen englisch?’, fragte der Prisident verwundert
und schaute fragend in die Runde. ‘Wie das? Mir
wurde gesagt, Sie sind ein Wilder!”” (Rytch&u
2004:252); “‘Ich arbeite nur nach den Vertrags-
bedingungen’, sagte Mletkin laut und deutlich auf
Englisch. ‘Meine Schamanenvorstellung beginnt
am Nachmittag und nur an Wochentagen. Heu-
te ist Sonntag!’” (252); “Vor Mletkin stand das
lange Holzgefdl mit dampfendem Rindfleisch. Er
fasste sich an den Kopf: Das war ja wirklich un-
passend — ein Wilder, ein Schamane, las in der
Sonne beim Friihstiick die Morgenzeitung! Er lie3
die Zeitung verschwinden, setzte sich bequem auf
den Walwirbel und zog das Fleisch zu sich heran”
(253). “‘Das musst du ertragen.” Wéip [Bogoras]
breitete bedauernd die Arme aus. ‘Ich sag dir
[Mletkin] ehrlich, das hiesige Publikum ist zum
groften Teil wild und ungebildet. Du musst ihnen
das verzeihen’” (255).

Der letzte Schamane ist, jahrelang entfernt von
seiner Heimat, multikulturell geworden. Gleich
nach dem Ende seines Engagements auf der Vol-
kerschau kauft er sich “anstéindige Kleider”, findet
Gefallen an der “anderen Hygiene” in Amerika,
spielt Gospelmelodien auf dem Banjo und schlift
mit der Frau seines verstorbenen schwarzen Freun-
des. Knapp eine Generation nach seiner Riick-
kehr in die sibirische Heimat trifft er dann auf
die Vertreter der sowjetischen Kulturmacht: die
“neuen Russen” haben konkrete Vorstellungen von
Schamanen — deren Orientierungspfeiler sind bei
Didszegi zu finden —, aber zu ihrer Verwirrung
“stand ein normaler Tschuktsche vor ihnen, mit
ordentlich geschnittenen Haaren und einem klei-
nen Schnurrbart” (Rytch&u 2004: 322). Der letzte
Schamane beginnt mit diesem Erlebnis zu erken-
nen, dass es die Schrift ist, die den Niedergang
seines Volkes verursacht hat. Was mit den ein-
engenden Regeln, Gesetzen und unumstéBlichen
Wahrheiten der Bibel begann, wird nun ersetzt
durch “neue Regeln, die ein anderer Weiser na-
mens Lenin verkiindet” (330). In diese Zeit hinein,
im Jahr 1930, wird Rytchéu selbst geboren. Bei
seiner Namensgebung helfen die Gotter dem letz-
ten Schamanen nicht mehr, erhoren seine Bitten
nicht, wie in den Generationen zuvor, dem Neu-
geborenen einen Namen zu senden, der die neue
Zeit kommentiert. Aus der Stille der Goétter muss
der letzte Schamane fiir seinen Enkel selbst den
Namen wihlen. Er nennt ihn Rytchéu, den Unbe-
kannten.

Anthropos 102.2007

untersagt,

149

Der Nachfahre des letzten Schamanen ist selbst
kein Schamane geworden, sondern “nur” ein Au-
tor, der bei aller zeitgemifen politischen Akti-
vitit letztlich “nur” ein Chronist ist des drohenden
Verschwindens seines Volkes und der daher die
miindlichen Uberlieferungen seines Volkes in die
so verhasste, einengende Schrift bannt. Rytchéu
war die lidngste Zeit seines Schreibens beeinflusst
von den ideologischen Bedingungen, die die So-
wjetunion stellte. Als Zeitzeuge iiber die histori-
sche Wendung zu Beginn der 1990er Jahre hinaus
wird in seinem Kommentar nochmals die Beson-
derheit dieser historischen Konstellation deutlich:
“1995 meinte er in einem Interview, er habe sich
nach der Wende ‘von der inneren Zensur befreit,
die durch die dullere Zensur bedingt war.” Wobei
sich, betont er, weder Stil noch Uberzeugung ge-
dndert hitten” (Joel 2003). “Auch Rytchéu verfasst
heute seine Prosa in russischer Sprache, wenn-
gleich er im Anschlu}3 vieles noch einmal auf
tschuktschisch schreibt, und zwar anders, kiirzer,
denn der tschuktschische Leser ist mit der Realitt
seines Landes, iiber die Rytchéu berichtet, ver-
traut, wihrend sie einem nicht tschuktschichen Le-
ser breiter geschildert werden muf3” (Passet n. d.).
Rytchéu trennt also den Inhalt seiner Geschich-
ten von deren sprachlicher Form und passt sie
jeweils aneinander an. Dadurch entstehen kultur-
und kontextsensitive Dokumente, die unterschied-
liche Ziele verfolgen. Die russischen Texte mit
breiterem Inhaltsangebot schreibt der UNESCO-
Botschafter Rytchéu in den populdren Diskurs des
Westens hinein, wo seine “erfrischende Perspek-
tive der dsthetischen Verfremdung” als ‘“andere
Poesie” (Ziahringer 2003) gefeiert wird; liber den
Textrand hinausschauend trifft Rytché&u eine poli-
tische Aussage, die den Hinweis auf die prekére
Lage seines Volkes mit der Schuldfrage verbin-
det. Die tschuktschischen, kiirzeren Texte dagegen
kann man als Selbsterbauung lesen. Es sind Signa-
le an die Landsleute, dass es weiterhin eine Ver-
bindung gibt, dass der Kulturkontakt in Richtung
Westen nicht abreifit und alles vergessen wird und
verschwindet; dafiir steht Rytchéu als Nachfahre
des letzten Schamanen, als zeitgenossischer Scha-
mane. Seine neueren Texte iibersetzt er nicht mehr
ins Tschuktschische.

5 Abschlussdiskussion: Die Grenzen der
Writing Culture-Debatte und ihre
Verdienste um die Evolution der Ethnologie

Der Mensch, der es bemerkt, dass man ihn beobachtet
und zu erforschen sucht, wird entweder verlegen (ge-

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

150

niert) erscheinen, und da kann er sich nicht zeigen, wie
er ist; oder er verstellt sich, und da will er nicht gekannt
sein, wie er ist (Kant 1798).

Die Analyse der Werke von Gmelin, Didszegi
und Rytch&u belegt die Verdienste der Writing
Culture-Debatte um die Evolution der Ethnologie.
Die letzten Kapitel waren der Versuch zu verdeutli-
chen, wie individuelle und strukturelle Aspekte der
Autorenschaft, wie Fragen von Macht und Politik
und wie Unterschiede in Dialogizitit in Texten
zum Ausdruck kommen, die zwar einen dhnlichen
thematisch-regionalen Kontext teilen, jedoch ginz-
lich verschiedenen Epochen entstammen.
Besonders der Forschungsbericht von Vilmos
Didszegi zeigt, in welcher Weise zwei Arten von
Lesern in ethnographischen Beschreibungen pri-
sent sein konnen. Deren “Lesererwartungen gehen
bereits in den Schreibakt ein, sei es als ‘Schatten-
dialog’ ..., den ein Autor mit den imaginierten
Adressaten beim Schreiben fiihrt, sei es in Form
der Genrestrukturen und Tropen, die im Kontext,
der adressiert wird, bereitstehen und die Schreib-
weise priagen” (Fuchs und Berg 1999: 90). Es sind
die verschiedenen Leseerwartungen und Moglich-
keiten der Einflussnahme, die es sinnvoll erschei-
nen lassen, zu differenzieren zwischen einer Leser-
schaft im Sinne des breiten Publikums (wie etwa
den westlichen Rezensenten von Didszegis Werk)
und einer Redaktion im Sinne eines letztinstanzli-
chen Wichters liber Wohl und Wehe eines Textes.
Das Extrem einer solchen redaktionellen Folie,
die quasi von institutioneller Hand auf einen Text
gelegt wird, war sicherlich die sowjetische Zensur.
Vergleichbares gab oder gibt es jedoch genauso
in Europa oder Nordamerika; zwar weniger die
Ideologie, aber zumindest wissenschaftliche Kon-
ventionen und stilistische Gepflogenheiten galt es
auch im freien Westen auf dem Weg zu einer
erfolgreichen Veroffentlichung einzuhalten.>?
Gmelin war im 18. Jahrhundert friiher Bericht-
erstatter des Kontakts mit dem Schamanismus
in Sibirien. In seinen ambivalenten Beschreibun-
gen vermengt sich eine individuell-pietistische
Grundhaltung mit aufklirerischer Vernunft, mit
kaum verfiigbaren Vorkenntnissen und mit dem
zaristischen Wunsch nach kultureller Westbindung
und Herrschaftslegitimation zu einer duBerst di-
stanzierten Perspektive gegeniiber schamanisti-

55 Ein amiisant-pragnantes Beispiel hierfiir ist der Text von
Hans-Peter Duerr, “Konnen Hexen fliegen” — besonders der
nachfolgend abgedruckte Briefwechsel mit Jiirgen Jensen,
dem damaligen Redakteur der Zeitschrift Sociologus (Duerr
1976).

Philipp Schroder

schen Praktiken und Vorstellungen. Die zeitgemil3e
Form des enzyklopidischen Reiseberichts erzeugt
Gmelins Authentizitit, die Detailtreue verschafft
seinen Schilderungen die gerechtfertige Rezeption
bis ins 21. Jahrhundert.

Didszegi dagegen bereiste Sibirien als Ethnolo-
ge und ausgewiesener Kenner des Schamanismus
gegen Ende der 1960er Jahre. Er war vermutlich
sehr viel stirker in die zeitgendssischen Macht-
zusammenhinge eingespannt als Gmelin. Die all-
umfassende sowjetische Ideologie hatte die Eth-
nologie in ihre Dienste und damit in die Pflicht
genommen: sie forderte kongruente Ergebnisse im
Sinne der wissenschaftlichen Verschiebung des
Schamanismus auf eine Vorstufe in der Evoluti-
onsleiter religioser Phinomene und verband damit
gleichermaflen die Frage nach der Authentizitét
(und damit der Moglichkeit weiteren Forschens
und Publizierens). Nach dieser notwendigen Ge-
dankenbewegung und ihrer stetig wiederholten
Bestidtigung in seinem Text, hatte Didszegi es
nicht mehr mit aktivem Schamanismus zu tun;
dies erlaubte es ihm, eine fiir seinen individuellen
Forscherdrang befriedigende Nihe, zu den nun-
mehr harmlosen Gegenstiinden seines Interesses zu
suchen, und in diesem Rahmen ideologisch-unre-
digierte ethnographische Beschreibungen zu pri-
sentieren.

Rytchéu dagegen ist ein “fiktiver Ethnologe”
(Joel 2003), der das Zusammentragen objektiver
Fakten durch westliche Forscher kritisiert und die-
sem bewusst eine stark durch “Phantasie” geprigte
literarische Darstellung der tschuktschischen Ge-
schichte gegeniiberstellt. Im Gegensatz zu Gmelin
und Didszegi steht Rytchéu in keiner Verpflich-
tung gegeniiber kolonialen Zusammenhingen. Sei-
ne Authentizitit erzeugt sich aus der Identitit als
Tschuktsche, noch mehr aus der als Nachfahre des
letzten Schamanen, und scheint derart ausgepragt,
dass er den Anspruch des “absoluten Autors” der
Saga seines Volkes geltend machen kann. In post-
sowjetischer Zeit ist fiir Rytchéu die Kraft einer
redaktionellen Folie schwicher ausgeprigt als bei
Gmelin und Didszegi; umso bedeutender miissen
fiir ihn die Leseerwartungen des westlichen Pu-
blikums sein, denen er sich hinsichtlich Form,
Sprache und Inhalt anpasst, um in ihren Diskurs
seine politische Aussage platzieren zu konnen. Mit
Rytchéu konnte gezeigt werden, dass die Ethno-
logie “die Frage nach der Integrierbarkeit des-
sen, was jenseits der westlichen Schriftkultur und
Vernunft vorgeht, in die westliche Schriftkultur
[ist]” (Hauschild 2005: 61); genauso, dass der Weg
dorthin mit Kompromissen behaftet bleibt, nur um
letztlich mit “ja, aber ...” auf die andere Frage

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

antworten zu konnen: “Konnen fremde Kulturen
in den Sprachen, in den literarischen Konventionen
des Abendlandes zum Sprechen gebracht werden,
selbst sprechen” (Hauschild 1995: 1)? Sie konnen
es jedenfalls nicht, wenn das Nachdenken iiber die-
se Fragen, das gleichzeitig das Nachdenken iiber
die bisherige Mangelhaftigkeit westlicher ethno-
graphischer Beschreibungen ist, wiederum nur auf
den westlichen Diskurs beschrinkt bleibt. Denn zu
“einem Dialog, der die Differenz achten und das
Identitdtsdenken vermeiden will, gehort auch die
umgekehrte Perspektive, die Objektivierung und
Kritik der westlichen Erkenntnistradition vor dem
Hintergrund anderer Erkenntnistraditionen” (Fuchs
und Berg 1999: 95 f.).

Mit den Texten von Gmelin, Didszegi und
Rytchéu kann daher genauso aufgezeigt werden,
dass die Kritik der Writing Culture an den géingi-
gen ethnographischen Diskursen ihrer Zeit, bei
aller urspriinglichen Notwendigkeit, ihre deutli-
chen Grenzen hat und von dort aus auf diese
Debatte zuriickgeworfen wird. Der Vorwurf einer
allzu dominanten Autorenschaft westlicher Ethno-
graphen, die unreflektiert die Stimme ergreifen fiir
unterreprisentierte nichtwestliche Zivilisationen,
bleibt gezwungenermallen beschrinkt, wenn die
Vertreter der Writing Culture-Debatte ihren eige-
nen Forderungen beziiglich Schreibstil, Autoren-
schaft und Diskursverortung nicht gerecht werden
(Knecht und Welz 1995: 80) beziehungsweise die
Uberdehntheit ihrer Forderungen eingestehen miis-
sen.”% Bei aller urspriinglichen Notwendigkeit ver-
harrt ein GroBteil der Writing Culture-Debatte
selbst in einem exklusiven-unreflexiven Dekon-
struktivismus®’: “Viele dieser neuen Schamanen
[Literaturkritiker und postkoloniale Historiker] sind
sich der Tatsache nicht bewusst, dass sie mit
ihrer Betonung der vollig neuen Epoche, die
durch den Protestantismus, die Aufklirung, die
europiische Asthetik und die politische Kritik ent-
standen sein soll, unfreiwillig in eine Situation
zuriickfallen, in der jener oft zitierte Andere, die

56 “Die kontrollierende Autoritéit des Ethnographen, der einer
Schrift Kohidrenz gibt, bleibt noch in experimentellen Ar-
rangements die letzte Instanz, konstitutive Bedingung des
Genres” (Fuchs und Berg 1999: 88 f.). Siehe auch Rabinow
(1999: 175).

57 “... der postmoderne Denker [ist] in wesentlichen Belan-
gen, die von anderen kritischen Haltungen ... nicht geteilt
werden, blind ... gegeniiber seiner eigenen Situation und
Befindlichkeit, weil er als postmoderner Denker auf eine
Doktrin der Einseitigkeit und Prozessualitit festgelegt ist,
fiir die sogar solche Angelegenheiten wie die eigene Si-
tuation so instabil sind, so ohne Identitit, da} sie nicht als
Gegenstinde anhaltender Reflexion herzuhalten vermogen”
(Rabinow 1999: 184).

Anthropos 102.2007

151

nicht-europdischen Zivilisationen, erneut ausge-
schlossen sind” (Hauschild 2005: 68).

Der Nutzen, der in einer Fokussierung auf das
Schreiben bei ethnographischen Beobachtungen
erkennbar aufscheint, ist andererseits beschrinkt:
dann namlich, wenn die Schrift ihr eigenes Ob-
jekt zu werden droht, ist ihre Aussagekraft {iber
irgendetwas anderes umso geringer.>® Daher ist die
Aufmerksamkeit fiir “das Hergestellte und Fabri-
zierte von Texten, ihre narrativen Strukturen und
rhetorischen Mittel, ihren umfangreichen Apparat
von Konventionen ... den unvollstindigen und
parteiischen Charakter und die Perspektivengebun-
denheit aller Darstellungen und die damit einher-
gehenden systematischen Ausgrenzungen und Aus-
schliisse aus wissenschaftlichen Blicken und aus
der Institution Wissenschaft” (Knecht und Welz
1995: 87) in ganz bestimmten Punkten zweifelsfrei
gerechtfertigt — fiihrt dariiber hinaus jedoch zu
einer iiberstrapazierten Verengung des ethnogra-
phischen Blickfelds. Wenn man — wie Clifford —
den ethnographischen Bericht aus einer Perspek-
tive betrachtet, dass “kulturalistische und huma-
nistische Allegorien ... hinter den kontrollierten
Fiktionen von Differenz und Ahnlichkeit [stehen]”
(Clifford 1999: 205), dann muss man sich die ge-
rechtfertigte Kritik gefallen lassen, die gegeniiber
einem derart relativistischen Verstindnis von Kul-
tur als Text geduBert wird: ndmlich, zum einen,
dass eine solche Metapher “stets die Einseitigkeit
der Lektiire impliziert und nur bei einer einseitigen
Lektiirehaltung eine plausible Metapher sein kann.
Wihrend es ja tatsdchlich in der Feldforschung
immer um einen wechselseitigen Blick geht” (Kra-
mer 2005: 113); und zum anderen, dass eine damit
verbundene blockierende “postmoderne Beliebig-
keit” substituiert werden sollte durch die Einsicht,
dass sich zeitgemidBes Forschen, Schreiben und
Lesen in der Ethnologie von Fall zu Fall entschei-
den, sonst werden wir am Ende gar nichts mehr
hervorbringen (Hauschild 1995: 6). Denn obwohl
“Literalitdt als Waffe zur Unterwerfung und Dis-
ziplinierung” dienen kann, “bringt es noch lange
keine Befreiung, das Schreiben iliber Andere zu
beenden” (Fabian 1999: 345).

Bei allem Umfang und aller zeitweisen Stir-
ke — die Writing Culture-Debatte hat die Ethnolo-
gie nicht in eine allgemeine Krise gestiirzt. Sie hat
jedoch dankenswerterweise deren Selbstreflexion
mit ausgeldst (Braun et al. 1999:9). Was bleibt

58 Dies gilt aus meiner Sicht genauso fiir die Schrift, wie Tyler
es fiir die Sprache formuliert: “The more language became
its own object, the less it had to say about anything else”
(Tyler 1986: 124).

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

152

also nach der Gegenkritik an der Writing Culture-
Debatte fiir die Ethnologie? Sicherlich bleibt ei-
ne “Neudefinition von Validitit”. Sie “basiert auf
der offengelegten Beziehung von Feldforschung
und Ethnographie, von Kontext und Text. Diese
Beziehung entspricht nicht der Reprisentation im
alten Sinne — die Ethnographie ist auch hier das
Ergebnis von Interpretation und damit literarisches
Oeuvre — oder fordert Abbildqualitit gemdB eines
radikalen Empirizismus. Beides wird aus erkennt-
nistheoretischen und pragmatischen Griinden ver-
worfen. Es ist vielmehr das bewuflte Nachzeichnen
des ‘Ethnographischen Weges’, die ‘Beobachtung
der Teilnahme’” (Stellrecht 1993: 62). Genau das
heiB3t nicht, dass alle Ethnographie gleichermallen
Fiktion ist wie eine Novelle, und es heift nicht,
dass Ethnographie als Genre der Literatur unter-
geordnet werden sollte: “Was bleibt dann noch fiir
die Kritiker iibrig, als gute Literatur von schlechter
zu unterscheiden” (Fabian 1999: 346)?

Aus einer psychoanalytischen Perspektive her-
aus gilt es, die Angst des ethnologischen Forschers
zu thematisieren und nicht der Illusion nachzuge-
ben, den Methodenteil der Forschungspraxis mit
dem methodologischen Ideal in Einklang zu brin-
gen. Eine derartige “methodologische Liige” “ver-
sperrt vor allem auch den ungehinderten Blick
auf ein sozial- und kulturwissenschaftliches Da-
tum ersten Ranges: die Begegnung von Forscher
und Forschungsobjekt als Erkenntnisgegenstand
und als Erkenntnisquelle” (Lindner 1981: 52). Das
bedeutet fiir den Berichtenden, die Verzerrungen,
die in der Interaktion mit seinem “Gegenstand”,
und damit in einem Prozess von Ubertragung und
Gegeniibertragung auf dem Weg zu einer authen-
tischen Objektivitdt entstehen, als Datum fest-
und nicht fiir sich zu behalten (Devereux 1973:
17-22).

Bourdieu spricht aus soziologischer Warte be-
ziiglich der “drei Hauptmomente der reflexiven
Analyse™® ebenso von Verzerrungen. Auf drei
Ebenen gilt es in diesem Sinne die Stellung des
Analysierenden zu beachten: innerhalb der “so-
zialen Struktur im weiten Sinne” (es geht darum,
die sozialen Bedingungen der Produktion des Pro-
duzenten zu objektivieren), im “objektiven Raum
sozialer Positionen” (also beispielsweise dem wis-
senschaftlichen Feld) und auf der individuellen
Ebene des Wissenschaftlers — auf der dieser
sich selbst als Wissenschaftler zu analysieren
hat, um das “scholastic bias”® méglichst zu ver-
meiden.

59 Die Zitate dieses Abschnitts beziehen sich auf Bourdieu
(1999: 369-371).

Philipp Schroder

Die Writing Culture-Debatte forderte die Ethno-
logie legitimerweise auf, etwas zwischen Erfahren
und Beschreiben zu legen. GewissermalBen forder-
te sie mit der Beriicksichtigung der Autorenschaft
der Ethnographen einen “Denkraum” im War-
burg’schen Sinne. Dieser soll gewihrleisten, dass
zwischen Mensch — erfahrendem Ethnologen — und
Umwelt — vertraute und fremde Kulturumwelt,
in die er hineinschreibt — ein Abstand eingehal-
ten wird, um nicht linger die Moglichkeit vor-
zutduschen, dass ein direktes Uberfiihren von Ein-
driicken in Schrift moglich wire, ohne Reflexion
zur eigenen Rolle, zur ethnographisch-autorischen
Kreativitit und zur situationalen Verzerrung.

Warburg kritisierte dies beziiglich der zuneh-
menden Beherrschung der Natur durch den Men-
schen, wenn die technologischen Entwicklungen
deren Beziehung unmittelbar werden ldsst. Die
amerikanischen Pueblos traf er auf seiner Reise
in den Jahren 1895/1896 in einem diesbeziigli-
chen “Ubergangszustand” (Warburg 1988: 24) zwi-
schen Magie und Logos an. Dieser half ihnen
einen mythisch-symbolischen Denkraum zu be-
wahren, in dem subjektive Erkldrungen des Er-
lebten, jenseits vollstdndiger Vergeistigung, noch
moglich waren: “Der Ersatz der mythologischen
Verursachung durch die technologische also nimmt
ihr den Schrecken, den der primitive Mensch
empfindet. Ob sie durch diese Befreiung von der
mythologischen Anschauung ihm auch wirklich
hilft, die Ritsel des Daseins ausreichend zu be-
antworten, das wollen wir nicht ohne weiteres
behaupten” (Warburg 1988:53). Die Vorstellung
eines derartigen “metaphorischen Sicherheitsab-
stands” sieht die “Distanz vom unmittelbaren Ein-
druck ... [als] unabdingbare Voraussetzungen fiir
die wissenschaftliche Erkenntnis” (Korff 2003:
147). Eine #hnliche Kritik ldsst sich auch im
Gefolge von Max Weber und Siegmund Freud
nachvollziehen: “Mit Freud stimmt Weber dariiber
ein, dass die Wissenschaft und die damit einher-
gehende Entfaltung instrumenteller Macht nicht
den Weg zum Gliick weist” (Rabinow 2004b:

60 “In Ermangelung einer Analyse dessen, was dem Tat-
bestand, die Welt zu denken, sich von der Welt und vom
Handeln zuriickzuziehen, um sie zu denken, innewohnt,
setzt sich der Denker, ohne es zu wissen, der Gefahr aus,
seine eigene Denkweise an die Stelle der Denkweise der von
ihm analysierten Handelnden zu setzen, die nicht die Mufle
haben (noch oft den Wunsch), sich selbst zu analysieren,
und auf diese Weise in seinen Gegenstand die fundamentale
Voraussetzung hineinzulegen, die mit der Tatsache verbun-
den ist, ihn als Gegenstand zu denken, anstatt mit ihm zu
tun zu haben, etwas mit ihm tun, ihn zu seiner Sache zu
machen (pragma)” (Bourdieu 1999: 371).

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

123).%! Eine sich darauf beziehende Ethik We-
ber’schen Denkens “entpuppt sich als eine Form
der Kritik — kritisch im Sinne Kants, als Darle-
gung der Grenzen der Vernunft” (Rabinow 2004b:
124).

Mit der Writing Culture-Debatte wurde die Eth-
nologie gezwungen {iiber sich selbst zu reflektie-
ren: Autorenschaft und deren Verbindung mit den
Kategorien Macht und Politik, die Frage nach
Dialogizitdt und letztendlich das Herausarbeiten
ethnographischer Diskurse fiihrten dazu, dass eine
zeitgenossische Ethnologie iiber eine neue Validi-
tat ihrer Daten nachdenken muss, indem sie die
verschiedensten Verzerrungen dokumentiert und
analysiert, die durch ihre Praxis entstehen, um
sich dadurch letztlich einen Reflexionsraum zu
verschaffen.

In Anerkennung seiner kreativen Titigkeiten
als teilweiser ‘“Produzent, Konstrukteur und Er-
finder” von Kulturbeschreibungen steht der Eth-
nograph zudem in einem Spannungsfeld zwischen
Neuem und Altem in Kulturen, zwischen der —
iiber die Kommunikation vermittelten — dialekti-
schen Beziehung von “Erfindung und Konventi-
on”.%2 Weiteres Moment einer reflektierten Ethno-
logie ist eine derart als kontinuierlich begriffene
historische Dimension, die Rabinow mit den Be-
griffen Tradition, Moderne und Entfremdung fasst:
“... wenn eine Kultur aufhort, sich zu bewegen,
wenn die Strukturen ihres Glaubens nicht mehr die
Moglichkeit bieten, neue sinnstiftende Erfahrun-
gen zu machen, zu kreieren und zu integrieren,
setzt ein Prozess der Entfremdung ein. Tradition
steht nicht im Gegensatz zur Moderne, sondern zur
Entfremdung” (Rabinow 2004a: 9). Mit einer sol-
chen Perspektive ldsst sich nicht nur die Relevanz
der tradierten Lebenswelt fiir eine spezifische kul-
turelle Vitalitit in der Gegenwart erkennen, son-
dern auch die Vorstellung von einer umfassenden
gemeinsamen Riickbindung in die Entwicklungs-
geschichte ausdriicken, die den Dialog ermogli-
chen kann zwischen den gedachten “traditionellen”
und “modernen” Gesellschaften unserer Zeit und
damit iiber die daraus synthetisierten Zivilisations-
grenzen hinweg.

Aus der Kritik am Dekonstruktivismus und Re-
lativismus der Writing Culture-Debatte kann eine

61 An anderer Stelle: “Die zunehmende Intellektualisierung
und Rationalisierung bedeutet also nicht eine zunehmende
allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, unter denen
man steht . .. [sondern], dass man vielmehr alle Dinge — im
Prinzip — durch Berechnung beherrschen konne” (Rabinow
2004b: 122).

62 “Invention changes things, and convention resolves those
changes into a recognizable world” (Wagner 1981: 53).

Anthropos 102.2007

153

zweifache Bewegung fiir die weitere Evolution der
Ethnologie abgeleitet werden. Es ist zum einen
die positive Wendung des Dekonstruktivismus —
aus dessen Kritik als Selbstzweck und “Ethik der
Enthiillung der inhérenten Instabilitit allen Wis-
sens” (Rabinow 2004b: 87) heraus — in Rich-
tung Nominalismus. Denn in der Tat “scheint es
sinnvoll, zwischen dem Nominalismus als einer
Aussage liber das Wesen der Dinge einerseits —
es gibt blof partikuldre Dinge in der Welt und
keine natiirlichen Kategorien — und der nomina-
listischen Sensibilitdt andererseits zu unterschei-
den, die sich selbst im Einklang mit einer Welt
zu formen sucht, die als kontingent, gestaltbar
und offen erfahren wird” (Rabinow 2004b: 86).
Dieser nach vorne gerichtete Blickwinkel schlieft
ein zweites, fundamentales, nicht aus, ndmlich,
dass Ethnologen (wieder) nach den Universalien
Ausschau halten; also etwa mit dem Gedanken ei-
ner nominalistischen Sensibilitit im Hinterkopf auf
das Gemeinsame der Menschheit achten, im Rah-
men eines moderaten (zeitgemiBen selbstreflexi-
ven und dialogischen) Universalismus (Hauschild
2005: 70). Fir die Ethnologie bietet sich dafiir
eine besondere Chance: sie liegt im Uberzeugen
ihrer Gegeniiber davon, “dass Kultur zwar relativ,
aber nicht einzigartig ist” (Hauschild 2005: 76);
sie ldsst damit Ethnologen zu mehr werden als
nur zu textgebundenen Ubersetzern, macht sie
vielmehr zu Mittlern zwischen europdischen und
nichteuropdischen Zivilisationen. Das konnte fiir
die aufgeklidrten Humanisten frither notig sein als
geglaubt: die Sensibilitit fiir die Frage der Macht,
die die Writing Culture-Debatte ihr eingeimpft hat,
sollte zumindest die Ethnologie von der absolu-
ten Uberzeugung abhalten, dass die Dominanz der
Bisherigen fiir ewig hélt: “Mitunter war ich rest-
los beschdmt von diesen Eruptionen physischer
Macht, dass ich mir einzureden suchte, in mei-
ner weilen Haut die epochale Erschopfung der
gesamten Alten Welt zu spiiren; es half mir gar
nichts, die schiere Schwiche angesichts des Fak-
tischen als Uberlegenheit einer verfeinerten Ver-
nunft zu camouflieren. Im Gegenteil, bald spiirte
ich die Kraft dieser Menschen auch dann, wenn
sie mich vom Strafenrand beobachteten, da lag
mitunter ein Lauern in der Luft, dass man sich
als Europider arg zusammenreilen musste, um er-
hobnen Hauptes seiner Wege zu gehen” (Politycki
2005: 39).

Dieser Beitrag entstand im Rahmen des Seminars “Eth-
nologie als Kulturwissenschaft” an der Eberhard Karls
Universitit Tiibingen unter Leitung von Prof. Dr. Tho-
mas Hauschild im Sommersemester 2004.

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

154
Zitierte Literatur

Asad, Talad

1999  Ubersetzen zwischen Kulturen. Ein Konzept der briti-
schen Sozialanthropologie. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp- 300-334.

Bachmann-Medick, Doris
1992 “Writing Culture” — ein Diskurs zwischen Ethnologie
und Literaturwissenschaft. kea 4: 1-20.

Berg, Eberhard, und Martin Fuchs (Hrsg.)
1999 Kaultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der ethnographi-
schen Représentation. Frankfurt: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre
1999 NarziBitische Reflexivitit und wissenschaftliche Reflexi-
vitdt. In: E. Berg und M. Fuchs (Hrsg.); pp. 365-374.

Braun, Peter, Peter J. Briaunlein und Andrea Lauser
1999 ... Der teilnehmende Leser ... Erkundungen zwischen
Ethnologie und Literatur. kea 12: 1-18.

Clifford, James

1986 Introduction. Partial Truths. In: J. Clifford and G.E.
Marcus (eds.); pp. 1-26.
1988 The Predicament of Culture. Twentieth-Century Ethnog-

raphy, Literature, and Art. Cambridge: Harvard Univer-
sity Press.

Uber ethnographische Allegorie. In: E. Berg und M.
Fuchs (Hrsg.); pp. 200—239.

1999

Clifford, James, and George E. Marcus (eds.)
1986 Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnog-
raphy. Berkeley: University of California Press.

Conrad, Joseph
1991 Herz der Finsternis. Ditzingen: Reclam. [1899]

Dahlmann, Dittmar

1997 Von Kalmiicken, Tataren und Itelmenen. Forschungs-
reisen in Sibirien im 18. Jahrhundert. In: E.-M. Auch
und S. Forster (Hrsg.) “Barbaren” und “Weille Teufel”.
Kulturkonflikte und Imperialismus in Asien vom 18. bis
zum 20. Jahrhundert; pp. 19—44. Paderborn: Schéningh
Verlag.

1999  Einleitung. In: J. G. Gmelin; pp. 7-84.

Dammann, Riidiger
1992 Die Entdeckung des inneren und des dueren Auslands.
kea 4: 21-38.

Devereux, Georges
1973 Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften.
Miinchen: Hanser.

Didszegi, Vilmos

1963 Zum Problem der ethnischen Homogenitit des tofischen
(karagassischen) Schamanismus. In: V. Didszegi (Hrsg.);
pp. 261-357.

Tracing Shamans in Siberia. The Story of an Ethno-
graphical Research Expedition. New York: Humanities
Press.

Shamanism. In: M. Hoppdl (ed.), Shamanism. Select-
ed Writings of Vilmos Didszegi; pp. 1-9. Budapest:
Akadémiai Kiadd. [Orig.: Encyclopaedia Britannica
1974: 638—641]

1968

1998

Diészegi, Vilmos (Hrsg.)

1963 Glaubenswelt und Folklore der sibirischen Volker. Bu-
dapest: Akadémiai Kiado.

Philipp Schroder

Duerr, Hans-Peter

1976 Konnen Hexen fliegen? In: H.-P. Duerr (Hrsg.), Unter
dem Pflaster liegt der Strand. Bd. 3; pp. 55—-82. Berlin:
Karin Kramer Verlag.

Dunn, Stephen P.
1970 Book Notices. Review of M. Didszegi 1968. Russian
Review 29/3: 353.

Eisch, Katharina, und Monika Hamm

2001 Einleitung. In: K. Eisch und M. Hamm (Hrsg.), Die
Poesie des Feldes. Beitrdge zur ethnographischen Kul-
turanalyse; pp. 11-23. Tiibingen: Tiibinger Vereinigung
fiir Volkskunde. (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-
Instituts der Universitit Tiibingen, 93)

Elert, Aleksandr Christanovic

1996 Die Volker Sibiriens in der Sicht Gerhard Friedrich
Miillers. In: Berliner Jahrbuch fiir osteuropdische Ge-
schichte. Bd. 2: Sibirien: Kolonie — Region; pp.37-
54. Berlin: Akademischer Verlag.

Eliade, Mircea
1970 Review of M. Didszegi 1968. American Anthropologist
72: 1525-1526.

Fabian, Johannes

1999 Prisenz und Reprisentation. Die Anderen und das
anthropologische Schreiben. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp. 335-364.

Farkas, Ann
1971 Review of M. Didszegi 1968. Slavic Review 30/2: 380—
381.

Foucault, Michel
1991 Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt: Fischer.

Frank, Susi K.
1999 Reisen nach Sibirien. Zwischen Heterotopie und Topo-
graphie. kea 12: 113-136.

Fuchs, Martin, und Eberhard Berg

1999 Phidnomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethno-
graphischer Reprisentation. In: E. Berg und M. Fuchs
(Hrsg.); pp. 11-108.

Fiig, Andrea

1992 Die sowjetische Ethnographie der Pamirvolker. Die
Konstruktion von Nationalitidten. Heidelberg. [Magister-
arbeit, Ruprecht-Karls-Universitidt Heidelberg]

Ginzburg, Carlo

1992 Der Inquisitor als Anthropologe. In: R. Habermas und
N. Minkmar (Hrsg.), Das Schwein des Hauptlings.
Sechs Aufsdtze zur Historischen Anthropologie; pp.
42-55. Berlin: Klaus Wagenbach. (Wagenbachs Ta-
schenbuch, 212)

Gmelin, Johann Georg

1999 Expedition ins unbekannte Sibirien. Hrsg., eingeleitet
und erl. von Dittmar Dahlmann. Sigmaringen: Jan
Thorbecke Verlag. (Fremde Kulturen in alten Berich-
ten, 7) [Neuausgabe von: Johann Georg Gmelin, Reise
durch Sibirien von dem Jahr 1733 bis zum Jahr 1743.
Gottingen 1751-1752]

Hauschild, Thomas

1995 Genus, Genius. In: T. Hauschild (Hrsg.), Ethnologie
und Literatur. kea 1 (Sonderband): 1-7. Bremen: kea-
edition.

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

Schauspiel, Ideologie und Selbstdarstellung

2005 Ethnologie als Kulturwissenschaft. In: K. Stierstorfer
und L. Volkmann (Hrsg.), Kulturwissenschaft interdis-
ziplindr; pp. 59-79. Tiibingen: Gunter Narr Verlag.

Hauschild, Thomas, und Bernd Jiirgen Warneken (Hrsg.)

2002 Inspecting Germany. Internationale Deutschland-Eth-
nographie der Gegenwart. Miinster: LIT Verlag. (Forum
Europidische Ethnologie, 1)

Hauser-Schiublin, Brigitta

2003 Teilnehmende Beobachtung. In: B. Beer (Hrsg.), Me-
thoden und Techniken der Feldforschung; pp.33-53.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Hoffe, Otfried
2004 Immanuel Kant. Miinchen: C. H. Beck Verlag.

Humphrey, Caroline
1980 Editor’s Introduction. In: S. Wajnschtejn; pp. 1-33.

Jakowlew, Alexander
2003 Die Abgriinde meines Jahrhunderts. Eine Autobiogra-
phie. Leipzig: Faber und Faber.

Joel, Fokke

2003 Ein ganz normaler Mensch. Fiktive Ethnologie — Der
tschuktschische Autor Juri Rytchéu erinnert an ein ver-
gessenes Volk. Freitag 49. <http://www freitag.de/2003/
49/03491401.php> [31.08.2005]

Kant, Immanuel
1798 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Konigsberg:
Friedrich Nicolovius.

Knecht, Michi, und Gisela Welz

1995 Ethnographisches Schreiben nach Clifford. In: T. Hau-
schild (Hrsg.), Ethnologie und Literatur. kea 1 (Sonder-
band): 71-91.

Korff, Gottfried

2003 Kulturforschung im Souterrain. Aby Warburg und die
Volkskunde. In: K. Maase und B.J. Warneken (Hrsg.),
Unterwelten der Kultur. Themen und Theorien der volks-
kundlichen Kulturwissenschaft; pp. 143—177. Koln:
Bohlau Verlag.

Kramer, Fritz W.

2005 Schriften zur Ethnologie. Hrsg. und mit einem Nachw.
von Tobias Rees. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft, 1688)

Lévi-Strauss, Claude
1988 Traurige Tropen. Leipzig: Reclam Verlag.

Lindner, Rolf

1981 Die Angst des Forschers vor dem Feld. Uberlegungen
zur teilnehmenden Beobachtung als Interaktionsprozef3.
Zeitschrift fiir Volkskunde 77: 51—-66.

Malinowski, Bronislaw

1979 Argonauten des westlichen Pazifik. Ein Bericht iiber
Unternehmungen und Abenteuer der Eingeborenen in
den Inselwelten von Melanesisch-Neuguinea. Frankfurt:
Syndikat. [1922]

Menowstschikow, G. A.
1963 Wissen, religiose Vorstellungen und Riten der asiati-
schen Eskimos. In: V. Diészegi (Hrsg.); pp. 463—481.

Osterhammel, Jiirgen

1989 Distanzerfahrung. Darstellungsweisen des Fremden im
18. Jahrhundert. In: H.-J. Konig, W. Reinhard und
R. Wendt (Hrsg.), Der europdische Beobachter aufiereu-

Anthropos 102.2007

155

ropdischer Kulturen. Zur Problematik der Wirklichkeits-
wahrnehmung. Zeitschrift fiir Historische Forschung 7
(Beiheft): 9—-42. Berlin: Duncker & Humblot.

Passet, Evelin

n.d. Juri Rytchéu, Literatur aus dem Hohen Norden. <http://
www.unionsverlag.com/info/link.asp?link_id=197&
pers_id=1284&pic=../portrait/Rytchéuluri.jpg&tit=
Juri%20Rytch%EBu> [31.08.2005]

Politycki, Matthias
2005 Weiller Mann — was nun? Die Zeit (01.09.2005) 36: 39.

Rabinow, Paul

1999 Reprisentationen sind soziale Tatsachen. Moderne und
Postmoderne in der Anthropologie. In: E. Berg und
M. Fuchs (Hrsg.); pp. 158—199.

2004a Anthropologie der Vernunft. Studien zu Wissenschaft
und Lebensfiihrung. Frankfurt: Suhrkamp.

2004b Was ist Anthropologie? Frankfurt: Suhrkamp.

Rees, Tobias
2004 Nachwort. Was ist Anthropologie? Einblicke in eine
Denkwerkstatt. In: P. Rabinow 2004b; pp. 164—168.

Robel, Gert

1992 Bemerkungen zu deutschen Reisebeschreibungen iiber
das Russland der Epoche Katharinas II. In: H.-W. Jiger
(Hrsg.), Europdisches Reisen im Zeitalter der Aufkli-
rung; pp. S. 223-241. Heidelberg: Carl Winter Univer-
sitdtsverlag.

Rosaldo, Renato

1986 From the Door of His Tent. The Fieldworker and the
Inquisitor. In: J. Clifford and G. E. Marcus (eds.); pp.
77-97.

Rudolph, Jiirgen 3

1992 Was ist “dichte Beschreibung”? Uberlegungen zu einem
Begriff, einer Praxis und einem Programm. kea 4: 39—
62.

Rytchéu, Juri

2004 Der letzte Schamane. Die Tschuktschen-Saga. Ziirich:
Unionsverlag.

2006 Juri Rytch&u.<http://wwwunionsverlag.com/info/person.
asp?pers_id=1284> [26.10.2006]

Stellrecht, Irmtraud

1993 Interpretative Ethnologie. Eine Orientierung. In: T.
Schweizer, M. Schweizer und W. Kokot (Hrsg.), Hand-
buch der Ethnologie; pp.29-78. Berlin: Dietrich Rei-
mer Verlag.

Tyler, Stephen

1986 Post-Modern Ethnography. From Document of the
Occult to Occult Document. In: J. Clifford and G.E.
Marcus (eds.); pp. 122—-140.

1999 Zum “Be-/Abschreiben” als “Sprechen fiir”. Ein Kom-
mentar. In: E. Berg und M. Fuchs (Hrsg.); pp.288—
296.

Wagner, Roy
1981 The Invention of Culture. Chicago: University of Chi-
cago Press.

Wajnschtejn, Sevian 1. [Vainshtein; Weinstein]

1963 Die Schamanentrommel der Tuwa und die Zeremonie
ihrer “Belebung”. In: V. Didszegi (Hrsg.); pp. 359-367.
Nomads of South Siberia. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

1980

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

156 Philipp Schroder

1996 Die Welt der Nomaden im Zentrum Asiens. Berlin:  Zéhringer, Martin
Reinhold Schletzer Verlag. (Studia Eurasia, 6) [1991] 2003 Tschuktschensaga zwischen Mythos und Moderne. Das
schwierige Genre und die “Wende der Zeit” in Ju-

Warburg, Aby M. ry Rytchéus Roman “Der letzte Schamane”. Literatur-
1988 Schlangenritual. Ein Reisebericht. Berlin: Verlag Klaus kritik.de 5 (Mai 2003). <http://www literaturkritik.de/
Wagenbach. public/rezension.php?rez_id=5943> [31.08.2005]

Anthropos 102.2007

216.73.216.35, am 22.01.2026, 08:53:50. © Urheberrechtich geschitzter Inhat 3
m ‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-135

