
III. Kapitel – Sein und Werden

11. Die Umkehrung des Platonismus

Platon ist unbestrittenerweise der einflussreichste Philosoph der abendländischen

Kultur. Er ist damit für Nietzsche der Hauptverantwortliche unserer nihilistischen

Denkweise und der Ursprung der langen Geschichte einer Lebensverleumdung (und

der kurzen Geschichte des Denkens), die anschließend das Christentum bzw. die Kirche

(die reformierte inbegriffen) noch perfektionierte. Popper, der vielleicht lediglich diese

grundlegende Analyse eines lebensgefährdenden Platonismus mit Nietzsche teilte,

behandelte Platon vor allem aus soziologischer Sicht. Trotz ihres unterschiedlichen

Ansatzes und seiner Distanz zu Nietzsche verfolgte Popper in Prinzip dennoch das

gleiche Ziel einer Umkehrung des Platonismus. Aus vielleicht verständlichen Gründen

konnte 1938 Popper noch nicht über den aristokratischen Radikalismus Nietzsches

hinwegsehen. Jegliche Form von Elitismus war das zu bekämpfende Phänomen. Man

muss hier auch daran erinnern, dass die fundamentale Aufarbeitung des Gesamtwerkes

Nietzsches, einschließlich der Fälschungen, erst in den Nachkriegsjahren stattfand.

Aber auch heute noch bleibt eine gesunde Verdauung Nietzsches für viele Leser schwie-

rig. Man sollte jedoch seinem eigenen Rat folgen: Was geht uns Herr Nietzsche an?

Wenn auch nicht sein konsequenter Aristokratismus aus rein soziologischer Sicht mit

Popper auf einen Nenner zu bringen ist, so hat er doch aus philosophischer Sicht wie

kein anderer Denker alle wesentliche Kritik am lebensfeindlichen Intellektualismus

vorweggenommen, letztendlich seine eigenen ›allzumenschlichen Wahrheiten‹ mit

eingeschlossen. Sein hier herausgefilterter und instrumentalisierter Hauptgedanke,

die Unwahrheit als Lebensbedingung zuzugestehen, bleibt der humanistische Gedan-

ke schlechthin. Die Radikalität dieses Gedankens liegt nicht in einer zerstörerischen

Gewalt (einer erneuten revolutionären ›tabula rasa‹), sondern eben in seiner Fähigkeit,

die kulturellen Errungenschaften zu erhalten. Denn damit wird Nietzsche immer recht

behalten: »nicht die Dinge, sondern die Meinungen über Dinge, die es gar nicht gibt, haben

den Menschen so verstört!« (M: 319) Hier setzt seine Umkehrung des Platonismus als

»Umwertung allerWerte« an.Metaphysik alsMetaphysik derKunst, vorausgesetzt, »daß

der Werth der Welt in unserer Interpretation liegt« (KSA12, § 2[108]) und dass folglich

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Nietzsches Architektur der Erkennenden

jegliche Interpretation und Fiktion einer Wertung als neue Lebens-Möglichkeit oder

eben Lebens-Unmöglichkeit zu unterziehen ist.

Was bleibt, wenn sein System alsWissenschaft vernichtet ist? Gerade dieses Bleibende

aber muß es sein, was den Wissenstrieb bändigt, also das Künstlerische daran. (KSA7,

§ 19[45])

Auch Aristoteles’ Essenzialismus ist nicht wissenschaftlich zu rechtfertigen, aber eben

künstlerisch.Das Sein ist die konkrete Sinngebung aus derWillkür desWerdens. Schaf-

fen ist das Spiel mit dem Werden, aus dem die ernsthaft umgekehrte menschliche

Perspektive (Perspektivismus, Anthropomorphismus) hervorzugehen hat: dem ewigen

Werden das logischerweise ›flüchtige‹ Sein aufzuprägen (WZM: 418). Beständigkeit

und Flüchtigkeit sind hier nur relative (psychologische) Werte unserer Distanz oder

Nähe zum Chaos, reine Messwerte zwischen dem mehr oder weniger distanzierten

(theoretischen) höheren Menschen und dem ›primitiveren‹, dem spielerischen Chaos

näherstehenden (fiktiven) »Übermenschen«. Keiner Ohnmacht mehr ausgeliefert zu

sein, sondern in der Offenheit zumWerden die Veränderung (die Nähe zum Leben, die

lebensnotwendige Mutation) noch zu wollen. Wenn diese Umkehrung der Wahrheit in

Unwahrheit vom ›letzten Philosophen‹, vom ›letzten Künstler‹ vollzogen ist, löst sich

die Philosophie auf – wie auch die Kunst. Dies ist »das ethische Mandat der Kunst«

(Sloterdijk 8: 49), einzig fähig, die neue Form einer affirmativen und kreativen »vita

contemplativa« der Erkennenden zu generieren (M, § 41). Dieser Umsturz ist nicht

das Ende der Philosophie, der Metaphysik, sondern ihre eigentliche Integration in das

Leben, ihrer Auflösung ›im‹ Leben (es ist die hypothetische Auflösung der spezifischen

›Begriffe‹ für ein scheinbar unterschiedliches Denken, d.h. ein wahrhaft konzeptuelles

Denken, nicht aber die Auflösung ihrer Inhalte). Platons Vertreibung der Kunst aus dem

Leben (und der folgenden Vertreibung des Lebens aus der Kunst) stellt Nietzsche den

Menschen als Künstler und denWillen zur Macht als Willen zur Kunst gegenüber.

Dies Vermögen selbst, dank demer dieRealität durch die Lüge vergewaltigt, diesesKünst-

ler-Vermögen par excellence des Menschen – er hat es nochmit Allem, was ist, gemein:

er selbst ist ja ein Stück Wirklichkeit, Wahrheit, Natur – er selbst ist auch ein Stück

Genie der Lüge… (KSA13, § 11[415]; WZM: 576)

Nietzsche ändert also nicht die »Dinge, die es gar nicht gibt«, d.h. unsere größten kultu-

rellen Errungenschaften und sublimsten Abstraktionen (wie Gott und Wahrheit), son-

dern nur unseren Blick auf die Dinge, auf die von uns konzipierte Welt. Er verändert

unseren Blick auf das das Leben erhaltende Verändern derWelt.Noch deutlicher gesagt:

Der (höhere) Mensch passt sich nicht passiv der scheinbar ›wahren‹ Welt an, sondern er

macht (schafft) sichaktiv eineewig scheinbareWelt zurecht.MitderEinführungder ewi-

gen Wiederkunft in das Konzept des Willens zur Macht, provoziert Nietzsche eine We-

sensveränderungder reaktiven (passiven,ohnmächtigen)Kräfte desMenschen (KSA11,§

26[283]; Deleuze 7: 80).Man braucht nicht Gott zu bezwingen (oder gar zu ermorden); es

reicht,das ihmanhaftendeReaktive abzusondern,umseinen sublimenScheinnochaus-

zubauen. Gott (»the Great Architect himself« [Kostka: 199]), ist ›das‹ Symbol der Macht

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 127

des Schaffens als der bisweilen höchste Appell der konzeptuellen Anmut derWelt. Kunst

und Leben fusionieren in einem »physiologischen Prozeß« (KSA7, § 19[179]), in dem das

eine das andere appelliert (»nur das Ähnliche percipirt das Ähnliche« [KSA7, § 19[179]]),

stimuliert bzw. stetig erneuert.

Zur Idee der ewigenWiederkunft des Gleichen: mit diesem schwersten aller Gedan-

ken beabsichtigt Nietzsche eine klareMethode der Selektion (KSA11, § 26[284]). Nur was

wir in alle Ewigkeit ertragen könnten, ist erhaltenswert. Das zukünftig ›Gleiche‹ ist also

rein theoretisch bzw. rhetorischunddient lediglich als Vektor derVorstellung,als Bedin-

gung der geistigen Aufgabe.Es ist Auslöser eines vorauseilenden Sprungs, einer Fiktion.

Die Losung, das ›konkrete‹ Ergebnis dieser Gleichung, ist aber niemals das Gleiche, da

ja die Selektion (des Sublimen, des Kunstwertigen), d.h. die aktive Veränderung der Vor-

aussetzungender Zukunft, das Ziel dieser Vorstellung ist.Undwas könnteman auch an-

deres in alle Ewigkeit ertragen als das permanente Driften, das plastische Leben?! Nicht

das Alte, auch nicht das Neue (Letzteres wäre wiederumnur das dauernde Brechen).Die

ewige Wiederkunft ist der Aufruf an das Schaffen anhand des Gedächtnisses (im Sinne

der Erinnerung, des Bezugs, der Relation). Kein unverdauliches Nebeneinander (»mit

nichts mehr fertig werden«), keine bunte Kuh der passiven Akkumulation oder Substi-

tution, sondern eine aktive Transformation des Bestehenden.

Die »ewige Wiederkunft des Gleichen« (KSA9, § 11[141]) ist präziser gesagt die ste-

tige Wiederkunft des Ähnlichen; sie ist das Konzept des Driftens, des aktiven und se-

lektiven Veränderns, des ewig neu zu schaffenden Rahmens unseres Lebens1. Gott wird

abermals zum ›Sein‹, aber zumSein desWerdens (Antrieb und Stimulans zumWerden),

zum Sein der Selektion und Hierarchie der lebenserhaltenden Kräfte. Mit der ewigen

Wiederkehr wird Gott zum Symbol des Umsturzes, der Selektion und Rangordnung der

Lebenswerte.AmunterstenEndederOrdnung:derhöhereMenschdesWissens,desWil-

lens zumNichts mit seinen Konzepten der bewegungslosen Dinge ›an sich‹ und der ab-

solutenWahrheit (also der Sklave einer reaktivenWissenschaft). Ganz oben: derMensch

desGlaubens (an dieKunst, an die scheinbareWelt), gerüstet durchdieMacht des Schaf-

fens sich unverfälscht dem ewigen Fluss der Dinge, demWürfelspiel der Götter bzw. des

Willens zur Macht ausliefernd, auf dem Weg zur »Selbstüberwindung des Nihilismus«

(KSA12, § 9[127]). Sein jahrtausendalter, streng erzogener Wille zur Wahrheit überwin-

det schließlich noch die nihilistische Wahrheit selbst (KSA13, § 11[99]). Was ist aber die

Voraussetzung, »umdenGedankenderWiederkunft zu ertragen: […] Beseitigungder ›Er-

kenntniß an sich‹, größte Erhöhung des Kraft-Bewußtseins desMenschen, als dessen, der den

Übermenschen schafft« (KSA11, § 26[283]).

Mit der Umkehrung des Platonismus bleibt Gott keine Finalität, kein Ideal, kein

ewiger Orientierungspunkt oder Leitstern (einer Hinterwelt des Wahrhaftigen bzw.

Allmächtigen), sondern wird zum Ausgangspunkt eines noch geschlossenen Seins, das

der (langsamen, aber sicheren) Öffnung zum ewigen Werden bedarf, eines Seins, das

1 Man denke an den Umbau des Alten, beispielsweise an die Transformation eines Altbaus: ein Zu-

stand und Effekt, der ›an sich‹ nichts mit einem Alt- oder Neubau gemein hat: eine eigene Kate-

gorie des Übergangs. Wäre es kein Widerspruch in sich, wäre man geneigt zu sagen: das Gebiet

der Veränderung an sich (oder auch der Überwindung durch Integration), vielleicht sogar eine Art

Architektur des Werdens.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Veränderung als Keim des Lebens in sich schließt, das in der Aneignung auch schon

die Überwindung vorwegnimmt, das Gott als Voraussetzung einer weiteren Fiktion

anerkennt, um über den höherenMenschen hinauszugehen, seine (reaktiven) Konzepte

zu übersteigen als bereits gesetzte, aber eben auch weiterführende (aktive) Stufe des

Lebens.

Wir haben Lüge nötig, um über die Realität, diese »Wahrheit« zum Sieg zu kommen, das

heißt, um zu leben… (WZM: 576)

Die sublimste LügederMenschheitwird vonden frommenWissenschaftlern (denWahr-

heitsfanatikern) nur mehr als Lüge gescholten. Die Überwindung ist aber damit ausge-

schlossen, das Durchschreiten des Nihilismus verhindert.Wir bleiben der (christlichen)

Moral ausgeliefert, unter der festen Annahme, mit der Wissenschaft ›jenseits von Gut

und Böse‹ zu navigieren. Das Denken wurde noch nicht konsequent als konzeptuelles

Denken erfasst, der Sinn (d.h. die unbedingte Notwendigkeit) des Denkens in Bildern,

unseres Bilderlebens2, nicht vollends integriert. Das Verständnis der Metaphysik, Re-

ligion und Wissenschaft, »alles nur Bilder des Bildners!« (FW: 199), als nur verschiede-

ne, feinere oder gröbere Formen der Lüge, war noch nicht Voraussetzung einer fröhli-

chen und dennoch seriöseren (wahrhaftigeren)Wissenschaft. Verwerfung, d.h. das blo-

ße Umstürzen einer Bildsäule (Z: 141), ist kein Fortschritt,3 auch nicht die Substituti-

on oder Akkumulation (die »bunte Kuh«). Der Tod Gottes war in diesem Sinne nur ei-

ne Vertiefung des europäischenNihilismus,manwürde heute sagen, ein nachhaltigerer

Untergang des Abendlandes (weshalb Nietzsche eben nicht den Enthusiasmus der auf-

klärerischen Mörder zu diesem entscheidenden Ereignis teilte). Man ersetzte lediglich

den Glauben, d.h. eine durchaus überkommene Form des »Für-wahr-haltens« (KSA12, §

9[41]), durch eine neue Form,ohne darin denwesentlichen Akt der Erneuerung des Alten

zu erkennen und nochweniger auszuschöpfen und zuwürdigen als das Lebenserhalten-

de ›an sich‹. Statt darin das Wesen des Denkens zu erkennen (das Konzeptualisieren),

verstrickte sich die Aufklärung weiter in die zu überwindende, sich selbst verleugnende

Mythologie des Denkens (Adorno/Horkheimer: 33ff.). Man erlag einer doppelten Illusi-

on: jener eines ›faktischen‹ (erreichten) Bruchs und jener eines ›erstrebenswerten‹ (oder

fatalerweise nötigen) Brechens als ultimativeManifestation der Veränderung. Aber Bre-

chen ist eher ein Verhindern der Veränderung, und im konkreten Falle der Aufklärung

hemmt diese doppelte Illusion das Potenzial der unterschwellig durchaus vorhandenen

Veränderung imÜbergang der alten Form der Lüge zur neueren. Das konzeptuelle Aus-

schlachten undMessen am Leben aller unzähligen zur scheinbarenWelt »nur hinzugelo-

genen« (GD: 95) wahrenWelten, ist die große Aufgabe des fröhlichenWissenschaftlers.

2 »Die Phantasieerzeugung kann man im Auge beobachten. Ähnlichkeit führt zur kecksten Fortbil-

dung: aber auch ganz andre Verhältnisse, Contrast den Contrast, und unaufhörlich. Hier siehtman

die außerordentliche Produktivität des Intellekts. Es ist ein Bilderleben.« (KSA7, § 19[77])

3 Dekonstruktion ist in diesem Sinne durchaus ein notwendiger Übergang, eine analytische kon-

struktive Kritik unseres auch ›abbauenden‹ Geistes, aber zur Rekonstruktion, zur erneuerten Syn-

these des bauenden Geistes.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 129

Die »wahre Welt«, wie immer auch man sie bisher konzipiert hat, – sie war immer die

scheinbare Welt noch einmal. (WZM: 353 u. 386)

Nietzsche insistiert auf der ›wahren‹ Bindung von Wissen, (Kunst-)Werk und Leben im

alten Griechenland. Im neuen, ab Sokrates bzw. Platon, wird das Wissen mit der Erfin-

dung derWahrheit fortschreitend vom Leben abgetrennt und damit das Leben gewertet

und das Jenseits demDiesseits vorgezogen. Es folgt der Kult derWahrheit. Die philoso-

phischeModernewird damit zumWegbereiter der christlichen, der planetarischenAus-

dehnung einer fast schon fertigen Idee derModerne imSinne Spenglers. Auch die Kunst

war dieser Wertung des Lebens verschrieben (sie stand noch in der Tradition der sakra-

len Kunst als Fortsetzung der Kunstfeindlichkeit Platons), statt sie am Leben zu werten,

ihren Lebenswert zu ermessen. »Was fruchtbar ist, allein ist wahr« (Goethe, in: Zweig

3: 142). Die Rechtfertigung einerTheorie, wie es Freud ausdrückte, liegt in ihren konkre-

ten Resultaten (Freud 2: 9) für das Leben, nicht in einer Wahrheit an sich (Hinterwelt).

Die Quelle der Fruchtbarkeit (des Lebens) ist die Widersprüchlichkeit (wir insistieren

hier auf ›Quelle‹ und nicht unbedingt auf dem Resultat; im konzeptuellen Denken, jen-

seits derMoral, ist zwar nichts wahr und auch alles erlaubt, aber eben nicht alles frucht-

bar).Wir werden in Kapitel IV. noch ausführlicher auf die hedonistische Dimension un-

seres rationalistischenDenkens (und Entwerfens) eingehen, der eigentlichen reichhalti-

gen, fruchtbaren Quelle der Widersprüchlichkeit (und lebenserhaltenden Diskontinui-

tät, die beispielsweise Foucault, ausgehend von den offen gelassenen Baustellen Nietz-

sches, zum Ausgangspunkt seines Programms am Collège de France wählte), jenseits

lebenstyrannisierender Gesetze eines absoluten Ganzen. Wir werden dann auch in der

Umkehrung des Platonismus noch den potenziellen Platon entdecken, der bedeutends-

ten Fabrik der Delirien.

Wie schon erwähnt übernahm Alberti, wenn auch indirekt über den ihm näherste-

henden Aristoteles, von Platon die Idee des ganzheitlichen Stadtkörpers. In der moder-

nen Betrachtung der Welt ist dies eine wichtige Etappe des ganzheitlichen (architekto-

nischen) Denkens. Denn Holismus kann selbstverständlich sehr differenziert ausgelegt

werden, vor allem in seinen Folgen, und Nietzsches Wille zur Macht ist alles andere als

eine neometaphysische Ausschweifung im Sinne Platons (selbst wenn dies viele Plato-

niker nach wie vor gerne behaupten). Nietzsche geht in seinem Denken nicht einfach

zurück (zu den Griechen), sondern einen Schritt weiter. Der Wille zur Wahrheit (Auf-

klärung) wendet sich zuletzt gegen die Wahrheit selbst (Adorno und Horkheimer for-

mulieren anhand dieser zentralenHypothese Nietzsches den »Selbstzerstörungsprozeß

der Aufklärung« [Habermas 1: 130]). Damit knüpft er wieder an das vorsokratische Grie-

chenland an.Vonhier aus bewirkt er eben keinenRückschritt, sondern vollzieht ein kon-

sequentes Durchschreiten des europäischen Nihilismus (selbst für den radikalen Nietz-

sche kann einewirkungsvolle Überwindung des Bestehenden nicht durch den revolutio-

nären Bruch oder Umsturz erfolgen, sondern lediglich durch seine Integration, Verdau-

ung und konsequenter Veränderung,Mutation, Transformation, ohne für dieses stetige

Schaffen neuer Werte viel »Rauch und Lärm« nötig zu haben4). Der Gedanke des Wil-

4 »Nicht um die Erfinder von neuem Lärme: um die Erfinder von neuenWerten dreht sich die Welt;

unhörbar dreht sie sich. Und gesteh es nur! Wenig war immer nur geschehn, wenn dein Lärm

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Nietzsches Architektur der Erkennenden

lens zur Macht entspringt einem ganzheitlichen, aber eben keinem tyrannischen Den-

ken (siehe zu dieser humanistischen, d.h. lebensnahen Toleranz Nietzsches auch seine

Ausführungen zumPolytheismus versusMonotheismus).Er offenbart die grundlegende

ästhetische Dimension des Denkens.

Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der

fehlenden Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schön-

heit, Weisheit, und wie alle unsere ästhetischen Menschlichkeiten heißen. (FW: 127)

Die ›Lesbarkeit‹ einer Stadt, selbst einer ganzen Region, steht immer wieder im Vorder-

grund der Forschung und Landesplanung (Lynch: 3). Diese Lesbarkeit ist als reine Inter-

pretation stets der ästhetischen Dimension unseres Denkens anzunähern, d.h., wir ha-

ben ihr diese Lesbarkeit zu geben,wir haben sie zu konstruieren, zu schaffen,niemals zu

entdecken.Auchheutebleibt dasLesenderStadt alsBaumimSinneAlexandersnoch im-

merverführerisch (noch immerverführtunsderbiblischeBaumderErkenntnis).Die au-

toritäre Mathematik bleibt aber die unbestrittenste Kaution (Untermauerung) aller se-

riösenHerleitungen.Die Anwendungder »fraktalenGeometrie derNatur« (Mandelbrot)

aufdieStadtentwicklungdiente erneutdazu,diederStadt innewohnendeLogikundden

›organischen‹ Charakter ihres Wachstums auf ›wissenschaftlicher‹ Ebene bestätigen zu

wollen. Der Baum, das Ganze, die Stadt als Körper, war niemals ›nur‹ Kunstwerk, kein

fiktives, sondern ein wahres Mehr (mehr als die Summe aller Teile). Die Kultur wurde

abermals auf eine logische natürlicheOrdnung zurückgeführt.Das organischeGanze ist

nur eine unmittelbare Art, sich der Idee einesWesens, eines höheren Seins (einer autori-

tären Hinterwelt) zu nähern.Mit fast schon religiösem Eifer geht das wissenschaftliche

Wunschdenken weiter; aber derWert wird in derWissenschaftlichkeit gesucht, in einer

objektivierbaren Rationalität, die der autoritärenHinterwelt gerecht wird, und nicht im

Delirium und der Fiktion selbst, nicht in der »Welt, die uns etwas angeht« (JGB: 46). Im

facettenreichen psychologischen Spiel des Willens zur Macht (bzw. ernsthaftem Kampf

»zwischen Kunst und Wissenschaft«) unterliegt abermals der (organische, physiologi-

sche) Gestaltungswille dem anerzogenen nihilistischen Autoritätsbedürfnis.

Auch dieser religiöse Eifer ist nichts anderes als ein Hineinlegen (denn auch dies ist

»immer die scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 386]), jedoch ohne jede Überprüfung

am Leben und ohne den Blick auf das wirkende Potenzial zu richten (außer der durch-

aus seriös zu nehmendenWirkung der Unterdrückung des Denkens). Sobald wir hinter

dem Ganzen eine Logik, ein Gesetz ›entdecken‹ (und eben nicht aktiv hineinlegen, d.h.

konstruieren), werden wir zum Historizisten, zum Tyrannen und geistlosen Gläubiger.

Die Umkehrung des Platonismus, die unentbehrliche Umwertung aller Werte (die tra-

gisch-fröhlicheUmkehrunsererPerspektive), ist derpotenzielleAnschlussder gesamten

und Rauch sich verzog. Was liegt daran, daß eine Stadt zur Mumie wurde, und eine Bildsäule im

Schlamme liegt! […] Im Schlamme eurer Verachtung lag die Bildsäule: aber das ist gerade ihr Ge-

setz, daß ihr aus der Verachtung wieder Leben und lebende Schönheit wächst! Mit göttlichen Zü-

gen steht sie nun auf, und leidend-verführerisch; und wahrlich! sie wird euch noch Dank sagen,

daß ihr sie umstürztet, ihr Umstürzer! Diesen Rat aber rate ich Königen und Kirchen und allem,

was alters- und tugendschwach ist – laßt euch nur umstürzen! Daß ihr wieder zu Leben kommt,

und zu euch – die Tugend!« (Z: 141)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Kapitel – Sein und Werden 131

Kultur an die vorsokratische Antike. Homo sapiens ist und bleibt der ›klassische‹ Homo

Artifex.

12. Die Metaphysik der Kunst

Hier nun wird es nötig, uns mit einem kühnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst

hinein zu schwingen, indem ich den früheren Satz wiederhole, dass nur als ein aesthe-

tisches Phänomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint. (GT: 147)

Ein aesthetisches Problem so ernst zu nehmen ist freilich nach allen Seiten hin anstö-

ßig, sowohl für unsere Aesthetisch-Empfindsamen und ihre Ekel erregendeWeichlich-

keit als auch für jenes robuste oder beleibte Gesindel, das in der Kunst nicht mehr als

ein lustiges Nebenbei, als ein auch wohl zu missendes Schellengeklingel zum »Ernst

des Daseins« zu erkennen im Stande sind: als ob Niemand wüßte, was es in dieser Ge-

genüberstellung mit einem solchen »Ernst des Daseins« auf sich habe. (KSA7, § 11[1])

Wahrheit läuft immer auf eine Wertung des Lebens hinaus. Hinter Wahrheit versteckt

sich immer die (nihilistische) Frage: »Was ist das Leben überhaupt werth?« (PHG, § 1).

Auch ist der Glaube an die Wahrheit noch eine Manifestation unserer intimsten Ängste

(Freud 2: 76f.) und einer Art intellektueller Müßigkeit. Es war wesentlich einfacher das

Leben zuwerten (beispielsweise anhandder jüdisch-christlichenMoral)5, als das ständig

neu Erlernte sinngebend umzusetzen,6 zu entwickeln, zu transformieren und dem Le-

benWürde und Anmut zu verleihen.Manmaß das Leben am (absoluten) ›Wissen‹, statt

das (konzeptuelle) Wissen am Leben zu messen. (Man ging beispielsweise so weit, noch

den Typen-Mensch für die Typen-Stadt zu erfinden). Nietzsche (an)erkennt die Kunst

als das Wesen des Lebens, als die wesentliche organische Funktion. Die Metaphysik der

Kunst ist eine Hymne auf das Leben, ist Metaphysik desWesens unseres Lebens, ist Me-

taphysik der Kunst als Stimulans zum ewigen Leben (KSA13, § 14[21]). Die Umkehrung

(desPlatonismusbzw.derMoral) unddieAufklärungNietzsches befreit zwar vonder Fa-

bel derWahrheit (und der göttlichenMoral), kettet aber gleichzeitig an die fatale schöp-

ferische Aufgabe der Kunst.

5 »Es [das Christentum]warf Kot auf denAnfang, auf die Voraussetzungunseres Lebens…« (GD, »Was

ich den Alten verdanke«, § 4)

6 »Der Weg zu den Anfängen führt überall zu der Barbarei; und wer sich mit den Griechen abgiebt,

soll sich immer vorhalten, daß der ungebändigteWissenstrieb an sich zu allen Zeiten ebenso bar-

barisirt als der Wissenshaß, und daß die Griechen durch die Rücksicht auf das Leben, durch ein

ideales Lebensbedürfniß ihren an sich unersättlichenWissenstrieb gebändigt haben–weil sie das,

was sie lernten, sogleich lebenwollten. Die Griechen haben auch alsMenschen der Kultur undmit

den Zielen der Kultur philosophirt und deshalb ersparten sie sich aus irgend einem autochthonen

Dünkel die Elemente der Philosophie und Wissenschaft noch einmal zu erfinden, sondern gien-

gen sofort darauf los, diese übernommenen Elemente so zu erfüllen zu steigern zu erheben und

zu reinigen, daß sie jetzt erst in einem höheren Sinne und in einer reineren Sphäre zu Erfindern

wurden. Sie erfanden nämlich die typischen Philosophenköpfe, und die ganze Nachwelt hat nichts

Wesentliches mehr hinzuerfunden.« (PHG, § 1)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015 - am 13.02.2026, 21:45:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

