Ill. Kapitel - Sein und Werden

1. Die Umkehrung des Platonismus

Platon ist unbestrittenerweise der einflussreichste Philosoph der abendlindischen
Kultur. Er ist damit fiir Nietzsche der Hauptverantwortliche unserer nihilistischen
Denkweise und der Ursprung der langen Geschichte einer Lebensverleumdung (und
der kurzen Geschichte des Denkens), die anschliefRend das Christentum bzw. die Kirche
(die reformierte inbegriffen) noch perfektionierte. Popper, der vielleicht lediglich diese
grundlegende Analyse eines lebensgefihrdenden Platonismus mit Nietzsche teilte,
behandelte Platon vor allem aus soziologischer Sicht. Trotz ihres unterschiedlichen
Ansatzes und seiner Distanz zu Nietzsche verfolgte Popper in Prinzip dennoch das
gleiche Ziel einer Umkehrung des Platonismus. Aus vielleicht verstindlichen Griinden
konnte 1938 Popper noch nicht iiber den aristokratischen Radikalismus Nietzsches
hinwegsehen. Jegliche Form von Elitismus war das zu bekimpfende Phinomen. Man
muss hier auch daran erinnern, dass die fundamentale Aufarbeitung des Gesamtwerkes
Nietzsches, einschlieflich der Filschungen, erst in den Nachkriegsjahren stattfand.
Aber auch heute noch bleibt eine gesunde Verdauung Nietzsches fir viele Leser schwie-
rig. Man sollte jedoch seinem eigenen Rat folgen: Was geht uns Herr Nietzsche an?
Wenn auch nicht sein konsequenter Aristokratismus aus rein soziologischer Sicht mit
Popper auf einen Nenner zu bringen ist, so hat er doch aus philosophischer Sicht wie
kein anderer Denker alle wesentliche Kritik am lebensfeindlichen Intellektualismus
vorweggenommen, letztendlich seine eigenen sallzumenschlichen Wahrheiten< mit
eingeschlossen. Sein hier herausgefilterter und instrumentalisierter Hauptgedanke,
die Unwahrheit als Lebensbedingung zuzugestehen, bleibt der humanistische Gedan-
ke schlechthin. Die Radikalitit dieses Gedankens liegt nicht in einer zerstorerischen
Gewalt (einer erneuten revolutioniren >tabula rasac), sondern eben in seiner Fihigkeit,
die kulturellen Errungenschaften zu erhalten. Denn damit wird Nietzsche immer recht
behalten: »nicht die Dinge, sondern die Meinungen iiber Dinge, die es gar nicht gibt, haben
den Menschen so verstort!« (M:319) Hier setzt seine Umkehrung des Platonismus als
»Umwertung aller Werte« an. Metaphysik als Metaphysik der Kunst, vorausgesetzt, »da’
der Werth der Welt in unserer Interpretation liegt« (KSA12, § 2[108]) und dass folglich

13.02.2026, 21:45:50.



https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Nietzsches Architektur der Erkennenden

jegliche Interpretation und Fiktion einer Wertung als neue Lebens-Moglichkeit oder
eben Lebens-Unmoglichkeit zu unterziehen ist.

Was bleibt, wenn sein System als Wissenschaft vernichtet ist? Gerade dieses Bleibende
aber muf} es sein, was den Wissenstrieb bindigt, also das Kiinstlerische daran. (KSA7,
§19[45])

Auch Aristoteles’ Essenzialismus ist nicht wissenschaftlich zu rechtfertigen, aber eben
kinstlerisch. Das Sein ist die konkrete Sinngebung aus der Willkiir des Werdens. Schaf-
fen ist das Spiel mit dem Werden, aus dem die ernsthaft umgekehrte menschliche
Perspektive (Perspektivismus, Anthropomorphismus) hervorzugehen hat: dem ewigen
Werden das logischerweise fliichtige« Sein aufzuprigen (WZM: 418). Bestindigkeit
und Fliichtigkeit sind hier nur relative (psychologische) Werte unserer Distanz oder
Nihe zum Chaos, reine Messwerte zwischen dem mehr oder weniger distanzierten
(theoretischen) hoheren Menschen und dem sprimitiverens, dem spielerischen Chaos
niherstehenden (fiktiven) »Ubermenschen«. Keiner Ohnmacht mehr ausgeliefert zu
sein, sondern in der Offenheit zum Werden die Verinderung (die Nihe zum Leben, die
lebensnotwendige Mutation) noch zu wollen. Wenn diese Umkehrung der Wahrheit in
Unwahrheit vom sletzten Philosophens, vom sletzten Kiinstler« vollzogen ist, 16st sich
die Philosophie auf — wie auch die Kunst. Dies ist »das ethische Mandat der Kunst«
(Sloterdijk 8:49), einzig fihig, die neue Form einer affirmativen und kreativen »vita
contemplativa« der Erkennenden zu generieren (M, § 41). Dieser Umsturz ist nicht
das Ende der Philosophie, der Metaphysik, sondern ihre eigentliche Integration in das
Leben, ihrer Auflosung »im« Leben (es ist die hypothetische Auflosung der spezifischen
>Begriffe« fiir ein scheinbar unterschiedliches Denken, d.h. ein wahrhaft konzeptuelles
Denken, nicht aber die Auflosung ihrer Inhalte). Platons Vertreibung der Kunst aus dem
Leben (und der folgenden Vertreibung des Lebens aus der Kunst) stellt Nietzsche den
Menschen als Kinstler und den Willen zur Macht als Willen zur Kunst gegentiber.

Dies Vermogen selbst, dank dem er die Realitdt durch die Liige vergewaltigt, dieses Kiinst-
ler-Vermigen par excellence des Menschen —er hat es noch mit Allem, was ist, gemein:
er selbst ist ja ein Stiick Wirklichkeit, Wahrheit, Natur — er selbst ist auch ein Stiick
Genie der Liige... (KSA13, § 11[415]; WZM: 576)

Nietzsche dndert also nicht die »Dinge, die es gar nicht gibt«, d.h. unsere groiten kultu-
rellen Errungenschaften und sublimsten Abstraktionen (wie Gott und Wahrheit), son-
dern nur unseren Blick auf die Dinge, auf die von uns konzipierte Welt. Er verandert
unseren Blick auf das das Leben erhaltende Verandern der Welt. Noch deutlicher gesagt:
Der (hohere) Mensch passt sich nicht passiv der scheinbar swahren< Welt an, sondern er
macht (schafft) sich aktiveine ewig scheinbare Welt zurecht. Mit der Einfithrung der ewi-
gen Wiederkunft in das Konzept des Willens zur Macht, provoziert Nietzsche eine We-
sensverinderung der reaktiven (passiven, ohnmichtigen) Krifte des Menschen (KSA11, §
26[283]; Deleuze 7: 80). Man braucht nicht Gott zu bezwingen (oder gar zu ermorden); es
reicht, das ithm anhaftende Reaktive abzusondern, um seinen sublimen Schein noch aus-
zubauen. Gott (»the Great Architect himself« [Kostka: 199]), ist >das< Symbol der Macht

13.02.2026, 21:45:50.



https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

des Schaffens als der bisweilen hochste Appell der konzeptuellen Anmut der Welt. Kunst
und Leben fusionieren in einem »physiologischen Prozef« (KSA7, § 19[179]), in dem das
eine das andere appelliert (»nur das Ahnliche percipirt das Ahnliche« [KSA7, § 19[179]1),
stimuliert bzw. stetig erneuert.

Zur Idee der ewigen Wiederkunft des Gleichen: mit diesem schwersten aller Gedan-
ken beabsichtigt Nietzsche eine klare Methode der Selektion (KSA11, § 26[284]). Nur was
wir in alle Ewigkeit ertragen konnten, ist erhaltenswert. Das zukiinftig >Gleiche<ist also
rein theoretisch bzw. rhetorisch und dient lediglich als Vektor der Vorstellung, als Bedin-
gung der geistigen Aufgabe. Es ist Ausldser eines vorauseilenden Sprungs, einer Fiktion.
Die Losung, das >konkrete« Ergebnis dieser Gleichung, ist aber niemals das Gleiche, da
ja die Selektion (des Sublimen, des Kunstwertigen), d.h. die aktive Verinderung der Vor-
aussetzungen der Zukunft, das Ziel dieser Vorstellung ist. Und was konnte man auch an-
deres in alle Ewigkeit ertragen als das permanente Driften, das plastische Leben?! Nicht
das Alte, auch nicht das Neue (Letzteres wire wiederum nur das dauernde Brechen). Die
ewige Wiederkunft ist der Aufruf an das Schaffen anhand des Gedichtnisses (im Sinne
der Erinnerung, des Bezugs, der Relation). Kein unverdauliches Nebeneinander (»mit
nichts mehr fertig werden«), keine bunte Kuh der passiven Akkumulation oder Substi-
tution, sondern eine aktive Transformation des Bestehenden.

Die »ewige Wiederkunft des Gleichen« (KSA9, § 11[141]) ist priziser gesagt die ste-
tige Wiederkunft des Ahnlichen; sie ist das Konzept des Driftens, des aktiven und se-
lektiven Verinderns, des ewig neu zu schaffenden Rahmens unseres Lebens'. Gott wird
abermals zum »>Seing, aber zum Sein des Werdens (Antrieb und Stimulans zum Werden),
zum Sein der Selektion und Hierarchie der lebenserhaltenden Krifte. Mit der ewigen
Wiederkehr wird Gott zum Symbol des Umsturzes, der Selektion und Rangordnung der
Lebenswerte. Am untersten Ende der Ordnung: der hdhere Mensch des Wissens, des Wil-
lens zum Nichts mit seinen Konzepten der bewegungslosen Dinge »an sich< und der ab-
soluten Wahrheit (also der Sklave einer reaktiven Wissenschaft). Ganz oben: der Mensch
des Glaubens (an die Kunst, an die scheinbare Welt), geriistet durch die Macht des Schaf-
fens sich unverfilscht dem ewigen Fluss der Dinge, dem Wiirfelspiel der Gotter bzw. des
Willens zur Macht ausliefernd, auf dem Weg zur »Selbstitberwindung des Nihilismus«
(KSA12, § 9[127]). Sein jahrtausendalter, streng erzogener Wille zur Wahrheit iiberwin-
det schliefdlich noch die nihilistische Wahrheit selbst (KSA13, § 11[99]). Was ist aber die
Voraussetzung, »um den Gedanken der Wiederkunft zu ertragen: [...] Beseitigung der >Er-
kenntnifd an sichs, grifSte Evhohung des Kraft-BewufStseins des Menschen, als dessen, der den
Ubermenschen schafft« (KSA11, § 26[283]).

Mit der Umkehrung des Platonismus bleibt Gott keine Finalitit, kein Ideal, kein
ewiger Orientierungspunkt oder Leitstern (einer Hinterwelt des Wahrhaftigen bzw.
Allmichtigen), sondern wird zum Ausgangspunkt eines noch geschlossenen Seins, das
der (langsamen, aber sicheren) Offnung zum ewigen Werden bedarf, eines Seins, das

1 Man denke an den Umbau des Alten, beispielsweise an die Transformation eines Altbaus: ein Zu-
stand und Effekt, dersan sich< nichts mit einem Alt- oder Neubau gemein hat: eine eigene Kate-
gorie des Ubergangs. Wire es kein Widerspruch in sich, wire man geneigt zu sagen: das Gebiet
der Veranderung an sich (oder auch der Uberwindung durch Integration), vielleicht sogar eine Art
Architektur des Werdens.

13.02.2026, 21:45:50.

127


https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Nietzsches Architektur der Erkennenden

die Verinderung als Keim des Lebens in sich schlief3t, das in der Aneignung auch schon
die Uberwindung vorwegnimmt, das Gott als Voraussetzung einer weiteren Fiktion
anerkennt, um iiber den hoheren Menschen hinauszugehen, seine (reaktiven) Konzepte
zu iibersteigen als bereits gesetzte, aber eben auch weiterfithrende (aktive) Stufe des
Lebens.

Wir haben Liige nétig, um iiber die Realitat, diese »Wahrheit«zum Sieg zu kommen, das
heifdt, um zu leben... (WZM: 576)

Die sublimste Liige der Menschheit wird von den frommen Wissenschaftlern (den Wahr-
heitsfanatikern) nur mehr als Liige gescholten. Die Uberwindung ist aber damit ausge-
schlossen, das Durchschreiten des Nihilismus verhindert. Wir bleiben der (christlichen)
Moral ausgeliefert, unter der festen Annahme, mit der Wissenschaft >jenseits von Gut
und Bése« zu navigieren. Das Denken wurde noch nicht konsequent als konzeptuelles
Denken erfasst, der Sinn (d.h. die unbedingte Notwendigkeit) des Denkens in Bildern,
unseres Bilderlebens?, nicht vollends integriert. Das Verstindnis der Metaphysik, Re-
ligion und Wissenschaft, »alles nur Bilder des Bildners!« (FW:199), als nur verschiede-
ne, feinere oder grobere Formen der Liige, war noch nicht Voraussetzung einer frohli-
chen und dennoch seriéseren (wahrhaftigeren) Wissenschaft. Verwerfung, d.h. das blo-
Re Umstiirzen einer Bildsiule (Z:141), ist kein Fortschritt,® auch nicht die Substituti-
on oder Akkumulation (die »bunte Kuh«). Der Tod Gottes war in diesem Sinne nur ei-
ne Vertiefung des europdischen Nihilismus, man wiirde heute sagen, ein nachhaltigerer
Untergang des Abendlandes (weshalb Nietzsche eben nicht den Enthusiasmus der auf-
klarerischen Morder zu diesem entscheidenden Ereignis teilte). Man ersetzte lediglich
den Glauben, d.h. eine durchaus iiberkommene Form des »Fiir-wahr-haltens« (KSA12, §
9[41]), durch eine neue Form, ohne darin den wesentlichen Akt der Erneuerung des Alten
zu erkennen und noch weniger auszuschépfen und zu wiirdigen als das Lebenserhalten-
de »an sich«. Statt darin das Wesen des Denkens zu erkennen (das Konzeptualisieren),
verstrickte sich die Aufklirung weiter in die zu tiberwindende, sich selbst verleugnende
Mythologie des Denkens (Adorno/Horkheimer: 33ff.). Man erlag einer doppelten Illusi-
on:jener eines >faktischenc (erreichten) Bruchs und jener eines rerstrebenswertenc (oder
fatalerweise notigen) Brechens als ultimative Manifestation der Veranderung. Aber Bre-
chen ist eher ein Verhindern der Verinderung, und im konkreten Falle der Aufklirung
hemmt diese doppelte Illusion das Potenzial der unterschwellig durchaus vorhandenen
Verinderung im Ubergang der alten Form der Liige zur neueren. Das konzeptuelle Aus-
schlachten und Messen am Leben aller unzihligen zur scheinbaren Welt »nur hinzugelo-
genen« (GD: 95) wahren Welten, ist die grofde Aufgabe des frohlichen Wissenschaftlers.

2 »Die Phantasieerzeugung kann man im Auge beobachten. Ahnlichkeit fiihrt zur kecksten Fortbil-
dung: aber auch ganz andre Verhiltnisse, Contrast den Contrast, und unaufhorlich. Hier sieht man
die aufierordentliche Produktivitat des Intellekts. Es ist ein Bilderleben.« (KSA7, § 19[77])

3 Dekonstruktion ist in diesem Sinne durchaus ein notwendiger Ubergang, eine analytische kon-
struktive Kritik unseres auch sabbauenden«Geistes, aber zur Rekonstruktion, zur erneuerten Syn-
these des bauenden Ceistes.

13.02.2026, 21:45:50. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Die »wahre Welt«, wie immer auch man sie bisher konzipiert hat, — sie war immer die
scheinbare Welt noch einmal. (WZM: 353 u. 386)

Nietzsche insistiert auf der swahren«< Bindung von Wissen, (Kunst-)Werk und Leben im
alten Griechenland. Im neuen, ab Sokrates bzw. Platon, wird das Wissen mit der Erfin-
dung der Wahrheit fortschreitend vom Leben abgetrennt und damit das Leben gewertet
und das Jenseits dem Diesseits vorgezogen. Es folgt der Kult der Wahrheit. Die philoso-
phische Moderne wird damit zum Wegbereiter der christlichen, der planetarischen Aus-
dehnung einer fast schon fertigen Idee der Moderne im Sinne Spenglers. Auch die Kunst
war dieser Wertung des Lebens verschrieben (sie stand noch in der Tradition der sakra-
len Kunst als Fortsetzung der Kunstfeindlichkeit Platons), statt sie am Leben zu werten,
ihren Lebenswert zu ermessen. »Was fruchtbar ist, allein ist wahr« (Goethe, in: Zweig
3:142). Die Rechtfertigung einer Theorie, wie es Freud ausdriickte, liegt in ithren konkre-
ten Resultaten (Freud 2:9) fiir das Leben, nicht in einer Wahrheit an sich (Hinterwelt).
Die Quelle der Fruchtbarkeit (des Lebens) ist die Widerspriichlichkeit (wir insistieren
hier auf >Quelle< und nicht unbedingt auf dem Resultat; im konzeptuellen Denken, jen-
seits der Moral, ist zwar nichts wahr und auch alles erlaubt, aber eben nicht alles frucht-
bar). Wir werden in Kapitel IV. noch ausfiihrlicher auf die hedonistische Dimension un-
seres rationalistischen Denkens (und Entwerfens) eingehen, der eigentlichen reichhalti-
gen, fruchtbaren Quelle der Widerspriichlichkeit (und lebenserhaltenden Diskontinui-
tit, die beispielsweise Foucault, ausgehend von den offen gelassenen Baustellen Nietz-
sches, zum Ausgangspunkt seines Programms am Collége de France wihlte), jenseits
lebenstyrannisierender Gesetze eines absoluten Ganzen. Wir werden dann auch in der
Umkehrung des Platonismus noch den potenziellen Platon entdecken, der bedeutends-
ten Fabrik der Delirien.

Wie schon erwihnt iibernahm Alberti, wenn auch indirekt iiber den ihm niherste-
henden Aristoteles, von Platon die Idee des ganzheitlichen Stadtkorpers. In der moder-
nen Betrachtung der Welt ist dies eine wichtige Etappe des ganzheitlichen (architekto-
nischen) Denkens. Denn Holismus kann selbstverstindlich sehr differenziert ausgelegt
werden, vor allem in seinen Folgen, und Nietzsches Wille zur Macht ist alles andere als
eine neometaphysische Ausschweifung im Sinne Platons (selbst wenn dies viele Plato-
niker nach wie vor gerne behaupten). Nietzsche geht in seinem Denken nicht einfach
zuriick (zu den Griechen), sondern einen Schritt weiter. Der Wille zur Wahrheit (Auf-
klirung) wendet sich zuletzt gegen die Wahrheit selbst (Adorno und Horkheimer for-
mulieren anhand dieser zentralen Hypothese Nietzsches den »Selbstzerstdrungsprozef’
der Aufklirung« [Habermas 1: 130]). Damit kniipft er wieder an das vorsokratische Grie-
chenland an. Von hier aus bewirkt er eben keinen Riickschritt, sondern vollzieht ein kon-
sequentes Durchschreiten des europidischen Nihilismus (selbst fiir den radikalen Nietz-
sche kann eine wirkungsvolle Uberwindung des Bestehenden nicht durch den revolutio-
niren Bruch oder Umsturz erfolgen, sondern lediglich durch seine Integration, Verdau-
ung und konsequenter Verinderung, Mutation, Transformation, ohne fiir dieses stetige
Schaffen neuer Werte viel »Rauch und Lirm« nétig zu haben*). Der Gedanke des Wil-

4 »Nicht um die Erfinder von neuem Lirme: um die Erfinder von neuen Werten dreht sich die Welt;
unhérbar dreht sie sich. Und gesteh es nur! Wenig war immer nur geschehn, wenn dein Lirm

13.02.2026, 21:45:50.

129


https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Nietzsches Architektur der Erkennenden

lens zur Macht entspringt einem ganzheitlichen, aber eben keinem tyrannischen Den-
ken (siehe zu dieser humanistischen, d.h. lebensnahen Toleranz Nietzsches auch seine
Ausfithrungen zum Polytheismus versus Monotheismus). Er offenbart die grundlegende
isthetische Dimension des Denkens.

Der Gesamtcharakter der Welt ist dagegen in alle Ewigkeit Chaos, nicht im Sinne der
fehlenden Notwendigkeit, sondern der fehlenden Ordnung, Gliederung, Form, Schon-
heit, Weisheit, und wie alle unsere dsthetischen Menschlichkeiten heifRen. (FW: 127)

Die >Lesbarkeit« einer Stadt, selbst einer ganzen Region, steht immer wieder im Vorder-
grund der Forschung und Landesplanung (Lynch: 3). Diese Lesbarkeit ist als reine Inter-
pretation stets der dsthetischen Dimension unseres Denkens anzunihern, d.h., wir ha-
ben ihr diese Lesbarkeit zu geben, wir haben sie zu konstruieren, zu schaffen, niemals zu
entdecken. Auch heute bleibt das Lesen der Stadt als Baum im Sinne Alexanders noch im-
mer verfithrerisch (noch immer verfiithrt uns der biblische Baum der Erkenntnis). Die au-
toritire Mathematik bleibt aber die unbestrittenste Kaution (Untermauerung) aller se-
riésen Herleitungen. Die Anwendung der »fraktalen Geometrie der Natur« (Mandelbrot)
auf die Stadtentwicklung diente erneut dazu, die der Stadt innewohnende Logik und den
sorganischen« Charakter ihres Wachstums auf >wissenschaftlicher< Ebene bestitigen zu
wollen. Der Baum, das Ganze, die Stadt als Kérper, war niemals >nur< Kunstwerk, kein
fiktives, sondern ein wahres Mehr (mehr als die Summe aller Teile). Die Kultur wurde
abermals auf eine logische natiirliche Ordnung zuriickgefithrt. Das organische Ganze ist
nur eine unmittelbare Art, sich der Idee eines Wesens, eines hoheren Seins (einer autori-
tiren Hinterwelt) zu nihern. Mit fast schon religiésem Eifer geht das wissenschaftliche
Wunschdenken weiter; aber der Wert wird in der Wissenschaftlichkeit gesucht, in einer
objektivierbaren Rationalitit, die der autoritiren Hinterwelt gerecht wird, und nicht im
Delirium und der Fiktion selbst, nicht in der »Welt, die uns etwas angeht« (JGB: 46). Im
facettenreichen psychologischen Spiel des Willens zur Macht (bzw. ernsthaftem Kampf
»zwischen Kunst und Wissenschaft«) unterliegt abermals der (organische, physiologi-
sche) Gestaltungswille dem anerzogenen nihilistischen Autorititsbediirfnis.

Auch dieser religiose Eifer ist nichts anderes als ein Hineinlegen (denn auch dies ist
»immer die scheinbare Welt noch einmal« [WZM: 386]), jedoch ohne jede Uberpriifung
am Leben und ohne den Blick auf das wirkende Potenzial zu richten (aufler der durch-
aus serids zu nehmenden Wirkung der Unterdriickung des Denkens). Sobald wir hinter
dem Ganzen eine Logik, ein Gesetz entdecken« (und eben nicht aktiv hineinlegen, d.h.
konstruieren), werden wir zum Historizisten, zum Tyrannen und geistlosen Glaubiger.
Die Umkehrung des Platonismus, die unentbehrliche Umwertung aller Werte (die tra-
gisch-fréhliche Umkehr unserer Perspektive), ist der potenzielle Anschluss der gesamten

und Rauch sich verzog. Was liegt daran, daf$ eine Stadt zur Mumie wurde, und eine Bildsaule im
Schlamme liegt! [...] Im Schlamme eurer Verachtung lag die Bildsaule: aber das ist gerade ihr Ce-
setz, dafl ihr aus der Verachtung wieder Leben und lebende Schonheit wachst! Mit gottlichen Zii-
gen steht sie nun auf, und leidend-verfiihrerisch; und wahrlich! sie wird euch noch Dank sagen,
dafd ihr sie umstiirztet, ihr Umstiirzer! Diesen Rat aber rate ich Kénigen und Kirchen und allem,
was alters- und tugendschwach ist — lafst euch nur umstiirzen! Dafd ihr wieder zu Leben kommt,
und zu euch —die Tugend!« (Z: 141)

13.02.2026, 21:45:50. /del A



https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

III. Kapitel - Sein und Werden

Kultur an die vorsokratische Antike. Homo sapiens ist und bleibt der >klassische< Homo
Artifex.

12. Die Metaphysik der Kunst

Hier nun wird es ndtig, uns mit einem kithnen Anlauf in eine Metaphysik der Kunst
hinein zu schwingen, indem ich den fritheren Satz wiederhole, dass nur als ein aesthe-
tisches Phanomen das Dasein und die Welt gerechtfertigt erscheint. (GT: 147)

Ein aesthetisches Problem so ernst zu nehmen ist freilich nach allen Seiten hin ansto-
Rig, sowohl fiir unsere Aesthetisch-Empfindsamen und ihre Ekel erregende Weichlich-
keit als auch fiir jenes robuste oder beleibte Gesindel, das in der Kunst nicht mehr als
ein lustiges Nebenbei, als ein auch wohl zu missendes Schellengeklingel zum »Ernst
des Daseins«zu erkennen im Stande sind: als ob Niemand wiifte, was es in dieser Ge-
geniiberstellung mit einem solchen »Ernst des Daseins« auf sich habe. (KSA7, §11[1])

Wahrheit liuft immer auf eine Wertung des Lebens hinaus. Hinter Wahrheit versteckt
sich immer die (nihilistische) Frage: »Was ist das Leben iiberhaupt werth?« (PHG, § 1).
Auch ist der Glaube an die Wahrheit noch eine Manifestation unserer intimsten Angste
(Freud 2: 76f.) und einer Art intellektueller Miifdigkeit. Es war wesentlich einfacher das
Leben zuwerten (beispielsweise anhand derjiidisch-christlichen Moral)®, als das stindig
neu Erlernte sinngebend umzusetzen,® zu entwickeln, zu transformieren und dem Le-
ben Wiirde und Anmut zu verleihen. Man mafd das Leben am (absoluten) >Wissens, statt
das (konzeptuelle) Wissen am Leben zu messen. (Man ging beispielsweise so weit, noch
den Typen-Mensch fir die Typen-Stadt zu erfinden). Nietzsche (an)erkennt die Kunst
als das Wesen des Lebens, als die wesentliche organische Funktion. Die Metaphysik der
Kunst ist eine Hymne auf das Leben, ist Metaphysik des Wesens unseres Lebens, ist Me-
taphysik der Kunst als Stimulans zum ewigen Leben (KSA13, § 14[21]). Die Umkehrung
(des Platonismus bzw. der Moral) und die Aufklirung Nietzsches befreit zwar von der Fa-
bel der Wahrheit (und der géttlichen Moral), kettet aber gleichzeitig an die fatale schép-
ferische Aufgabe der Kunst.

5 »Es [das Christentum] warf Kot auf den Anfang, auf die Voraussetzung unseres Lebens...« (GD, »Was
ich den Alten verdankec, § 4)

6 »Der Weg zu den Anfangen fiihrt iiberall zu der Barbarei; und wer sich mit den Griechen abgiebt,
soll sich immer vorhalten, daf} der ungebandigte Wissenstrieb an sich zu allen Zeiten ebenso bar-
barisirt als der WissenshaR, und dafi die Griechen durch die Riicksicht auf das Leben, durch ein
ideales Lebensbediirfniflihren ansich unersattlichen Wissenstrieb gebandigt haben—weil sie das,
was sie lernten, sogleich leben wollten. Die Griechen haben auch als Menschen der Kultur und mit
den Zielen der Kultur philosophirt und deshalb ersparten sie sich aus irgend einem autochthonen
Diinkel die Elemente der Philosophie und Wissenschaft noch einmal zu erfinden, sondern gien-
gen sofort darauf los, diese ibernommenen Elemente so zu erfiillen zu steigern zu erheben und
zu reinigen, daR sie jetzt erst in einem hoheren Sinne und in einer reineren Sphare zu Erfindern
wurden. Sie erfanden ndmlich die typischen Philosophenkdpfe, und die ganze Nachwelt hat nichts
Wesentliches mehr hinzuerfunden.« (PHG, §1)

13.02.2026, 21:45:50. /del A

131


https://doi.org/10.14361/9783839470725-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

