3. Der Andere als Moment des Verfallens bei
Martin Heidegger

3.1 Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

In der Betrachtung der Philosophie Edmund Husserls wurde der To-
pos einer reflexiven Vereinzelung, die sich aus der Durchfiihrung der
transzendentalen und insbesondere der eigenheitlichen Reduktion
ergaben, als problematisch fiir die Konstitution des Anderen heraus-
gearbeitet. Bei Martin Heidegger finden wir in Sein und Zeit (1927)
ebenfalls eine Theorie der philosophischen Vereinzelung, bei der die
Vereinzelung existenzial in unser Wesen eingelassen ist, einher-
gehend mit dem Vollzug! einer existenziellen Vereinzelung. Die hei-
deggersche Terminologie ist in Art und Umfang der verwendeten
Spezialbegriffe und Neologismen, so empfinden es die meisten Leser
seiner Werke, duflerst sperrig. Hat man sich an die Begriffe und
Sprachspiele erst einmal gewdhnt, ist es schwer, die in dieser Termi-
nologie entwickelten Theorien in eigenen Worten und mit eigenen
Gedanken nachzuvollziehen, ohne selbst in eine blofSe Wiederholung
der heideggerschen Sprachspiele zu verfallen. Die Betrachtungen im
folgenden Kapitel haben den Anspruch, auf der Basis des bereits Ent-
wickelten eine neue Nuance der Betrachtung des Problems des An-
deren herauszuarbeiten. Im Zuge dieser Bemiithung wird sich auch
eine immanente Kritik an einzelnen Stellen ergeben, die sich wieder-
um als konstruktiv fiir das weitere Vorgehen erweisen wird. Die fol-
genden Betrachtungen haben allerdings nicht den Anspruch, eine
vollstindige und erschopfende Darstellung des Denken Heideggers

! Der Begriff »Vollzug« ist hier durchweg nicht im von Giinter Figal in Phdnomenolo-
gie der Freiheit (Figal 1988) kritisierten subjektivititsphilosophischen Sinne zu verste-
hen. Es ist nicht ein transzendentaler, »die Korrelation des Bewuf3tseins und seiner Ge-
genstinde erst verstindlich [machender]« (ebd., 19f.) Vollzug gemeint, sondern der
Vollzug der Existenz, der es dieser ermdglicht, sich selbst zu ergreifen, wie im Folgenden
noch ausgefiihrt werden wird.

94

- am 16.01.2026, 08:40:22.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

zur Zeit von Sein und Zeit zu geben.2 Weder kann die Terminologie
komplett erliutert werden, noch kann jede Facette der Heidegger-
rezeption in unsere Untersuchung aufgenommen werden. Die von
Heidegger verwendete Terminologie wird in der Regel tibernommen,
die Zuldssigkeit der Verwendung einzelner Begriffe in bestimmten
Kontexten wird nicht naher behandelt, da sich der fiir unsere Belange
zentrale Kritikpunkt immanent und innerhalb der heideggerschen
Konzeption ergibt.

Es fillt zunichst auf, dass zwei Termini bereits verwendet wur-
den, die in ihrer Unterscheidung so zentral fiir unser Vorhaben sind,
dass sie einleitend erldutert werden sollten. Der Begriff »existenzial«
wird in Sein und Zeit immer dann verwendet, wenn unsere ontolo-
gische Besonderheit angesprochen ist. Existenzialitit »verstehen wir
[...] als Seinsverfassung des Seienden, das existiert«?, und dieses Sei-
ende sind wir je selbst: das Dasein. Diesen Terminus verwendet Hei-
degger, um anzuzeigen, dass er keine subjektivistische Konzeption
des Selbst zulésst. Jede Fassung unserer selbst als Subjekt gegentiber
einer Welt von Objekten — so die elementarste Ausgangsthese von
Sein und Zeit — verfehlt unsere eigentliche Seinsverfassung. Die
Trennung der Welt in Subjekt und Objekt, in res cogitans und res
extensa, ist bereits eine Leistung des reflexiven philosophischen
Denkens, die — sobald sie einmal vollzogen ist — unserer tiefen und
elementaren Verbundenheit mit der Welt nicht mehr gerecht werden
kann. Alle Existenziale, das sind die »Seinscharaktere«* des Daseins,
zeichnen sich — wie an mehreren Stellen noch deutlich werden wird,
in ihren Formulierungen durch ein »immer schon« oder »je schon«
aus. Damit ist angezeigt, dass diese Existenziale keinerlei Konstituti-
on bediirfen, um fiir uns giiltig zu sein. Dasein ist »immer schon«
geworfen in eine Welt, das heif3t, dass wir den Grund dieser Gewor-
fenheit nicht weiter reflexiv hinterfragen konnen. Man konnte diese
existenzialen Formulierungen als heideggersches Apriori bezeich-
nen, weil sie allen Denkleistungen der Subjektivitit vorausgehende
elementare Seinsstrukturen beschreiben, die wir nicht durch gegen-
standliche Wahrnehmung erst kennenlernen, sondern die uns »im-

2 Zur Einfithrung in Heideggers Denken empfiehlt sich Otto Poggeler: Der Denkweg
Martin Heideggers (Poggeler 1990), so wie die Einfithrung von Giinter Figal (Figal
1999) und der von Thomas Rentsch bei Akademia herausgegebene Band der Reihe
»Klassiker Auslegen« zu Sein und Zeit (Rentsch 2001).

3 Martin Heidegger: Sein und Zeit (Heidegger 1993) [SuZ], 13.

+ SuZ 44.

95

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

mer schon« ganz im Sinne des sich zeigenden Charakters der Phino-
mene in der Phinomenologie gegeben sind.

Wihrend der Begriff »existenzial« stets auf die ontologische
Ebene der Existenz bezogen ist, betrifft der Terminus »existenziell«
die ontische Ebene: das Existieren. Dasein als existierendes verhalt
sich immer zu sich selbst und hat dabei die existenzielle Moglichkeit,
sich selbst zu erfassen oder zu verfehlen — eigentlich oder uneigent-
lich zu existieren: »Die Existenz wird in der Weise des Ergreifens
oder Versaumens nur vom jeweiligen Dasein selbst entschieden. Die
Frage der Existenz ist immer nur durch das Existieren selbst ins Rei-
ne zu bringen. Das hierbei fithrende Verstindnis nennen wir das
existenzielle.«

Die oben bereits erwihnte existenziale Vereinzelung ergibt sich
aus der Grundvoraussetzung der Jemeinigkeit des Daseins. Die exis-
tenzielle Vereinzelung hingegen ergibt sich auf dem Weg, den das
Dasein zu durchlaufen hat, um zu sich selbst zu finden und eigentlich
zu werden. Nun gilt es zunichst, diese beiden Aspekte inhaltlich zu
entwickeln und ihre Verbundenheit herauszuarbeiten. Es wird sich
dabei ergeben, dass gerade im Schnittpunkt von existenzialer Ana-
lyse und existenziellem Vollzug das Problem des Anderen wieder
aufbricht.

Der Ausgangspunkt bei Heidegger ist — anders als bei Husserl —
nicht das Bewusstsein, sondern die Frage nach dem Sinn von Sein.
Eine solche Fragestellung ist in ihrer Struktur reflexiv. Sie bindet das
Denken zuriick an sich, indem sie sich explizit derjenigen Seinsregi-
on zuwendet, die ihr am Nichsten liegt, die sich der Betrachtung
ontisch zunichst einmal anbietet. Das reflexive Denken, das sich
von unserem alltiglichen Leben entfernt, wendet sich um und blickt
zuriick in seinen Ursprung. Es gerit dasjenige Seiende in den Blick,
das mir nicht nur das Allernichste ist, sondern das ich »sogar je
selbst«6 bin. Bei Heidegger muss die Philosophie sich zur Analyse
des Sinns von Sein iiberhaupt explizit dem Dasein zuwenden als
demjenigen Seienden, dem in dieser Analyse aus mehreren Griinden
der Vorzug einzurdumen ist. Es ist zunachst die bereits angesproche-
ne ontische Nihe, die einen unmittelbaren Zugang zu leisten ver-
spricht. Zweitens ist das Dasein auch ontologisch der vorrangige Ge-
genstand der Analyse, weil es sich gerade durch die Moglichkeit

5 SuzZ12.
6 SuZ15.

96

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

auszeichnet, die Frage nach dem Sinn des Seins zu stellen, weil es
wesentlich seinsverstehend ist: »Seinsverstindnis ist selbst eine
Seinsbestimmung des Daseins. Die ontische Auszeichnung des Da-
seins besteht darin, daf es ontologisch ist.«” Die Motivation philoso-
phischen Denkens, die bei Husserl ritselhaft war und durch das Er-
staunen angesichts der Welt® erklirt wurde, ist bei Heidegger tief in
unserer Existenz verwurzelt.

Gleich zu Beginn der existenzialen Analyse von Sein und Zeit
raumt Heidegger also dem Dasein ontisches und ontologisches Vor-
recht gegentiber allem anderen Seienden ein. Andererseits erweist
sich innerhalb der Reflexion, dass das Dasein »ontologisch das Ferns-
te«? ist. Der reflexive Zugang zu sich, der sich dem Dasein eriffnet,
ist keineswegs ohne weiteres selbstverstindlich und unproblema-
tisch. Die scheinbare Nihe, da ja »ich« es bin, den ich betrachte, wird
nivelliert durch den Umweg, den die Reflexion gehen muss, um zu
»mir« zu gelangen. Das Selbstsein, das in der ontologisch-reflexiven
Betrachtung des Daseins in den Blick genommen wird, eroffnet eine
Distanz. Der Betrachter und das Betrachtete sind nicht identisch, das
Dasein tritt vielmehr in der Betrachtung einen Schritt zuriick von
»sich«. Soll die Unmittelbarkeit gewahrt bleiben, so darf die Reflexi-
on also nicht subjektivistisch sein, sie darf den lebendigen Existenz-
vollzug des Daseins nicht in das starre Konzept eines von mir ver-
schiedenen Ich gerinnen lassen. Die Alternative besteht bei
Heidegger bekanntlich in derjenigen Form von Reflexion, die er die
existenziale Analyse nennt.

Die Vorentscheidung, mich selbst als primér in Frage stehendes
Seiendes zu betrachten, hat nun Konsequenzen fiir den Fragenden:
Die Frage nach dem Sinn des Seins ist nicht nur die universalste
Frage, die sich die Philosophie stellen kann, sondern in ihr liegt »zu-
gleich die Moglichkeit ihrer eigenen schirfsten Vereinzelung auf das
jeweilige Dasein.«!® Die Seinsfrage, die zunichst auf den Bereich
eines bestimmten Seienden, des Daseins, zugeschnitten wurde, be-
zieht sich nicht unspezifisch auf Dasein im Allgemeinen, sondern
auf das Dasein desjenigen, der die Analyse durchfiihrt als dem ein-
zigen Dasein, das ihm selbst zuginglich ist. Dieses Dasein in Verein-

7 SuZ12.
8 Vgl. Kap. 2.1, S. 40
9 SuZ 15.
10 SuZ 39.

97

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

zelung bedeutet dann aber zugleich Dasein iiberhaupt, denn aufer-
halb von »je meinem« Dasein kann eine reflektierende Philosophie
sich auf keinen anderen Zugang zur Sphire des Denkens berufen.
Bestenfalls konnen wir annehmen, dass andere Menschen ebenso in
der Weise des Daseins sind und in analoger Weise zu je ihrem Dasein
Zugang haben. Es wird aber zu priifen sein, ob es einen prireflexiven
»Zugang« zu anderem Dasein gibt und worin sich dieser Zugang
phénomenal zeigt.

Jemeinigkeit bedeutet also einerseits, dass das Dasein nur mir
zugehorig und mir zuginglich ist, dass stets ich es bin. Andererseits
steckt in der Silbe »je« noch mehr: es bin nicht nur stets ich, der in
den Blick kommt, sondern diese Zugehorigkeit des Daseins zu mir,
dieses »mein« des Daseins, bildet sich je in dieser Betrachtung. Da-
sein ist nicht prinzipiell meines aufgrund einer apriorischen Einsicht,
sondern es erweist sich je in der konkreten Betrachtung des Dasein,
dass es sich immer von Neuem nur als meines darbietet. Ein dritter
Aspekt, unter dem das »je« gedeutet werden konnte, wire eine iiber-
individuelle Zuweisung. Fiir je ein Dasein ist es so, dass es je seines —
in Abgrenzung von allen anderen — ist, das er im Blick hat. Paul
Ricceur hat die Jemeinigkeit in diesem Sinne so gedeutet, dass in ihr
ein unausgesprochener Bezug zum Anderen liegt: » Aufgrund dieses
»Je« wird mein Besitz meiner Erfahrungen gewissermaflen auf alle
grammatischen Personen verteilt. «!!

In der Seinsfrage liegt die Moglichkeit ihrer schirfsten Verein-
zelung. Das meint zweierlei: Zunichst vereinzelt sie sich auf das Da-
sein als exponiertem Seienden, sodann auf mein Dasein als einzig zur
Verfiigung stehendem. Weiter heif3t es: »Das Sein, darum es diesem
Seienden in seinem Sein geht, ist je meines.«'2 Dies meint mehr als
die ontische Verfiigbarkeit und Zuginglichkeit des Daseins, es be-
trifft seine Seinsweise der Existenz. Existieren bedeutet, dass es mir
um etwas geht und dasjenige, um das es mir geht, bin letztlich immer
ich selbst, ist mein Dasein, mein Sein als Existenz. Die ontologische
Pointe der Jemeinigkeit liegt also darin, dass es so etwas wie Sein
tiberhaupt nur »gibt«, weil es meines ist: »das Sein ist je meines«'3.
Damit ist die ontologische Verfassung des Daseins angezeigt. Sein
gibt es nur fiir ein Wesen, dessen Sein einen Bezug zu eben diesem

11 Ricoeur 1996, 220.
12 SuZ42.
13 SuZ 114.

98

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins

Sein einschliefSt. Darin unterscheidet sich das Dasein von allem an-
deren Seienden, dem es nicht um etwas geht, ja dem noch nicht ein-
mal moglich ist, sich seinem Sein gegeniiber gleichgiiltig zu verhal-
ten.

Die Moglichkeit, mich zu mir zu verhalten, ist also nicht nur
eine Moglichkeit unter anderen, etwa so etwas wie eine transzenden-
tale Bedingung der Moglichkeit einer philosophischen Reflexion auf
das Dasein, sondern ich bin diese Moglichkeit, sie macht mich als
Dasein aus. Die Moglichkeit des Sich-zu-sich-Verhaltens ist somit
nicht Gegenstand einer Wahl, ich kann mich nicht nicht verhalten.
Das einzige, was meiner Wahl untersteht ist die Weise, wie ich mich
zu mir verhalte. Ich kann mich wihlen, eigentlich ich selbst sein, oder
ich kann mich verfehlen, uneigentlich sein. Uneigentlichkeit bedeu-
tet also nicht, dass ich mich nicht zu mir verhalte, sondern dass ich
mich in einer Weise zu mir verhalte, die mein eigentliches Sein tiber-
springt und mich in der Welt und im Man aufgehen lésst.

Eigentliches Sein bedeutet Selbst-sein, Mich-selbst-Wihlen in
meiner eigensten Moglichkeit. Die Vereinzelung, die als Moglichkeit
in der Seinsfrage begriindet wird, findet hier ihre existenzielle Ent-
sprechung. So kann Heidegger feststellen: »Zum existierenden Da-
sein gehort die Jemeinigkeit als Bedingung der Méglichkeit von Ei-
gentlichkeit und Uneigentlichkeit.«* Es sind also zwei verschiedene,
aber ineinander greifende Aspekte von Jemeinigkeit und damit von
Vereinzelung zu unterscheiden. Das Dasein, das ich analytisch in den
Blick nehme, ist je meines, und das Dasein, das ich im Vollzug der
Existenz ergreife oder verliere, ist ebenfalls je meines.

Im Hinblick auf die ontologische Stellung und die mégliche pri-
reflexive Fassung des Anderen, der bei Heidegger mit dem Terminus
»Mitdasein« bezeichnet wird, ist diese Unterscheidung bedeutend.
Die Analytik des Daseins fiihrt je auf mich, weil mein Sein das mir
einzig reflexiv zugingliche ist. Der Andere ist in dieser Hinsicht un-
zuginglich, weil ich nicht er bin, weil mein Denken, aus mir und der
Unmittelbarkeit meiner gelebten Beziige heraustretend, nur auf
mich zuriickkommen kann. Mein existenzieller Vollzug fiihrt auf
mich, weil ich es bin, um dessen Sein es mir geht. Der Andere begeg-
net mir aus der Welt her, und das bedeutet, er gehort jener Seins-
sphire zu, in die ich mich verfallend zuriickziehe, wenn ich gerade
nicht ich selbst bin. Dennoch und gerade darin bestimmt der Andere

4 SuZ 53.

99

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

mein In-der-Welt-sein immer mit: »Die Klirung des In-der-Welt-
seins zeigte, daf3 nicht zunichst >ist« und auch nie gegeben ist ein
blofles Subjekt ohne Welt. Und so ist am Ende ebensowenig zunichst
ein isoliertes Ich gegeben ohne die Anderen.«' An diesem Zitat wird
noch einmal ganz deutlich, dass die Vereinzelung bei Heidegger nicht
diejenige eines eigenheitlich isolierten transzendentalen Ich ist. Auch
darf der Andere nicht zum Abgrenzungskriterium eines Identitéts-
prinzips gemacht werden, wie es eine ontische Fassung der Jemeinig-
keit implizieren wiirde, die besagt, »dafs je ein Ich dieses Seiende ist
und nicht Andere«'¢. Dieser negative Zusatz »und nicht Andere«
setzt den Anderen als dasjenige voraus, gegeniiber dem sich das Ich
als sich im Wechsel der Erlebnisse durchhaltende Identitit behauptet.

Wenn der Andere also bei Heidegger zum Problem wird, dann
nicht als ein Konstitutionsproblem — das Mitdasein des Anderen ist
in meinem Mitsein mit begriffen, er ist in der Welt mit da —, sondern
aufgrund der Tatsache, dass er zu derjenigen Seinssphire gehort, die
mich von mir entfernt. Dies ist die existenzielle Dimension des Pro-
blems des Anderen. Die Frage nach dem »Wer« des Daseins erhilt
ihre eigentliche Antwort nicht aus der grauen Masse des Man, son-
dern es ist je ein Ich, und zwar mein Ich, das hier antwortet. An dieser
Stelle zeigt sich die Gefahr, die in der ontischen Fassung der Je-
meinigkeit lauert. Wird das Dasein, das je meines ist, als Identisches,
als sich von allem Nicht-Identischen Absetzendes gefasst, bedeutet
dies ein Abgleiten der Existenz in die Vorhandenheit. Jedes Konzept
von mir als einem »Selbst«, einem »Subjekt, stellt mich als vorhan-
denes Ding vor mich. Tritt das reflexive Denken aus mir heraus und
vor mir zuriick, darf es nicht erwarten, ein Ding vorzufinden, ein
Konzept von Subjektivitit, sondern Heidegger wird zeigen, dass das
daseinsmifSige am Dasein gerade in diesem Heraustreten und Auf-
Sich-Zurtickkommen besteht. Es ist nicht das Ergebnis, sondern der
Vollzug dieser Reflexion. Die Analytik des Daseins ist der explizite
Nachvollzug derjenigen Strukturen, die unausdriicklich immer schon

15 SuZ 116.

16 SuZ 114. Michael Theunissen spricht im Bezug auf Heidegger von einer »ontischen
Jemeinigkeit« im Gegensatz zu einer »ontologischen Jemeinigkeit« bei Husserl. Vgl.
hierzu Theunissen 1977, 22f. Dies greift zu kurz. An der oben zitierte Stelle heif3t es
zwar, dass die Jemeinigkeit die ontische Angabe enthilt, »daf8 je ein Ich dieses Seiende
ist«, aber im Satz zuvor heif3t es, dass die Jemeinigkeit zugleich eine ontologische Ver-
fassung anzeigt.

100

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

in der Existenz vollzogen werden. Hierin decken sich existenziale
Analyse und existenzieller Vollzug, oder wie Heidegger es ausdriickt:

»Die existenziale Analytik ihrerseits aber ist letztlich existenziell, d. h. on-
tisch verwurzelt. Nur wenn das philosophisch-forschende Fragen selbst als
Seinsmoglichkeit des je existierenden Daseins existenziell ergriffen ist, be-
steht die Moglichkeit einer ErschlieBung der Existenzialitit der Exis-
tenz [...]«V

Anhand der Unterscheidung zwischen der existenzial-ontologischen
Ebene, also derjenigen der das Dasein reflektierenden Analyse und
der existenziell-ontischen Ebene, also derjenigen des Existenzvoll-
zugs, der Moglichkeit, mich zu verfehlen oder zu ergreifen, wird im
Folgenden zu zeigen sein, dass der Andere erst auf der zweiten ge-
nannten Ebene ausdriicklich zum Problem wird, da er dort der dieser
Ebene entsprechenden Vereinzelung zum Opfer fillt. Damit ist aber
die existenziale Unmittelbarkeit gefihrdet, die mir den Anderen auf
der ersten Ebene immer schon als Mitdasein erschlief3t.

3.2 Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des
Anderen

Das Mitvorkommen des Anderen in der Welt darf, wie bereits ge-
sehen, nicht dazu verleiten, ihn gegeniiber einem Konzept von Iden-
titit des Selbst — Selbst im Sinne des riceeurschen »idem« — zum
Abgrenzungsprinzip zu machen. Der Andere muss vielmehr phiano-
menal in seinem Mitdasein aufgesucht werden. Gemif3 der heideg-
gerschen Richtung der Analyse ausgehend von der Alltaglichkeit des
Daseins begegnet der Andere innerhalb der durch die Verweisung des
Zuhandenen strukturierten Umwelt. Im Werk des Handwerkers be-
gegnet der Andere als derjenige, fiir den das Werk bestimmt ist, im
Material begegnet der Lieferant, im Werkzeug der Hersteller dieses
Werkzeuges. Immer begegnet im Bereich alltaglicher Verweisungen
der Andere mit, allerdings enden bei ihm die Bewandtniszusammen-
hinge. Ebenso wie ich bildet der Andere einen Pol, ein Zentrum in-
nerhalb des Netzes von Verweisungen. Was fiir mich zuhanden ist,
ist auch fiir den Anderen zuhanden. Der Andere selbst ist mir nie
zuhanden, auch ist er nie vorhanden. Er kommt nicht in der Welt vor,

7 SuZ 13.

101

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

er begegnet aus ihr als einer, der sich auch fiir die Welt freigegeben
hat. Das Begegnen des Anderen innerhalb der alltdglichen Welt zeigt
mir, dass er vorontologisch immer schon als »auch und mit da«1®
erschlossen ist. Dieses »auch und mit« ist nicht kategorial, sondern
existenzial zu verstehen. Der Andere wird nicht von mir zur Welt
hinzugedacht, sondern er begegnet aus ihr. Dieses Begegnen unter-
scheidet sich von allem Entgegenstehen des gegenstindlichen Seien-
den. Und nur so kann der Doppelstatus des Anderen, der »selbst in
der Weise des In-der-Welt-seins >in< der Welt ist« und der in der Welt
»zugleich innerweltlich begegnet«!?, einem offensichtlichen Paradox
entgehen. Zwar orientiert sich die Charakteristik des Begegnens des
Anderen »doch wieder am je eigenen Dasein«?, indem ich ihm »Da-
sein« zugestehe, das mir ja aufgrund der Jemeinigkeit prinzipiell nie
zuginglich sein kann, aber das Phinomen des Begegnens, das sich
nicht in Gegenstindliches auflosen lisst, rechtfertigt gleichsam den
existenzialen Status der Welt als Mitwelt und des Anderen als mit
mir und auch Dasein.

Am Phinomen des Begegnens lasst sich ebenfalls zeigen, wie
Heidegger dem Paarungsproblem, das bei Husserl aufgewiesen wur-
de?!, entgeht. Nicht die Ahnlichkeit zwischen mir und dem Anderen,
sei es auf Ebene der Korper oder der Leiber, ist die phdanomenale
Grundlage fiir eine mogliche Assoziation, sondern die phinomenale
Urspriinglichkeit der Begegnung zeigt die ontologisch-existenziale
Verfassung des Daseins an, »immer schon« mit Anderen zu sein.2
Das Mitsein als Existenzial ist urspriinglicher als jede faktische Be-
gegnung mit Anderen, und so wird der faktisch auftretende Andere
zur Konkretion einer Méglichkeit meines Daseins. Das Problem der
Unzuginglichkeit des Anderen ergibt sich erst sehr viel spiter, nim-

18 SuZ 118.

¥ SuZ 118

20 Suz 118.

2 Vgl. Kap. 2.6, S. 77 ff.

22 Dass das Begegnen in konkreten Situationen nicht unbedingt geeignet sein muss, mir
den Anderen zu verstehen zu geben, hat Kite Meyer-Drawe in Leiblichkeit und Sozia-
litit (Meyer-Drawe 1987) aufgezeigt: »Das Problematische der Interpretation der
Fremderfahrung durch Heidegger liegt [...] darin, daf8 er auch die Erfahrung des Ande-
ren als ein Begegnenlassen vorstellt, d. h. letztlich liegt die Ahnlichkeit zwischen dem
Zeug und dem Anderen darin, dafl sie meinem Weltentwurf integriert, >eingefangen«
sind [...].«<; »Grenzen des Verstehens zeigen sich aber sehr schnell dann, wenn man
Anderen begegnet, deren In-der-Welt-sein meines stort [...]: der sinnlos Betrunkene,
der in seinen Handlungen keine Einheit mehr finden kann [...].« (ebd., 105)

102

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

lich in der reflexiven Betrachtung des Begegnens. Ich sehe also im
alltiglichen Umgang mit der Welt nicht primir auf mich und leite
nachtriglich den Anderen als von mir verschieden ab, sondern ich
lasse den Anderen begegnen aus der Welt heraus, die dadurch unsere
gemeinsame Welt ist.

Gehe ich ganz im besorgenden Umgang mit dem Zuhandenen
auf, so differenziere ich mich gerade nicht von den Anderen, sondern
ich fasse mich vorreflexiv als einen der Pole des Netzes von Verwei-
sungszusammenhingen auf. Die Auffassung vom Dasein als in der
Welt begegnendem dringt sich mir gleichsam im alltiglichen Leben
so stark von allen Seiten auf, dass ich mich selbst in dieser Weise
vorfinde und aus meiner Umwelt heraus verstehe. Sage ich zum Bei-
spiel »Ich hier«, so bezeichne ich mit dem »hier« keine objektive
Raumstelle, an der »ich« — als vorhandenes Ding — mich befinde und
die ich von auflen betrachten kénnte, sondern dieses Hier ist Aus-
druck der existenzialen Raumlichkeit des Daseins, es steht innerhalb
der Umwelt in Verbindung zum Dort des Zuhandenen. In der Um-
welt »nimmt« das Dasein »einen Platz ein«, aber nicht dadurch, dass
es durch eine objektive Raumstelle beschreibbar wire, sondern da-
durch, dass es einen Umkreis von Zuhandenem in seine Nihe bringt
und in ihr hilt. Dies meint Heideggers Begriff der Ent-fernung. Da-
bei ist das Dort primér gegentiber dem Hier:

»Das Dasein ist gemif seiner Raumlichkeit zunéchst nie hier, sondern dort,
aus welchem Dort es auf sein Hier zuriickkommt und das wiederum nur in
der Weise, dafs es sein besorgendes Sein zu ... aus dem Dort-zuhandenen her
auslegt.«?

Das Dasein ist also bei den zuhandenen Dingen dort, und diese Be-
wegung auf die Dinge zu, die Kehrseite der Ent-fernung, beschreibt
eine Bewegung des Daseins von sich weg: »Im >hier< spricht das in
seiner Welt aufgehende Dasein nicht auf sich zu, sondern von sich
weg auf das »dort< eines umsichtig Zuhandenen und meint doch sich
in der existenzialen Rdumlichkeit.«2* Die Weise, wie das Dasein sich
hier aus sich heraus versetzt und von dort auf sich zurtickkommt und
so versteht, findet sich entsprechend auch auf der Ebene der Re-
flexion.

Im alltdglichen Leben vollzieht das Dasein somit eine sich tiber-

% SuZ 107f.
2 SuzZ 120.

103

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

kreuzende Doppelbewegung: Einerseits versteht es sich aus einem
Dort des Zuhandenen — dies meint aber nicht, dass es explizit dessen
objektive Raumstelle einnimmt und sich von dort her betrachtet —,
andererseits »spricht es von sich weg, nihert sich der Welt und ver-
liert sich in ihr. In der Welt aufgehend kann das Dasein so auf sich als
Pol des Netzes von Verweisungen zuriickkommen, es kann sich also
gleichsam bei seinen alltiglichen Besorgungen selbst begegnen, so
wie es anderen begegnen kann. Wenn dies moglich sein soll, muss
die phdnomenal aufgewiesene Mdoglichkeit des Begegnens in der
existenzialen Struktur des Daseins verankert sein. Heidegger fasst
dieses Existenzial terminologisch als Mitsein: »Die Welt des Daseins
ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.«?* Das Mitsein ist
Charakteristikum des In-Seins, also der Weise, wie Dasein »in« der
Welt ist — unterschieden von allem anderen innerweltlichen Seien-
den.

Welchen ontologischen Status hat innerhalb eines solchen Ge-
flechts der Andere? An der eben zitierten Stelle heifst es weiter: »Das
innerweltliche Ansichsein dieser [der Anderen, T. W.] ist Mit-
dasein.«? Der Andere begegnet aus der Welt, er ist also als Anderer
ein innerweltlich Seiendes. Trotzdem unterscheidet er sich von allem
anderen innerweltlichen nichtdaseinsmédfligen Seienden. Er nimmt
somit eine eigenartige Zwischenstellung ein. Er ist innerweltlich,
aber zugleich in der Welt im Sinne des In-Seins. Somit kommt ihm
in irgendeiner Weise die Seinsart der Existenz zu, er ist auch und mit
da, aber fiir mich bedeutet dieses Mitdasein ein Ansichsein.?” Der
Andere zeichnet sich durch grofitmogliche Seinsnihe zu mir aus,
aber es bleibt ein uniiberbriickbarer Rest. Das Motiv, das bereits in
der Einleitung unserer Untersuchung angesprochen und bei Husserl
aufgegriffen wurde, kehrt auch hier wieder: der Andere ist wie ich,
aber er ist nicht ich.

Dieser seltsam schillernde Status des Anderen ist fiir Heidegger
in der Alltdglichkeit kein Problem im Sinne einer Denkunméglich-
keit. Es ist nicht so, dass ich zunichst mich selbst als ein isoliertes Ich
auffasse und dann aus dieser Isolation einen Ubergang zu »den An-

% SuzZ 118.

26 SuzZ 118.

7 Diese Formulierungen dhneln bereits stark der bei Sartre grundlegenden Unterschei-
dung von An-sich und Fiir-sich. Der innerweltliche Charakter des Anderen wird unter
dem Stichwort der Objektivierung in einem spiteren Kapitel behandelt werden
(vgl. Kap. 4.2, 146 ff. sowie insbesondere Kap. 4.6, 180.)

104

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen

deren« finden muss. Vielmehr besagt ja gerade die existenzielle Di-
mension der Andersheit, dass auch ich mich aus der Welt und durch
meine Besorgungen verstehe: »die Anderen sind vielmehr die, von
denen man selbst sich zumeist nicht unterscheidet, unter denen man
auch ist.«2 Indem ich also aufgehe in der Welt, indem ich mich nicht
reflexiv mir selbst und der Welt gegeniiberstelle, fasse ich mich selbst
als Anderen unter Anderen. In dieser Hinsicht kann der Andere bei
Heidegger nicht zum Problem werden, da er diesen nicht zu einer
urspriinglichen Idee von Subjektivitit, von Selbstheit als zu dieser
Sekundires hinzukonstituieren muss.

Trotzdem bleibt auch auf der von Heidegger beschriebenen um-
weltlichen Ebene ein Rest der Paradoxitit des Anderen bestehen. Da-
sein ist Mitsein, Welt ist Mitwelt; dieses »ist« darf bei Heidegger
nicht als Wesensdefinition verstanden werden. Es geht hier nicht
um Eigenschaften, sondern um Seinsweisen. Das »ist« ist etwa so zu
lesen: Dasein ist, das heifdt: es existiert, und es ist in der Weise, dass
es in einer Welt ist, und diese Welt ist nur in Bezug auf Dasein. Also
definieren wir nicht Welt nachtréglich als dasjenige, worin Dasein ist,
sondern Welt ist gleichurspriinglich mit Dasein: ohne Welt kein
Dasein und ohne Dasein keine Welt. Weiter begegnet aus der Welt
anderes Dasein, aber diesem wird nun nicht erst nachtriglich die
Eigenschaft »Mitdasein« zugeschrieben, sondern das Mitdasein muss
schon notwendig erschlossen und in seinem Sein vor jeder expliziten
Fassung des Anderen verstanden sein, sonst konnte es von sich aus
den besonderen Status des Auch und Mit niemals erlangen. Also ist
mein eigenes Dasein immer schon mit Anderen, und dies nicht erst
aufgrund eines zufilligen faktischen Auftretens von dieser oder jener
anderen Person, die ich dann auch als Dasein anerkenne. Daher ist
auch das Alleinsein bei Heidegger ein Modus des Mitseins: die An-
deren fehlen mir.2% Somit ist die Welt, die uns immer schon erschlos-
sen ist, in einer Weise erschlossen, dass sie den Anderen in seiner
vollen Besonderheit bereits enthilt: sie ist Mitwelt.

Mit diesen Seinszusammenhiangen, die keine Schlussfolgerun-
gen sind — es wird nicht eins aus dem anderen abgeleitet —, sondern

2 SuzZ 118.

29 Das Phinomen des Alleinseins, das den Anderen eben nicht aus der Welt verbannt,
sondern ihn im Gegenteil geradezu zum Zentrum meiner Weltbeziige macht, indem er
namlich durch seine Abwesenheit das Begegnungsphinomen zwar aufruft, aber zu-
gleich negiert, findet sich bereits bei Husserl (vgl. S. 64). Es wird auch in Sartres Phi-
losophie der Negativitit eine zentrale Rolle spielen.

105

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

die im Grunde transzendentale Seinsbestimmungen sind — wenn das
Dasein so sein konnen soll, wie es faktisch ist, dann muss es im Grun-
de seines Seins so und so beschaffen sein —, kann jedes Problem, auf
das die Reflexion stof3t, in die vorontologische Sphire, die sich jeder
Begriindung entzieht, verwiesen werden. Der Andere muss nicht erst
umstindlich konstituiert werden, er ist immer schon mitverstanden.
Die objektive Welt bedarf keiner konstituierenden Begriindung
durch das von ihr getrennte transzendentale Subjekt wie noch bei
Husserl, sondern Objektivitit ist schon ein abgeleiteter Status einer
urspriinglich offenen Welt, von der das Dasein nicht getrennt ist.
Trotzdem kann sich auch diese Argumentation nicht von einem Rest
von Begriindungsproblematik freimachen. Dasein ist existierend sei-
ne Welt, aber es ist nicht identisch mit ihr. Dasein ist Mitsein mit
Anderen, aber es ist von ihnen grundsitzlich verschieden, da die An-
deren nur aus der Welt her begegnen konnen, mein je eigenes Dasein
dies alltidglich zwar auch tut, aber nicht nur und nicht notwendig.
Dasein ist nicht gleich Mitdasein, obwohl dem Dasein auch in gewis-
ser, aber eingeschrinkter Weise, die Seinsweise des Mitdaseins zu-
kommt: »Das eigene Dasein ist nur, sofern es die Wesensstruktur
des Mitseins hat, als fiir Andere begegnend Mitdasein.«* Das eigene
Dasein als »fiir Andere begegnend« st6f3t an die Grenzen dessen, was
unter der Grundvoraussetzung der Jemeinigkeit, die auf existenzialer
Ebene durch die Vereinzelung der Seinsfrage die Analytik des Da-
seins und auf existenzieller Ebene die Unterscheidung von Eigent-
lichkeit und Uneigentlichkeit iiberhaupt erst ermoglichte, noch ge-
dacht werden kann.

Im Folgenden soll untersucht werden, in welcher Weise der ge-
wonnene Boden eines Daseins, das zwar unhintergehbar je meines
ist, aber in ontologischer Gleichurspriinglichkeit mit der Welt (In-
Sein) und den Anderen (Mitsein) ist, fiir die weitere Analyse frucht-
bar wird. Insbesondere muss gepriift werden, welche Stellung der
Andere innerhalb der existenzialen Sorgestruktur und den in sie ein-
miindenden Strukturmomenten Befindlichkeit, Verstehen und Rede
erhilt.

30 SuzZ 121.

106

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur
3.3 Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Das Sein des Daseins ist bei Heidegger gefasst als Sorge, und wenn
Dasein Mitsein ist, so muss sich auch das Mitsein in Begriffen der
Sorge ausdriicken lassen. Der entsprechende Terminus ist derjenige
der Fiirsorge. Phinomenal ldsst sich die Fiirsorge aufweisen, wenn
wir etwa einen Anderen fiirsorglich behandeln, uns um ihn kiim-
mern. Aber auch die Gleichgiiltigkeit gegeniiber Anderen ist nach
Heidegger Modus der Fiirsorge, denn sie unterscheidet sich von der
»Gleichgiiltigkeit«, die unter zusammen vorkommenden Dingen
herrscht. Gegenstiandliches Seiendes ist nicht offen auf eine Welt hin,
es kann sich nicht zur Welt verhalten. Die Indifferenz der Gegen-
stinde resultiert aus der fehlenden Moglichkeit, iiberhaupt Differen-
zierungen vorzunehmen, und das ist ontologisch etwas ganz anderes
als die Indifferenz des Daseins, wenn wir uns gleichgiiltig sind, ei-
nander nichts angehen etc. Heidegger unterscheidet hinsichtlich der
positiven Moglichkeiten der Fiirsorge zwei Modi: einspringende und
vorausspringende Fiirsorge. Als einspringende {ibernimmt die Fiir-
sorge die Sorge des Anderen, sie nimmt sie ihm ab und beherrscht
den Anderen. Vorausspringende Fiirsorge hingegen gibt sie ithm zu-
riick, sie ist als eine Art existenzielle Hilfestellung® zu verstehen: sie
»verhilft dem Anderen dazu, in seiner Sorge sich durchsichtig und
fiir sie frei zu werden.«3 Bemerkenswert ist, dass Heidegger an die-
ser Stelle die vorausspringende Fiirsorge so beschreibt, dass sie »we-
sentlich die eigentliche Sorge — das heif3t die Existenz des Anderen
betrifft und nicht ein Was, das er besorgt«®. Diese Stelle kann so
gelesen werden, dass vorausspringende Fiirsorge einen Teil der ei-
gentlichen Sorge des Daseins ausmacht; spiter bei der Betrachtung
der Sorge-Formel wird dies tiberpriift werden miissen. Wahrschein-
licher ist aber, dass die angefiihrte Textstelle so zu verstehen ist, dass
in der vorausspringenden Fiirsorge der »Gegenstand« der Sorge, also
das Besorgte, die eigentliche Sorge des Anderen ist. Diese wird ihm
zuriickgegeben, und das klingt doch etwas befremdlich, bedenkt man,
dass die eigentliche Sorge des Anderen mir im Grunde gar nicht zu-
ginglich sein kann, auch kann der Andere sie von mir nicht empfan-

31 Christoph Demmerling spricht sogar von einer »Hilfe zur Selbsthilfe« (Demmerling
2001, 97).

2 SuzZ122.

3 Suz 122.

107

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

gen, da ich fiir ihn aus der Welt begegne, also aus dem, was ihn ten-
denziell von seiner Eigentlichkeit entfernt. Ist die vorausspringende
Fiirsorge hingegen, wie oben vorgeschlagen, als eine Art existenziel-
ler Hilfestellung zu sehen, eine Befreiung des Anderen und sein Be-
reitmachen fiir seine eigentliche Sorge, so wird zu untersuchen sein,
inwieweit die weitere Analyse Heideggers diese Moglichkeit noch
berticksichtigt und beriicksichtigen kann. Die bereits eingangs in
Sein und Zeit erwahnte Moglichkeit und Tendenz der Philosophie
zur Vereinzelung ist auch bei der Analyse der Eigentlichkeit wieder
aufzufinden. Hier ist es, wie wir spiter sehen werden, nicht die Fiir-
sorge des Anderen, die mich zur Eigentlichkeit befreit, bzw. vice ver-
sa meine Fiirsorge, die den Anderen befreit, sondern die Angst als
existenziale und vereinzelnde Befindlichkeit stellt mich vor mein ei-
gentliches Seinkonnen.

Ein Dasein, das Mitsein mit Anderen »ist«, also Mitsein ver-
standen im existenzialen Sinne, wird sich aus diesem Mitsein nicht
zuriickziehen konnen, auch nicht im Modus der Eigentlichkeit. Bei
Heidegger miindet die Analyse des Anderen, wie wir noch sehen
werden, in die Betrachtung der uneigentlichen alltdglichen Seinswei-
se. Eine eigentliche Seinsweise des Anderen, in der einer den anderen
fiir sein eigentliches Sein befreit, ist bei Heidegger zwar angelegt,
wird sich aber als nicht tiberzeugend herausstellen.

Auch auf ontologischer Ebene zeichnet sich hier eine Schwierig-
keit ab. Dasein ist dasjenige Seiende, dem es in seinem Sein um dieses
Sein geht. Es hat also einen ontologischen Seinsbezug zu sich, mehr
noch, es ist dieser Seinsbezug, der bei Heidegger als das Worumwil-
len bezeichnet wird. Anders als das umweltlich Zuhandene, das un-
tereinander durch die Verweisungsbeziige des Um-zu verbunden ist,
schlief3t das Dasein, das nicht ein Um-zu, sondern umwillen seiner
selbst ist, all diese Beziige noch einmal in sich ein wie eine ontologi-
sche Klammer, die alle Verweisungen zusammenhiilt:

»[Das] Verweisungsganze der Bedeutsamkeit, als welche die Weltlichkeit
konstituiert, ist >festgemacht< in einem Worum-willen. Die Verklammerung
des Verweisungsganzen, der mannigfaltigen Beziige des >Um-zu¢, mit dem,
worum es dem Dasein geht, bedeutet kein ZusammenschweifSen einer vor-
handenen >Welt< von Objekten mit einem Subjekt. Sie ist vielmehr der phi-
nomenale Ausdruck der urspriinglich ganzen Verfassung des Daseins [...]«3*

3 SuZ 192.

108

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Da nun die Anderen ebenfalls solche Klammern bilden und da meine
Welt und ihre Welt sich iiberlagern, da schliefSlich Dasein Mitsein ist,
muss dies auch in der Struktur des Umwillens Berticksichtigung fin-
den. »Als Mitsein »ist« daher das Dasein wesenhaft umwillen Ande-
rer.«3 Es fillt auf, dass das »ist« hier in Anfithrungszeichen gesetzt
ist. Zum Sein des Daseins gehort — heifdt es einen Satz zuvor — das
Mitsein mit Anderen. Diese Zugehorigkeit hat aber einen eigenarti-
gen Status, der sich nicht genau kldren ldsst. Das Dasein ist umwillen
Anderer, weil es ihm um sein eigenes Sein geht, dieses Sein aber das
Mitsein mit Anderen enthalt. Dieses Mitsein ist aber nicht identisch
mit dem aus der Welt begegnenden Mitdasein. Ich bin also umwillen
Anderer nur im vermittelten, abgeleiteten Sinne, nimlich insofern
ich umwillen meiner selbst bin und darin den Anderen irgendwie
einschliefle. Dem widerspriche, dass existenziale Wesensmerkmale
im Grunde nicht einander nachfolgen, sondern gleichurspriinglich
sein miissten. Der Andere soll mein Sein mitbestimmen, aber er ist
mir dennoch immer nachgeordnet, er bleibt — mit einem Wort Mer-
leau-Pontys zu sprechen — immer ein jiingerer Bruder.”® Er ist dies
aber bei Heidegger nicht im Sinne einer Kenntnis, die ich aus meiner
Selbstkenntnis ableite, indem ich mich in des Anderen Seelenleben
einfiihle. Der Andere ist nicht ein zweites Selbst, ich kann nicht die-
jenigen Seinsbeziige, die mich auf je mein Dasein zuriickfiihren, auf
den Anderen anwenden. Vielmehr ist der Bezug zum Anderen in
jenem Selbstbezug bereits mit enthalten: » Einfithlung« konstituiert
nicht erst das Mitsein, sondern ist auf dessen Grunde erst moglich«¥.

An dieser Stelle wird besonders gut deutlich, wie sehr sich Hei-
deggers Ansatz von demjenigen Husserls unterscheidet. Der Andere
qua Mitdasein bedarf keiner Konstitutionsleistung des transzenden-
talen Subjekts, sondern er ist immer schon mit da. Den Vorteil der
umgangenen Konstitutionsproblematik erkauft sich Heidegger aller-
dings durch den Nachteil einer gleichurspriinglichen Beziehungs-
struktur, bei der die notwendig auftretende Asymmetrie zwischen
mir und dem Anderen, wie im Folgenden gezeigt werden wird, er-
neut zu einem Problem fiihrt.

Dasein ist prinzipiell je meines, trotzdem ist noch innerhalb die-
ser Jemeinigkeit der Andere mir als anderes Dasein, als Mitdasein

¥ SuzZ 123
36 PhW 492.
3 SuzZ 125.

109

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

zuginglich. »Im Sein mit und zu Anderen liegt demnach ein Seins-
verhiltnis von Dasein zu Dasein.«3® Im Schauspiel dieses Seinsver-
hiltnisses nehmen die Dasein wechselseitig die Rollen von Mitsein
und Mitdasein ein. In diesem Wechsel bestimmen sie — noch vor aller
Reflexion iiber die Konstitution meiner selbst und des Anderen — die
Struktur der Welt, innerhalb derer wir uns begegnen. Heidegger
fasst zusammen: »Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens des
In-der-Welt-seins.«* Wohlgemerkt: es konstituiert das In-der-Welt-
sein, nicht das Dasein. Dieser Unterschied ist wichtig bei der Frage,
inwiefern ich den Anderen und dieser mich mitbestimmt. Bin ich der,
der ich bin, nur aus mir selbst, oder macht mich erst der Andere zu
mir? Heideggers Analyse macht deutlich, dass diese Frage nicht ohne
Einbezug der Welt als dem ontologischen Medium, das uns verbin-
det, betrachtet werden kann. Ich und der Andere, das sind nicht zwei
in sich geschlossene Entititen, die im luftleeren Raum der Gedanken
um den Status ihrer Urspriinglichkeit kimpfen, sondern sie begeg-
nen sich mitten in der Welt und haben durch ihren gemeinsamen
Zugang zur Welt auch Zugang zueinander. Dasein ist weder ein Sta-
tus, den ich in einem konstitutiven Akt gewissen Seienden verleihe,
noch bekomme ich diesen Status von Anderen verliehen, sondern in
eins mit meinem Seinsverstindnis meiner selbst als Dasein verstehe
ich den Anderen als Anderen, aber eben auch Dasein.

Die Passagen tiber das alltdgliche Selbstsein gehoren — sicherlich
nicht zuletzt aufgrund der reizvollen Substantivierung des Wortes
»man« — zu den prominentesten Analysen aus Sein und Zeit. In
ihnen wird die Frage nach dem Wer aufgegriffen. Wer ist das Dasein?
Ausgehend vom Postulat der Jemeinigkeit lige die Antwort nahe: Je
ich selbst bin das Dasein. Im alltidglichen Leben ist das Dasein aber
nicht es selbst, sondern das Miteinandersein »lost das eigene Dasein
vollig in der Seinsart >der Anderenc< auf«*. Ich denke, was man so
denkt, ich handle so, wie man es von mir erwartet, und selbst wenn
ich mein Urteil von der 6ffentlichen Meinung absetze, bleibe ich dem
Man verhaftet, ich verhalte mich so, wie »man sich nicht verhilt«. So
ldsst das Dasein sich sein Sein vom Man abnehmen, es weist jede
Verantwortung von sich, und die alltigliche Antwort auf die Frage
nach dem Wer ist im Grunde ein Niemand.

% SuzZ 124.
3 SuzZ 125.
40 SuZ 126.

110

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Bemerkenswert ist, dass Seinsentlastung und Bequemlichkeit
nicht die einzigen Motivationen fiir die Verfallenheit darstellen. Der
zentrale §27 beginnt mit dem Phanomen der Abstindigkeit.

»Im Besorgen dessen, was man mit, fiir und gegen die Anderen ergriffen hat,
ruht stindig die Sorge um einen Unterschied gegen die Anderen, sei es auch
nur, um den Unterschied gegen sie auszugleichen, sei es, daf3 das eigene Da-
sein — gegen die Anderen zuriickbleibend — im Verhiltnis zu ihnen aufholen
will, sei es, daf3 das Dasein im Vorrang iiber die Anderen darauf aus ist, sie
niederzuhalten.«*!

Den Ausgangspunkt des alltiglichen Miteinanderseins bildet also
nicht eine Tendenz zur Nivellierung des Unterschieds zwischen mir
und den Anderen, sondern vielmehr die Wahrung dieses Unter-
schieds. Das Dasein gibt sich zunichst nicht aus Bequemlichkeit
dem Man hin, sondern es ist dem Anderen ausgesetzt, es erfihrt sich
ihm gegentiber als Passivitit: »das Dasein steht als alltdgliches Mit-
einandersein in der BotmuifSigkeit der Anderen. Nicht es selbst ist, die
Anderen haben ihm das Sein abgenommen. Das Belieben der Ande-
ren verfiigt tiber die alltiglichen Seinsmoglichkeiten des Daseins.«*
Das ist die ontische Kehrseite des Mitseins: meine Seinsmoglichkei-
ten sind dem Belieben der Anderen preisgegeben, und da das Verhalt-
nis von Mitsein und Mitdasein ein wechselseitiges ist, fasse ich auch
mich als einen von ihnen auf: »Man selbst gehort zu den Anderen
und verfestigt ihre Macht.«* Die Abstandigkeit ist also um einen
Unterschied zu den Anderen bemiiht und bewirkt damit einen Ab-
stand zu mir selbst. Ich selbst, als Teil »der Anderenc, entferne mich
von mir und nehme mir mein eigenes Sein ab, verschmelze somit mit
dem Man, das mein Sein tibernimmt. Alltagliches Selbstsein, also die
Weise, wie ich im alltéglichen Leben auf mich zuriickkomme, besteht
in einem Umweg iiber das Man: » Zundchst >bin< nicht >ich< im Sinne
des eigenen Selbst, sondern die Anderen in der Weise des Man. Aus
diesem her und als dieses werde ich mir s>selbst« zunidchst >gege-
ben«.«* Der Selbstbezug, der ontologisch darin besteht, dass es mir
in meinem Sein um dieses Sein geht, ist hier ontisch dadurch ver-
deckt, dass ich mir selbst »gegeben« bin. Die Sorge, die in ihrem
eigentlichen Modus mich zu mir selbst aufruft, steht alltiglich vor

4 SuZ 126.
2 SuZ 126.
£ SuZ 126.
# SuzZ 129.

111

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

der Schwierigkeit, dass sie Hinnahme eines Gegebenen ist. Das ei-
gentliche Selbst ist demgegentiber, wie Heidegger betont, das »ergrif-
fene Selbst«#, also die aktive Ubernahme und urspriingliche Aneig-
nung jener Passivitit. Dabei betont Heidegger, dass in der Verfehlung
des Selbst in der Diktatur des Man kein Fehler im Sinne eines Man-
gels, der behoben werden kann, zu sehen ist, sondern der Verlust des
Selbst liegt unhintergehbar im Sein des Dasein begriindet: »Das Man
ist ein Existenzial und gehort als urspriingliches Phinomen zur po-
sitiven Verfassung des Daseins.«* Wird jedoch dieses Existenzial
nicht aufgewiesen und beriicksichtigt, so lauft jede ontologische In-
terpretation des Menschen Gefahr, schon in den Grundlagen eine
Verfehlung zu enthalten. Wird nimlich die vorontologische Aus-
legung des Selbst aus dem Man her zur Grundlage der Ontologie
gemacht, so wird das Phinomen der Welt iibersprungen. Dasein wird
aus der Welt her verstanden, als in ihr vorkommend. Die Existenz als
die Welt iiberhaupt erst ermoglichende Seinsweise, wird zur Vorhan-
denheit, Dasein und Mitdasein werden als Subjekte verstanden und
die Welt wird zum ontologischen Behilter der Objekte, die den Sub-
jekten gegeniiberstehen. Hingegen wird das eigentliche Selbstsein, so
verspricht Heidegger, nicht in einer Uberwindung des Man, sondern
in seiner existenziellen Modifikation bestehen.

Das Mitsein mit Anderen ist, wie gezeigt wurde, von Heidegger
an zentraler Stelle der Analyse eingefiihrt worden. Damit trigt er
dem faktischen Auftreten des Anderen Rechnung, das sich nicht in
Vorhandenheit auflosen ldsst. Der Andere begegnet vorontologisch
und prireflexiv in der Welt als einer wie ich, und ich erfasse mich als
einer von ihnen. In der beginnenden Reflexion stéf3t sich der Andere
an der grundsitzlichen Jemeinigkeit und wird zum Problem. Ver-
suche ich daraufhin, mir ein reflexives Konzept meiner selbst zu er-
stellen, so entferne ich mich damit von mir. Auch im alltiglichen
Leben ist diese Tendenz zu beobachten. Wenn nun aber In-der-Welt-
sein und Mitsein fiir die Existenz gleichurspriinglich sind, so muss
auch dem Mitsein bei der Entwicklung der Moglichkeit eigentlichen
Selbstseins eine entscheidende Rolle zukommen. Dies ist, wie wir
sehen werden, bei Heidegger nicht der Fall.

Im Kapitel Das In-Sein als solches, in welchem die Analyse wei-
tergefithrt wird, werden die fiir die Konstitution der Sorge entschei-

% SuzZ129.
# SuZ 129.

112



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

denden Existenziale der Befindlichkeit, Verstehen und Rede ent-
wickelt. Dasein ist dasjenige Sein, dem es in seinem Sein um dieses
Sein geht, und dieses »um« ist nicht das Um-zu einer Bewandtnis,
sondern das Worum-willen, das alle Bewandtnis umschlie3t. Das
Sein des Daseins ist diesem also nicht prinzipiell unzuginglich, son-
dern im Gegenteil immer schon erschlossen. Diese Erschlossenheit
wird durch das Existenzial des Verstehens erfasst. Wenn ich sage:
ich verstehe mich auf etwas, so ist damit ein Kénnen gemeint. Dasje-
nige, worauf sich das Dasein existenzial versteht, ist nicht ein speziel-
les Konnen, sondern sein Sein, seine Existenz selbst. Ich verstehe
mich auf meine Existenz, das besagt mehr als nur die Moglichkeit
des Zugangs zur Welt, es besagt die [ffnung eines Moglichkeitsspiel-
raums im Sein schlechthin. Ich bin nicht nur geworfen in die Welt,
ich bin freigegeben fiir sie. Mein Sein ist ein Seinkonnen. Die Mog-
lichkeit als Existenzial steht bei Heidegger — anders als in der tradi-
tionellen Kategorienlehre® — iiber der Wirklichkeit: sie ist »die ur-
spriinglichste und letzte positive ontologische Bestimmtheit des
Daseins«“8. Wenn aber Dasein ein Seinkonnen ist, so kann Verstehen
nicht bedeuten, irgendetwas Vorgefertigtes zu iibernehmen und
nachzuvollziehen, es hat vielmehr die Struktur eines Entwurfs. In
seiner Geworfenheit iibernimmt das Dasein sein Sein, indem es sich
als Moglichsein versteht, und entwirft sich in den Spielraum seiner
Maglichkeiten hinein. Der Entwurf ist mehr als ein irgendwann aus-
gedachter Lebensplan, er ist wie jedes Existenzial gekennzeichnet
durch ein »immer schon«: »als Dasein hat es sich je schon entworfen
und ist, solange es ist, entwerfend.«* Nur aufgrund des ontologi-
schen Sachverhalts, dass Dasein verstehend ist, kann es ihm um et-
was gehen. Jedes Umwillen griindet also im existenzialen Verstehen.
Der Entwurf selbst tragt somit die doppelte Struktur des Umwillens:
»Es [das Verstehen, T. W.] entwirft das Sein des Daseins auf sein
Worumwillen ebenso urspriinglich wie auf die Bedeutsamkeit als

¥ Vgl. etwa die klassische aristotelische Entgegensetzung von dynamis und energeia.
Das Mogliche ist fiir sich noch nicht, es bedarf der Form, um realisiert zu werden
(z. B. Met. VII, 7, 1032a, in: Aristoteles 1995, Bd. 5). Vgl. auch die kantische Kategori-
entafel, insbesondere dort die Kategorien der Modalitit in ihrer Reihenfolge: Moglich-
keit — Dasein — Notwendigkeit. (KrV A 80, B 106) »Dasein« ist hierbei natiirlich nicht im
heideggerschen Sinne, sondern in der Bedeutung von »Wirklichkeit« zu lesen.

8 SuZ 144.

# SuZ 145.

113

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

die Weltlichkeit seiner jeweiligen Welt.«% Diese Gabelung in Bezug
auf das Worumwillen und die Bedeutsamkeit trennt das eigentliche
vom uneigentlichen Verstehen:

»Das Verstehen kann sich primir in die Erschlossenheit der Welt legen, das
heifit das Dasein kann sich zundchst und zumeist aus seiner Welt her verste-
hen. Oder aber das Verstehen wirft sich primir in das Worumwillen, das
heiflt das Dasein existiert als es selbst. Das Verstehen ist entweder eigentli-
ches, aus dem eigenen Selbst als solchem entspringendes, oder uneigentli-
ches.”!

Diese Gabelung ist aber keine Alternative, der Entwurf betrifft
immer die volle Erschlossenheit des In-der-Welt-seins, also kann
auch der eigentliche Entwurf nicht weltlos sein. Wohl aber wendet
er sich nicht primdr der Welt zu. Wenn nun ein Entwurf den Ande-
ren mit einfassen konnen soll, was dem Dasein qua Mitsein moglich
sein muss, so hat dieser Entwurf notwendig und priméar welthaften
Charakter, weil dort — und nicht in mir — der Andere begegnet. Ein
Verstehen meiner selbst vom Anderen her ist immer uneigentliches
Verstehen, und dies ist letztlich Konsequenz der Alltaglichkeitsana-
lyse, die jeden Bezug zum Anderen in die Farbe des Man taucht.
Ebenfalls im Verstehen griindet die Sprache, die insofern fiir die
vorliegende Untersuchung interessant ist, als sie das kanonische Mit-
tel der Kommunikation mit Anderen darstellt. Sie ist dies allerdings
bei Heidegger nicht primér. Das der Sprache zugrunde liegende Exis-
tenzial ist das der Rede. Die Rede wiederum ist Artikulation des Ver-
stehens, und die »Hinausgesprochenheit«*? der Rede schliefSlich ist
die Sprache. In der Tat liegt in der Rede auch bei Heidegger ein Bezug
zum Anderen. Das Phanomen der Mitteilung etwa liest er als »Tei-
lung« des Verstindnisses des Mitseins. Dabei wird aber nicht durch
die Mitteilung erst gleichsam das gemeinsam zugingliche Feld der
Kommunikation geschaffen, es sind nicht zwei Subjekte, die sich ge-
geniiber stehen und ihr jeweilig Inneres in das Innere des anderen
Subjekts transportieren, sondern der sprachliche Ausdruck ist die
»ausdriickliche« Fassung einer Beziehung, die auch vor jedem Spre-
chen bereits unausdriicklich besteht. Somit ist die Rede insgesamt
urspriinglicher als das gesprochene Wort, sie griindet existenzial in
der Erschlossenheit der Welt als Mitwelt. Auch das Horen und das

50 SuZ 145.
51 SuZ 146.
2 SuZ 161.

114

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Schweigen gehoren zum phidnomenalen Bestand der Rede. Da das
Horen gleichsam den Part des Anderen, des Angesprochenen, aus-
macht, soll ihm hier besondere Beachtung zukommen.

Die Rede zeichnet sich durch eine ihr eigene Intentionalitit aus:
als Artikulation von Verstindlichkeit hat sie ein Woriiber: »Reden ist
Rede iiber ...«%. Dementsprechend ist das Horen ein Horen auf ....
Das Horen hilt sich immer schon auf in einem Feld von moglicher
Verstindlichkeit, das heif3t es stellt keine Aufnahme von zunichst
chaotischem akustischem Material dar, das dann vom analytischen
Verstand in eine verstindliche Form durch Ausfilterung der Neben-
gerausche von den sprachlichen Lauten etc. gebracht wird. »Das Ho-
ren auf ... ist das existenziale Offensein des Dasein als Mitsein fiir
den Anderen.«% Das gilt nicht nur fiir das Horen von Sprache, son-
dern generell. Wann immer wir etwas horen, horen wir bedeutungs-
voll. Wir horen keine Gerauschkomplexe, sondern wir horen ein Au-
to, ein Flugzeug, das Rascheln der Blétter im Wind etc. Das Horen ist
eine Rezeptivitit, die stets bereit ist, aktiv Bedeutungen zu iiberneh-
men, eine Offenheit fiir die horbare Welt. Erst durch diese Offenheit
ist es moglich, dass Sprache Bedeutungen transportiert, dass die Rede
eine Rede iiber ... ist, so dass Heidegger feststellen kann: »Das Horen
ist fiir das Reden konstitutiv.«5

Im Kontext der Betrachtung des Horens als existenzialer Offen-
heit im Mitsein macht Heidegger eine in ihrer Formulierung bemer-
kenswerte Andeutung auf ein spiteres Kapitel: »Das Horen konstitu-
iert sogar die primire und eigentliche Offenheit des Daseins fiir sein
eigenstes Seinkonnen, als Horen der Stimme des Freundes, den jedes
Dasein bei sich trigt.«% Dieser Freund, den das Dasein bei sich trigt,
ist nicht ein bestimmter Anderer, sondern er selbst in jener eigen-
tiimlichen Modifikation, die unter dem Begriff des Gewissens abge-
handelt wird. Das Gewissen, so wird es spater heifsen, ruft das Dasein
zur Eigentlichkeit, es ist Teil von ihm, entzieht sich aber dem Zugriff
durch das Denken. Das Dasein versteht den Ruf des Gewissens und
kommt ihm nach, wenn es ihn nicht nur passiv empfangt, sondern
aktiv iibernimmt und somit eigentlich es selbst wird.

Die Sprache und die Rede haben innerhalb der Daseinsanalytik,

% SuzZ 161
% SuZ 163.
% SuZ 163.
© SuZ 163.

o

115

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

wie wir gesehen haben, zentrale Bedeutung fiir den hier vornehmlich
betrachteten Bereich des Mitseins mit Anderen, aber diese Bedeu-
tung ist verschieden von der kanonischen Funktion der Sprache als
Vermittlung zwischen Subjekten. Nicht die Sprache ist es, die das
hermeneutische Geriist und die Grundlage fiir das Miteinandersein
bildet, sondern sie ist nicht mehr und nicht weniger als die Artikula-
tion dieses Miteinanderseins. Im Zusammenhang mit der Betrach-
tung der Alltdglichkeit des Daseins wird die Rede zum Gerede, das
dem Man zugehort und hier nicht weiter ausgefiithrt werden soll. Im
Anschluss an die nun folgenden Analysen, die sich neben dem Gere-
de auch mit den Phdanomenen der Neugier und der Zweideutigkeit
befassen, wird das Existenzial des Verfallens, das eng mit dem Man
zusammenhingt, prizisiert. Das Verfallen bezeichnet die Tendenz
des Daseins, sich zu verfehlen, gleichsam vor sich selbst ins Man zu
fliehen. Es ist gerichtet auf die Welt und speziell auf das Miteinander-
sein: »Die Verfallenheit an die >Weltc meint das Aufgehen im Mit-
einandersein, sofern dieses durch Gerede, Neugier und Zweideutig-
keit gefithrt wird.«*”7 An dieser Stelle ist das Mitsein nun ganz auf
seine dem Verfallen zugehorige Kraft reduziert. Das »sofern« im
oben zitierten Satz liefle grundsitzlich noch Raum fiir ein eigent-
liches, nicht verfallenes Miteinandersein, aber etwas weiter unten
heifdt es: »Das Gerede ist die Seinsart des Miteinanderseins selbst«®.

Der dritte existenziale Pfeiler des In-Seins neben Verstehen und
Rede ist die Befindlichkeit. Wir sind in der Welt, und das bedeutet,
dass wir der Welt niemals indifferent gegeniiber stehen, sondern
stets in irgend einer Weise gestimmt sind. Wir sind involviert, nicht
distanziert. Das heif3t auch, dass unsere Wahrnehmung niemals
neutral, sondern immer gestimmt, gefirbt ist. Ontologisch gesehen
gehoren Stimmungen der Erschlossenheit zu, die unser In-der-Welt-
sein charakterisiert. Stimmungen sind die ontische Seite des Exis-
tenzials der Befindlichkeit. Sie bestimmen in jeder konkreten Situa-
tion die Gegebenheitsweise unserer Umwelt und wir sind meist nicht
in der Lage, sie aktiv und bewusst zu beeinflussen. Die ontische Tat-
sache, dass das Dasein seinen Stimmungen ausgesetzt ist, spiegelt
sich ontologisch in der Befindlichkeit, die ihm seine Geworfenheit
erschlief3t, sein nacktes »Daf3 es ist und zu sein hat«%°.

5 SuZ 175.
% Suz177.
% SuZ 135.

116

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere und die existenziale Sorgestruktur

Die existenziale Analytik des In-Seins miindet in die volle Fas-
sung der Struktur der Sorge, unter der Heidegger all das zusammen-
fasst, was bisher entwickelt wurde. Dies ist eine der zentralen Stellen,
an denen die Marginalisierung des Mitseins deutlich gemacht wer-
den kann. Die Sorge als Sinn des Seins von Dasein muss insbesonde-
re die fundamentalen Charaktere von Dasein, namlich Existenziali-
tit, Faktizitdt und Verfallensein strukturell in sich tragen. Existenz
bedeutet, dass Dasein in einem Seinsverhiltnis zu sich steht, dass es
ihm in seinem Sein um dieses Sein geht. Dieses Verhiltnis zu sich
driickt existenzial als ein Seinkonnen aus, was das Dasein von allem
nichtdaseinsmifligen Seienden unterscheidet und die Moglichkeit
von Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit einschliefit. Als solches
Seinkénnen muss sich das Dasein aber immer schon — gleichsam in
den Entwurf hinein — transzendiert haben: es »ist sich vorweg«. Vor-
weg kann sich das Dasein aber immer nur im Rahmen seines In-der-
Welt-seins sein, und damit ist die Geworfenheit oder Faktizitit an-
gesprochen. Drittens ist dieser geworfene Entwurf stindig dabei, in
der Welt aufzugehen, also zu verfallen. Die Sorge hat also drei Struk-
turmomente, die alle an zentraler Stelle nochmals mit dem exis-
tenzialen »je schon« eingefiihrt werden, um ihre Gleichurspriing-
lichkeit zu unterstreichen,® und die in die Strukturformel der Sorge
miinden: »Das Sein des Daseins besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in-
(der-Welt-) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seienden).«#!

Es fillt sofort auf, dass in dieser Formel das Mitsein mit Anderen
nicht mehr explizit auftaucht. Wenn aber die genannte Formel die
Ganzheit der Sorgestruktur darlegen soll, so hiatte dem Mitsein, des-
sen eigener Modus der Fiirsorge nicht im Sein-bei aufgeht, da doch
Mitsein gleichurspriinglich In-der-Welt-sein bedeutet, ein eigener
Platz gebiihrt. In der Erlduterung der Sorgeformel wird die Fiirsorge
immerhin noch erwihnt: »Weil das In-der-Welt-sein wesenhaft Sor-
ge ist, deshalb konnte in den voranstehenden Analysen das Sein bei
dem Zuhandenen als Besorgen, das Sein mit dem innerweltlich be-
gegnenden Mitdasein Anderer als Fiirsorge gefafit werden.«2 Das
Mitsein ist also lediglich implizit in der Sorgeformel enthalten. Ge-

€ Siehe SuZ 191 unten: »je schon vorweg«, sowie 192 oben: »immer schon siiber sich
hinaus¢, und ebenfalls 192: »je schon in eine Welt geworfen« sowie »immer auch schon
in der besorgten Welt aufgegangen«.

ol SuZ 192.

02 SuZ 193.

117

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

mif3 der bereits aufgezeigten Tendenz, die Anderen primir dem Be-
reich des Verfallens zuzurechnen, ist das Mitdasein innerhalb der
Struktur der Sorge im Moment des »Sein-bei (innerweltlich begeg-
nendem Seienden)« zu verorten. Das Mitdasein begegnet innerwelt-
lich, aber nicht so wie nichtdaseinsmifliges Seiendes. Man konnte
dies betonen, indem man Heideggers Motive des Begegnens in und
aus der Welt zuspitzt. Seiendes allgemein begegnet in der Welt, Mit-
dasein begegnet aus ihr, das heifdt, dem Mitdasein eignet eine Beweg-
lichkeit, eine Tendenz, aus der Welt heraus in ein Feld der Begegnung
hineinzutreten, ohne freilich seinen Status eines innerweltlich Sei-
enden zu verlieren. Nur so liefSe sich der Zwischenstatus des anderen
Daseins, zugleich innerweltlich und existent zu sein, ohne Wider-
spruch denken. Heidegger verzichtet aber auf diesen Aspekt, ein Um-
stand, der noch stirker hervortritt, wenn man beachtet, dass es in der
ersten Formulierung des Moments der Verfallenheit, kurz vor der
endgiiltigen Sorgeformel, noch heif3t: »das verfallende Sein beim be-
sorgten innerweltlichen Zuhandenen.«% Hier ist das Sein-bei noch
auf das innerweltlich Zuhandene eingeschrinkt — der Andere kann ja
grundsitzlich niemals zuhanden sein —, wéhrend die Formel im
nichsten Absatz ohne weitere Erlduterung auf »innerweltlich begeg-
nendem Seienden« endet, einer Formulierung, die dann das Mit-
dasein Anderer — wenn auch nur implizit — wieder enthalt.

3.4 Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Mit der Fassung der Sorgestruktur ist die vorliegende Untersuchung
an dem Punkt angelangt, an dem Heidegger beginnt, auf dem Boden
der existenzialen Analyse eine existenzielle Moglichkeit des Daseins
zu begriinden, sich dem Verfallen an die Welt zu entziehen und ei-
gentlich es selbst zu sein. Wenn im Folgenden diese Moglichkeit als
»existenzieller Vollzug« bezeichnet wird, so ist damit nicht eine phi-
losophisch initiierte und in einem bestimmten Zeitpunkt der Biogra-
phie eines Daseins stattfindende Selbstfindung gemeint. Vielmehr
bedeutet »existenziell« hier — ganz im Heideggerschen Sinne — die
gleichurspriingliche Mdglichkeit des Daseins des Sich-Ergreifens
oder Sich-Verfehlens betreffend, und ein Vollzug liegt vor, insofern
sich — wie im Folgenden zu zeigen sein wird — zunichst in der Angst

0 SuZ 192.

118

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

und dann auch in den weiteren Schritten, dem Sein zum Tode und
dem Ruf des Gewissens, etwas im Dasein vollzieht, das zwar durch
die existenziale Analyse phinomenal aufgefunden und ontologisch
begriindet wurde, aber selbst nicht mehr Teil der existenzialen Ana-
lyse ist. Die philosophische Abhandlung der Angst ruft selbst keine
Angst hervor, und der existenzielle Schritt zur eigentlichen Existenz-
weise liegt nicht in der Reflexion der Angst, sondern in ihrem Erle-
ben und Aushalten, eben im konkreten Vollzug der in der Angst sich
eroffnenden Moglichkeit. Die Rolle der Philosophie ist also nicht, das
Dasein zur Eigentlichkeit zu befreien, sondern die im Zuge der exis-
tenzialen Analyse aufscheinenden existenziellen Moglichkeiten
»existenzial >zu Ende zu denken««®, und der Existenz somit den
Weg zur Eigentlichkeit aufzuzeigen; das Beschreiten dieses Weges
ist ein existenzieller Entwurf des Daseins und somit Sache jedes Ein-
zelnen.

Die zentralen Paragraphen iiber die Angst finden sich bei Hei-
degger bereits vor der Fassung der Sorgestruktur. Im Phanomen der
Angst zeigt sich in radikaler Weise unsere Geworfenheit, unser Aus-
geliefertsein. Sie Gberféllt unversehens, ohne Grund und ohne An-
kiindigung. Hierin ist sie von der Furcht unterschieden. Die Furcht
ist bezogen auf ein innerweltliches bedrohliches Etwas, zum Beispiel
Dunkelheit, die Angst hingegen hat kein solches konkretes Wovor.
Die Angst ist unbestimmt, und diese Unbestimmtheit macht das ei-
gentlich Angstigende an ihr aus. Sie stellt radikal alles Innerwelt-
liche, alle Bedeutsamkeit und alles Mitdasein des Anderen in Frage.
Die Welt hat in der Angst dem Dasein nichts mehr zu bieten, alle
Verweisungszusammenhinge sind gekappt. Damit ist die Struktur
des In-der-Welt-seins im Kern getroffen, und Heidegger kann fest-
stellen: »Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-sein als solches.«6>
Scheinbar aus dem Nichts wird das Dasein bedroht, die Welt wird
selbst zur Bedrohung und gleichzeitig zum Bedrohten mit der éngs-
tigenden Perspektive, in totale Nichtigkeit zu versinken. In diesem
Ausnahmezustand erschliefdt sich dem Dasein alles in seltsam modi-
fizierter Weise. Die Welt wird plotzlich als Welt ansichtig. Ahnlich
wie in der Storung des Zuhandenen, etwa wenn ein Werkzeug nicht
funktioniert, sich dessen Seinsart modifiziert, so steht uns in der glo-

04 SuZ 303.
0 SuZ 186.

119



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

balen Storung durch die Angst die Welt mit einem Mal selbst als
Welt vor Augen.

Zugleich nimmt die Angst dem Dasein jede Moglichkeit der
Flucht in die Welt, sie schneidet radikal von allem Verfallen ab. Das
Dasein sieht sich so vor sich selbst gestellt, ohne die Moglichkeit, vor
sich wieder in die Welt zuriickzuweichen. Damit eroffnet die Angst
die Aussicht auf Eigentlichkeit und trennt das Dasein zugleich in
dieser Aussicht von Welt und Mitdasein: »Die Angst vereinzelt das
Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verstehendes we-
senhaft auf Moglichkeiten sich entwirft.«% Hier kehrt also der Topos
der Vereinzelung wieder, der bereits zu Beginn von Sein und Zeit im
Zusammenhang mit der Seinsfrage angesprochen wurde. Im ent-
scheidenden Moment ist das Dasein radikal auf sich gestellt, die An-
deren und die Welt haben nichts mehr zu bieten. Ineins aber mit der
radikalen Vereinzelung geht ein neuer Sinn von Welt als Welt auf,
das heif3st die Welt ist dem Dasein nicht verloren, sondern in ihrer
Weltlichkeit erst gewonnen. Erst vor dieser Bedeutung von Welt
kann dem Dasein aufgehen, dass es sich bislang zumeist in die Welt
zurlickgezogen hat und damit vor sich selbst geflohen ist. Diese dop-
pelte Seinsmodifikation ist die eigentliche Pointe der Angstanalyse:

»Die existenziale Selbigkeit des Erschlieflens mit dem Erschlossenen, so zwar,
dafS in diesem die Welt als Welt, das In-Sein als vereinzeltes, reines, gewor-
fenes Seinkonnen erschlossen ist, macht deutlich, daff mit dem Phanomen
der Angst eine ausgezeichnete Befindlichkeit Thema der Interpretation ge-
worden ist. Die Angst vereinzelt und erschlief3t so das Dasein als >solus ipse«.
Dieser existenziale >Solipsismus« versetzt aber so wenig ein isoliertes Sub-
jektding in die harmlose Leere eines weltlosen Vorkommens, daf3 er das Da-
sein gerade in einem extremen Sinne vor seine Welt als Welt und damit es
selbst vor sich selbst als In-der-Welt-sein bringt.«67

Der existenziale Solipsismus ist also ein Solipsismus in ganz be-
stimmtem Sinne. Er steht bei Heidegger in Anfiihrungszeichen, weil
er nicht bei einer Reduktion der Welt auf eine Bewusstseinsimma-
nenz stehen bleibt, sondern vielmehr uns die Welt aus einem durch
ihn geschaffenen Abstand, der ohne ihn nicht bestehen wiirde, erst
als Welt erschliefit. Diesen Abstand bezeichnet Heidegger als das Un-
zuhause, eine Fremdheit der Welt, die sich ontisch darin zeigt, dass
einem in der Angst »unheimlich« zumute ist.

% SuzZ 187.
7 SuZ 188.

120

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Wenn nun die Angst einen solchen Ausnahmezustand des Da-
seins hervorruft, das behagliche Zuhause der Welt unterbricht und in
dieser Storung das Dasein vor sich selbst bringt, so lidge es nahe, das
Un-zuhause als Modifikation des Zuhause zu begreifen, eine Modi-
fikation, die tendenziell durch Wiederherstellung der gewohnten
Verhiltnisse riickgingig gemacht werden kann. Dies ist bei Heideg-
ger gerade umgekehrt. Wiederherstellung des Zuhause ist nur mog-
lich durch erneute Flucht in die Vertrautheit des Man, und jede
Flucht, jedes Verfallen ist immer schon Flucht vor dem Un-zuhause:
»Das beruhigt-vertraute In-der-Welt-sein ist ein Modus der Un-
heimlichkeit des Daseins, nicht umgekehrt. Das Un-zuhause muf
existenzial-ontologisch als das urspriinglichere Phinomen begriffen
werden.«% Das Un-zuhause ist, anders als die Vorsilbe »un« nahe
legt, urspriinglicher als das Zuhause. Das Zuhause entspringt dem
Un-zuhause und vergisst dabei seinen Ursprung, indem es die ei-
gentliche Angst verdeckt und verdriangt. Somit gibt es fiir das Dasein
keine Moglichkeit, der Unheimlichkeit der Welt zu entrinnen und
zugleich es selbst zu bleiben. Die Angst kann nicht tiberwunden, sie
kann nur iibernommen werden, wir konnen sie aushalten, uns ihr
stellen, wir konnen — wie Heidegger es ausdriickt — angstbereit sein.®

Die Angst steht innerhalb der Daseinsanalytik an zentraler Stel-
le. Sie stellt den entscheidenden Bruch mit der Alltaglichkeit des Da-
seins dar. Ohne einen solchen Bruch miisste die Philosophie im Be-
reich der Alltaglichkeit verbleiben oder aber die existenziale Ebene
vollends verlassen, indem sie Dasein zu einem vorhandenen Subjekt
und Innerweltliches zu Objekten degradiert. Eigentliche Existenz
kann sich uns nicht durch philosophische Reflexion allein erschlie-
en, sondern nur im ausdriicklichen Vollzug des Bruchs mit der
Welt, den die Angst darstellt. Damit liegt eine gewaltige systemati-
sche Last auf dem Phédnomen der Angst. Ohne sie konnte nicht plau-
sibel werden, dass wir in einer Weise mit der Welt verbunden sind,
die uns von unserem eigentlichen Selbstsein entfernt, ja sogar dass es
ein eigentliches Selbstsein tiberhaupt geben kann. Wird der Angst
diese Rolle nicht zugestanden, bleibt der Satz »Uneigentlichkeit hat
maogliche Eigentlichkeit zum Grunde«” eine blofle These.

Auf der anderen Seite trennt der Bruch, der in der Angst liegt,

% SuZ 189.
# Vgl. SuZ 297.
70 SuZ 259.

121



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

den Anderen vom Weg zu unserer eigentlichen Existenz ab zusam-
men mit der Welt, aus der er begegnet. In der Angst wird der Andere
bedeutungslos, er kann uns nicht helfen. Dies ist nur moglich, weil
das Mitdasein in der Sorgestruktur, ohne dem besonderen Charakter
seines Begegnens weiter Rechnung zu tragen, vollends dem inner-
weltlichen Seienden zugeschlagen wird. In der Vereinzelungstendenz
der Angst vollendet sich die Bewegung, die in der Konstitution des
Man begonnen hat, die Gleichurspriinglichkeit des Mitseins zum In-
der-Welt-sein immer mehr auf die Seite der Verfallenheit zu drin-
gen. Unter der Primisse, dass es notwendig die Angst ist, die uns den
Zugang zur Eigentlichkeit er6ffnet, ist dies auch konsequent, da die
Angst phinomenal aufweisbar radikal jeden Bezug zum Anderen un-
terbricht. Es bleibt jedoch fraglich, ob es nicht auch im Anderen etwas
geben kann, das uns vor uns selbst und somit vor die Moglichkeit
eigentlichen Existierens stellt. Der Aufruf zur Eigentlichkeit, der un-
ter der Pramisse des »existenzialen Solipsismus« aus uns selbst erfol-
gen muss, konnte doch auch von einem Anderen ausgehen, der
»Freund«, den jedes Dasein bei sich trigt, konnte doch auch ein tat-
sichlicher Freund sein. Mit der Angst als existenzial urspriinglichster
Befindlichkeit bleibt diese Moglichkeit jedoch auf den zweiten Platz
einer immer schon an die Welt verfallenen Seinsweise verwiesen, so
dass sich in Heideggers Philosophie der Vereinzelung diese Moglich-
keit nicht ergibt.

Es ist also im Folgenden zu untersuchen, inwieweit unter der
Pramisse des existenzialen Solipsismus der Andere und das Sein zu
ihm, das Mitsein, in der eigentlichen Existenz weiterhin relevant fiir
die Seinsweise des Daseins sind, oder ob nicht vielmehr der Andere
fiir die Sphire des eigentliche Selbstseins des Daseins unwieder-
bringlich zur Bedeutungslosigkeit verurteilt ist. Dazu miissen Hei-
deggers Ausfithrungen zur Eigentlichkeit, also zum Sein zum Tode
und zur vorlaufenden Entschlossenheit, weiter verfolgt und gepriift
werden.

Nach der ausfiihrlichen Analyse der uneigentlichen Seinsweise
der Alltdglichkeit, die sich phdnomenal als das Naheliegendste erwie-
sen hat, soll in den nun folgenden Kapiteln von Sein und Zeit die
Daseinsanalyse urspriinglich gefasst werden. Dazu muss das Dasein
in seiner Ganzheit in den Blick gebracht werden. Alltaglich ist das
Dasein niemals ganz, denn es ist nicht bei sich, sondern vor sich in
die Welt und das Man gefliichtet. Lediglich die Angst eréffnet eine
Perspektive auf mogliches Selbstsein und somit Ganzheit des Dasein.

122

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

Aber die Problematik der Ganzheit hat noch eine weitere, und zwar
zeitliche Dimension. Als geworfener Entwurf ist das Dasein namlich
niemals ganz, es steht immer noch etwas aus. Solange Dasein exis-
tiert, ist es sich vorweg, entwirft es sich in etwas, das »noch nicht ist«.
Dieses Ausstehen eines Zukiinftigen, ohne das die Existenz nicht
Existenz wire, hat zur Folge, dass Dasein, solange es ist, ontisch nie
als Ganzheit erfahren werden kann. Steht jedoch nichts mehr aus, ist
die letzte Seinsmoglichkeit »wirklich« geworden, so existiert das Da-
sein nicht mehr: »Solange das Dasein als Seiendes ist, hat es seine
»Ginze« nie erreicht. Gewinnt es sie aber, dann wird der Gewinn
zum Verlust des In-der-Welt-seins schlechthin.«”! Diese ultimative
Seinsmoglichkeit, die zugleich das Sein des Daseins vernichtet, ist
der Tod.

Der Tod hat bei Heidegger eine dhnlich zentrale Stellung wie die
Angst. Es sind viele Parallelen erkennbar, und der Tod ist in gewisser
Weise auch dasjenige, vor dem das Dasein sich in der Angst dngstigt:
»Die Angst vor dem Tode ist Angst »vor« dem eigensten, unbeziigli-
chen und uniiberholbaren Seinkonnen.«”2 Die Todesangst ist jedoch
nicht mit der Angst vor dem Sterben identisch, sie ist vielmehr inso-
fern existenziale Angst, als sie uns radikal vor das Nichtsein als du-
Berste Moglichkeit des In-der-Welt-seins stellt. Ebenso wie in der
Angst liegt im Tod ein radikaler Bruch mit dem In-der-Welt-sein,
der uns vor uns selbst als mogliches Ganzes stellt. Insofern geht auch
in der Eigentlichkeit die Bereitschaft zur Angst einher mit dem ei-
gentlichen Sein zum Tode. Da der Tod die duSerste Seinsmoglichkeit
darstellt, namlich die Moglichkeit der eigenen Unmoglichkeit, und
diese Moglichkeit fiir das Dasein unausweichlich ist, ist er in jedem
Moglichsein mit inbegriffen, bestimmt er unser Seinsverstindnis in
jedem Entwurf mit. Dasein ist Sein zum Tode, und das besagt mehr,
als dass wir alle einmal sterben miissen. Es besagt, dass der Tod als
duflerste Seinsmoglichkeit die ganze Existenz mitbestimmt.

Wird der Tod als Seinsmoglichkeit begriffen, muss es eine eige-
ne Weise geben, sich zu ihm zu verhalten. In der Alltdglichkeit des
Man verhilt sich das Dasein zum Tod, indem es vor ihm ausweicht.
Jeder muss irgendwann einmal sterben, und dieses Irgendwann wird
weit weg geschoben. Selbst wenn ein Anderer stirbt, bin es ja zum
Gliick nicht ich, der stirbt. Ich lebe weiter. So schieben wir den Tod

71 SuZ 236.
72 SuZ 251.

123

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

von uns weg und vor uns her, bis er uns irgendwann doch ereilt.
Dabei wird iibersehen, dass jeder im Tod unvertretbar ist. Keiner
kann einem Anderen den Tod abnehmen, er stellt eine ureigenste
Seinsmoglichkeit dar. Der Tod ist als Existenzial je meiner. Er betrifft
mich direkt und im Grunde meiner Existenz, er bedeutet »eine eigen-
tiimliche Seinsmoglichkeit, darin es um das Sein des je eigenen Da-
seins schlechthin geht.«”> Indem der Tod mich schlechthin in der
Ganzheit meiner Existenz bedroht, stellt er mich vor diese Ganzheit,
die — wie sich bereits herausgestellt hatte — ansonsten ontisch nicht
erfahrbar ist. Die Ganzheit meines Daseins ergibt sich also nicht ir-
gendwann einmal, wenn ich gestorben bin, sondern ich bin ganz in-
sofern mein Sein ein Sein zum Tode ist. Der Tod ist also durch Je-
meinigkeit und Existenz konstituiert.

Wenn der Tod unsere dufSerste Seinsmoglichkeit darstellt und
uns in genannter Weise mit unserem Ganzsein konfrontiert, so muss
es neben der alltiglichen Flucht vor ihm auch einen eigentlichen Um-
gang mit ihm geben konnen. In der Radikalitit der Jemeinigkeit des
Todes, indem ich also immer selbst betroffen bin, liegt sogar der aus-
gezeichnete Zugang zur Eigentlichkeit schlechthin: »Der Tod ist eine
Seinsmoglichkeit, die je das Dasein selbst zu tibernehmen hat. Mit
dem Tod steht sich das Dasein selbst in seinem eigensten Seinkénnen
bevor.«7*

Das Ausweichen vor etwas als Tendenz des Verfallens hat bei
Heidegger immer auch einen positiven Gehalt. Es setzt dasjenige,
vor dem es ausweicht und zeigt einen Weg an, wie, indem das Aus-
weichen riickgingig gemacht wird, das in ihm gesetzte Phinomen
urspriinglich erschlossen werden kann. Der Tod wird im Ausweichen
als dufSerste Seinsmoglichkeit begriffen, die im Grunde ontisch die
Unmoglichkeit des Daseins, die Gewissheit, eines Tages nicht mehr
zu sein, darstellt. Das Ausweichen wird dann riickgingig gemacht
und der Tod dadurch urspriinglich erschlossen, wenn diese Seins-
moglichkeit als Moglichkeit ergriffen und bewahrt wird. Der exis-
tenziale Begriff der Moglichkeit steht — wie oben bereits angespro-
chen — ontologisch »iiber« der Wirklichkeit. Eine ontologische
Moglichkeit dringt nicht auf Verwirklichung, denn dadurch wiirde
sie als Moglichkeit zerstort. Der Tod als Moglichkeit ist also nicht
mdglich im Sinne eines zu Verwirklichenden. Er ist keine Aufforde-

73 SuZ 240.
7+ SuZ 250.

124

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

rung zur Selbsttotung, sondern Aufforderung, ihn als Moglichkeit
auszuhalten. Auch das passive Erwarten des Todes wire nur wieder
ein Erwarten der Verwirklichung. Eigentliches Sein zur Moglichkeit
hingegen ist ein Sich-Aufhalten bei dieser Moglichkeit, das sie als
Maoglichkeit bewahrt, und dies ist von Heidegger terminologisch ge-
fasst als Vorlaufen. Vorlaufen in die Moglichkeit, also Vorlaufen in
den Tod, dieser Begriff driickt eine Dynamik aus, eine Ek-stase, die an
die Struktur der Existenzialitdt, den Entwurf, erinnert. Tatsachlich ist
das Vorlaufen in den Tod eine Art Entwurf, der umfassendste exis-
tenziale Entwurf, der iiberhaupt denkbar ist und der das ganze Dasein
in seiner Existenz umfasst: »Auf eigenstes Seinkonnen sich entwer-
fen aber besagt: sich selbst verstehen kénnen im Sein des so enthiill-
ten Seienden: existieren. Das Vorlaufen erweist sich als Moglichkeit
des Verstehens des eigensten dufSersten Seinkonnens, das heifst als
Moglichkeit eigentlicher Existenz.«”

Die Moglichkeit als Moglichkeit auszuhalten, das bedeutet, sie
sich »anzueignen«, ohne sie verfiigbar zu machen. Weder kann dem
Tod der Schrecken genommen werden, noch kann er verhindert oder
beeinflusst werden. Wir sind ihm ausgeliefert, aber diese Passivitit
kann durch das Vorlaufen in eine Aktivitit verwandelt werden. Das
Ausgeliefertsein wird dadurch nicht aufgehoben, aber wesentlich
modifiziert. Im Wesentlichen bedeutet Eigentlichkeit bei Heidegger
immer eine aktive Modifikation von Passivitit. Die Moglichkeit als
solche wird durch diese Modifikation sogar noch »vergrofert, sie
wird im Grunde sogar dadurch als Moglichkeit erst etabliert, und
diese aktiv vergroflernde Modifikation der Moglichkeit als einer Pas-
sivitit ist die Freiheit:

» Je unverhiillter diese Moglichkeit verstanden wird, um so reiner dringt das
Verstehen vor in die Moglichkeit als die der Unmdoglichkeit der Existenz
iiberhaupt. [...] Im Vorlaufen in diese Moglichkeit wird sie simmer groflers,
das heifit sie enthiillt sich als solche, die tiberhaupt kein Maf3, kein mehr oder
minder kennt, sondern die Moglichkeit der mafSlosen Unméglichkeit der
Existenz bedeutet. [...] Das Sein zum Tode als Vorlaufen in die Moglichkeit
ermaglicht allererst diese Moglichkeit und macht sie als solche frei.«76

Neben der Existenz ist der Tod auch in entscheidender Weise durch
Jemeinigkeit konstituiert. Das Ergreifen der Moglichkeit als Vorlau-
fen in den Tod bedeutet also wieder radikale Vereinzelung: »Die im

75 SuZ 263.
76 SuZ 262.

125

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

Vorlaufen verstandene Unbeziiglichkeit des Todes vereinzelt das Da-
sein auf es selbst.«”” Der Tod ist unbeziiglich, das heifit, er nimmt das
Dasein als je einzelnes in Anspruch. Weiter heifit es: »Diese Verein-
zelung ist eine Weise des Erschlieffens des >Dac fiir die Existenz. Sie
macht offenbar, daf3 alles Sein bei dem Besorgten und jedes Mitsein
mit Anderen versagt, wenn es um das eigenste Seinkonnen geht.«”®
Das Mitsein versagt, wenn es um das eigenste Seinkonnen geht. Dies
ist die stirkste Bestitigung unserer These von Heideggers Abwer-
tung des Mitseins zugunsten einer Vereinzelungsphilosophie. Fiir
ihn steht fest: »Dasein kann nur dann eigentlich es selbst sein, wenn
es sich von ihm selbst her dazu ermoglicht.«” Wenn es um die Ei-
gentlichkeit geht, ist nach Heidegger jeder auf sich gestellt, die An-
deren und ihr Einfluss auf meine Existenz miissen hierbei notwendig
versagen, sie werden sogar stets bemiiht sein, mich in die Vertraut-
heit des Man zuriickzuzerren. Allerdings bedeutet das keineswegs,
dass das Mitsein mit der Eigentlichkeit gleichsam tiberfliissig gewor-
den ist. Es bleibt, als verfallendes Sein-bei weiterhin Existenzial des
Daseins:

»Das Versagen des Besorgens und der Fiirsorge bedeutet jedoch keineswegs
eine Abschniirung dieser Weisen des Daseins vom eigentlichen Selbstsein.
Als wesenhafte Strukturen der Daseinsverfassung gehoren sie mit zur Bedin-
gung der Moglichkeit von Existenz iiberhaupt. Das Dasein ist eigentlich es
selbst nur, sofern es sich als besorgendes Sein bei ... und fiirsorgendes Sein
mit ... primér auf sein eigenstes Seinkonnen, nicht aber auf die Moglichkeit
des Man-selbst entwirft.«8

Dasein soll sich also als Sein mit Anderen primar auf das eigenste
Seinkénnen entwerfen, das eine radikale Vereinzelung voraussetzt.
Wie dies moglich sein soll, wird an dieser Stelle nicht klar. Im eigent-
lichen Entwurf auf das eigenste Seinkénnen kann ich mich nicht zu-
gleich als Sein-bei und Sein-mit entwerfen, da mir im radikalen
Bruch, der durch die Angst und den Tod ausgelost wurde, die Ande-
ren und die Welt bedeutungslos geworden sind. Ich miisste im ei-
gentlichen Entwurf die Anderen und die Welt gleichsam modifiziert
betrachten und sie damit fiir mich zuriickgewinnen.

Wir haben bisher gesehen, wie in der Angst das Dasein vor sich

77 SuZ 263.
78 SuZ 263.
77 SuZ 263.
80 SuZ 263.

126

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

gestellt ist und dadurch das alltigliche Verstindnis von sich und der
Welt autbricht. Weiterhin wurde dargelegt, wie sich dem Dasein im
Sein zum Tode seine Ganzheit als existenziale und duflerste Seins-
moglichkeit erschliefst. Nun bleibt noch aufzuweisen, wie das Dasein
sich zu seinem Ganzseinkonnen in einer Weise verhalten kann, die
sich von seiner alltiglichen Seinsweise unterscheidet, die es selbst
und nicht mehr das Man-selbst trifft und die es somit verdient,
eigentlich genannt zu werden. Da das Dasein sich in diesem existen-
ziellen Stadium in radikaler Vereinzelung befindet, ist eine eigent-
liche Seinsweise — wie Heidegger bereits im vorigen Kapitel fest-
gestellt hatte — nur moglich, »wenn es sich von ihm selbst her dazu
ermoglicht.«®! Das Dasein muss sich von sich selbst her zur Eigent-
lichkeit befreien, und dazu muss es sich »selbst in seiner eigentlichen
Existenz zu verstehen geben«®2. Dieses »zu verstehen geben« fasst
Heidegger mit dem Terminus der Bezeugung. Dasein soll sich bezeu-
gen, das heif3t, es soll vor sich ein Zeugnis tiber sich ablegen, dass es
namlich selbst dasjenige ist, das da existiert und das seine Moglich-
keiten wihlt, und nicht das Man-selbst: »Weil es aber in das Man
verloren ist, muf3 es sich zuvor finden. Um sich {iberhaupt zu finden,
muf es ihm selbst in seiner moglichen Eigentlichkeit >gezeigt« wer-
den. Das Dasein bedarf der Bezeugung eines Selbstseinkonnens, das
es der Moglichkeit nach je schon ist.«®3 Die Bezeugung gibt somit
Antwort auf die Frage nach dem Wer des Daseins und konstituiert
damit das eigentliche Selbstsein. Sie entspricht im Bereich der exis-
tenzialen Moglichkeit in etwa dem, was man in der Kategorienlehre
als Verwirklichung der Moglichkeit bezeichnen wiirde, natiirlich aber
auf existenzialer Ebene und ohne dadurch den Moglichkeitscharakter
Zu zerstoren.

Heidegger entwickelt die Bezeugung wieder im Ausgang von
der Uneigentlichkeit. Um sich vom Man die Wahl seiner Seinsmog-
lichkeiten abnehmen zu lassen, muss das Dasein empfinglich fiir
dessen Vorgaben sein. Diese Empfianglichkeit ist die Fihigkeit des
Hoérens als Modus der Erschlossenheit. Das Dasein ist dem Man ho-
rig und im stindigen Hinhoren auf das Man iiberhort es das eigene
Selbst. Die gesuchte Bezeugung muss also den Lirm des Man iiber-
tonen und seine Diktatur damit durchbrechen. Ein weiteres Mal

81 SuZ 263.
82 SuZ 267.
8 SuZ 268.

127

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

kehrt das Motiv des Bruchs wieder, an dieser Stelle von Heidegger
selbst auch eigens so bezeichnet: »Dieses Hinhéren mufl gebrochen,
das heif3t es mufd ihm vom Dasein selbst die Moglichkeit eines Ho-
rens gegeben werden, das jenes unterbricht. Die Moglichkeit eines
solchen Bruchs liegt im unvermittelten Angerufenwerden.«® Der
Bruch wird ausgelost durch einen unvermittelten Ruf, der aus dem
eigensten Selbst stammt. Dieser Ruf ist ein Modus der Rede, er gibt
etwas zu verstehen, und zwar das eigentliche Selbstseinkonnen. Er ist
damit genau die gesuchte Bezeugung des Daseins. Dasjenige was
nach Heidegger dort ruft, ist das — ontologisch verstandene — Ge-
wissen.

Die Stimme des Gewissens gibt etwas zu verstehen, aber dieses
Etwas ist nicht ein inhaltliches Wissen, sondern die Stimme redet im
Modus des Schweigens. Der Ruf ist kein Zuruf, sondern ein Anruf an
das Selbst im Man-selbst, ein Aufruf zum eigentlichen Selbstsein. Er
lasst das Man zusammenbrechen und ruft das Selbst aus ihm heraus
vor in seine Eigentlichkeit. Mit der Charakterisierung als Anruf, Auf-
ruf und Vorruf sind die Richtungen des Rufens vorgezeichnet. Der
Ruf geht an das Selbst, es wird durch ihn affiziert. Es wird zugleich
aufgerufen, die im Ruf liegende Rezeptivitit in eine Spontaneitit zu
tiberfithren. Dadurch wird es drittens vorgerufen in zweifachem Sin-
ne: hervor aus dem Man und vorwiirts in seine Eigentlichkeit.

Das Gerufene ist also das Selbst des Daseins. Aber wer ist der
Rufer? Allgemein wird das Phinomen des Gewissens meist als eine
»innere Stimme« gedeutet. Wenn diese Stimme aus meinem Inneren
stammt, so bin ich es im Grunde selbst, der da spricht. Dann ergibt
sich aber das Problem, wie ich im Ruf des Gewissens zugleich aktiv
und passiv sein kann, denn die Stimme aus meinem Inneren zeichnet
sich gerade dadurch aus, dass ich sie nicht willentlich bewirke, dass sie
sogar am Eindringlichsten immer dann spricht, wenn ich sie am we-
nigsten horen mochte. Es erscheint paradox: »Der Ruf kommt aus
mir und doch tiber mich.«% Von »auflen« kann der Ruf aber, wenn
er existenziale Bezeugung sein soll, auch nicht kommen, denn die
Stimme von auflen ist immer die des Man. Das Problem liegt in der
Annahme einer »fremden Macht« im Gewissen, die in der Tradition
der Gewissensauslegung dazu fiihrte, die Stimme des Gewissens et-
wa als Stimme Gottes oder einer Instanz des Unbewussten anzuse-

84 Suz 271.
8 SuZ 275.

128

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

hen. Das Gewissen wird hier als eine vorhandene Tatsache genom-
men, die irgendwie erklirt werden soll. Soll jedoch wie bei Heidegger
das Gewissen als Phinomen des Daseins begriffen werden, so darf es
nicht als Tatsache, sondern muss daseinsmif3ig erfasst werden. Das-
jenige am Dasein, das iiber es kommt, das nicht in seiner Macht steht,
ist das »dass es ist«, ist die Geworfenheit seiner Existenz, seine Fak-
tizitdt. Dass wir sind, das entzieht sich unserer Verfiigung, aber es ist
darum nicht eine fremde Macht, sondern es ist Teil unserer Existenz.

In der Unverfiigbarkeit der Geworfenheit aber liegt, das hat die
Analyse der Angst ergeben, das Potenzial zu einem Bruch. Wenn die
Angst aufbricht, wird die vertraute Welt, in die wir geworfen sind,
unheimlich. Die Unheimlichkeit kann lihmend auf das Dasein wir-
ken, sie kann aber auch bewirken, dass das Dasein sich regt, dass es
aus seiner Uneigentlichkeit aufbricht, um sein Sein zu ergreifen.
Nichts anderes als diese Regung aus der Unheimlichkeit ist der Ruf
des Gewissens. Die Identitit von Rufer und Gerufenem verliert dann
ihre Paradoxitit, wenn sie als in der Identitdt der Strukturelemente
der Sorge begriindet aufgefasst wird:

»Das Gewissen offenbart sich als Ruf der Sorge: der Rufer ist das Dasein, sich
dngstigend in der Geworfenheit (Schon-sein-in ...) um sein Seinkénnen. Der
Angerufene ist eben dieses Dasein, aufgerufen zu seinem eigensten Seinkon-
nen (Sich-vorweg ...). Und aufgerufen ist das Dasein durch den Anruf aus
dem Verfallen in das Man (Schon-sein-bei der besorgten Welt).«%

Der Rufende und der Angerufene sind somit ein und dasselbe Dasein,
aufgefichert in die verschiedenen Teile seiner existenzialen Struktur.
Die Gegenseite des Rufs stellt auf Seiten des angerufenen Daseins
das Horen, ebenfalls Modus der Rede, dar. Damit das Dasein den
Ruf empfangen kann, muss es zum Horen disponiert sein. Es muss
dasjenige verstehen, was das Gewissen zu verstehen gibt. Nun ist der
Ruf inhaltlich leer, er enthilt keine konkrete Anweisung zur Erlan-
gung der Eigentlichkeit. Aber er stammt aus der Unheimlichkeit, und
diese Unheimlichkeit wird im Ruf mittransportiert. Aus der Un-
heimlichkeit wird dem Dasein eine Schuld zugesprochen. Auch das
moralische Gewissen spricht seinem Besitzer eine Schuld zu oder
warnt ihn vor einer solchen Schuld, die er sich auflid, wenn er mora-
lisch fehltritt. Bei Heideggers ontologischem Gewissen muss es sich
natiirlich um eine ontologische Schuld handeln. Die elementare

86 SuZ 277.

129

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

Struktur der Schuld besteht darin, Grund eines Mangels zu sein. Bei
der ontologischen Schuld des Daseins kann es sich nicht darum han-
deln, einen Mangel am vorhandenen Seienden zu verschulden,
sondern der ontologische Mangel betrifft die Existenz, er ist ihre Ne-
gation, also ein Nicht. Das Schuldigsein des Daseins bedeutet
»Grundsein einer Nichtigkeit.«” Grundsein und Nichtigkeit sind in
der Existenz miteinander eng verwoben. Auf der einen Seite ist das
Dasein sein eigener Grund: »das Dasein ist stindig — solange es ist —
als Sorge sein >Daf3«. Als dieses Seiende, dem tiberantwortet es einzig
als das Seiende, das es ist, existieren kann, ist es existierend der
Grund seines Seinkonnens.«® Auf der anderen Seite hat es diesen
Grund selbst nicht gelegt. Es ist dieses Grundes nicht michtig, und
dieses Nicht ist nicht ein Mangel, sondern Bestandteil der Existenz in
ihrem Grund. Grundsein einer Nichtigkeit heifst also nicht, eine
Nichtigkeit verursachen, sondern heifst mehr so etwas wie: Griinden
in einem nichtigen Grund.

Diese Nichtigkeit, die das Gewissen dem Dasein vorhilt, muss
bei Heidegger verstanden werden als eine Seinsmdglichkeit. Obwohl
sie nicht in meiner Macht steht, kann ich sie ergreifen, sie in ihrer
Nichtigkeit aushalten und damit meine Geworfenheit iibernehmen.
Wird der Anruf in diesem Sinne eigentlich verstanden, ist der Ruf
des Gewissens letztlich auch ein Riickruf: »zuriick: in die Geworfen-
heit, um sie als den nichtigen Grund zu verstehen, den es in die Exis-
tenz aufzunehmen hat.«®? Die Eigentlichkeit besteht also nicht in
einer Uberwindung der Geworfenheit, sondern in einer sie erhalten-
den und sie dadurch modifiziert zuriickgewinnenden Aneignung.
Das eigentliche Anrufverstehen wird in diesem Sinne von Heidegger
mit Begriffen beschrieben, die genau diese Ambiguitit der Ubernah-
me eines an sich Unverfiigbaren ausdriicken: das »eigentliche Schul-
digwerdenkonnen«* sowie das »Gewissen-haben-wollen«®!. Diese
Struktur der Ubernahme eines Unverfiigbaren, oder der Aktivierung
einer Passivitit, bestimmt dasjenige, was Heidegger in Sein und Zeit
»Freiheit« nennt, und so liegt auch in der Ubernahme der ontologi-

8 SuZ 283.

8 SuZ 284.

89 SuZ 287.

% SuZ 287

91 SuZ 288.

92 Der Freiheitsbegriff ist hier noch nicht im selben MafSe ontologisch wie in den spite-
ren Schriften. Vgl. etwa den Aufsatz Vom Wesen der Wahrheit [VWW].

130

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

schen Schuld eine Befreiung: »Das verstehende Sichvorrufenlassen
auf diese Moglichkeit schliefdt in sich das Freiwerden des Daseins fiir
den Ruf: die Bereitschaft fiir das Angerufenwerdenkonnen. Das Da-
sein ist rufverstehend horig seiner eigensten Existenzmaoglichkeit. Es
hat sich selbst gewihlt.«*

Heideggers Freiheitsbegriff steht damit zwischen der iiblichen
Dichotomie von Freiheit und Notwendigkeit. Weder ist die Wahl
meiner selbst eine konkrete willentliche Entscheidung, noch ist die
Horigkeit, die das Gewissen hervorruft, durch Kausalzusammenhin-
ge determiniert. Sie ist das »In-sich-handeln lassen des eigensten
Selbst aus ihm selbst«**. Im Freiwerden des Daseins fiir sein eigens-
tes Sein liegt der eigentliche Modus von Erschlossenheit, den Hei-
degger die Entschlossenheit nennt: »das verschwiegene, angstbereite
Sichentwerfen auf das eigenste Schuldigsein.«* Die drei Teile dieser
Formel entsprechen der Struktur der Erschlossenheit (Rede, Befind-
lichkeit und Verstehen), wobei die Formulierungen jeweils den
Aspekt der Ubernahme der eigenen Existenz hervorheben: die Ver-
schwiegenheit driickt aus, dass das Dasein durch den Ruf eingesehen
hat, dass es ein »still zu werdendes«? ist, die Angstbereitschaft ist
das Aushalten der Unheimlichkeit der Vereinzelung und im Entwurf
auf das eigenste Schuldigsein versteht sich das Dasein als nichtiger
Grund und bestimmt dieses Verstdndnis zum ureigensten Teil seiner
Existenz. Auch der Terminus »Entschlossenheit« driickt diesen
Aspekt der Ubernahme aus. Wihrend der Oberbegriff Erschlossen-
heit im tiblichen Sprachgebrauch so etwas wie einen abgeschlossenen
Prozess des Erschlieflens suggeriert — etwa in dem Sinne, wie wir
davon sprechen, dass eine Landschaft oder ein Kontinent erschlossen
ist —, geht Heideggers Hermeneutik, die in der Entschlossenheit kul-
miniert, von einem prinzipiell unabschliefSbaren Prozess des Er-
schlieflens aus. Dieser Prozess, und nicht sein Ergebnis, bildet das,
was in Heideggers Hermeneutik Wahrheit bedeutet: »Sofern das Da-
sein wesenhaft seine Erschlossenheit ist, als erschlossenes erschlief3t
und entdeckt, ist es wesenhaft >wahr«. Dasein ist >in der Wahrheit«.
Diese Aussage hat ontologischen Sinn.«” Entschlossenheit als Mo-

% SuZ 287.
% SuZ 295.
% SuZ297.
% SuZ 296.
7 SuZ 221.

131

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

dus der Erschlossenheit bedeutet daher nicht, dass das Dasein blof3
eine Entscheidung trifft, etwa den Entschluss, von nun an eigentlich
zu sein. Dasjenige, was das Dasein im Entschluss ergreift und sich zu
eigen macht, kann nicht explizit bestimmt werden, weil es im Voll-
zug der Entschlossenheit begriindet ist und sich durch diese erst kon-
stituiert: » Der Entschlufs ist gerade erst das erschliefSende Entwerfen
und Bestimmen der jeweiligen faktischen Moglichkeit. Zur Ent-
schlossenheit gehort notwendig die Unbestimmtheit, die jedes fak-
tisch-geworfene Seinkonnen des Daseins charakterisiert.«% Wenn
Heidegger also schreibt, mit der Entschlossenheit sei »die urspriing-
lichste, weil eigentliche Wahrheit des Daseins«® gewonnen, so ist
damit nicht ein Bestand an Erkenntnis, ein Ganzes an wahren Aus-
sagen iiber die Existenz gemeint, sondern diese Wahrheit »ist« das
eigentliche Dasein in der selben Weise, wie jedes erschlossene Dasein
seine Wahrheit »ist«.

Damit ist die Stelle erreicht, an der Heidegger das zuvor in der
existenziellen Vereinzelung Ausgeblendete wieder einholen muss.
Wihrend der alltagliche Existenzmodus seine Wahrheit aus der Welt
und dem Man bezog, wurde uns in der Angst all dies unbedeutend.
Dadurch wurde unser In-der-Welt-sein aber nicht aufgehoben, es
wurde vielmehr mit seiner eigenen Unmdglichkeit konfrontiert und
damit radikal in Frage gestellt. Die Eigentlichkeit, die aus dieser exis-
tenziellen Situation erwuchs, kann nun nicht einen Riickzug aus der
Welt und dem Mitsein, die ja im Dasein existenzial verwurzelt sind,
bedeuten. Auch das Man und das alltdgliche Sein wird durch die Ent-
schlossenheit nicht aufgehoben:

»Auch der Entschluf3 bleibt auf das Man und seine Welt angewiesen. Das zu
verstehen, gehort mit zu dem, was er erschliefit, sofern die Entschlossenheit
erst dem Dasein die eigentliche Durchsichtigkeit gibt. [...] Der Entschlufi
entzieht sich nicht der sWirklichkeit¢, sondern entdeckt erst das faktisch Mog-
liche, so zwar, daf3 er es dergestalt, wie es als eigenstes Seinkénnen im Man
moglich ist, ergreift.«100

Die Entschlossenheit muss also dem Dasein dasjenige modifiziert zu-
riickgeben, was ihm in der Vereinzelung fraglich wurde. Die diesbe-
ziiglichen Passagen sollen nun im Einzelnen untersucht werden, um
die Problemlage aufzuweisen, die sich im Hinblick auf die fiir die

% SuZ 298.
% SuZ 297.
100 Suz 299.

132

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

vorliegende Untersuchung zentrale Frage nach der Stellung des An-
deren ergibt. Zunidchst einmal heifit es beziiglich der Entschlossen-
heit:

»Diese eigentliche Erschlossenheit modifiziert aber dann gleichurspriinglich
die in ihr fundierte Entdecktheit der sWelt« und die Erschlossenheit des Mit-
daseins der Anderen. Die zuhandene >Welt« wird nicht >inhaltlich< eine ande-
re, der Kreis der Anderen wird nicht ausgewechselt, und doch ist das verste-
hende besorgende Sein zum Zuhandenen und das fiirsorgende Mitsein mit
den Anderen jetzt aus deren eigenstem Selbstseinkonnen heraus be-
stimmt.« 10!

In der Eigentlichkeit wird die Welt und der Andere nicht komplett
neu konstituiert, sondern in Modifikation wiederentdeckt (im Sinne
von ent-decken). Die Modifikation betrifft also nicht die Welt und
den Anderen im gegenstindlichen Sinne, sondern mein Sein zu ih-
nen. Nur so ist das »deren« in der genannten Passage zu verstehen,
niamlich dass das Sein zum Zuhandenen und das Mitsein aus dem
diesen Seinsweisen eigensten Selbstseinkénnen heraus bestimmt
werden.12 Weiter heif3t es:

»Die Entschlossenheit lst als eigentliches Selbstsein das Dasein nicht von
seiner Welt ab, isoliert es nicht auf ein freischwebendes Ich. Wie sollte sie
das auch — wo sie doch als eigentliche Erschlossenheit nichts anderes als das
In-der-Welt-sein eigentlich ist. Die Entschlossenheit bringt das Selbst gerade
in das jeweilige besorgende Sein bei Zuhandenem und st68t es in das fiirsor-
gende Mitsein mit den Anderen.«'%

Damit ist der solipsistischen Vereinzelung, die sich aus der Situation
der Angst ergab, die Schirfe genommen. Der existenzielle Ausnah-
mezustand fiithrt nicht zu einem »freischwebenden Ich«, denn wire
das Dasein nicht mehr In-der-Welt-sein, so wire es der Grundlage
seiner Existenz beraubt. Bei einem sich an dieser Stelle anbietenden
Vergleich mit Husserls émoy ist Vorsicht angebracht. Das durch die
Angst hervorgerufene Aufler-Geltung-Setzen der Welt und der An-

101 SuZ 297f.

12 Die alternativ denkbare Lesart, nach der das »deren« sich auf die Anderen und die
Welt bezieht, erscheint innerhalb von Heideggers Systematik nicht sinnvoll. Insbeson-
dere der zuhandenen Welt kann so etwas wie Selbstseinkénnen nie zukommen. In den
nichsten Absitzen wird sich allerdings zeigen, dass in Bezug auf den Anderen nach
Heidegger durchaus eine gewisse Verbindung zwischen meinem und des Anderen
Selbstseinkénnen besteht.

105 SuZ 298.

133

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

deren ist etwas Anderes als ein durch phanomenologische Blickwen-
dung und Einklammerung erreichtes Aufler-Geltung-Setzen der
Seinsgeltungen der objektiven Welt. Husserls &moyy| ist eben eine
reflexive Einstellung zur Welt, wihrend bei Heidegger die Angst als
elementare Befindlichkeit in die Sphire unmittelbaren und unreflek-
tierten Weltzugangs gehort. Immerhin gibt es aber hier sowie dort
analoge Strukturmerkmale. Bei der &€moy1 und in der Angst wird
etwas aufer Geltung gesetzt, beide Male bleibt aber das Eingeklam-
merte innerhalb der Klammer weiter bestehen, und schliefSlich eroff-
net sich bei beiden durch den reduzierten Weltbezug hindurch ein
Weg zur Fassung des Wesenskerns der Subjektivitiat — bei Husserl in
reflexiver Einstellung als reine transzendentale Subjektivitit, bei
Heidegger im Existenzvollzug des Daseins als eigentlichem Selbst-
sein — und zur modifizierten Riickgewinnung der zuvor fraglich ge-
wordenen Welt. Genuin heideggersch scheint wiederum zu sein, dass
der Andere nun in seiner Modifikation nicht einer transzendentalen
Konstitution bedarf, sondern das Dasein in der Entschlossenheit
gleichsam in das Mitsein »gestoflen« wird. Die nichste Passage
macht dies noch deutlicher:

»Aus dem Worumwillen des selbstgewihlten Seinkénnens gibt sich das ent-
schlossene Dasein frei fiir seine Welt. Die Entschlossenheit zu sich selbst
bringt das Dasein erst in die Moglichkeit, die mitseienden Anderen ssein< zu
lassen in ihrem eigensten Seinkénnen und dieses in der vorspringend-befrei-
enden Fiirsorge mitzuerschlieen. Das entschlossene Dasein kann zum Ge-
wissen< der Anderen werden. Aus dem eigentlichen Selbstsein der Entschlos-
senheit entspringt allererst das eigentliche Miteinander, nicht aber aus den
zweideutigen und eifersiichtigen Verabredungen und den redseligen Verbrii-
derungen im Man und dem, was man unternehmen will. «1%*

Die Freiheit, die sich aus der Entschlossenheit ergibt, besteht also wie
bereits erwihnt in einer Freigabe fiir die Welt und den Anderen. Fiir
das Man hat sich das Dasein nicht freigegeben, sondern es wird von
ihm vereinnahmt. Die Eigentlichkeit hebt diese Vereinnahmung auf,
und dadurch wird im Umkehrschluss moglich, dass auch der Andere
aus seiner Vereinnahmung durch mich gelost wird. Dies meint Hei-
degger mit dem Sein-lassen der Anderen und dem Riickgriff auf die
vorspringend-befreiende Fiirsorge. Das eigentliche Dasein befreit die
Anderen. Ist damit gemeint, dass die Anderen »durch mich« selbst
eigentlich sein konnen? Die zitierte Passage ist hier undeutlich. Es

104 SuZ 298

134

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung

heif3t: Ich erschliele die Anderen in ihrem eigensten Seinkonnen
mit. Diese Erschlossenheit ist aber meine Erschlossenheit und nicht
die der Anderen. Die existenziale Modifikation betrifft ja nicht die
Anderen, deren Kreis »nicht ausgewechselt« wird, sondern meinen
Seinsbezug zu ihnen. Dann ist aber nicht klar, wie sich mir so etwas
wie fremdes Selbstseinkonnen erschliefen kann. Der Weg zu mei-
nem eigenen Selbstseinkonnen fiihrte durch die Vereinzelung, also
muss ich, wenn ich iiberhaupt so etwas wie fremdes Selbstseinkon-
nen »miterschlieflen« konnen soll, davon ausgehen, dass auch die
Anderen diese Vereinzelung durchlaufen miissen. Wie aber soll dann
das entschlossene Dasein zum »Gewissen der Anderen« werden kon-
nen? Auch die von Heidegger gesetzten Anfithrungszeichen um das
Wort »Gewissen« konnen nicht dariiber hinwegtiduschen, dass das
ontologische Gewissen bestimmt war als die Stimme meiner selbst,
die rein selbstbezogen mich zur Eigentlichkeit aufruft. Versuche ich
nun in vermeintlicher Entschlossenheit, dem Anderen das Gewissen
gleichsam abzunehmen, indem ich ihm - in welcher Weise auch
immer — zum Gewissen werde, so kann von Freigabe und Seinlassen
keine Rede mehr sein, ich mache mich vielmehr zum Agenten des
Man und bin selbst wieder uneigentlich.

Diese Stelle bringt die Schwierigkeit einer Philosophie der Ver-
einzelung auf den Punkt. Selbst wenn die Rolle eines Gewissens der
Anderen bedeuten wiirde, diese auf ihr Selbstseinkénnen aufmerk-
sam zu machen, muss nach Heideggers Ansatz der Ruf des Gewissens
aus dem je eigenen Dasein stammen. Heidegger kommt in diese Ver-
legenheit, weil er zu beschreiben versucht, worin die Modifikation
des Anderen in der Eigentlichkeit besteht. Dass der Andere sich in
seinem moglichen Selbstseinkonnen mit erschliefit, ist erst einmal
unproblematisch. Die Modifikation betrifft aber nicht primar die
Seinsmoglichkeiten des Anderen, sondern das je eigene Mitsein, also
das Sein zum und mit dem Anderen. Die in der Angst enthiillte Be-
deutungslosigkeit des Miteinanderseins soll einer neuen, vom Man
gereinigten Bedeutung zugefiihrt werden. Daraus scheint sich fiir
Heidegger die Notwendigkeit zu ergeben, den Anderen dem Man zu
entreiflen. Dieser Gedanke hat mit einem Sein-lassen des Anderen,
einer Freigabe fiir ihn allerdings nichts mehr gemein. Wenn der pri-
mire Modus des Miteinanderseins die gegenseitige Bevormundung
ist1%5 und der Weg zur Eigentlichkeit in der Ubernahme der je eige-

105 Vgl. hierzu auch Giinter Figal: Heidegger zur Einfiihrung (Figal 1999), 68: »Sofern

135

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

nen Existenz besteht, so kann durch ein Gewissen »von auflen, also
eine neuerliche Bevormundung, fiir so etwas wie eine kollektive
Eigentlichkeit nichts gewonnen werden. So ist auch in Heideggers
leider sehr kurzen Ausfithrungen das eigentliche Miteinandersein
rein negativ bestimmt, namlich in Absetzung von »eifersiichtigen
Verabredungen« und »redseligen Verbriiderungen«.

3.5 Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der
Alltaglichkeit

Mit diesen Uberlegungen sind die Analysen der heideggerschen Po-
sition im Rahmen der vorliegenden Untersuchung abgeschlossen. Bei
aller aufgewiesenen Marginalisierung des Anderen, die Heidegger
auch durch seine Ausfithrungen zum eigentlichen Miteinandersein
und zum Gewissen-fiir-den-Anderen nicht einholen kann, ist auf
die positiven Resultate der existenzialen Analyse hinzuweisen.

Es ist oft bemingelt worden, dass Heidegger an den zentralen
Stellen seiner Analysen in Sein und Zeit stets solch »negative« Phé-
nomene wie die Angst oder den Tod gesetzt hat.1% Miisste die Phi-
losophie, insbesondere wenn sie so etwas wie eine eigentliche Exis-
tenz im Blick hat, nicht vielmehr ausdriicklich auf die »positivenc,
lebensbejahenden Phanomene hinweisen? Entscheidend fiir die Wahl
der negativen Phinomene ist allerdings bei Heidegger nicht eine le-
bensfeindliche Einstellung, sondern die Einsicht, dass es eines radi-
kalen Bruchs bedarf, um gewohnte und alltaglich gelebte Strukturen
durchsichtig und fragwiirdig zu machen. Die Philosophie méchte et-
was iiber uns, die Philosophierenden, aussagen. Dazu muss sie das
Denken sich aus sich heraustreten und sich selbst zuwenden lassen.
Diese Selbstzuwendung soll aber mehr sein als eine blofle Beschrei-
bung, eine Kartographie und Kategorisierung des denkenden We-
sens. Die Hoffnung der Philosophie besteht darin, auf etwas zu sto-

die Mitwelt bestimmte Moglichkeiten zu sein und zu handeln prigt, ist sie der Bereich
der Unfreiheit: Sie ist der Bereich der Bestimmtheit, der uns zwar verschiedene Alter-
nativen laf3t, uns an diesem oder jenem bestimmten, bereits realisierten Verhalten zu
orientieren, aber doch die Frage, wie wir sein wollen, niemals radikal freisetzt.«

106 Vgl. Figal 1999, 75: »Mehr als alles andere aus Sein und Zeit haben die Analysen von
Angst, Vorlaufen zum Tode und Gewissen die Aufmerksamkeit von Heideggers Lesern
auf sich gezogen; sie haben den Interpreten Kopfzerbrechen bereitet und die Kritiker zu
ihren schirfsten Urteilen bis hin zur Polemik befliigelt.«

136

- am 16.01.2026, 08:40:22. -[®


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltdglichkeit

3en, dessen Vollzug in der Lage ist, unser Leben zu verdndern, es
besser zu machen.

Soll die philosophische Reflexion also weder die Beliebigkeit
einer verobjektivierenden Modellbildung noch die Eingeschranktheit
einer spezifisch interessengeleiteten Einzelwissenschaft (der Mensch
als organisches Wesen, als Sprache ausbildend, als Gemeinschafts-
wesen, als Seelenleben etc.) haben, so muss sie sich von dem her
leiten lassen, was uns alle gleichermafSen umgibt, von unserem ge-
wohnten Milieu, demjenigen, von dem die Philosophie ausgeht und
von dem sie sich letztlich absetzt. Hierbei zeigt sich, dass diesem
gewohnten Milieu eine grofSe Kraft innewohnt, bei ihm zu bleiben.
Nur selten einmal bricht die Philosophie auf, die meiste Zeit iiber
leben wir unser Leben und benétigen solch philosophische Spielerei-
en wie etwa einen Beweis der Existenz der Auflenwelt und des Ande-
ren nicht. In der existenziellen Situation, etwa in der Angst oder im
Denken tiber den Tod, liegt hingegen ein radikaler Aufbruch. Die
gewohnten Strukturen unseres Lebens sind in ihren Grundfesten er-
schiittert und in Frage gestellt. Wir sind vor Probleme gestellt, die
wir nicht ohne weiteres losen konnen. Wir konnen nicht unsere
Angst iiberwinden, auch ist der Tod eines geliebten Menschen nicht
etwas, das wir irgendwann verwunden haben. Und wenn die Angst
und der Tod irgendwann ihren unmittelbaren Schrecken wieder ver-
lieren, dann in der Regel nicht aufgrund einer philosophischen Re-
flexion, sondern weil wir in unser Leben, die »Normalitit« zuriick-
gefunden haben. Die Zeit heilt alle Wunden, heif3t es, die Philosophie
scheint hier zunéchst keine grofle Hilfe. Trotzdem liegt in der Wunde
ein radikaler Aufbruch, der iiber die Bewiltigung der jeweiligen Si-
tuation hinaus dem Denken die Chance bietet, sich selbst im Augen-
blick grofiter Zerriittetheit und Gefdahrdung in unverfalschter Weise
als Ganzes in den Blick zu nehmen.

Angst und Tod sind nach Heidegger als Mdaglichkeiten zu ver-
stehen, die ergriffen werden wollen. Die so genannten »negativen«
Phénomene sind also deswegen fiir die Philosophie Heideggers so
zentral, weil der in ihnen liegende Bruch Eréffnungscharakter hat.
Der Bruch in der Alltiglichkeit eroffnet einen Abstand des Daseins
zu sich, der zum tiefsten Kern der Existenz als In-der-Welt-sein ge-
hort, und genau aus diesem Grunde ist das Unzuhause, aus dem bei
Heidegger die Angst hervortritt, urspriinglicher als das Zuhause der
vertrauten Welt. Ebenso kann ich mich nur im Ruf des Gewissens
selbst zur Eigentlichkeit aufrufen, wenn der Bruch in der Alltaglich-

137



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Andere als Moment des Verfallens bei Martin Heidegger

keit das Gerede des Man zum Verstummen bringt. Der in der Exis-
tenz immer latent vorhandene Bruch macht den Ruf des Gewissens
nicht nur horbar, sondern er ermoglicht tiberhaupt erst das Gewissen,
denn ohne ihn gibe es keine Selbstdistanz und somit dort draufSen
niemanden, der mich zum eigentlichen Selbstsein aufrufen konnte.

Ahnliches wurde bei Husserl im in der &moy1 griindenden
Bruch mit der natiirlichen Einstellung aufgefunden. Nur die Mog-
lichkeit der Distanznahme ldsst mich die Welt als immanente Trans-
zendenz konstituieren. Die Existenz trigt also bei beiden Denkern in
sich bereits einem Bruch, der es ihr ermdglicht, zu sich einen Abstand
zu gewinnen, und aus diesem Abstand auf sich zuriickzukommen
und sich zu sich selbst zu verhalten, oder mit anderen Worten aus-
gedriickt: der Bruch erst macht die Existenz zur Existenz.

Mit dem Abstand zu sich, der im Bruch in der Alltiglichkeit
grindet, ist dann die Grundvoraussetzung fiir die explizite Reflexion
geschaffen. Ich kénnte als Philosoph gar kein reflexives Konzept des
Selbst entwickeln, wenn die Existenz sich nicht schon fiir den in ihr
liegenden Bruch freigegeben hitte. Das Problem liegt dann aber da-
rin, dass der Bruch, wird er vom Denken explizit ergriffen und so fiir
die Philosophie nutzbar gemacht, in beiden bisher betrachteten Fal-
len den unmittelbaren Zugang zum Anderen unterbricht. Der Ande-
re wird zum Problem fiir die reflexive Philosophie, weil der Bruch
innerhalb der Existenz philosophisch als Weg in die Vereinzelung
gedeutet wird. Es ist also letztlich — und darin besteht der erste
Schritt auf dem Weg einer kleistschen »Reise um die Welt, die die
»verlorene« Unmittelbarkeit zuriickerobern konnte — nicht die Re-
flexion per se, die den Fluss des natiirlichen Lebens stort, indem sie
einen Bruch bewirkt. Vielmehr entspringt die Reflexion einem
Bruch, der tief in der Existenz verwurzelt ist, und der, sobald er vom
Denken erfasst wird, zu einer massiven Barriere gerinnt, die den An-
deren und die gemeinsame Welt zum Problem werden lisst.

Die Philosophie Sartres wird im nichsten Schritt zeigen, dass
der Andere sogar direkt zur Bedrohung meiner selbst werden kann.
Allerdings wird sich von dieser Warte aus auch ein neuer Ausblick
auf das Wesen der Reflexion ergeben. Wenn der Andere den existen-
ziellen Bruch bewirkt, indem er mir meine Welt stiehlt, so liegt darin
die Aufforderung an mich, mich auf mich selbst zu beziehen, um
meinen Status als »Selbst«, als Fiir-sich-sein zu behaupten. Die Re-
flexion wire dann nicht mehr der Tod des unmittelbaren Welt-
zugangs, aber auch nicht fehlgeleiteter Existenzvollzug, sondern die

138

- am 16.01.2026, 08:40:22.



https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltdglichkeit
notwendige Rezentrierung eines durch den Anderen dezentrierten

Wesens mit dem Zweck, das Selbst zu behaupten, um dem Anderen
seinen Platz innerhalb der Welt zuzuweisen.

139

- am 16.01.2026, 08:40:22.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-94
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Existenziale und existenzielle Jemeinigkeit des Daseins
	3.2 Mitsein und Mitdasein: die existenziale Konstitution des Anderen
	3.3 Der Andere und die existenziale Sorgestruktur
	3.4 Existenzieller Vollzug als radikale Vereinzelung
	3.5 Die philosophische Bedeutung des Bruchs in der Alltäglichkeit

