
60 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.31 Was wir bei der Entste
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des 
Jägers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als 
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen 
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph 
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde
ren Art von Ding, nämlich dem Urelement Wasser. Spätere Philosophen füg
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das 
Sein in den ewigen, unveränderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier 
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frühen und schicksalhaften Ent
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spürbare 
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu 
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine 
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht. 

1.5 Informationen 

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem späteren Werk wird 
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in 
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht. 
Wenn Metaphysik darauf hinausläuft, über alles das Gleiche zu sagen, dann 
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von 
Netzwerken unterschieden werden können. Zugegeben, die Idee einer relatio
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir 
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt 
beschäftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schließlich lag der 

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein» 
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer 
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis
tenz» oder Kontinuität herstellen. Es «muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen, 
um seine Kontinuität zu erlangen», und er fährt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz 
geht durch Unterscheiden vor sich.» 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 61 

Stein im Flussbett. Er lag dort vielleicht schon seit Millionen von Jahren. Der 
Hominid war auch da und wanderte im Flussbett umher. Und natürlich waren 
auch das Flussbett und viele andere Dinge dort. Wie können bloße Relationen 
all dies ändern? Wie kann man denn überhaupt Relationen wahrnehmen? Man 
kann leicht Flussbette, Steine und Hominiden sehen, aber wo sehen wir ihre 
Relationen? Wir stolpern nicht über Relationen, wie wir vielleicht über Steine 
stolpern. Relationen sind keine Dinge. Was sind sie dann? Wir schlagen vor, 
den Begriff «Information» zu verwenden, um die Relationen zu bezeichnen, 
aus denen Akteur-Netzwerke entstehen und aus denen sie bestehen. Für un
sere Zwecke, die in erster Linie auf eine Sinntheorie ausgerichtet sind, sind Re
lationen Informationen.32 Das, was wir «sehen», wenn wir Relationen sehen, ist 
Information. Relationen treten tatsächlich auf und können gesehen und ver
standen werden. Aber sie tun dies als Information.33 Sinn (Sein/Welt) ist nichts 
anderes als Information. Wenn wir aus dem Fenster schauen, sehen wir Infor
mationen, nicht Dinge, denen wir Namen gegeben haben. Es gibt kein Problem 
des Naturalismus, d.h. einer Welt von Dingen, denen unsere Wahrnehmungen 
und Vorstellungen irgendwie entsprechen müssen. Und es gibt auch kein Pro
blem des Idealismus, der behauptet, dass die Dinge den Vorstellungen im Kopf 
entsprechen müssen. Natürlich sind Wahrnehmungen, Ideen und Worte auch 
Informationen, aber sie entstehen in spezifischen Akteur-Netzwerken, die erst 
viel später in der Geschichte entstanden sind. Zeichen und Sprache, betonen 
wir, sind auch Technologie. 

Wenn die Welt aus Netzwerken besteht, dann sind es die Netzwerke, die 
der Welt Ordnung geben. Was die griechischen Philosophen zu erklären ver
suchten, war die Ordnung der Welt. Die Mythologie erklärte die Ordnung der 
Welt mithilfe von menschenähnlichen Konflikten und Kämpfen zwischen den 

32 Unter den zeitgenössischen Philosophen hat Brandom (1994) hervorgehoben, dass der 
semantische Inhalt eines jeden Begriffs nicht unmittelbar gegeben ist, sondern aus 
den Beziehungen der logischen und materiellen Kompatibilität und Inkompatibilität 
besteht, die der Begriff mit sich bringt und die dem Begriff seine Bedeutung verleiht. 

33 Diese Definition von Information geht auf Batesons Definition von Information als ein 
Unterschied, der einen Unterschied macht, zurück. Sie geht jedoch über Bateson hin
aus, indem sie behauptet, dass die Dinge Beziehungen sind und nichts anderes. Mit 
anderen Worten: Information ist Realität auf der Ebene der emergenten Ordnung des 
Sinns, und nachdem der Sinn entstanden ist, gibt es keine andere Realität mehr. Oder, 
wie Heidegger es ausdrückt, was immer existiert, erscheint «als» dieses oder jenes be
stimmte Ding. Das hermeneutische «als» bedeutet die Emergenz der Information. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Göttern und Dämonen. Die Philosophie entstand aus dem Versuch, die Ord
nung der Welt auf der Grundlage erster Prinzipien, der arché, zu erklären. Wir 
stehen getreu in der Tradition der Philosophie, indem wir die Ordnung der 
Welt auf die Entstehung von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwer
ken zurückführen. Die Welt der Information ist eine geordnete Welt. Die Ord
nung von Netzwerken erfordert, dass Informationen auf bestimmte Weise an
geordnet werden.34 Technische Mediation konstruiert Assoziationen oder Be
ziehungen zwischen den Akteuren, die es ihnen ermöglichen, als Akteure auf
zutreten. Aber was bedeutet es für einen Akteur, «als» Akteur zu erscheinen? 
Es bedeutet, dass die Akteure Rollen in einem Narrativ, einer Geschichte spie
len. Wie die Dichter und Geschichtenerzähler des mythologischen Zeitalters 
sehr wohl wussten, ist Information in erster Linie als Erzählung geordnet.35 
Diese Erzählung bleibt den Akteuren erhalten, auch wenn die Steinaxt nicht 
in der Hand gehalten wird. Die Akteure tun Dinge in einem sich zeitlich ent
faltenden Ablauf von Ereignissen, der den Akteuren Rollen zuweist und den 
Ereignissen eine zeitliche Ordnung gibt. In einer Geschichte passiert ein Er
eignis nach dem anderen. Ein Akteur tut etwas, woraufhin andere Ereignisse 
folgen, die wiederum andere Akteure betreffen und so weiter. Was diese Rol
len beschreibt und sie zu einer Erzählung koordiniert, kann als «Handlungs
programm» bezeichnet werden.36 Ein Handlungsprogramm beschreibt sozu
sagen die «Trajektorie» des Netzwerks und gilt für Menschen und Nichtmen
schen gleichermaßen. Wie Latour (1992:233) es ausdrückt: «Teile eines Hand
lungsprogramms können an einen Menschen oder an einen Nichtmenschen 
delegiert werden.» 

Wenn man von Akteuren und Handlungen spricht, spricht man auch von 
Handlungsfähigkeit. Handeln ist immer auf viele Akteure verteilt und immer 
eine narrative Konstruktion, in der die Akteure verschiedene Rollen spielen. 
Kein Akteur handelt allein oder ohne einen Zweck oder ein Ziel und eine 
Geschichte von Ereignissen, die einen Sinn für das Vorhergehende und das 
Kommende ergeben. Die narrative Form der Informationsordnung erklärt 

34 Latour (2013) bezeichnet diese verschiedenen Arten, Informationen zu ordnen, als 
«Modi der Existenz». 

35 Für eine Diskussion über Narrative bei der Herstellung sozialer Ordnung siehe Belliger/ 
Krieger (2016). 

36 Siehe Callon (1991:136). Handlungsprogramme, auch «Trajektorien» genannt, werden 
in der Regel als Narrative formuliert. Siehe Belliger/Krieger (2016) für eine Diskussion 
der narrativen Konstruktion von sozialer Ordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 63 

die Tatsache, dass die frühen griechischen Philosophen es erst um das 6. 
Jahrhundert v. Chr., nach Millionen von Jahren des Geschichtenerzählens, für 
notwendig erachteten, die Mythologie zu denunzieren und die Informationen 
entlang logischer Schlussfolgerungen neu zu gestalten. Diese neue «rationale» 
Form der Anordnung von Informationen basierte auf den syntaktischen und 
semantischen Strukturen der Sprache und wurde zur Grundlage dessen, was 
wir heute als Vernunft bezeichnen. Die Art und Weise, wie Begriffe einander 
einschließen (Schlussfolgerung) oder ausschließen (Widerspruch), ist etwas 
ganz anderes als die Art und Weise, wie Ereignisse in einer Geschichte ab
laufen und wie sich die Akteure verhalten. Jeder weiß, dass eine Geschichte, 
auch wenn sie nicht den Gesetzen der Logik folgt, eine «gute Geschichte» sein 
kann. Was eine gute Geschichte gut macht, ist eine ganz andere Frage als 
die, was ein philosophisches Argument logisch fundiert macht. Auch wenn 
die logische Vernunft den philosophischen Diskurs sowohl inhaltlich als auch 
formal dominiert, sind das Geschichtenerzählen und der Mythos natürlich 
nicht verschwunden. Im Gegenteil: Jede persönliche Identität, jede Gemein
schaft, jedes Volk, jede Gesellschaft, jede Weltanschauung, jede Ideologie, jede 
Religion, jedes Glaubenssystem und sogar die Grundlagen der Wissenschaft 
selbst sind auch heute noch tief in narrativen Formen der Informationsord
nung verwurzelt. So ist beispielsweise die Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt eine Annahme, ein Ausgangspunkt für eine Geschichte über die 
Wirklichkeit, der die moderne westliche Philosophie bis heute verpflichtet 
ist. Wie Platon sehr wohl wusste, geht jede logische Argumentation an einem 
bestimmten Punkt in Mythos und Erzählung über. Man muss nur den Weg 
des Denkens bis hinunter zu seinen Grundannahmen, ersten Prinzipien und 
Grundbegriffen verfolgen, um eine Ebene zu erreichen, auf der Informationen 
nicht mehr logisch abgeleitet, sondern erzählt werden. 

Die Erzählung besteht aus Akteuren und Ereignissen, die entlang einer 
zeitlichen Achse angeordnet sind. Auch wenn die Handlungsfähigkeit in der 
Regel den einzelnen Akteuren zugeschrieben wird, darf nicht vergessen wer
den, dass das gesamte Netzwerk der Akteur ist. Akteure und Ereignisse existie
ren nur in einer Geschichte. Nimmt man sie aus der Geschichte heraus, sind 
sie nichts; sie haben keine Bedeutung. Für Latour ist «Handlung eine Eigen
schaft von miteinander verbundenen Einheiten» (Latour 1994:35). Mit ande
ren Worten: Netzwerke (Substantiv) vernetzen (Verb). Das Sein des Sinns ist 
der Prozess des Vernetzens. Vernetzen ist ein fortlaufender Prozess, der In
formationen konstruiert, die in einer Erzählung geordnet sind. Aus diesem 
Grund haben Geschichten kein natürliches Ende. Jede Geschichte kann nach

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

erzählt, anders erzählt, ergänzt und unendlich in alle Richtungen erweitert 
werden. Deshalb ist Geschichte nicht ein Reich der determinierten Kausalität, 
ein Reich der Notwendigkeit, sondern ein Reich der unendlichen Möglichkei
ten, wie Kant es proklamierte, ein Reich der Freiheit. Technische Mediation ist 
eine Form der Praxis, aber man darf nie vergessen, dass die Akteure, die diese 
Praxis ausüben, nicht ausschließlich Menschen sind und dass alle Akteure, ob 
menschlich oder nicht, durch den Vernetzungsprozess zu dem werden, was sie 
sind. Technische Mediation ist nicht etwas, das Menschen tun, sie ist das, was 
den Menschen zu dem macht, was er jeweils ist. Beziehungen sind dynamisch. 
Sein, Sinn und Welt sind dynamisch. Es ist kein bloßer Effekt des gesunden 
Menschenverstandes und der Erfahrung des täglichen Lebens, dass sich die 
Philosophie schon immer mit einer Welt der Veränderung und des Werdens 
beschäftigt hat. Die narrative Form der Informationsordnung ist notwendi
gerweise dynamisch und sich verändernd. 

Wir haben gesagt, dass die technische Mediation aus Prozessen der «Über
setzung» und «Einschreibung» (Translation, Enrollment) besteht. Um zu erklä
ren, wie Übersetzungs- und Einschreibungsprozesse Informationen konstru
ieren, kehren wir noch einmal zu unserem Hominiden und der Steinaxt zu
rück. Was ist das Einzigartige und Besondere an diesem Hominiden und die
sem Stein? Um die Frage etwas anders zu formulieren: Was unterscheidet die 
Technik von der tierischen Verwendung von «Werkzeugen»? Warum sind wir 
Menschen bzw. unsere Vorfahren so besonders? Wenn Tiere Werkzeuge benut
zen, heben sie einen Stein oder Stock auf, um zum Beispiel eine Kokosnuss 
aufzubrechen oder nach Nahrung zu suchen, lassen ihn dann fallen und gehen 
weiter. Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere wird als «episodisch» 
bezeichnet.37 Die Steinaxt wurde sicherlich auch gelegentlich zurückgelassen, 
aber irgendetwas anderes hielt sowohl unseren Hominiden als auch einen be
stimmten Stein fest, was den Unterschied ausmachte. Paradoxerweise kann 
man sagen, dass in dem Moment, in dem ein Jäger eine Steinaxt schwingt, 
im wahrsten Sinne des Wortes «die Dinge aus den Händen geraten sind».38 

37 Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben 
scheint […], ist der Begriff ‹episodisch›. Ihr Leben findet vollständig in der Gegenwart 
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das höchste Element in ihrem System 
der Gedächtnisrepräsentation scheint auf der Ebene der Ereignisrepräsentation zu lie
gen.» 

38 Vgl. Belliger/Krieger (2016:29ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 65 

Mit anderen Worten, der Stein oder der Stock ist nicht länger ein Werkzeug 
für den Moment, d.h. nur so lange, wie er in der Hand gehalten wird. Nach 
der Emergenz von Sinn ist der Stein auch dann, wenn er nicht benutzt wird, 
selbst wenn die Hand andere Dinge tut, trotzdem ein Werkzeug geblieben. Die 
Steinaxt bleibt als Axt erhalten und bleibt, wie Heidegger sagen würde, «griff
bereit», selbst wenn sie nicht in der Hand oder nicht einmal in Sicht ist. Das 
Werkzeug verschwindet nicht als Werkzeug und wird in dem Moment, in dem 
es nicht mehr benutzt wird, wieder zum bloßen Stein, wie es für den tierischen 
Werkzeuggebrauch angenommen werden kann. Übersetzung und Einschrei
bung machen es möglich, dass etwas alle Akteure im Netzwerk zusammen
bindet und festhält, auch dann, wenn das Werkzeug nicht benutzt wird. Das 
ändert alles. 

Selbst dann, wenn der Hominid den Stein nicht in der Hand hält, wer
den die «Axt» und das, was es bedeutet, ein «Jäger» zu sein, in einer Erzäh
lung aufgegriffen. Eine Erzählung ist eine Geschichte, die nicht in Sprache er
zählt werden muss. Sie kann nachgespielt, verkörpert, wiederholt und zur Ge
wohnheit werden. In Anlehnung an die ursprüngliche Bedeutung von logos/le
gein als Sammeln und Bewahren verschwindet das als Erzählung konstruier
te Akteur-Netzwerk nicht. Was in dem Netzwerk miteinander verbunden ist, 
bleibt auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn erhalten. Es ist die 
Entstehung von Akteur-Netzwerken und den Erzählungen, die sie verkörpern, 
die Sinn ausmacht. Nicht Konzepte oder Sprache, wie wir sie heute kennen, 
machen Sinn aus. Vor über drei Millionen Jahren gab es keine Sprache in der 
heutigen Form, keine semantischen Inhalte, keine Begriffe mit logischen Im
plikationen. Was unsere Hominid tat, war keine «diskursive Tätigkeit», aber 
trotzdem sinnvoll. Wie wir bereits erwähnt haben, ist Sinn eine Ebene emer
genter Ordnung sui generis jenseits der Ebene der physischen Realität und jen
seits der Ebene des Lebens. Sobald Sinn entstanden ist, kehren weder der Ho
minid noch der Stein zu dem zurück, was sie waren, bevor sie in das Akteur- 
Netzwerk, das die Steinaxt ist, eingebunden wurden. Sobald der Hominid zum 
«Jäger» oder «Krieger» wird, bleibt er, was er geworden ist, auch wenn er die 
Axt nicht in der Hand hält und nicht jagt oder gegen Feinde kämpft. Der Af
fe hingegen lässt den Stein fallen, wenn dieser seinen Zweck erfüllt hat. Das 
«Werkzeug» verschwindet. Es hat sich nichts verändert. Weder der Affe noch 
der Stein sind etwas anderes geworden als das, was sie vorher waren. Stein 
und Affe werden nicht zu einem Akteur-Netzwerk. Sie werden nicht in etwas 
verwandelt, das sie nicht schon vorher waren. Es gibt keine Erzählung, die sie 
festhält und sie in etwas anderes verwandelt als das, was sie waren. Um noch 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

einmal auf die ursprüngliche Bedeutung von logos als Sammeln und Bewahren 
zurückzukommen, könnte die Entstehung von Sinn durch Prozesse des Über
setzens und Einbindens als die Entstehung von logos verstanden werden, der 
später Sprache, Vernunft und, wie schon bei Heraklit, das Ordnungsprinzip 
der Welt bezeichnete. 

Bevor wir uns näher mit den Prozessen der Übersetzung und Einbindung 
befassen, wollen wir versuchen zu klären, was sie konstruieren, nämlich In
formation. Wenn wir uns vorstellen, dass die Welt aus Information besteht 
und der logos die primär narrative Ordnung der Information ist, was verstehen 
wir dann unter Information?39 Das Konzept der Information ist nicht sehr in
formativ, da der Begriff in vielen Disziplinen unterschiedlich verwendet wird. 
Daher muss der von uns vorgeschlagene Begriff der Information vorsichtig an
gegangen und eingegrenzt werden. Erinnern wir uns zunächst daran, dass zu 
den zeitgenössischen Philosophen, die sich mit der Existenzweise von Werk
zeugen, einschließlich der Dinge im Allgemeinen, beschäftigt haben, Heideg
ger gehört. Für Heidegger ist die primäre oder ursprüngliche Beziehung zu 
den Dingen, die den Menschen charakterisiert, der praktische Gebrauch oder 
die praktische Auseinandersetzung mit der Welt. Die Dinge sind nicht einfach 
gegeben, um von einem desinteressierten Beobachter betrachtet zu werden. 
Sie existieren, wie Heidegger es ausdrückt, als «zuhanden», d.h. wir sind im
mer schon in den Gebrauch von Werkzeugen und den Umgang mit den Din
gen in verschiedenen praktischen Beschäftigungen eingebunden. Die Welt ist 
kein Gegenstand der Kontemplation, sondern ein Feld praktischer Anliegen. 
Latour hat diesen Gedanken aufgegriffen, als er die moderne Vorstellung von 
«Tatsachen» (matters of fact) durch die Idee von «Anliegen» (matters of con
cern) ersetzte.40 Dies ist unsere primäre und ursprüngliche Art, in der Welt 
zu sein. Die Begriffe «primär» und «ursprünglich» beziehen sich darauf, wie 
sich Dasein – Heideggers Bezeichnung für den Menschen als Konstrukteur 
von Sinn – zur Welt verhält, bevor die Reflexion von der praktischen Erfah
rung abstrahiert wird, das heißt, bevor man beginnt, die Welt in Ideen und 
Dingen, Substanzen und Akzidenzien, Subjekten und Objekten usw. zu ver
stehen. Für Heidegger bedeutet Sein, dass etwas «als» etwas erscheint. Alles 
erscheint «als» etwas Bestimmtes, als dieses oder jenes bestimmte Ding, mit 

39 Wie Latour (2013:223) es ausdrückt: «‹Technologie› bezeichnet nicht ein Objekt, son
dern eine Differenz.» 

40 Siehe Stephan (2024) für eine aktuelle Darstellung von Latours Begriff «matters of con
cern». 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 67 

diesem oder jenem bestimmten Gebrauch, verwickelt in diese oder jene be
stimmte Tätigkeit. Dasein findet sich «geworfen» (Geworfenheit) in eine Welt 
von praktischen Aktivitäten und Anliegen. Dasein ist nicht in erster Linie ein 
desinteressierter Beobachter von Objekten, sondern ein engagierter und be
troffener Benutzer von Artefakten und Werkzeugen.41 Nur wenn die Werkzeu
ge, die immer schon auf die eine oder andere Weise benutzt werden, kaputt 
gehen oder nicht wie erwartet funktionieren, zieht sich Dasein aus dem En
gagement zurück und denkt über die Situation nach. Aber auch hier leitet die 
praktische Auseinandersetzung mit der Welt, die Frage nach der Reparatur des 
kaputten Werkzeugs oder die Suche nach einem Ersatz, die Aufmerksamkeit. 
Die Haltung der wissenschaftlichen Beobachtung und die traditionellen An
nahmen über Substanz und Eigenschaften, Subjekt und Objekt, Wissen und 
Realität, Natur und Gesellschaft sind erst sehr spät in der Geschichte des Sinns 
entstanden und sollten unsere Untersuchung von Sinn, Sein und Welt nicht 
leiten. 

Gehen wir nun weit genug zurück in die Zeit, in der Sinn zum ersten 
Mal erschien. Wir sehen, dass die Dinge zunächst nicht als Kopien ewiger 
transzendenter Ideen (Platon), oder als Substanzen, die ihr Dasein dem Zu
sammenwirken von Ursachen verdanken (Aristoteles), oder als Wirkungen 
von Atomen in Bewegung (Demokratismus/Physikalismus), oder als Wahr
nehmungen der Sinne (Empirismus), oder als Konstruktionen des Geistes 
(Kant/Systemtheorie/Kognitionswissenschaft), oder als Schöpfungen Got
tes, oder als Wirkungen sprachlicher Strukturen (Strukturalismus), oder 
als Produkte sozialer Machtkämpfe (Foucault/Poststrukturalismus), oder als 
Ergebnisse menschlicher sozialer Praktiken (Pragmatismus) erscheinen. Wir 
müssen uns von der selbstverständlichen Annahme befreien, dass die Dinge 
eine Bedeutung haben. Dinge sind Bedeutungen, und diese Bedeutungen sind 
in Netzwerken, deren Relationen, d.h. in Information, zu finden. Es ist Sinn 
als technische Mediation und Information, der die Dinge und mit ihnen die 
Menschen als Akteure in Akteur-Netzwerken konstruiert. Diese Netzwerke 
sind nicht virtuell, mental, psychologisch oder gar primär linguistisch. Es 
handelt sich um konkrete Praktiken oder, wie Latour sagen würde, um Hand
lungsprogramme, an denen Menschen und Nichtmenschen beteiligt sind. Sie 
sind untrennbar mit der Welt verbunden; sie sind die Welt. 

41 Was Heidegger als «Sorge» bezeichnet, die das Dasein als praktisches In-der-Welt-Sein 
charakterisiert, scheint in Latours Rückbesinnung auf die «Erfahrung», aber auch in sei
nem Begriff der «Angelegenheiten der Sorge» wieder aufzutauchen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Diese vielen Verwendungen, Praktiken und Handlungsweisen ergeben 
sich aus den Akteur-Netzwerken, die den Horizont möglicher Relationen und 
Assoziationen bilden, die den Sinn ausmachen. Der Hammer, um Heideggers 
berühmtes Beispiel aus Sein und Zeit zu zitieren – ein Beispiel, das nicht allzu 
weit von unserer Steinaxt entfernt ist –, ist in erster Linie in seinen vielen 
praktischen Verwendungen gegeben, sowohl in denen, die er gegenwärtig 
haben kann, zum Beispiel beim Bau eines Tisches, als auch in denen, die er 
haben könnte, und nicht als bloßes Objekt des interesselosen Wissens. Der 
Hammer steht in «Beziehung» zu Holz, Nägeln, der Werkstatt usw. und ist mit 
all diesen Dingen in vielfältiger Weise verbunden. Es sind diese Assoziationen 
und möglichen Beziehungen, die die Welt ausmachen. Der Sinn liegt also 
ursprünglich und in erster Linie im Tun, in der Konstruktion und in der Teil
nahme an Akteur-Netzwerken, zum Beispiel im Bau und in der Verwendung 
von Tischen, und nicht in der bloßen Wahrnehmung oder Betrachtung dersel
ben. Und es muss noch einmal betont werden, dass das «Tun», von dem wir in 
diesem Zusammenhang sprechen, nicht nur das Handeln von Menschen ist. 
Alle Akteure des Netzes, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, sind 
Akteure. Das bedeutet natürlich nicht, dass Beobachtung, Reflexion, Abstrak
tion, Verallgemeinerung und philosophisches und wissenschaftliches Denken 
nicht als sinnvoll angesehen werden sollten. Im Gegenteil, die für die Philo
sophie typische Betonung des Geistes, des Intellekts und des Wissens geht 
auf die Idee des nous (Geist) durch Anaxagoras zurück, der den Geist als das 
ordnende Prinzip des Kosmos betrachtete. Spätestens seit Anaxagoras ist der 
Begriff «Sinn» untrennbar mit Geist, Bewusstsein und Wissen verbunden.42 

Es war nur ein kurzer Schritt von der Idee des nous als grundlegendem Ord
nungsprinzip zu Platons Interpretation des Geistes als Kontemplation der im
materiellen und ewigen Formen und dann weiter zu Aristoteles’ theoretischem 
Verstand (nous theoretikos) als der höchsten Form menschlichen Strebens im Ge
gensatz zur praktischen Vernunft (nous praktikos). In der Neuzeit ist die Kon
templation zu einer Abstraktion und einer Verallgemeinerung der Erfahrung 
geworden, um wissenschaftliche Hypothesen aufzustellen und Experimente 

42 Wir erleben dies heute in den Debatten über die Natur des Bewusstseins, die durch die 
Entwicklung der künstlichen Intelligenz ausgelöst wurden. Von unserem Standpunkt 
aus wäre es angemessener zu fragen, wie KI an dem Vernetzen und der Konstrukti
on von Sinn beteiligt ist, als zu versuchen, eine Art Entität namens «Bewusstsein» zu 
identifizieren, die selbst nur in und als Netzwerkphänomen existieren könnte. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 69 

zur Überprüfung dieser Hypothesen zu konzipieren. Auf der praktischen Sei
te wurde die Rationalität zur instrumentellen Vernunft oder zur Suche nach 
Mitteln, um Ziele zu erreichen oder Probleme zu lösen. Wir behaupten, dass 
sowohl die theoretischen als auch die praktischen Formen der Vernunft von der 
ursprünglichen Konstruktion des Sinns durch technische Mediation sekundär 
und derivativ sind. Dies impliziert einen gewissen Vorrang dessen, was man 
als das «Praktische» bezeichnen könnte, gegenüber den theoretischen Aspek
ten des Geistes. Der Pragmatismus entwickelte sich im 20. und 21. Jahrhundert 
als die philosophische Denkschule, die dieser Auffassung am nächsten kam. 
Wie Peirce, James und Dewey argumentierten, besteht die Bedeutung eines 
Konzepts darin, was man mit ihm tun kann und welchen Unterschied die Idee 
in der sozialen Praxis macht. Bekanntlich steht Latour dem Pragmatismus na
he. Wir behaupten in Teil 4 dieses Buches, dass die Akteur-Netzwerk-Theo

rie in Richtung einer Revision des Pragmatismus entwickelt werden könnte. 
Allerdings impliziert diese Behauptung, dass der Pragmatismus auf seine bis 
heute geltenden biologischen, evolutionären und humanistischen Annahmen 
verzichten muss. 

Die Vorstellung, dass Sinn in erster Linie ein Prozess der Konstruktion von 
Assoziationen ist, findet sich in der zweiten frühgriechischen Interpretation 
von Ordnung, der Idee des logos. Heidegger (1977) hat darauf hingewiesen, dass 
logos von legein kommt, was sammeln und bewahren bedeutet. Für Heraklit war 
logos das Prinzip der kosmischen Ordnung. Aristoteles verstand logos im Sinne 
von Sprache, Logik und Vernunft. Die Stoiker betrachteten logos ähnlich wie 
Heraklit, nämlich als ein rationales Ordnungsprinzip, eine Art Weltseele. Mit 
Philo von Alexandria und dem Johannesevangelium wie auch Augustinus und 
Thomas von Aquin fand logos Eingang in die jüdische und christliche Theolo

gie. Mit der Entwicklung der Logik und der linguistischen Wende in der Phi
losophie im 20. Jahrhundert schließlich wurde die Vernunft mit der Sprache 
und ihren Strukturen, der Logik, der Mathematik und dem Rechnen identi
fiziert. Die von den frühen Philosophen eingeführten Unterscheidungen zwi
schen nous und logos und ihre mögliche Beziehung zueinander begleiten uns 
noch heute. Man könnte sagen, dass die Tradition, die von der Idee des nous 
ausgeht, das Wissen, den Geist und die Vernunft betont, während die Tradi
tion, die der Idee des logos folgt, trotz vieler Umwege die ursprüngliche Ent
stehung von Sinn als Konstruktion von Assoziationen, als das Sammeln und 
Bewahren aufrechterhält. 

Kommen wir zurück zur technischen Mediation. Technische Mediation ist 
nicht «technisch» im üblichen Sinne des Wortes, das die Funktionsweise ei

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

ner Maschine oder ihrer Mechanik beschreibt. Latours Begriff der technischen 
Mediation ist ein metaphysisches Konzept, das beschreibt, wie Sinn, Sein und 
Welt erscheinen. Alles, was entsteht, tut dies durch einen Prozess der tech
nischen Mediation. Wie Heidegger (1977) es ausdrückte, das Wesen der Tech
nik selbst ist nicht etwas Technisches.43 Wenn Latour von technischer Media
tion spricht, ist damit nicht irgendein Artefakt oder eine Maschine gemeint. 
Es handelt sich auch nicht ausschließlich um Werkzeuge, es sei denn, man 
möchte alles, was auch immer, in gewissem Sinne als «Werkzeug» betrach
ten. Die technische Mediation ist eine «Mediation» in einem bestimmten Sinn. 
Platon betrachtete die Erkenntnis der Formen, der Ideen, als unmittelbar dem 
Geist gegeben. In der modernen Philosophie mit ihrem besonderen Interesse 
an der Erkenntnistheorie wird die unmittelbare Erkenntnis, die Gegebenheit 
der Dinge zum Wissen, sei es von Sinneswahrnehmungen oder intellektuel
len Anschauungen von Ideen, als der Grund für Wahrheit und Gewissheit an
gesehen. Descartes sprach von Ideen als «klar» und «deutlich», während die 
empiristische Tradition Sinneseindrücke als unmittelbar evident betrachtete. 
Die Idee der «Mediation» bedeutet, dass es keine unmittelbare Gegebenheit 
der Dinge gibt, weder empirisch noch intellektuell. Das Sein besteht aus Be
ziehungen und ist daher immer in irgendeiner Weise durch Relationen «ver- 
mittelt». Ein Akteur-Netzwerk ist sowohl technisch, da es sich aus menschli
chen und nichtmenschlichen Akteuren zusammensetzt, als auch durch die Re
lationen zwischen den Akteuren vermittelt. Technische Mediation konstruiert 
Akteur-Netzwerke und, wie oben erwähnt, Sein, Sinn und Welt, die als Netz
werkordnung verstanden werden können. Wir können daher technische Me
diation auch einfach als ein «Vernetzen» bezeichnen.44 

Vernetzen ist das, was passiert, wenn Dinge gesammelt und aufbewahrt 
werden (legein/logos), sodass sie nicht mehr in der Hand gehalten werden müs
sen. In der Tat scheinen die Dinge mit dem Aufkommen der Bedeutung «aus 
der Hand zu fallen». Sie werden in ein Netzwerk von Assoziationen aufgenom
men, das alle beteiligten Akteure transformiert, indem es sie auf der Ebene der 
emergenten Ordnung von Sinn erscheinen lässt. Sinn ist also kein kognitiver 

43 Es ist anzumerken, dass Latours technische Vermittlung sich stark von Heideggers «Ge
stell» unterscheidet, das ein Systemkonzept und kein Netzwerkkonzept ist. Heidegger 
beschrieb die moderne westliche Gesellschaft ähnlich wie Luhmann sie später unter 
dem Diktat des universellen Funktionalismus beschrieb, während Latour bereits über 
die Moderne hinausgeht und sich mit einer postmodernen Welt beschäftigt. 

44 Siehe Belliger/Krieger (2016) für eine Diskussion des Vernetzens. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 71 

Akt, der den Dingen irgendwie semantische Bedeutung, Zeichen oder menta
le Repräsentationen hinzufügt. Sinn ist nicht einmal ursprünglich oder aus
schließlich linguistisch. Sinn ist also nicht in erster Linie eine semantische 
Bedeutung. Er liegt nicht in Zeichen, die für Dinge oder mentale Repräsenta
tionen oder Konzepte stehen, die in Urteilen oder Prädikationen ausgedrückt 
werden. Zeichen, Bedeutung, Sprache, Logik und Argumentation, die sich aus 
Sprachstrukturen ableiten, sind in der Geschichte viel später entstanden als 
die Entstehung von Sinn. Es gibt kein Ding, das in irgendeiner Weise Bedeu
tung «haben» könnte, im Gegensatz zu Dingen, die keine Bedeutung haben. 
Wenn es etwas gäbe, das keine Bedeutung hätte, wie könnten wir es erken
nen? Sobald der Sinn entstanden ist, erscheint alles, was existiert, «als» et
was Sinnvolles, selbst wenn es als «Unsinn» erscheint. Was Wittgenstein für 
die Sprache behauptete, gilt auch für die Welt. Wittgenstein behauptete, dass 
man nicht nur ein einziges Wort sprechen kann, sondern dass das Sprechen ei
nes Wortes gleichbedeutend ist mit dem Sprechen einer ganzen Sprache. Ent
sprechend werden, sobald ein Ding als sinnvoll erscheint, alle anderen Dinge 
Teil der Welt. Sobald ein Stein zu einer Axt wurde, wurden alle anderen Steine 
zu Nicht-Äxten oder potenziellen Äxten. Sobald ein Hominid ein Jäger wur
de, wurden andere zu potenziellen Jägern, Kriegern und Baumeistern. Da der 
Sinn das Sein ist, ist der Sinn nicht etwas anderes als die Dinge selbst. Kants 
berühmte Unterscheidung zwischen Phänomena und Numina rief sofort He
gels Frage hervor, wie wir wissen können, was wir nicht wissen können. Sinn 
ist also nicht etwas, das die Dinge «haben» oder nicht haben. Bedeutung ist 
nicht etwas, das von einem wissenden Subjekt oder einem kognitiven Agen
ten produziert wird, sei es empirisch oder transzendental, menschlich oder 
göttlich. Bedeutung, oder, wie wir sagen werden, Information, ist das, was die 
Dinge «sind».45 Nur weil das Sein Sinn ist, gibt es einen evolutionären Vorteil 
für bestimmte Akteure, große Gehirne und besondere sprachliche Fähigkeiten 
zu haben. Wie Latour (2013:230) es ausdrückt: «Technologien sind dem Men
schen vorausgegangen und haben ihn hervorgebracht», und nicht umgekehrt. 

Mit diesen Bemerkungen hoffen wir, die Voraussetzungen für eine aus
führlichere Diskussion darüber geschaffen zu haben, wie technische Vermitt
lung oder Vernetzung Bedeutung konstruiert. Die Vernetzung besteht aus Pro
zessen der «Übersetzung» und «Einschreibung». Damit ein Werkzeug in ei
ner bestimmten Weise als Werkzeug eingesetzt werden kann, muss eine Reihe 

45 Dies ist die Idee hinter dem, was als materielle Semiotik oder materielle Kultur be
kannt geworden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

von Beziehungen zwischen dem Akteur, der das Werkzeug benutzt, und dem 
Werkzeug selbst sowie zwischen dem Werkzeug und dem, was es bearbeiten 
soll, hergestellt werden. Das Steinbeil zum Beispiel bearbeitet, sagen wir, ein 
Tier oder ein Stück Holz. Die verschiedenen Elemente, die Hand, der Arm, der 
Stein und das Tier oder das Holz, müssen auf bestimmte Weise zueinander in 
Beziehung stehen. Latour spricht von einem «Umweg», den derjenige gehen 
muss, der etwas mit einem Werkzeug bearbeiten will. Im Falle der Steinaxt 
wollte der Hominid ein Tier töten oder ein Stück Holz spalten. Da er dies mit 
seinen bloßen Händen nicht gut konnte, musste er den Umweg über das Stein
beil nehmen. Latour nennt diesen Umweg «Übersetzung». 

Übersetzung bedeutet nicht eine Verschiebung von einem Vokabular in ein 
anderes, beispielsweise von einem französischen Wort in ein englisches 
Wort, als ob die beiden Sprachen unabhängig voneinander existieren wür
den. Wie Michel Serres verstehe ich unter Übersetzung die Verschiebung, 
das Abdriften, die Erfindung, die Vermittlung, die Schaffung einer Verbin
dung, die es vorher nicht gab und die in gewisser Weise zwei Elemente oder 
Akteure verändert. (Latour 1994:32) 

Übersetzung ist nicht einfach die Herstellung einer Beziehung zwischen zwei 
zuvor nicht miteinander verbundenen Dingen. Sie ist eine Beziehung, die das, 
worauf sie sich bezieht, verwandelt und auch dann noch besteht, wenn die 
ursprüngliche Tätigkeit nicht mehr ausgeübt wird. Bei der Übersetzung geht 
es nicht nur darum, zwei bereits vorhandene Dinge in eine Beziehung zuein
ander zu setzen, wobei die Relation etwas ist, das den Dingen hinzugefügt 
wird und daher auch wieder abgezogen werden kann. Eine Relation, die zu 
bereits bestehenden Dingen bloss hinzugefügt wird, verändert die Dinge, die 
sie in Beziehung setzt, nicht. Sie ist zufällig und hat keine ontologische Be
deutung. Übersetzung hingegen ist ein einzigartiger Prozess, Assoziationen 
zu schaffen, die das, was assoziiert wird, verändern. Übersetzen verwandelt 
die so übersetzten Akteure in etwas Neues und Unerwartetes. Der Hominid, 
der zuvor nur mit seinen bloßen Händen arbeiten konnte, ist nun ein Jäger, 
der Tiere töten kann, oder ein Baumeister, der mit einer Axt Holz spalten kann. 
Der Stein ist nicht mehr etwas, das in einem Flussbett liegt, sondern eine Axt, 
eine Waffe oder ein Werkzeug in der Hand eines «Jägers» oder eines «Baumeis
ters». Es ist wichtig, nicht zu vergessen, dass auch das getötete Tier oder das 
gespaltene Holz zu dieser Tätigkeit beitragen, denn nur bestimmte Tiere kön
nen zu Wild werden und nur bestimmte Holzarten können mit einer Stein

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 73 

axt gespalten werden, und dass auch nur auf bestimmte Art und Weise, über 
die sie ebenso entscheiden wie die Axt oder derjenige, der die Axt führt. Wenn 
das Tier und das Holz nicht «kooperieren», passiert nichts. Das Wesentliche 
an dieser Darstellung ist, dass die Handlungsfähigkeit verteilt ist. Alle Akteure 
sind gleichermaßen oder «symmetrisch», wie Latour sagt, an der Konstrukti
on des Akteur-Netzwerks beteiligt, das die Jagd oder das Bauen darstellt. Es 
ist nicht der Hominid allein, der der Jäger ist, der jagt, oder der Baumeister, 
der Holz hackt. Es ist nicht die Steinaxt allein, die das Wild tötet oder das Holz 
spaltet. Es ist das Akteur-Netzwerk, das sich aus den einzigartigen Assoziatio
nen zwischen Hominid, Stein, Tier oder Holz zusammensetzt, die der Über
setzungsprozess geschaffen hat.46 

Übersetzung bringt Einbindung (Enrollment) mit sich. Symmetrisches 
und verteiltes Handeln bedeutet, dass alle Akteure in einem Netzwerk sich 
gegenseitig so beeinflusst haben, dass sie in einem Akteur-Netzwerk einge
schrieben oder eingebunden sind. Dieses Akteur-Netzwerk ist keine statische 
Struktur, sondern hat eine Trajektorie, eine Bewegung in Richtung eines 
«Ziels», um dessentwillen es aufgebaut wurde, aber nicht vor dem Entstehen 
des Netzwerks fixiert war. Akteur-Netzwerke haben eine bestimmte Trajek
torie, die man als Handlungsprogramm bezeichnen kann.47 Wenn der Hominid 
sich mit der Axt in der Hand auf den Weg macht, um das Lager gegen Feinde 
zu verteidigen, ist das eine andere Trajektorie und ein anderes Handlungs
programm, als wenn er sich auf den Weg macht, um Holz zu schlagen oder 
Tiere zu jagen. Alles ist anders: der Hominid, die Axt, die Art und Weise, die 
Axt zu schwingen, die Adressaten der Handlung usw. Es ist die Übersetzung, 
die die Assoziationen zwischen den Akteuren herstellt, und die Einschreibung 
oder Einbindung in ein Handlungsprogramm, die die Rollen bestimmt, die 
die Akteure spielen, d. h. den Zweck, die Trajektorie, dem das Netzwerk folgt. 
Sinn ist also nicht die intentionale Thematisierung eines Gegenstandes oder 
die Vorstellung eines Objekts auf der Grundlage von Sinneswahrnehmun
gen. Sinn entsteht durch die Übersetzung und Einbindung von Akteuren in 
Handlungsprogramme. Sinn existiert als Akteur-Netzwerk in der realen Welt 
und nicht nur im Kopf. Erst auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn 

46 Der Leser und die Leserin wird an die dreifache Bedeutung von «Konstruktion» (Latour 
2013:151ff.) erinnert, 1) das verteilte Handeln, 2) Unsicherheit des Ergebnisses und 3) 
Werturteil. 

47 Latour wird diese Idee als Grundlage für die Unterscheidung von «Existenzweisen» 
oder verschiedenen Arten von Netzwerken verwenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

werden die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen, 
zu Akteuren in einem Netzwerk, das durch eine Trajektorie, ein Handlungs
programm, gekennzeichnet ist. Akteure sind nicht nur Agenten im Sinne von 
Trägern von Bewegung, sondern auch im Sinne von Rollen, die sie spielen und 
mit denen sie im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel interagieren. Dieser Ge
danke ist in der Philosophie nicht neu. Aristoteles behauptete, dass alle Wesen 
eine End-Ursache haben, aus der heraus sie entstehen und auf die hin sie sich 
bewegen und entwickeln. Die aristotelische Welt ist eine teleologische oder 
zielgerichtete Welt. Natürlich dachte Aristoteles dabei an einzelne Dinge oder 
Substanzen und nicht an Netzwerke von Akteuren. Moderne teleologische 
Theorien sind die Biologie, die Kybernetik und die allgemeine Systemtheo
rie.48 Unter dem Gesichtspunkt der Vernetzung sind es jedoch nicht einzelne 
Dinge, Organismen oder Systeme, die Ziele verfolgen, sondern in Netzwerke 
eingeschriebene Akteure. Die Steinaxt hat nur dann einen Zweck, wenn sie 
von einem Jäger oder einem Krieger benutzt wird, und nicht als eine Sub
stanz, die irgendwie allein und unabhängig von anderen Dingen existiert. 
Aus der Netzwerkperspektive gibt es kein «An-sich-Sein» im Sinne eines klar 
umrissenen Individuums, sondern nur ein «In-einem-Netzwerk-Sein».49 

Heidegger sprach von der Existenzweise des Daseins als In-der-Welt-sein, 
einer Existenz, die dadurch gekennzeichnet ist, dass sie in einem Netzwerk 
praktischer Tätigkeiten mit den Dingen existiert, das von Sorge oder, wie La
tour sagen wird, von Besorgnis geleitet wird. Der Hammer macht den Schrei
ner in Heideggers Werkstatt ebenso wie der Schreiner den Hammer. Beide 
und viele andere Dinge sind zu bestimmten Zwecken miteinander verbunden. 
Der Schreiner, ebenso wie der prähistorische Jäger oder heute der Software- 
Ingenieur, existiert in Netzwerken von Assoziationen mit verschiedenen von
einander abhängigen Akteuren. Das Netzwerk und die Möglichkeiten, die es 
schafft, existierten nicht vor der Arbeit der Übersetzung und Einbindung, die 
das Entstehen eines Handlungsprogramms ermöglichte. Wenn ein Affe einen 
Stein aufhebt und damit eine Kokosnuss aufbricht, lässt er ihn wieder fallen, 
isst die Kokosnuss und geht weiter. Er ist nicht zum Jäger oder zu etwas ande
rem geworden, als er vorher war. Der Stein, den er benutzt und fallen lässt, hat 
sich nicht verändert, er ist nicht zu etwas geworden, was er nicht schon war. 

48 Für eine Diskussion dieser Ansichten siehe Belliger/Krieger (2024). 
49 Hegels Begriff des An-und-für-sich-Seins könnte als Versuch interpretiert werden, 

Netzwerke auf der Grundlage der für die moderne Philosophie grundlegenden Unter
scheidung zwischen Subjekt und Objekt zu verstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 75 

Es wurde nichts gesammelt und aufbewahrt (logos). Es gibt keine Assoziatio
nen und Relationen, die den Affen oder den Stein nach dem episodischen Ge
brauch in ein Handlungsprogramm aufnehmen und festhalten, und somit ein 
Akteur-Netzwerk bilden.50 Wenn jedoch ein Akteur-Netzwerk erscheint, gibt 
es etwas Neues. Was neu entstanden ist, verschwindet nicht sofort wieder. Es 
bleibt bestehen. Etwas ist da, das alle Akteure im Netzwerk festhält, auch wenn 
sie sich anderen Tätigkeiten zuwenden. Es ist etwas ins Sein gekommen, das 
vorher nicht da war. Was ist dieses Etwas, das entstanden ist und vorher nicht 
da war? Was hält an den Akteuren fest und verwandelt sie in etwas Neues, das 
nicht verschwindet, wenn die jeweilige Aktivität aufhört? Wie bereits erwähnt 
und wie wir weiter unten näher erläutern werden, schlagen wir vor, dieses be
sondere und einzigartige Etwas, das nur auf der Ebene der emergenten Ord
nung von Sinn entsteht, Information zu nennen. 

Unter dem Gesichtspunkt des Vernetzens kann man sagen, dass Asso
ziationen Akteur-Netzwerke konstruieren, in denen die Dinge zunächst als 
das erscheinen, was sie sind (in Erinnerung an Heideggers hermeneutisches 
«als»). Es sind die Relationen zwischen den Akteuren, die die Akteure in die 
Rollen «übersetzen» und «einbinden», die sie im Netzwerk spielen. Ein Homi
nid wird zu einem «Jäger» oder «Krieger», und ein Stein wird zu einer «Axt». 
Wenn die Assoziationen zwischen Hominid und Stein das Akteur-Netzwerk 
konstruieren, was sehen wir dann, wenn wir ein Akteur-Netzwerk beschrei
ben? Was haben wir gesehen, als wir in der Zeit zurückgereist sind zu dem 
bedeutsamen Ereignis der Konstruktion der ersten Steinaxt und der Emer
genz von Sinn? Was sehen wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sehen? Was tun 
wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sind? Um diese Fragen zu beantworten, 
sollten wir uns den Begriff «Information» genauer anschauen. 

Die Information spielt in der Geschichte, die wir erzählen, eine wichti
ge Rolle, nicht nur, weil sie für uns ein zentraler und grundlegender Begriff 
ist, ein arché, sondern auch, weil wir auf der Grundlage der Akteur-Netzwerk- 
Theorie eine Theorie der Information aufbauen wollen. Wir möchten ein neu
es Verständnis dessen vorschlagen, was Information ist, wobei wir uns aller 
Risiken bewusst sind, die mit dem Versuch verbunden sind, die Bedeutung 

50 Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere ist gut dokumentiert und weist außer
ordentliche Ähnlichkeiten mit der menschlichen Werkzeugnutzung auf. Dies scheint 
darauf hinzudeuten, dass wir es nicht mit einer radikalen Diskontinuität zu tun haben, 
sondern vielmehr mit einem Fall von Emergenz. So wie das Leben aus der Materie her
vorgeht, gibt es trotz der Sprünge immer eine Kontinuität. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

eines Wortes zu verändern, das bereits in vielerlei Hinsicht überdeterminiert 
ist. Trotzdem schlagen wir vor, Information als das zu definieren, was wir «se
hen» und «sind», wenn wir in einem Akteur-Netzwerk erscheinen. Was ent
steht, wenn ein Akteur-Netzwerk konstruiert wird, ist Information. Philoso
phische Bezugspunkte für diese Idee könnten bei Husserl gefunden werden, 
der sagt, dass Bedeutung die absichtliche Thematisierung von etwas vor ei
nem Horizont weiterer Bezüge ist. Auch Heidegger weist darauf hin, dass alles, 
was erscheint oder entsteht, «als» diese oder jene bestimmte Entität erscheint, 
die in eine Welt von Assoziationen und Hinweisen eingebettet ist. Schließlich 
behauptet Latour ebenfalls, dass Prozesse des Übersetzens und Einbindens, 
d.h. Prozesse der Herstellung von Relationen, Akteur-Netzwerke konstruie
ren. Kurz gesagt, das Vernetzen konstruiert etwas, dessen Wesen eine Relation 
ist. Diese Relation existiert als Information. 

Da die Konstruktion von Sinn gleichzeitig die Konstruktion von Sein und 
Welt ist, sind Akteure, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, ja, al
le Wesen überhaupt nichts anderes als Information. Wenn wir die Relationen 
und Assoziationen wegnehmen, sehen wir gar nichts mehr und wir können 
auch nichts mehr tun; die Welt verschwindet und wir sind wieder mit unseren 
Affenverwandten vereint. Vergessen wir nicht, dass wir selbst, die in der Zeit 
zurückgereist sind, um das erste Akteur-Netzwerk zu beschreiben, auch Ak
teure in den viel komplexeren und ausgedehnteren Netzwerken der modernen 
Wissenschaft und Philosophie sind. Diese Netzwerke sind viel später in der 
Geschichte aufgrund der harten Arbeit unserer Vorgänger entstanden. Über 
Hunderttausende, wenn nicht Millionen von Jahren, wurden diese Netzwer
ke, in denen wir heute leben, aufgebaut. Wir selbst existieren als das, was wir 
sind, in den Netzwerken von Assoziationen, die uns die Rollen geben, die wir 
spielen, die Werkzeuge, die wir benutzen, und sogar die Sprache, die wir spre
chen. Ein Wissenschaftler oder Philosoph zu sein, unterscheidet sich nicht von 
einem Jäger oder einem Krieger, wofür es noch viele Beispiele gibt. Wir schla
gen vor, all dies, vom ersten Hominiden, der die erste Steinaxt benutzte, bis 
zu den Wissenschaftlern und Philosophen von heute und alles, womit sie sich 
beschäftigen, als Information zu betrachten. Was wir meinen, wenn wir von 
Sein, Sinn und Welt sprechen, ist Information. Aber was ist Information? 

Wir haben argumentiert, dass Übersetzungs- und Einbindungsprozesse 
bzw. die Emergenz von Sinn den Grundstein für die evolutionären Vorteile 
von großen Gehirnen und Sprache gelegt haben. Diese Prozesse entstanden 
lange bevor der Homo sapiens mit seinem großen Hirn und seinen einzigar
tigen sprachlichen Fähigkeiten auf der Bildfläche erschien. Sinn entsteht mit 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 77 

der Entstehung von Akteur-Netzwerken und nicht mit dem Auftauchen des 
Homo sapiens. Wie wir gesehen haben, verteilt Latour durch Übersetzungs- 
und Einbindungsprozesse die Handlungsfähigkeit auf alle Akteure, sowohl 
(proto-)menschliche als auch nichtmenschliche. Übersetzung und Einbin
dung sind also keine ausschließlich menschlichen Aktivitäten; sie sind keine 
mentalen oder kognitiven Prozesse; sie sind keine Formen von Intentionalität 
oder Subjektivität; sie verwandeln die Welt nicht in Repräsentationen oder 
Vorstellungen; sie finden nicht im Gehirn statt, sei es ein großes oder ein klei
nes – was nicht bedeutet, dass Gehirne nicht notwendig sind –, sie sind weder 
ideal noch materiell, weder psychisch noch sozial noch natürlich, da sie die 
Grundlage für all diese Unterscheidungen sind. Technische Mediation mittels 
Prozessen der Übersetzung und Einbindung konstruiert Sinn als Informa
tion. Millionen von Jahren nachdem Sinn bereits entstanden war, erschien 
Homo sapiens.51 Daraus folgt, dass Sinn nicht ausschließlich menschlichen 
Individuen oder sozialen Systemen zugeschrieben werden kann, auch wenn 
wir uns Sinn heute nicht losgelöst von Sprache und Gesellschaft vorstellen 
können. Sinn lässt sich nicht auf das reduzieren, was wir Menschen wissen 
oder kommunizieren können, sondern ist die Voraussetzung für die Mög
lichkeit, Mensch zu sein und etwas zu wissen. Die Tatsache, dass Sinn kein 
ausschließlich menschliches Attribut ist, impliziert, dass künstliche Intelli
genz und Außerirdische möglich sind und dass das gegenwärtige biologische 
Substrat der Intelligenz nicht das letzte Wort ist. Weil die Welt sinnvoll ist, 
können wir sie verstehen und technologisch umgestalten und nach Millionen 
von Jahren der Evolution sogar dazu kommen, über sie zu sprechen, und nicht 
andersherum.52 

Gerade weil die Welt Sinn ist, können sich große Gehirne und Sprachfähig
keiten als evolutionärer Vorteil erweisen. Ist der Sinn jedoch einmal entstan

51 Floridi (2014) spricht von Menschen als «Inforgs» anstelle von Cyborgs. Inforgs sind We

sen, die als Informationen in einer Welt existieren, die ebenfalls aus Informationen be
steht, einer «Infosphäre». Floridis Konzept der Information unterscheidet sich jedoch 
von dem, was wir hier vorschlagen. Wir setzen Information mit Bedeutung gleich. Erst 
sehr viel später in der Geschichte der Information wird es unter bestimmten Umstän

den sinnvoll, zwischen Information und Bedeutung zu unterscheiden, zum Beispiel bei 
der Untersuchung der Kommunikation von Tieren oder bei der Entwicklung einer ma

thematischen Theorie der Information. 
52 Diese Bemerkungen markieren den Angelpunkt unserer Kritik des Pragmatismus, der, 

wie Brandom voraussetzt, auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens begrenzt 
ist. Wir kommen in Teil 4 darauf zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

den, spielt die Evolution keine Rolle mehr bei der Entwicklung des Sinns. Als 
eine höhere Ebene der emergenten Ordnung als das Leben kann der Sinn das 
Leben nach Belieben verändern. Schon heute, mit künstlicher Intelligenz und 
Gentechnik, sehen wir, dass Sinn die Kontrolle über die biologischen Mecha
nismen der Evolution und die physische Materie übernommen hat. An die Stel
le von Mutation und natürlicher Selektion ist die technische Mediation getre
ten.53 Dies bedeutet, dass naturalistischen und biologischen Interpretationen 
der Kognition, wie sie für die allgemeine Systemtheorie, den Vitalismus und 
den klassischen Pragmatismus in ihren frühen Formen typisch sind, nicht zu 
trauen ist, wenn sie versuchen, den Sinn im Sinne der Anpassung eines Or
ganismus an eine Umwelt zu erklären. Wir Menschen geben der Welt nicht 
zum Zweck der biologischen Anpassung einen Sinn. Tatsächlich schert sich 
der Sinn wenig um das Leben, wie die unzähligen Opfer auf den Schlachtfel
dern der Geschichte bezeugen. Kognition ist nicht in erster Linie ein biolo
gischer Prozess.54 Es ist unbestreitbar, dass der Sinn weitgehend aus einem 
biologischen Substrat hervorgegangen ist, so wie das Leben aus einem physi
kalischen und chemischen Substrat hervorgegangen ist. Dennoch ist der Sinn 
kein Leben und unterliegt nicht den Mechanismen der Evolution. Im Gegen
teil, mit der Emergenz des Sinns erscheint zum ersten Mal eine Welt. Es ist 
eine Welt, in der der Mensch einen besonderen Platz einnimmt. Mit Worten, 
die an Heidegger erinnern, könnten wir sagen, dass nicht wir Menschen die 
Sprache «benutzen», sondern die Sprache uns «benutzt». Natürlich sind gro
ße Gehirne wichtig. Große Gehirne und sprachliche Fähigkeiten ermöglichen 
es, Netzwerke fast unbegrenzt zu vergrößern und sich schnell durch viele Ver
bindungen zu bewegen. Große Gehirne und Sprache machen es möglich, viel 
mehr Relationen und Beziehungen in ein Netzwerk zu integrieren, als dies mit 
begrenzteren oder gar keinen kognitiven Fähigkeiten möglich ist. Dennoch ist 
die menschliche Kognition, verstanden als adaptiver Mechanismus, weder der 
Grund für Sinn noch ist sie die Quelle von Sinn, noch ist sie auch nur eine Ein
schränkung von Sinn. 

Wie die Phänomenologie der Steinaxt zeigt, ist Sinn lange vor dem Ho
mo sapiens entstanden. Eine weitere Implikation dieser Tatsache ist, dass 

53 Siehe die Diskussion über Transhumanismus und Cyborgs. 
54 Für aktuelle Theorien, die den biologischen Ursprung der Kognition behaupten, siehe 

Levin (2022) und Friston (2010) und natürlich fast die gesamte Tradition des Pragma

tismus, der unter dem Einfluss des Darwinismus entstand. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 79 

Sinn nicht als Beobachtung (Luhmann), sondern vielmehr als Mediation (La
tour) verstanden werden kann. Nicht der logische Operator der Negation, 
wie Luhmann im Anschluss an Hegel annimmt, ist die Grundlage des Sinns, 
sondern die Konstruktion von Relationen und Assoziationen, kurz: das Ver
netzen. Aus systemtheoretischer Sicht erkennt Luhmann an, dass Sinn eine 
emergente Ordnungsebene sui generis jenseits des Lebens und der Materie ist, 
hält aber dennoch am biologisch inspirierten Modell eines autopoietischen, 
selbstreferenziellen, informationell und operational geschlossenen Systems 
fest. Für die allgemeine Systemtheorie gilt, dass nur autopoietische, operativ 
und informationell geschlossene Systeme Informationen konstruieren. Dies 
gilt für alle Systeme als solche, sei es auf der physikalischen Ebene, der bio
logischen Ebene oder auf der Ebene des Sinns. Dies bedeutet, dass Sinn als 
System auf der gleichen Weise und nach den gleichen Prinzipien der Selekti
on, Relationierung und Steuerung funktionieren soll wie alle Systeme.55 Für 
Latour hingegen sind es technische Mediation und Prozesse des Übersetzens 
und Einbindens, welche Information und somit Netzwerke konstruieren. 
Wiederum könnten wir mit Heidegger sagen, dass nach der Emergenz von 
Sinn nicht das Dasein allein, sondern jedes Wesen als eine Frage für sich selbst 
existiert. Das liegt nicht daran, dass alle Wesen irgendwie mit intentionalem 
Bewusstsein oder der Fähigkeit, Beobachtungen zu machen und Unterschei
dungen zu treffen, ausgestattet sind, sondern daran, dass alle Wesen mit 
Handlungsfähigkeit ausgestattet sind in dem Sinne, dass sie in der Lage sind, 
an Prozessen des Übersetzens und Einbindens zu partizipieren. Alle Wesen 
sind als Wesen potenzielle Mediatoren oder Vermittler, die in der Lage sind, 
sich an der Konstruktion von Relationen zu beteiligen. So funktioniert Sinn 
auf ihrer eigenen, einzigartigen Ebene der emergenten Ordnung. 

Wenn wir in diesem Zusammenhang von Information sprechen, wollen 
wir noch einmal klarstellen, dass wir nicht von einer Vorstellung, einem men
talen Zustand, einem semantischen Inhalt sprechen und schon gar nicht von 
der digitalen Information, die in der einflussreichen mathematischen Infor
mationstheorie beschrieben wird. Information bedeutet nicht, dass es einen 
Sender und einen Empfänger, eine Botschaft und einen Kanal mit Rauschen 
usw. gibt. Information ist auch nicht, wie Luhmann vorschlägt, Beobachtung, 
d.h. binäre Unterscheidungen, die auf Negation beruhen. Information in der 
von uns vorgeschlagenen Sichtweise ist eine Form des Seins sui generis. Sie be
steht aus Relationen und nichts anderem. Auf dieser Ebene der emergenten 

55 Für die Kritik dieser Annahme siehe Belliger/Krieger (2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

Ordnung von Sinn gibt es nur Relationen, und das, was existiert, existiert, weil 
es aus Relationen durch die technische Mediation konstruiert wird. 

Erinnern wir uns daran, dass Emergenz bedeutet, dass Phänomene auftre
ten, die aus nichts anderem als aus sich selbst hervorgehen können. Informati
on kann nur aus Information entstehen, so wie für Luhmann Kommunikation 
nur aus Kommunikation entstehen kann, oder für Heidegger die Sprache nur 
aus der Sprache selbst. Information existiert nur auf der Ebene der emergen
ten Ordnung von Sinn.56 Daher ist Information, wie wir sie definieren, keine 
besondere Art von Ding, als ob es Dinge geben könnte, die keine Information 
sind. Information ist ein Prozess, der Prozess des Vernetzens. Wir können Informa
tionen nicht in unseren Händen halten, weder auf Papier noch in einer Da
tenbank. Wir haben keine Informationen, wir machen sie, oder besser gesagt, 
sie machen etwas mit uns, und durch Informationen werden wir zu dem, was 
wir sind. Information ist kein neuer Name für eine bestimmte Art von Sub
stanz. Information darf nicht auf der Grundlage der westlichen Metaphysik 
oder der Computertheorie interpretiert werden, die heute die Diskussionen zu 
diesem Thema beherrscht. Nach der von uns vertretenen Auffassung ist es die 
fortlaufende Konstruktion von Information durch Information, die Menschen 
und Nichtmenschen zu dem macht, was sie sind und was sie in einer sinnvol
len Welt tun. Es kann nicht genug betont werden, dass Informationen nicht 
als mentale Zustände oder sprachliche Akte, Bewusstsein oder Kommunika
tion oder die Übertragung von Bits und Bytes entstehen, sondern als Akteur- 
Netzwerke. Das bedeutet, dass Information zugleich materiell und mental, zu
gleich menschlich und nichtmenschlich, zugleich Signifikant und Signifikat, 
zugleich gegeben und konstruiert, zugleich Subjekt und Objekt, zugleich Na
tur und Gesellschaft, zugleich Wort und Ding, zugleich Karte und Territorium 
ist. Wahrscheinlich wäre es sogar besser, zuzugeben, dass all diese traditionel
len Unterscheidungen bei der Definition von Information nicht hilfreich und 
sogar irreführend sind. 

Seitdem das Konzept der Information zu Beginn der Kybernetik in den 
Mittelpunkt gerückt wurde, ist der ontologische Status der Information noto
risch unsicher. Die berühmte Erklärung von Wiener (1949), dass Information 
Information ist und nicht Materie oder Energie, sagt mehr darüber aus, 
was Information nicht ist, als darüber, was sie ist. Hinzu kommt, dass die 

56 Das Verständnis von Information in der Biologie als Steuerung biologischer Prozesse 
oder in der Physik als Quantifizierung der Unsicherheit bzw. Eigenschaften von Mate

rie und Energie sind nicht im Sinne philosophischer arché zu betrachten. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Die Frage der Technologie 81 

mathematische Informationstheorie von Shannon und Weaver die Kompu
tationalmodelle dominiert und von der Medientheorie, der Kommunikati
onstheorie und den Sozialwissenschaften unkritisch übernommen worden 
ist. Das Ergebnis ist, dass Information zu einem Begriff geworden ist, der 
nicht sehr informativ ist. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Latour diesen 
Begriff nicht verwendet und keine explizite Informationstheorie entwickelt 
hat.57 Wir möchten in diese unbefriedigende Situation eingreifen, indem wir 
eine Interpretation von Latours Prinzip der «Irreduktion» als Definition von 
Information und als Grundlage einer philosophischen Informationstheorie 
vorschlagen. Latour hat das Prinzip der Irreduktion in einem frühen philoso
phischen Werk mit demselben Titel formuliert. In diesem kurzen Aufsatz, der 
zusammen mit seiner Studie über Pasteur veröffentlicht wurde, sagt Latour, 
dass «nichts an sich entweder reduzierbar oder irreduzibel auf etwas anderes 
ist» (Latour 1993:158). Was ist damit gemeint? Wenn etwas nur insofern exis
tieren kann, als es weder dasselbe ist, d.h. reduzierbar auf etwas, noch völlig 
anders als dieses (d.h. irreduzibel auf dieses), dann kann es nur als eine Be
ziehung existieren. Kurz gesagt, nichts kann «für sich allein» existieren. Dies 
impliziert, dass das Sein relational ist, was auf eine entschiedene Ablehnung 
der westlichen Metaphysik der Substanz hinausläuft. Die Welt besteht nicht 
aus Dingen, sie besteht aus Relationen, d.h. aus Information. 

Nach einer relationalen Ontologie sind Identität, Gleichheit, Kontinuität 
und Dauerhaftigkeit nicht gegeben, sondern aus Relationen konstruiert. 
Was tun Relationen? Relationen sind Vermittler. Vermittlung oder Mediation 
impliziert, dass das, was ist, existiert, weil es ein vermittelnder Vermittler ist. 
Ausgehend von diesem Prinzip wird verständlich, warum technische Mediati
on Information konstruiert. Sie tut dies, weil sie Assoziationen, Beziehungen 
und Prozesse schafft, die auf der ständigen Überwindung von Reduktionen 
auf Identität beruhen.58 Interpretiert man das Prinzip der Irreduktion als eine 
zugegebenermaßen metaphysische Definition von Information, so besagt es, 
dass Information als eine Seinsform sui generis auftaucht, eine Seinsform, die 
Akteure in Netzwerke integriert und die Akteure transformiert, sie gewis
sermaßen auf eine neue Ebene emergenter Ordnung, die Ebene vom Sinn, 

57 Floridi (2011) ist einer der wenigen, die explizit eine systematische Philosophie der In
formation versuchen. Für eine Kritik an Floridis Position, die die relationale Natur der 
Information übersieht, siehe Belliger/Krieger (2021). 

58 Sowohl Heidegger als auch Derrida haben den Vorrang der Differenz vor der Identität 
betont. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus 

hebt. Wie alle Ebenen der emergenten Ordnung integriert Sinn die darunter 
liegenden Ebenen: die physische und biologische. Sobald Sinn entstanden 
ist und die Welt erscheint, existiert nichts mehr außerhalb oder jenseits der 
Welt. Die Physik und die Biologie und alles, was sie zu wissen behaupten, 
existieren nicht außerhalb von Sinn, sondern innerhalb der Welt von Sinn. Sie 
sind Teil dessen, was Luhmann «Gesellschaft» nennen würde. Latour spricht 
nicht von der Gesellschaft, sondern vom «Kollektiv», um zu betonen, dass 
auch Nichtmenschen an der Konstruktion von Sinn beteiligt sind und dass 
Sinn ein Prozess des Sammelns und Bewahrens ist. Die grundlegenden Un
terscheidungen zwischen Subjekt und Objekt, Gesellschaft und Natur, Fakten 
und Meinungen, Ideal und Materie und viele andere derartige Unterscheidun
gen, die die westliche Philosophie und insbesondere die Moderne geschaffen 
haben, werden durch diese Sichtweise infrage gestellt. Latour (1993) kann 
sogar behaupten, dass, wenn man genau hinschaut, was in der Welt wirklich 
passiert, man sieht, dass «wir nie modern gewesen sind». 

Wenn wir es wagen, uns von einem Großteil der traditionellen Philosophie 
und den selbstverständlichen Überzeugungen der westlichen Moderne in Be
zug auf Sein, Sinn und Welt zu distanzieren, wohin sollen wir dann gehen? In 
welcher Welt leben wir, wenn nicht in einer Welt der Dinge, in einer Welt, die 
in die Natur auf der einen Seite einer ontologischen Kluft und die Gesellschaft 
auf der anderen Seite unterteilt ist, in einer Welt, in der es wissende Subjekte 
und gewusste Objekte gibt, und in einer Welt, die vom Standpunkt des Huma
nismus in all seinen Formen aus verstanden wird? Dieser Frage werden wir im 
Folgenden nachgehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006 - am 12.02.2026, 22:41:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

