60

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Substanzontologie, sondern eine Relationsontologie.* Was wir bei der Entste-
hung von Sinn mit der Konstruktion des Akteur-Netzwerks der Steinaxt, des
Jagers, der Beute usw. erlebt haben, war die Konstruktion von Relationen. Als
die Philosophie im antiken Griechenland aufkam, mehr als 3,3 Millionen Jah-
re nach der Konstruktion der Steinaxt, blickten die griechischen Philosophen
nicht auf Netzwerke, sondern auf Dinge. Thales, der oft als der erste Philosoph
angesehen wird, fand die arché, das erste Prinzip aller Dinge, in einer besonde-
ren Art von Ding, nimlich dem Urelement Wasser. Spitere Philosophen fiig-
ten weitere Urelemente wie Erde, Luft und Feuer hinzu. Demokrit schlug Ato-
me vor. Heraklit sprach vom logos und Anaxagoras vom nous. Platon sieht das
Sein in den ewigen, unverinderlichen Ideen und Aristoteles in den individuel-
len Dingen, also in den Substanzen, die aus dem Zusammenkommen von vier
Ursachen entstehen. Im Gegensatz zu diesen frithen und schicksalhaften Ent-
scheidungen in der Geschichte der Philosophie und ihren bis heute spiirbare
Folgen schlagen wir vor, den Blick auf das Netzwerk oder die Relationen zu
richten, in denen die Dinge entstehen und ihren Platz haben. Wir bieten eine
relationale Metaphysik an, die auf der Idee des Vernetzens beruht.

1.5 Informationen

Netzwerke sind nichts anderes als Relationen. In seinem spiteren Werk wird
Latour (2013) verschiedene Arten von Netzwerken oder Arten des Vernetzens in
«Existenzweisen» (Modes of Existence) differenzieren. Was diese Existenzwei-
sen gemeinsam haben, ist, dass das Vernetzen sie zu Existenzweisen macht.
Wenn Metaphysik darauf hinausliuft, iber alles das Gleiche zu sagen, dann
behaupten wir, dass alles Vernetzen ist, auch wenn verschiedene Arten von
Netzwerken unterschieden werden konnen. Zugegeben, die Idee einer relatio-
nalen Ontologie ist schwierig. Es ist schwierig zu behaupten, dass das, was wir
sahen, als wir den Hominiden dabei beobachteten, wie er sich mit der Steinaxt
beschiftigte, «reine» Relationen waren und nichts anderes. Schliefilich lag der

31 Latour (2013:162) bringt diese Idee zum Ausdruck, indem er zwischen «Sein als Sein»
und «Sein als Anderes» unterscheidet. Im Gegensatz zum Sein-als-Sein, das auf einer
Grundlage von Substanz oder Gleichheit ruht, muss das Sein-als-Anderes eine «Subsis-
tenz» oder Kontinuitit herstellen. Es «<muss einen Sprung, einen Hiatus, durchlaufen,
um seine Kontinuitdt zu erlangen», und er fahrt fort, Tarde (163) zu zitieren: «Differenz
geht durch Unterscheiden vor sich.»

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Stein im Flussbett. Er lag dort vielleicht schon seit Millionen von Jahren. Der
Hominid war auch da und wanderte im Flussbett umher. Und natiirlich waren
auch das Flussbett und viele andere Dinge dort. Wie konnen blof3e Relationen
all dies andern? Wie kann man denn iiberhaupt Relationen wahrnehmen? Man
kann leicht Flussbette, Steine und Hominiden sehen, aber wo sehen wir ihre
Relationen? Wir stolpern nicht iiber Relationen, wie wir vielleicht tiber Steine
stolpern. Relationen sind keine Dinge. Was sind sie dann? Wir schlagen vor,
den Begriff «Information» zu verwenden, um die Relationen zu bezeichnen,
aus denen Akteur-Netzwerke entstehen und aus denen sie bestehen. Fiir un-
sere Zwecke, die in erster Linie auf eine Sinntheorie ausgerichtet sind, sind Re-
lationen Informationen.> Das, was wir «sehen», wenn wir Relationen sehen, ist
Information. Relationen treten tatsichlich auf und kénnen gesehen und ver-
standen werden. Aber sie tun dies als Information.* Sinn (Sein/Welt) ist nichts
anderes als Information. Wenn wir aus dem Fenster schauen, sehen wir Infor-
mationen, nicht Dinge, denen wir Namen gegeben haben. Es gibt kein Problem
des Naturalismus, d.h. einer Welt von Dingen, denen unsere Wahrnehmungen
und Vorstellungen irgendwie entsprechen miissen. Und es gibt auch kein Pro-
blem des Idealismus, der behauptet, dass die Dinge den Vorstellungen im Kopf
entsprechen miissen. Natiirlich sind Wahrnehmungen, Ideen und Worte auch
Informationen, aber sie entstehen in spezifischen Akteur-Netzwerken, die erst
viel spiter in der Geschichte entstanden sind. Zeichen und Sprache, betonen
wir, sind auch Technologie.

Wenn die Welt aus Netzwerken besteht, dann sind es die Netzwerke, die
der Welt Ordnung geben. Was die griechischen Philosophen zu erkliren ver-
suchten, war die Ordnung der Welt. Die Mythologie erklirte die Ordnung der
Welt mithilfe von menschenihnlichen Konflikten und Kimpfen zwischen den

32 Unterden zeitgendssischen Philosophen hat Brandom (1994) hervorgehoben, dass der
semantische Inhalt eines jeden Begriffs nicht unmittelbar gegeben ist, sondern aus
den Beziehungen der logischen und materiellen Kompatibilitit und Inkompatibilitat
besteht, die der Begriff mit sich bringt und die dem Begriff seine Bedeutung verleiht.

33 Diese Definition von Information geht auf Batesons Definition von Information als ein
Unterschied, der einen Unterschied macht, zuriick. Sie geht jedoch iiber Bateson hin-
aus, indem sie behauptet, dass die Dinge Beziehungen sind und nichts anderes. Mit
anderen Worten: Information ist Realitit auf der Ebene der emergenten Ordnung des
Sinns, und nachdem der Sinn entstanden ist, gibt es keine andere Realitdt mehr. Oder,
wie Heidegger es ausdriickt, was immer existiert, erscheint «als» dieses oder jenes be-
stimmte Ding. Das hermeneutische «als» bedeutet die Emergenz der Information.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

61


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Gottern und Dimonen. Die Philosophie entstand aus dem Versuch, die Ord-
nung der Welt auf der Grundlage erster Prinzipien, der arché, zu erkliren. Wir
stehen getreu in der Tradition der Philosophie, indem wir die Ordnung der
Welt auf die Entstehung von Sinn in der Konstruktion von Akteur-Netzwer-
ken zuriickfithren. Die Welt der Information ist eine geordnete Welt. Die Ord-
nung von Netzwerken erfordert, dass Informationen auf bestimmte Weise an-
geordnet werden.* Technische Mediation konstruiert Assoziationen oder Be-
ziehungen zwischen den Akteuren, die es ihnen erméglichen, als Akteure auf-
zutreten. Aber was bedeutet es fiir einen Akteur, «als» Akteur zu erscheinen?
Es bedeutet, dass die Akteure Rollen in einem Narrativ, einer Geschichte spie-
len. Wie die Dichter und Geschichtenerzihler des mythologischen Zeitalters
sehr wohl wussten, ist Information in erster Linie als Erzihlung geordnet.*
Diese Erzihlung bleibt den Akteuren erhalten, auch wenn die Steinaxt nicht
in der Hand gehalten wird. Die Akteure tun Dinge in einem sich zeitlich ent-
faltenden Ablauf von Ereignissen, der den Akteuren Rollen zuweist und den
Ereignissen eine zeitliche Ordnung gibt. In einer Geschichte passiert ein Er-
eignis nach dem anderen. Ein Akteur tut etwas, worauthin andere Ereignisse
folgen, die wiederum andere Akteure betreffen und so weiter. Was diese Rol-
len beschreibt und sie zu einer Erzihlung koordiniert, kann als «Handlungs-
programmb» bezeichnet werden.* Ein Handlungsprogramm beschreibt sozu-
sagen die «Trajektorie» des Netzwerks und gilt fiir Menschen und Nichtmen-
schen gleichermaflen. Wie Latour (1992:233) es ausdriickt: «Teile eines Hand-
lungsprogramms konnen an einen Menschen oder an einen Nichtmenschen
delegiert werden.»

Wenn man von Akteuren und Handlungen spricht, spricht man auch von
Handlungsfihigkeit. Handeln ist immer auf viele Akteure verteilt und immer
eine narrative Konstruktion, in der die Akteure verschiedene Rollen spielen.
Kein Akteur handelt allein oder ohne einen Zweck oder ein Ziel und eine
Geschichte von Ereignissen, die einen Sinn fiir das Vorhergehende und das
Kommende ergeben. Die narrative Form der Informationsordnung erklirt

34  Latour (2013) bezeichnet diese verschiedenen Arten, Informationen zu ordnen, als
«Modi der Existenz».

35  Fireine Diskussion iiber Narrative bei der Herstellung sozialer Ordnung siehe Belliger/
Krieger (2016).

36  Siehe Callon (1991:136). Handlungsprogramme, auch «Trajektorien» genannt, werden
in der Regel als Narrative formuliert. Siehe Belliger/Krieger (2016) fiir eine Diskussion
der narrativen Konstruktion von sozialer Ordnung.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

die Tatsache, dass die frithen griechischen Philosophen es erst um das 6.
Jahrhundert v. Chr., nach Millionen von Jahren des Geschichtenerzihlens, fiir
notwendig erachteten, die Mythologie zu denunzieren und die Informationen
entlang logischer Schlussfolgerungen neu zu gestalten. Diese neue «rationale»
Form der Anordnung von Informationen basierte auf den syntaktischen und
semantischen Strukturen der Sprache und wurde zur Grundlage dessen, was
wir heute als Vernunft bezeichnen. Die Art und Weise, wie Begriffe einander
einschliefRen (Schlussfolgerung) oder ausschlieflen (Widerspruch), ist etwas
ganz anderes als die Art und Weise, wie Ereignisse in einer Geschichte ab-
laufen und wie sich die Akteure verhalten. Jeder weif}, dass eine Geschichte,
auch wenn sie nicht den Gesetzen der Logik folgt, eine «gute Geschichte» sein
kann. Was eine gute Geschichte gut macht, ist eine ganz andere Frage als
die, was ein philosophisches Argument logisch fundiert macht. Auch wenn
die logische Vernunft den philosophischen Diskurs sowohl inhaltlich als auch
formal dominiert, sind das Geschichtenerzihlen und der Mythos natiirlich
nicht verschwunden. Im Gegenteil: Jede personliche Identitit, jede Gemein-
schaft, jedes Volk, jede Gesellschaft, jede Weltanschauung, jede Ideologie, jede
Religion, jedes Glaubenssystem und sogar die Grundlagen der Wissenschaft
selbst sind auch heute noch tief in narrativen Formen der Informationsord-
nung verwurzelt. So ist beispielsweise die Unterscheidung zwischen Subjekt
und Objekt eine Annahme, ein Ausgangspunkt fir eine Geschichte tiber die
Wirklichkeit, der die moderne westliche Philosophie bis heute verpflichtet
ist. Wie Platon sehr wohl wusste, geht jede logische Argumentation an einem
bestimmten Punkt in Mythos und Erzihlung tiber. Man muss nur den Weg
des Denkens bis hinunter zu seinen Grundannahmen, ersten Prinzipien und
Grundbegriffen verfolgen, um eine Ebene zu erreichen, auf der Informationen
nicht mehr logisch abgeleitet, sondern erzihlt werden.

Die Erzihlung besteht aus Akteuren und Ereignissen, die entlang einer
zeitlichen Achse angeordnet sind. Auch wenn die Handlungsfihigkeit in der
Regel den einzelnen Akteuren zugeschrieben wird, darf nicht vergessen wer-
den, dass das gesamte Netzwerk der Akteur ist. Akteure und Ereignisse existie-
ren nur in einer Geschichte. Nimmt man sie aus der Geschichte heraus, sind
sie nichts; sie haben keine Bedeutung. Fiir Latour ist «<Handlung eine Eigen-
schaft von miteinander verbundenen Einheiten» (Latour 1994:35). Mit ande-
ren Worten: Netzwerke (Substantiv) vernetzen (Verb). Das Sein des Sinns ist
der Prozess des Vernetzens. Vernetzen ist ein fortlaufender Prozess, der In-
formationen konstruiert, die in einer Erzihlung geordnet sind. Aus diesem
Grund haben Geschichten kein natiirliches Ende. Jede Geschichte kann nach-

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

63


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

erzahlt, anders erzihlt, erginzt und unendlich in alle Richtungen erweitert
werden. Deshalb ist Geschichte nicht ein Reich der determinierten Kausalitit,
ein Reich der Notwendigkeit, sondern ein Reich der unendlichen Moglichkei-
ten, wie Kant es proklamierte, ein Reich der Freiheit. Technische Mediation ist
eine Form der Praxis, aber man darf nie vergessen, dass die Akteure, die diese
Praxis ausiiben, nicht ausschliefRlich Menschen sind und dass alle Akteure, ob
menschlich oder nicht, durch den Vernetzungsprozess zu dem werden, was sie
sind. Technische Mediation ist nicht etwas, das Menschen tun, sie ist das, was
den Menschen zu dem macht, was er jeweils ist. Beziehungen sind dynamisch.
Sein, Sinn und Welt sind dynamisch. Es ist kein bloRer Effekt des gesunden
Menschenverstandes und der Erfahrung des tiglichen Lebens, dass sich die
Philosophie schon immer mit einer Welt der Verinderung und des Werdens
beschiftigt hat. Die narrative Form der Informationsordnung ist notwendi-
gerweise dynamisch und sich verindernd.

Wir haben gesagt, dass die technische Mediation aus Prozessen der «Uber-
setzung» und «Einschreibung» (Translation, Enrollment) besteht. Um zu erkla-
ren, wie Ubersetzungs- und Einschreibungsprozesse Informationen konstru-
ieren, kehren wir noch einmal zu unserem Hominiden und der Steinaxt zu-
riick. Was ist das Einzigartige und Besondere an diesem Hominiden und die-
sem Stein? Um die Frage etwas anders zu formulieren: Was unterscheidet die
Technik von der tierischen Verwendung von «Werkzeugen»? Warum sind wir
Menschen bzw. unsere Vorfahren so besonders? Wenn Tiere Werkzeuge benut-
zen, heben sie einen Stein oder Stock auf, um zum Beispiel eine Kokosnuss
aufzubrechen oder nach Nahrung zu suchen, lassen ihn dann fallen und gehen
weiter. Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere wird als «episodisch»
bezeichnet.” Die Steinaxt wurde sicherlich auch gelegentlich zuriickgelassen,
aber irgendetwas anderes hielt sowohl unseren Hominiden als auch einen be-
stimmten Stein fest, was den Unterschied ausmachte. Paradoxerweise kann
man sagen, dass in dem Moment, in dem ein Jager eine Steinaxt schwingt,
im wahrsten Sinne des Wortes «die Dinge aus den Hinden geraten sind».*®

37  Der Werkzeuggebrauch der Affen ist durch seinen «episodischen» Charakter gekenn-
zeichnet. Siehe Donald (1991:149), der die «Kultur» der Affen als «episodisch» be-
schreibt: «Das Wort, das die kognitive Kultur der Affen am besten zu beschreiben
scheint [...], ist der Begriff «episodischs. Ihr Leben findet vollstindig in der Gegenwart
statt, als eine Reihe konkreter Episoden, und das héchste Element in ihrem System
der Gedichtnisreprasentation scheint auf der Ebene der Ereignisreprisentation zu lie-
gens

38  Vgl. Belliger/Krieger (2016:29fFf.).

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Mit anderen Worten, der Stein oder der Stock ist nicht linger ein Werkzeug
fiir den Moment, d.h. nur so lange, wie er in der Hand gehalten wird. Nach
der Emergenz von Sinn ist der Stein auch dann, wenn er nicht benutzt wird,
selbst wenn die Hand andere Dinge tut, trotzdem ein Werkzeug geblieben. Die
Steinaxt bleibt als Axt erhalten und bleibt, wie Heidegger sagen wiirde, «grift-
bereit», selbst wenn sie nicht in der Hand oder nicht einmal in Sicht ist. Das
Werkzeug verschwindet nicht als Werkzeug und wird in dem Moment, in dem
es nicht mehr benutzt wird, wieder zum blof3en Stein, wie es fiir den tierischen
Werkzeuggebrauch angenommen werden kann. Ubersetzung und Einschrei-
bung machen es moglich, dass etwas alle Akteure im Netzwerk zusammen-
bindet und festhilt, auch dann, wenn das Werkzeug nicht benutzt wird. Das
andert alles.

Selbst dann, wenn der Hominid den Stein nicht in der Hand halt, wer-
den die «Axt» und das, was es bedeutet, ein «Jiger» zu sein, in einer Erzih-
lung aufgegriffen. Eine Erzihlung ist eine Geschichte, die nicht in Sprache er-
zihlt werden muss. Sie kann nachgespielt, verkérpert, wiederholt und zur Ge-
wohnbheit werden. In Anlehnung an die urspriingliche Bedeutung von logos/le-
gein als Sammeln und Bewahren verschwindet das als Erzahlung konstruier-
te Akteur-Netzwerk nicht. Was in dem Netzwerk miteinander verbunden ist,
bleibt auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn erhalten. Es ist die
Entstehung von Akteur-Netzwerken und den Erzihlungen, die sie verkérpern,
die Sinn ausmacht. Nicht Konzepte oder Sprache, wie wir sie heute kennen,
machen Sinn aus. Vor @iber drei Millionen Jahren gab es keine Sprache in der
heutigen Form, keine semantischen Inhalte, keine Begriffe mit logischen Im-
plikationen. Was unsere Hominid tat, war keine «diskursive Titigkeit», aber
trotzdem sinnvoll. Wie wir bereits erwihnt haben, ist Sinn eine Ebene emer-
genter Ordnung sui generis jenseits der Ebene der physischen Realitit und jen-
seits der Ebene des Lebens. Sobald Sinn entstanden ist, kehren weder der Ho-
minid noch der Stein zu dem zuriick, was sie waren, bevor sie in das Akteur-
Netzwerk, das die Steinaxt ist, eingebunden wurden. Sobald der Hominid zum
«Jager» oder «Krieger» wird, bleibt er, was er geworden ist, auch wenn er die
Axt nicht in der Hand hilt und nicht jagt oder gegen Feinde kimpft. Der Af-
fe hingegen lisst den Stein fallen, wenn dieser seinen Zweck erfiillt hat. Das
«Werkzeug» verschwindet. Es hat sich nichts verindert. Weder der Affe noch
der Stein sind etwas anderes geworden als das, was sie vorher waren. Stein
und Affe werden nicht zu einem Akteur-Netzwerk. Sie werden nicht in etwas
verwandelt, das sie nicht schon vorher waren. Es gibt keine Erzihlung, die sie
festhilt und sie in etwas anderes verwandelt als das, was sie waren. Um noch

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

65


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

einmal auf die urspriingliche Bedeutung von logos als Sammeln und Bewahren
zuriickzukommen, kénnte die Entstehung von Sinn durch Prozesse des Uber-
setzens und Einbindens als die Entstehung von logos verstanden werden, der
spater Sprache, Vernunft und, wie schon bei Heraklit, das Ordnungsprinzip
der Welt bezeichnete.

Bevor wir uns niher mit den Prozessen der Ubersetzung und Einbindung
befassen, wollen wir versuchen zu kliren, was sie konstruieren, nimlich In-
formation. Wenn wir uns vorstellen, dass die Welt aus Information besteht
und der logos die primir narrative Ordnung der Information ist, was verstehen
wir dann unter Information?** Das Konzept der Information ist nicht sehr in-
formativ, da der Begriff in vielen Disziplinen unterschiedlich verwendet wird.
Daher muss der von uns vorgeschlagene Begriff der Information vorsichtig an-
gegangen und eingegrenzt werden. Erinnern wir uns zunachst daran, dass zu
den zeitgendssischen Philosophen, die sich mit der Existenzweise von Werk-
zeugen, einschlieflich der Dinge im Allgemeinen, beschiftigt haben, Heideg-
ger gehort. Fiir Heidegger ist die primére oder urspriingliche Beziehung zu
den Dingen, die den Menschen charakterisiert, der praktische Gebrauch oder
die praktische Auseinandersetzung mit der Welt. Die Dinge sind nicht einfach
gegeben, um von einem desinteressierten Beobachter betrachtet zu werden.
Sie existieren, wie Heidegger es ausdriickt, als «<zuhanden», d.h. wir sind im-
mer schon in den Gebrauch von Werkzeugen und den Umgang mit den Din-
gen in verschiedenen praktischen Beschiftigungen eingebunden. Die Welt ist
kein Gegenstand der Kontemplation, sondern ein Feld praktischer Anliegen.
Latour hat diesen Gedanken aufgegriffen, als er die moderne Vorstellung von
«Tatsachen» (matters of fact) durch die Idee von «Anliegen» (matters of con-
cern) ersetzte.*® Dies ist unsere primire und urspriingliche Art, in der Welt
zu sein. Die Begriffe «primir» und «urspriinglich» beziehen sich darauf, wie
sich Dasein — Heideggers Bezeichnung fiir den Menschen als Konstrukteur
von Sinn - zur Welt verhilt, bevor die Reflexion von der praktischen Erfah-
rung abstrahiert wird, das heifst, bevor man beginnt, die Welt in Ideen und
Dingen, Substanzen und Akzidenzien, Subjekten und Objekten usw. zu ver-
stehen. Fiir Heidegger bedeutet Sein, dass etwas «als» etwas erscheint. Alles
erscheint «als» etwas Bestimmtes, als dieses oder jenes bestimmte Ding, mit

39  Wie Latour (2013:223) es ausdriickt: «Technologie> bezeichnet nicht ein Objekt, son-
dern eine Differenz.»

40 Siehe Stephan (2024) fir eine aktuelle Darstellung von Latours Begriff <matters of con-
cern».

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

diesem oder jenem bestimmten Gebrauch, verwickelt in diese oder jene be-
stimmte Tdtigkeit. Dasein findet sich «geworfen» (Geworfenheit) in eine Welt
von praktischen Aktivititen und Anliegen. Dasein ist nicht in erster Linie ein
desinteressierter Beobachter von Objekten, sondern ein engagierter und be-
troffener Benutzer von Artefakten und Werkzeugen.* Nur wenn die Werkzeu-
ge, die immer schon auf die eine oder andere Weise benutzt werden, kaputt
gehen oder nicht wie erwartet funktionieren, zieht sich Dasein aus dem En-
gagement zuriick und denkt tiber die Situation nach. Aber auch hier leitet die
praktische Auseinandersetzung mit der Welt, die Frage nach der Reparatur des
kaputten Werkzeugs oder die Suche nach einem Ersatz, die Aufmerksamkeit.
Die Haltung der wissenschaftlichen Beobachtung und die traditionellen An-
nahmen iiber Substanz und Eigenschaften, Subjekt und Objekt, Wissen und
Realitit, Natur und Gesellschaft sind erst sehr spit in der Geschichte des Sinns
entstanden und sollten unsere Untersuchung von Sinn, Sein und Welt nicht
leiten.

Gehen wir nun weit genug zuriick in die Zeit, in der Sinn zum ersten
Mal erschien. Wir sehen, dass die Dinge zunichst nicht als Kopien ewiger
transzendenter Ideen (Platon), oder als Substanzen, die ihr Dasein dem Zu-
sammenwirken von Ursachen verdanken (Aristoteles), oder als Wirkungen
von Atomen in Bewegung (Demokratismus/Physikalismus), oder als Wahr-
nehmungen der Sinne (Empirismus), oder als Konstruktionen des Geistes
(Kant/Systemtheorie/Kognitionswissenschaft), oder als Schépfungen Got-
tes, oder als Wirkungen sprachlicher Strukturen (Strukturalismus), oder
als Produkte sozialer Machtkampfe (Foucault/Poststrukturalismus), oder als
Ergebnisse menschlicher sozialer Praktiken (Pragmatismus) erscheinen. Wir
miissen uns von der selbstverstindlichen Annahme befreien, dass die Dinge
eine Bedeutung haben. Dinge sind Bedeutungen, und diese Bedeutungen sind
in Netzwerken, deren Relationen, d.h. in Information, zu finden. Es ist Sinn
als technische Mediation und Information, der die Dinge und mit ihnen die
Menschen als Akteure in Akteur-Netzwerken konstruiert. Diese Netzwerke
sind nicht virtuell, mental, psychologisch oder gar primir linguistisch. Es
handelt sich um konkrete Praktiken oder, wie Latour sagen wiirde, um Hand-
lungsprogramme, an denen Menschen und Nichtmenschen beteiligt sind. Sie
sind untrennbar mit der Welt verbunden; sie sind die Welt.

41 Was Heideggerals «Sorge» bezeichnet, die das Dasein als praktisches In-der-Welt-Sein
charakterisiert, scheintin Latours Riickbesinnung auf die «Erfahrung», aberauch in sei-
nem Begriff der «<Angelegenheiten der Sorge» wieder aufzutauchen.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

67


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Diese vielen Verwendungen, Praktiken und Handlungsweisen ergeben
sich aus den Akteur-Netzwerken, die den Horizont moglicher Relationen und
Assoziationen bilden, die den Sinn ausmachen. Der Hammer, um Heideggers
berithmtes Beispiel aus Sein und Zeit zu zitieren — ein Beispiel, das nicht allzu
weit von unserer Steinaxt entfernt ist —, ist in erster Linie in seinen vielen
praktischen Verwendungen gegeben, sowohl in denen, die er gegenwirtig
haben kann, zum Beispiel beim Bau eines Tisches, als auch in denen, die er
haben konnte, und nicht als bloRes Objekt des interesselosen Wissens. Der
Hammer steht in «Beziehung» zu Holz, Nigeln, der Werkstatt usw. und ist mit
all diesen Dingen in vielfiltiger Weise verbunden. Es sind diese Assoziationen
und moglichen Beziehungen, die die Welt ausmachen. Der Sinn liegt also
urspriinglich und in erster Linie im Tun, in der Konstruktion und in der Teil-
nahme an Akteur-Netzwerken, zum Beispiel im Bau und in der Verwendung
von Tischen, und nicht in der bloflen Wahrnehmung oder Betrachtung dersel-
ben. Und es muss noch einmal betont werden, dass das «Tun», von dem wir in
diesem Zusammenhang sprechen, nicht nur das Handeln von Menschen ist.
Alle Akteure des Netzes, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, sind
Akteure. Das bedeutet natiirlich nicht, dass Beobachtung, Reflexion, Abstrak-
tion, Verallgemeinerung und philosophisches und wissenschaftliches Denken
nicht als sinnvoll angesehen werden sollten. Im Gegenteil, die fiir die Philo-
sophie typische Betonung des Geistes, des Intellekts und des Wissens geht
auf die Idee des nous (Geist) durch Anaxagoras zuriick, der den Geist als das
ordnende Prinzip des Kosmos betrachtete. Spitestens seit Anaxagoras ist der
Begriff «Sinn» untrennbar mit Geist, Bewusstsein und Wissen verbunden.**

Eswar nur ein kurzer Schritt von der Idee des nous als grundlegendem Ord-
nungsprinzip zu Platons Interpretation des Geistes als Kontemplation der im-
materiellen und ewigen Formen und dann weiter zu Aristoteles’ theoretischem
Verstand (nous theoretikos) als der hochsten Form menschlichen Strebens im Ge-
gensatz zur praktischen Vernunft (nous praktikos). In der Neuzeit ist die Kon-
templation zu einer Abstraktion und einer Verallgemeinerung der Erfahrung
geworden, um wissenschaftliche Hypothesen aufzustellen und Experimente

42  Wirerlebendies heute in den Debatten tiber die Natur des Bewusstseins, die durch die
Entwicklung der kiinstlichen Intelligenz ausgel6st wurden. Von unserem Standpunkt
aus wire es angemessener zu fragen, wie Kl an dem Vernetzen und der Konstrukti-
on von Sinn beteiligt ist, als zu versuchen, eine Art Entitdt namens «Bewusstsein» zu
identifizieren, die selbst nur in und als Netzwerkphdnomen existieren kénnte.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

zur Uberpriifung dieser Hypothesen zu konzipieren. Auf der praktischen Sei-
te wurde die Rationalitit zur instrumentellen Vernunft oder zur Suche nach
Mitteln, um Ziele zu erreichen oder Probleme zu l6sen. Wir behaupten, dass
sowohl die theoretischen als auch die praktischen Formen der Vernunft von der
urspriinglichen Konstruktion des Sinns durch technische Mediation sekundar
und derivativ sind. Dies impliziert einen gewissen Vorrang dessen, was man
als das «Praktische» bezeichnen konnte, gegeniiber den theoretischen Aspek-
ten des Geistes. Der Pragmatismus entwickelte sich im 20. und 21. Jahrhundert
als die philosophische Denkschule, die dieser Auffassung am nichsten kam.
Wie Peirce, James und Dewey argumentierten, besteht die Bedeutung eines
Konzepts darin, was man mit ihm tun kann und welchen Unterschied die Idee
in der sozialen Praxis macht. Bekanntlich steht Latour dem Pragmatismus na-
he. Wir behaupten in Teil 4 dieses Buches, dass die Akteur-Netzwerk-Theo-
rie in Richtung einer Revision des Pragmatismus entwickelt werden konnte.
Allerdings impliziert diese Behauptung, dass der Pragmatismus auf seine bis
heute geltenden biologischen, evolutioniren und humanistischen Annahmen
verzichten muss.

Die Vorstellung, dass Sinn in erster Linie ein Prozess der Konstruktion von
Assoziationen ist, findet sich in der zweiten frithgriechischen Interpretation
von Ordnung, der Idee des logos. Heidegger (1977) hat daraufhingewiesen, dass
logosvon legeinkommt, was sammeln und bewahren bedeutet. Fiir Heraklit war
logos das Prinzip der kosmischen Ordnung. Aristoteles verstand logos im Sinne
von Sprache, Logik und Vernunft. Die Stoiker betrachteten logos dhnlich wie
Heraklit, nimlich als ein rationales Ordnungsprinzip, eine Art Weltseele. Mit
Philo von Alexandria und dem Johannesevangelium wie auch Augustinus und
Thomas von Aquin fand logos Eingang in die jidische und christliche Theolo-
gie. Mit der Entwicklung der Logik und der linguistischen Wende in der Phi-
losophie im 20. Jahrhundert schlieRlich wurde die Vernunft mit der Sprache
und ihren Strukturen, der Logik, der Mathematik und dem Rechnen identi-
fiziert. Die von den frithen Philosophen eingefithrten Unterscheidungen zwi-
schen nous und logos und ihre mogliche Beziehung zueinander begleiten uns
noch heute. Man konnte sagen, dass die Tradition, die von der Idee des nous
ausgeht, das Wissen, den Geist und die Vernunft betont, wihrend die Tradi-
tion, die der Idee des logos folgt, trotz vieler Umwege die urspriingliche Ent-
stehung von Sinn als Konstruktion von Assoziationen, als das Sammeln und
Bewahren aufrechterhilt.

Kommen wir zuriick zur technischen Mediation. Technische Mediation ist
nicht «technisch» im wblichen Sinne des Wortes, das die Funktionsweise ei-

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

69


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

ner Maschine oder ihrer Mechanik beschreibt. Latours Begriff der technischen
Mediation ist ein metaphysisches Konzept, das beschreibt, wie Sinn, Sein und
Welt erscheinen. Alles, was entsteht, tut dies durch einen Prozess der tech-
nischen Mediation. Wie Heidegger (1977) es ausdriickte, das Wesen der Tech-
nik selbst ist nicht etwas Technisches.* Wenn Latour von technischer Media-
tion spricht, ist damit nicht irgendein Artefakt oder eine Maschine gemeint.
Es handelt sich auch nicht ausschlieflich um Werkzeuge, es sei denn, man
mochte alles, was auch immer, in gewissem Sinne als «Werkzeug» betrach-
ten. Die technische Mediation ist eine «Mediation» in einem bestimmten Sinn.
Platon betrachtete die Erkenntnis der Formen, der Ideen, als unmittelbar dem
Geist gegeben. In der modernen Philosophie mit ihrem besonderen Interesse
an der Erkenntnistheorie wird die unmittelbare Erkenntnis, die Gegebenheit
der Dinge zum Wissen, sei es von Sinneswahrnehmungen oder intellektuel-
len Anschauungen von Ideen, als der Grund fiir Wahrheit und Gewissheit an-
gesehen. Descartes sprach von Ideen als «klar» und «deutlich», wihrend die
empiristische Tradition Sinneseindriicke als unmittelbar evident betrachtete.
Die Idee der «Mediation» bedeutet, dass es keine unmittelbare Gegebenheit
der Dinge gibt, weder empirisch noch intellektuell. Das Sein besteht aus Be-
ziehungen und ist daher immer in irgendeiner Weise durch Relationen «ver-
mittelt». Ein Akteur-Netzwerk ist sowohl technisch, da es sich aus menschli-
chen und nichtmenschlichen Akteuren zusammensetzt, als auch durch die Re-
lationen zwischen den Akteuren vermittelt. Technische Mediation konstruiert
Akteur-Netzwerke und, wie oben erwihnt, Sein, Sinn und Welt, die als Netz-
werkordnung verstanden werden kénnen. Wir kénnen daher technische Me-
diation auch einfach als ein «Vernetzen» bezeichnen.**

Vernetzen ist das, was passiert, wenn Dinge gesammelt und aufbewahrt
werden (legein/logos), sodass sie nicht mehr in der Hand gehalten werden miis-
sen. In der Tat scheinen die Dinge mit dem Aufkommen der Bedeutung «aus
der Hand zu fallen». Sie werden in ein Netzwerk von Assoziationen aufgenom-
men, das alle beteiligten Akteure transformiert, indem es sie auf der Ebene der
emergenten Ordnung von Sinn erscheinen lasst. Sinn ist also kein kognitiver

43 Esistanzumerken, dass Latours technische Vermittlung sich stark von Heideggers «Ge-
stell» unterscheidet, das ein Systemkonzept und kein Netzwerkkonzept ist. Heidegger
beschrieb die moderne westliche Gesellschaft dhnlich wie Luhmann sie spater unter
dem Diktat des universellen Funktionalismus beschrieb, wahrend Latour bereits iiber
die Moderne hinausgeht und sich mit einer postmodernen Welt beschéftigt.

44  Siehe Belliger/Krieger (2016) fiir eine Diskussion des Vernetzens.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Akt, der den Dingen irgendwie semantische Bedeutung, Zeichen oder menta-
le Reprasentationen hinzuftigt. Sinn ist nicht einmal urspriinglich oder aus-
schlieRlich linguistisch. Sinn ist also nicht in erster Linie eine semantische
Bedeutung. Er liegt nicht in Zeichen, die fiir Dinge oder mentale Reprisenta-
tionen oder Konzepte stehen, die in Urteilen oder Pridikationen ausgedriickt
werden. Zeichen, Bedeutung, Sprache, Logik und Argumentation, die sich aus
Sprachstrukturen ableiten, sind in der Geschichte viel spiter entstanden als
die Entstehung von Sinn. Es gibt kein Ding, das in irgendeiner Weise Bedeu-
tung «haben» kénnte, im Gegensatz zu Dingen, die keine Bedeutung haben.
Wenn es etwas gabe, das keine Bedeutung hitte, wie kénnten wir es erken-
nen? Sobald der Sinn entstanden ist, erscheint alles, was existiert, «als» et-
was Sinnvolles, selbst wenn es als «Unsinn» erscheint. Was Wittgenstein fur
die Sprache behauptete, gilt auch fiir die Welt. Wittgenstein behauptete, dass
man nicht nur ein einziges Wort sprechen kann, sondern dass das Sprechen ei-
nes Wortes gleichbedeutend ist mit dem Sprechen einer ganzen Sprache. Ent-
sprechend werden, sobald ein Ding als sinnvoll erscheint, alle anderen Dinge
Teil der Welt. Sobald ein Stein zu einer Axt wurde, wurden alle anderen Steine
zu Nicht-Axten oder potenziellen Axten. Sobald ein Hominid ein Jiger wur-
de, wurden andere zu potenziellen Jigern, Kriegern und Baumeistern. Da der
Sinn das Sein ist, ist der Sinn nicht etwas anderes als die Dinge selbst. Kants
berithmte Unterscheidung zwischen Phinomena und Numina rief sofort He-
gels Frage hervor, wie wir wissen kdnnen, was wir nicht wissen kénnen. Sinn
ist also nicht etwas, das die Dinge «haben» oder nicht haben. Bedeutung ist
nicht etwas, das von einem wissenden Subjekt oder einem kognitiven Agen-
ten produziert wird, sei es empirisch oder transzendental, menschlich oder
gottlich. Bedeutung, oder, wie wir sagen werden, Information, ist das, was die
Dinge «sind».* Nur weil das Sein Sinn ist, gibt es einen evolutioniren Vorteil
fir bestimmte Akteure, grofRe Gehirne und besondere sprachliche Fihigkeiten
zu haben. Wie Latour (2013:230) es ausdriickt: «Technologien sind dem Men-
schen vorausgegangen und haben ihn hervorgebracht», und nicht umgekehrt.

Mit diesen Bemerkungen hoffen wir, die Voraussetzungen fir eine aus-
fithrlichere Diskussion dariiber geschaffen zu haben, wie technische Vermitt-
lung oder Vernetzung Bedeutung konstruiert. Die Vernetzung besteht aus Pro-
zessen der «Ubersetzung» und «Einschreibung». Damit ein Werkzeug in ei-
ner bestimmten Weise als Werkzeug eingesetzt werden kann, muss eine Reihe

45  Dies ist die Idee hinter dem, was als materielle Semiotik oder materielle Kultur be-
kannt geworden ist.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

il


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

von Beziehungen zwischen dem Akteur, der das Werkzeug benutzt, und dem
Werkzeug selbst sowie zwischen dem Werkzeug und dem, was es bearbeiten
soll, hergestellt werden. Das Steinbeil zum Beispiel bearbeitet, sagen wir, ein
Tier oder ein Stiick Holz. Die verschiedenen Elemente, die Hand, der Arm, der
Stein und das Tier oder das Holz, miissen auf bestimmte Weise zueinander in
Beziehung stehen. Latour spricht von einem «Umweg», den derjenige gehen
muss, der etwas mit einem Werkzeug bearbeiten will. Im Falle der Steinaxt
wollte der Hominid ein Tier téten oder ein Stiick Holz spalten. Da er dies mit
seinen blof3en Hinden nicht gut konnte, musste er den Umweg iiber das Stein-
beil nehmen. Latour nennt diesen Umweg «Ubersetzung».

Ubersetzung bedeutet nicht eine Verschiebung von einem Vokabular in ein
anderes, beispielsweise von einem franzésischen Wort in ein englisches
Wort, als ob die beiden Sprachen unabhingig voneinander existieren wiir-
den. Wie Michel Serres verstehe ich unter Ubersetzung die Verschiebung,
das Abdriften, die Erfindung, die Vermittlung, die Schaffung einer Verbin-
dung, die es vorher nicht gab und die in gewisser Weise zwei Elemente oder
Akteure verandert. (Latour 1994:32)

Ubersetzung ist nicht einfach die Herstellung einer Beziehung zwischen zwei
zuvor nicht miteinander verbundenen Dingen. Sie ist eine Beziehung, die das,
worauf sie sich bezieht, verwandelt und auch dann noch besteht, wenn die
urspriingliche T4tigkeit nicht mehr ausgeiibt wird. Bei der Ubersetzung geht
es nicht nur darum, zwei bereits vorhandene Dinge in eine Beziehung zuein-
ander zu setzen, wobei die Relation etwas ist, das den Dingen hinzugefiigt
wird und daher auch wieder abgezogen werden kann. Eine Relation, die zu
bereits bestehenden Dingen bloss hinzugefiigt wird, verandert die Dinge, die
sie in Beziehung setzt, nicht. Sie ist zufillig und hat keine ontologische Be-
deutung. Ubersetzung hingegen ist ein einzigartiger Prozess, Assoziationen
zu schaffen, die das, was assoziiert wird, verindern. Ubersetzen verwandelt
die so iibersetzten Akteure in etwas Neues und Unerwartetes. Der Hominid,
der zuvor nur mit seinen blofen Hinden arbeiten konnte, ist nun ein Jiger,
der Tiere téten kann, oder ein Baumeister, der mit einer Axt Holz spalten kann.
Der Stein ist nicht mehr etwas, das in einem Flussbett liegt, sondern eine Axt,
eine Waffe oder ein Werkzeug in der Hand eines «Jagers» oder eines «Baumeis-
ters». Es ist wichtig, nicht zu vergessen, dass auch das getdtete Tier oder das
gespaltene Holz zu dieser Titigkeit beitragen, denn nur bestimmte Tiere kon-
nen zu Wild werden und nur bestimmte Holzarten kénnen mit einer Stein-

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

axt gespalten werden, und dass auch nur auf bestimmte Art und Weise, iiber
die sie ebenso entscheiden wie die Axt oder derjenige, der die Axt fithrt. Wenn
das Tier und das Holz nicht «kooperieren», passiert nichts. Das Wesentliche
an dieser Darstellung ist, dass die Handlungsfihigkeit verteilt ist. Alle Akteure
sind gleichermaflen oder «<symmetrisch», wie Latour sagt, an der Konstrukti-
on des Akteur-Netzwerks beteiligt, das die Jagd oder das Bauen darstellt. Es
ist nicht der Hominid allein, der der Jager ist, der jagt, oder der Baumeister,
der Holz hackt. Es ist nicht die Steinaxt allein, die das Wild tétet oder das Holz
spaltet. Esist das Akteur-Netzwerk, das sich aus den einzigartigen Assoziatio-
nen zwischen Hominid, Stein, Tier oder Holz zusammensetzt, die der Uber-
setzungsprozess geschaffen hat.*

Ubersetzung bringt Einbindung (Enrollment) mit sich. Symmetrisches
und verteiltes Handeln bedeutet, dass alle Akteure in einem Netzwerk sich
gegenseitig so beeinflusst haben, dass sie in einem Akteur-Netzwerk einge-
schrieben oder eingebunden sind. Dieses Akteur-Netzwerk ist keine statische
Struktur, sondern hat eine Trajektorie, eine Bewegung in Richtung eines
«Ziels», um dessentwillen es aufgebaut wurde, aber nicht vor dem Entstehen
des Netzwerks fixiert war. Akteur-Netzwerke haben eine bestimmte Trajek-
torie, die man als Handlungsprogramm bezeichnen kann.*” Wenn der Hominid
sich mit der Axt in der Hand auf den Weg macht, um das Lager gegen Feinde
zu verteidigen, ist das eine andere Trajektorie und ein anderes Handlungs-
programm, als wenn er sich auf den Weg macht, um Holz zu schlagen oder
Tiere zu jagen. Alles ist anders: der Hominid, die Axt, die Art und Weise, die
Axt zu schwingen, die Adressaten der Handlung usw. Es ist die Ubersetzung,
die die Assoziationen zwischen den Akteuren herstellt, und die Einschreibung
oder Einbindung in ein Handlungsprogramm, die die Rollen bestimmt, die
die Akteure spielen, d. h. den Zweck, die Trajektorie, dem das Netzwerk folgt.
Sinn ist also nicht die intentionale Thematisierung eines Gegenstandes oder
die Vorstellung eines Objekts auf der Grundlage von Sinneswahrnehmun-
gen. Sinn entsteht durch die Ubersetzung und Einbindung von Akteuren in
Handlungsprogramme. Sinn existiert als Akteur-Netzwerk in der realen Welt
und nicht nur im Kopf. Erst auf der Ebene der emergenten Ordnung von Sinn

46  Der Leser und die Leserin wird an die dreifache Bedeutung von «Konstruktion» (Latour
2013:151ff.) erinnert, 1) das verteilte Handeln, 2) Unsicherheit des Ergebnisses und 3)
Werturteil.

47  Latour wird diese Idee als Grundlage fiir die Unterscheidung von «Existenzweisen»
oder verschiedenen Arten von Netzwerken verwenden.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

13


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

werden die Akteure, sowohl die menschlichen als auch die nichtmenschlichen,
zu Akteuren in einem Netzwerk, das durch eine Trajektorie, ein Handlungs-
programm, gekennzeichnet ist. Akteure sind nicht nur Agenten im Sinne von
Tragern von Bewegung, sondern auch im Sinne von Rollen, die sie spielen und
mit denen sie im Hinblick auf ein bestimmtes Ziel interagieren. Dieser Ge-
danke ist in der Philosophie nicht neu. Aristoteles behauptete, dass alle Wesen
eine End-Ursache haben, aus der heraus sie entstehen und auf die hin sie sich
bewegen und entwickeln. Die aristotelische Welt ist eine teleologische oder
zielgerichtete Welt. Natiirlich dachte Aristoteles dabei an einzelne Dinge oder
Substanzen und nicht an Netzwerke von Akteuren. Moderne teleologische
Theorien sind die Biologie, die Kybernetik und die allgemeine Systemtheo-
rie.*® Unter dem Gesichtspunkt der Vernetzung sind es jedoch nicht einzelne
Dinge, Organismen oder Systeme, die Ziele verfolgen, sondern in Netzwerke
eingeschriebene Akteure. Die Steinaxt hat nur dann einen Zweck, wenn sie
von einem Jiger oder einem Krieger benutzt wird, und nicht als eine Sub-
stanz, die irgendwie allein und unabhingig von anderen Dingen existiert.
Aus der Netzwerkperspektive gibt es kein «An-sich-Sein» im Sinne eines klar
umrissenen Individuums, sondern nur ein «In-einem-Netzwerk-Sein».*
Heidegger sprach von der Existenzweise des Daseins als In-der-Welt-sein,
einer Existenz, die dadurch gekennzeichnet ist, dass sie in einem Netzwerk
praktischer Titigkeiten mit den Dingen existiert, das von Sorge oder, wie La-
tour sagen wird, von Besorgnis geleitet wird. Der Hammer macht den Schrei-
ner in Heideggers Werkstatt ebenso wie der Schreiner den Hammer. Beide
und viele andere Dinge sind zu bestimmten Zwecken miteinander verbunden.
Der Schreiner, ebenso wie der prahistorische Jiger oder heute der Software-
Ingenieur, existiert in Netzwerken von Assoziationen mit verschiedenen von-
einander abhingigen Akteuren. Das Netzwerk und die Moglichkeiten, die es
schafft, existierten nicht vor der Arbeit der Ubersetzung und Einbindung, die
das Entstehen eines Handlungsprogramms ermdoglichte. Wenn ein Affe einen
Stein aufhebt und damit eine Kokosnuss aufbricht, lisst er ihn wieder fallen,
isst die Kokosnuss und geht weiter. Er ist nicht zum Jager oder zu etwas ande-
rem geworden, als er vorher war. Der Stein, den er benutzt und fallen lisst, hat
sich nicht verindert, er ist nicht zu etwas geworden, was er nicht schon war.

48  Fur eine Diskussion dieser Ansichten siehe Belliger/Krieger (2024).

49  Hegels Begriff des An-und-fiir-sich-Seins kénnte als Versuch interpretiert werden,
Netzwerke auf der Grundlage der fiir die moderne Philosophie grundlegenden Unter-
scheidung zwischen Subjekt und Objekt zu verstehen.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Es wurde nichts gesammelt und aufbewahrt (logos). Es gibt keine Assoziatio-
nen und Relationen, die den Affen oder den Stein nach dem episodischen Ge-
brauch in ein Handlungsprogramm aufnehmen und festhalten, und somit ein
Akteur-Netzwerk bilden.*® Wenn jedoch ein Akteur-Netzwerk erscheint, gibt
es etwas Neues. Was neu entstanden ist, verschwindet nicht sofort wieder. Es
bleibt bestehen. Etwas ist da, das alle Akteure im Netzwerk festhilt, auch wenn
sie sich anderen Titigkeiten zuwenden. Es ist etwas ins Sein gekommen, das
vorher nicht da war. Was ist dieses Etwas, das entstanden ist und vorher nicht
da war? Was hilt an den Akteuren fest und verwandelt sie in etwas Neues, das
nicht verschwindet, wenn die jeweilige Aktivitit aufhort? Wie bereits erwihnt
und wie wir weiter unten niher erliutern werden, schlagen wir vor, dieses be-
sondere und einzigartige Etwas, das nur auf der Ebene der emergenten Ord-
nung von Sinn entsteht, Information zu nennen.

Unter dem Gesichtspunkt des Vernetzens kann man sagen, dass Asso-
ziationen Akteur-Netzwerke konstruieren, in denen die Dinge zunichst als
das erscheinen, was sie sind (in Erinnerung an Heideggers hermeneutisches
«als»). Es sind die Relationen zwischen den Akteuren, die die Akteure in die
Rollen «iibersetzen» und «einbinden», die sie im Netzwerk spielen. Ein Homi-
nid wird zu einem «Jiger» oder «Krieger», und ein Stein wird zu einer «Axt».
Wenn die Assoziationen zwischen Hominid und Stein das Akteur-Netzwerk
konstruieren, was sehen wir dann, wenn wir ein Akteur-Netzwerk beschrei-
ben? Was haben wir gesehen, als wir in der Zeit zuriickgereist sind zu dem
bedeutsamen Ereignis der Konstruktion der ersten Steinaxt und der Emer-
genz von Sinn? Was sehen wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sehen? Was tun
wir, wenn wir ein Akteur-Netzwerk sind? Um diese Fragen zu beantworten,
sollten wir uns den Begriff «Information» genauer anschauen.

Die Information spielt in der Geschichte, die wir erzihlen, eine wichti-
ge Rolle, nicht nur, weil sie fiir uns ein zentraler und grundlegender Begriff
ist, ein arché, sondern auch, weil wir auf der Grundlage der Akteur-Netzwerk-
Theorie eine Theorie der Information aufbauen wollen. Wir méchten ein neu-
es Verstindnis dessen vorschlagen, was Information ist, wobei wir uns aller
Risiken bewusst sind, die mit dem Versuch verbunden sind, die Bedeutung

50 Die Verwendung von Werkzeugen durch Tiere ist gut dokumentiert und weist auRer-
ordentliche Ahnlichkeiten mit der menschlichen Werkzeugnutzung auf. Dies scheint
darauf hinzudeuten, dass wir es nicht mit einer radikalen Diskontinuitat zu tun haben,
sondern vielmehr mit einem Fall von Emergenz. So wie das Leben aus der Materie her-
vorgeht, gibt es trotz der Spriinge immer eine Kontinuitat.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

75


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

eines Wortes zu verindern, das bereits in vielerlei Hinsicht iiberdeterminiert
ist. Trotzdem schlagen wir vor, Information als das zu definieren, was wir «se-
hen» und «sind», wenn wir in einem Akteur-Netzwerk erscheinen. Was ent-
steht, wenn ein Akteur-Netzwerk konstruiert wird, ist Information. Philoso-
phische Bezugspunkte fiir diese Idee konnten bei Husserl gefunden werden,
der sagt, dass Bedeutung die absichtliche Thematisierung von etwas vor ei-
nem Horizont weiterer Beziige ist. Auch Heidegger weist daraufhin, dass alles,
was erscheint oder entsteht, «als» diese oder jene bestimmte Entitit erscheint,
die in eine Welt von Assoziationen und Hinweisen eingebettet ist. Schlief3lich
behauptet Latour ebenfalls, dass Prozesse des Ubersetzens und Einbindens,
d.h. Prozesse der Herstellung von Relationen, Akteur-Netzwerke konstruie-
ren. Kurz gesagt, das Vernetzen konstruiert etwas, dessen Wesen eine Relation
ist. Diese Relation existiert als Information.

Da die Konstruktion von Sinn gleichzeitig die Konstruktion von Sein und
Welt ist, sind Akteure, sowohl menschliche als auch nichtmenschliche, ja, al-
le Wesen itberhaupt nichts anderes als Information. Wenn wir die Relationen
und Assoziationen wegnehmen, sehen wir gar nichts mehr und wir kénnen
auch nichts mehr tun; die Welt verschwindet und wir sind wieder mit unseren
Affenverwandten vereint. Vergessen wir nicht, dass wir selbst, die in der Zeit
zuriickgereist sind, um das erste Akteur-Netzwerk zu beschreiben, auch Ak-
teure in den viel komplexeren und ausgedehnteren Netzwerken der modernen
Wissenschaft und Philosophie sind. Diese Netzwerke sind viel spiter in der
Geschichte aufgrund der harten Arbeit unserer Vorginger entstanden. Uber
Hunderttausende, wenn nicht Millionen von Jahren, wurden diese Netzwer-
ke, in denen wir heute leben, aufgebaut. Wir selbst existieren als das, was wir
sind, in den Netzwerken von Assoziationen, die uns die Rollen geben, die wir
spielen, die Werkzeuge, die wir benutzen, und sogar die Sprache, die wir spre-
chen. Ein Wissenschaftler oder Philosoph zu sein, unterscheidet sich nicht von
einem Jiger oder einem Krieger, wofiir es noch viele Beispiele gibt. Wir schla-
gen vor, all dies, vom ersten Hominiden, der die erste Steinaxt benutzte, bis
zu den Wissenschaftlern und Philosophen von heute und alles, womit sie sich
beschiftigen, als Information zu betrachten. Was wir meinen, wenn wir von
Sein, Sinn und Welt sprechen, ist Information. Aber was ist Information?

Wir haben argumentiert, dass Ubersetzungs- und Einbindungsprozesse
bzw. die Emergenz von Sinn den Grundstein fiir die evolutioniren Vorteile
von grofden Gehirnen und Sprache gelegt haben. Diese Prozesse entstanden
lange bevor der Homo sapiens mit seinem groflen Hirn und seinen einzigar-
tigen sprachlichen Fihigkeiten auf der Bildfliche erschien. Sinn entsteht mit

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

der Entstehung von Akteur-Netzwerken und nicht mit dem Auftauchen des
Homo sapiens. Wie wir gesehen haben, verteilt Latour durch Ubersetzungs-
und Einbindungsprozesse die Handlungsfihigkeit auf alle Akteure, sowohl
(proto-)menschliche als auch nichtmenschliche. Ubersetzung und Einbin-
dung sind also keine ausschliellich menschlichen Aktivititen; sie sind keine
mentalen oder kognitiven Prozesse; sie sind keine Formen von Intentionalitit
oder Subjektivitit; sie verwandeln die Welt nicht in Reprasentationen oder
Vorstellungen; sie finden nicht im Gehirn statt, sei es ein grof3es oder ein klei-
nes — was nicht bedeutet, dass Gehirne nicht notwendig sind -, sie sind weder
ideal noch materiell, weder psychisch noch sozial noch natiirlich, da sie die
Grundlage fiir all diese Unterscheidungen sind. Technische Mediation mittels
Prozessen der Ubersetzung und Einbindung konstruiert Sinn als Informa-
tion. Millionen von Jahren nachdem Sinn bereits entstanden war, erschien
Homo sapiens.” Daraus folgt, dass Sinn nicht ausschlieflich menschlichen
Individuen oder sozialen Systemen zugeschrieben werden kann, auch wenn
wir uns Sinn heute nicht losgelost von Sprache und Gesellschaft vorstellen
konnen. Sinn lisst sich nicht auf das reduzieren, was wir Menschen wissen
oder kommunizieren kénnen, sondern ist die Voraussetzung fiir die Mog-
lichkeit, Mensch zu sein und etwas zu wissen. Die Tatsache, dass Sinn kein
ausschliefRlich menschliches Attribut ist, impliziert, dass kiinstliche Intelli-
genz und Auflerirdische moglich sind und dass das gegenwirtige biologische
Substrat der Intelligenz nicht das letzte Wort ist. Weil die Welt sinnvoll ist,
kénnen wir sie verstehen und technologisch umgestalten und nach Millionen
von Jahren der Evolution sogar dazu kommen, tiber sie zu sprechen, und nicht
andersherum.*>

Gerade weil die Welt Sinn ist, kdnnen sich grof3e Gehirne und Sprachfihig-
keiten als evolutiondrer Vorteil erweisen. Ist der Sinn jedoch einmal entstan-

51 Floridi (2014) sprichtvon Menschen als «Inforgs» anstelle von Cyborgs. Inforgs sind We-
sen, dieals Informationen in einer Welt existieren, die ebenfalls aus Informationen be-
steht, einer «Infosphére». Floridis Konzept der Information unterscheidet sich jedoch
von dem, was wir hier vorschlagen. Wir setzen Information mit Bedeutung gleich. Erst
sehr viel spater in der Geschichte der Information wird es unter bestimmten Umstan-
denssinnvoll, zwischen Information und Bedeutung zu unterscheiden, zum Beispiel bei
der Untersuchung der Kommunikation von Tieren oder bei der Entwicklung einer ma-
thematischen Theorie der Information.

52 Diese Bemerkungen markieren den Angelpunkt unserer Kritik des Pragmatismus, der,
wie Brandom voraussetzt, auf die diskursiven Praktiken des Homo sapiens begrenzt
ist. Wir kommen in Teil 4 darauf zuriick.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

17


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

den, spielt die Evolution keine Rolle mehr bei der Entwicklung des Sinns. Als
eine hohere Ebene der emergenten Ordnung als das Leben kann der Sinn das
Leben nach Belieben verindern. Schon heute, mit kiinstlicher Intelligenz und
Gentechnik, sehen wir, dass Sinn die Kontrolle tiber die biologischen Mecha-
nismen der Evolution und die physische Materie iibernommen hat. An die Stel-
le von Mutation und natiirlicher Selektion ist die technische Mediation getre-
ten.”® Dies bedeutet, dass naturalistischen und biologischen Interpretationen
der Kognition, wie sie fiir die allgemeine Systemtheorie, den Vitalismus und
den klassischen Pragmatismus in ihren frithen Formen typisch sind, nicht zu
trauen ist, wenn sie versuchen, den Sinn im Sinne der Anpassung eines Or-
ganismus an eine Umwelt zu erkliren. Wir Menschen geben der Welt nicht
zum Zweck der biologischen Anpassung einen Sinn. Tatsichlich schert sich
der Sinn wenig um das Leben, wie die unzihligen Opfer auf den Schlachtfel-
dern der Geschichte bezeugen. Kognition ist nicht in erster Linie ein biolo-
gischer Prozess.”* Es ist unbestreitbar, dass der Sinn weitgehend aus einem
biologischen Substrat hervorgegangen ist, so wie das Leben aus einem physi-
kalischen und chemischen Substrat hervorgegangen ist. Dennoch ist der Sinn
kein Leben und unterliegt nicht den Mechanismen der Evolution. Im Gegen-
teil, mit der Emergenz des Sinns erscheint zum ersten Mal eine Welt. Es ist
eine Welt, in der der Mensch einen besonderen Platz einnimmt. Mit Worten,
die an Heidegger erinnern, kénnten wir sagen, dass nicht wir Menschen die
Sprache «benutzen», sondern die Sprache uns «benutzt». Natiirlich sind gro-
3¢ Gehirne wichtig. GroRe Gehirne und sprachliche Fihigkeiten ermdglichen
es, Netzwerke fast unbegrenzt zu vergréflern und sich schnell durch viele Ver-
bindungen zu bewegen. Grofe Gehirne und Sprache machen es moglich, viel
mehr Relationen und Beziehungen in ein Netzwerk zu integrieren, als dies mit
begrenzteren oder gar keinen kognitiven Fihigkeiten méglich ist. Dennoch ist
die menschliche Kognition, verstanden als adaptiver Mechanismus, weder der
Grund fiir Sinn noch ist sie die Quelle von Sinn, noch ist sie auch nur eine Ein-
schrankung von Sinn.

Wie die Phinomenologie der Steinaxt zeigt, ist Sinn lange vor dem Ho-
mo sapiens entstanden. Eine weitere Implikation dieser Tatsache ist, dass

53  Siehe die Diskussion (iber Transhumanismus und Cyborgs.

54  Furaktuelle Theorien, die den biologischen Ursprung der Kognition behaupten, siehe
Levin (2022) und Friston (2010) und natiirlich fast die gesamte Tradition des Pragma-
tismus, der unter dem Einfluss des Darwinismus entstand.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

Sinn nicht als Beobachtung (Luhmann), sondern vielmehr als Mediation (La-
tour) verstanden werden kann. Nicht der logische Operator der Negation,
wie Luhmann im Anschluss an Hegel annimmt, ist die Grundlage des Sinns,
sondern die Konstruktion von Relationen und Assoziationen, kurz: das Ver-
netzen. Aus systemtheoretischer Sicht erkennt Luhmann an, dass Sinn eine
emergente Ordnungsebene sui generis jenseits des Lebens und der Materie ist,
hilt aber dennoch am biologisch inspirierten Modell eines autopoietischen,
selbstreferenziellen, informationell und operational geschlossenen Systems
fest. Fir die allgemeine Systemtheorie gilt, dass nur autopoietische, operativ
und informationell geschlossene Systeme Informationen konstruieren. Dies
gilt fur alle Systeme als solche, sei es auf der physikalischen Ebene, der bio-
logischen Ebene oder auf der Ebene des Sinns. Dies bedeutet, dass Sinn als
System auf der gleichen Weise und nach den gleichen Prinzipien der Selekti-
on, Relationierung und Steuerung funktionieren soll wie alle Systeme.” Fiir
Latour hingegen sind es technische Mediation und Prozesse des Ubersetzens
und Einbindens, welche Information und somit Netzwerke konstruieren.
Wiederum kénnten wir mit Heidegger sagen, dass nach der Emergenz von
Sinn nicht das Dasein allein, sondern jedes Wesen als eine Frage fir sich selbst
existiert. Das liegt nicht daran, dass alle Wesen irgendwie mit intentionalem
Bewusstsein oder der Fihigkeit, Beobachtungen zu machen und Unterschei-
dungen zu treffen, ausgestattet sind, sondern daran, dass alle Wesen mit
Handlungsfihigkeit ausgestattet sind in dem Sinne, dass sie in der Lage sind,
an Prozessen des Ubersetzens und Einbindens zu partizipieren. Alle Wesen
sind als Wesen potenzielle Mediatoren oder Vermittler, die in der Lage sind,
sich an der Konstruktion von Relationen zu beteiligen. So funktioniert Sinn
aufihrer eigenen, einzigartigen Ebene der emergenten Ordnung.

Wenn wir in diesem Zusammenhang von Information sprechen, wollen
wir noch einmal klarstellen, dass wir nicht von einer Vorstellung, einem men-
talen Zustand, einem semantischen Inhalt sprechen und schon gar nicht von
der digitalen Information, die in der einflussreichen mathematischen Infor-
mationstheorie beschrieben wird. Information bedeutet nicht, dass es einen
Sender und einen Empfinger, eine Botschaft und einen Kanal mit Rauschen
usw. gibt. Information ist auch nicht, wie Luhmann vorschligt, Beobachtung,
d.h. binire Unterscheidungen, die auf Negation beruhen. Information in der
von uns vorgeschlagenen Sichtweise ist eine Form des Seins sui generis. Sie be-
steht aus Relationen und nichts anderem. Auf dieser Ebene der emergenten

55  Firdie Kritik dieser Annahme siehe Belliger/Krieger (2024).

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

7


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

Ordnung von Sinn gibt es nur Relationen, und das, was existiert, existiert, weil
es aus Relationen durch die technische Mediation konstruiert wird.

Erinnern wir uns daran, dass Emergenz bedeutet, dass Phinomene auftre-
ten, die aus nichts anderem als aus sich selbst hervorgehen kénnen. Informati-
on kann nur aus Information entstehen, so wie fiir Luhmann Kommunikation
nur aus Kommunikation entstehen kann, oder fir Heidegger die Sprache nur
aus der Sprache selbst. Information existiert nur auf der Ebene der emergen-
ten Ordnung von Sinn.*® Daher ist Information, wie wir sie definieren, keine
besondere Art von Ding, als ob es Dinge geben konnte, die keine Information
sind. Information ist ein Prozess, der Prozess des Vernetzens. Wir konnen Informa-
tionen nicht in unseren Hinden halten, weder auf Papier noch in einer Da-
tenbank. Wir haben keine Informationen, wir machen sie, oder besser gesagt,
sie machen etwas mit uns, und durch Informationen werden wir zu dem, was
wir sind. Information ist kein neuer Name fiir eine bestimmte Art von Sub-
stanz. Information darf nicht auf der Grundlage der westlichen Metaphysik
oder der Computertheorie interpretiert werden, die heute die Diskussionen zu
diesem Thema beherrscht. Nach der von uns vertretenen Auffassung ist es die
fortlaufende Konstruktion von Information durch Information, die Menschen
und Nichtmenschen zu dem macht, was sie sind und was sie in einer sinnvol-
len Welt tun. Es kann nicht genug betont werden, dass Informationen nicht
als mentale Zustinde oder sprachliche Akte, Bewusstsein oder Kommunika-
tion oder die Ubertragung von Bits und Bytes entstehen, sondern als Akteur-
Netzwerke. Das bedeutet, dass Information zugleich materiell und mental, zu-
gleich menschlich und nichtmenschlich, zugleich Signifikant und Signifikat,
zugleich gegeben und konstruiert, zugleich Subjekt und Objekt, zugleich Na-
tur und Gesellschaft, zugleich Wort und Ding, zugleich Karte und Territorium
ist. Wahrscheinlich wire es sogar besser, zuzugeben, dass all diese traditionel-
len Unterscheidungen bei der Definition von Information nicht hilfreich und
sogar irrefithrend sind.

Seitdem das Konzept der Information zu Beginn der Kybernetik in den
Mittelpunkt geriickt wurde, ist der ontologische Status der Information noto-
risch unsicher. Die berithmte Erklirung von Wiener (1949), dass Information
Information ist und nicht Materie oder Energie, sagt mehr dariiber aus,
was Information nicht ist, als dariiber, was sie ist. Hinzu kommt, dass die

56  Das Verstindnis von Information in der Biologie als Steuerung biologischer Prozesse
oder in der Physik als Quantifizierung der Unsicherheit bzw. Eigenschaften von Mate-
rie und Energie sind nicht im Sinne philosophischer arché zu betrachten.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Frage der Technologie

mathematische Informationstheorie von Shannon und Weaver die Kompu-
tationalmodelle dominiert und von der Medientheorie, der Kommunikati-
onstheorie und den Sozialwissenschaften unkritisch ttbernommen worden
ist. Das Ergebnis ist, dass Information zu einem Begriftf geworden ist, der
nicht sehr informativ ist. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Latour diesen
Begriff nicht verwendet und keine explizite Informationstheorie entwickelt
hat.”” Wir méchten in diese unbefriedigende Situation eingreifen, indem wir
eine Interpretation von Latours Prinzip der «Irreduktion» als Definition von
Information und als Grundlage einer philosophischen Informationstheorie
vorschlagen. Latour hat das Prinzip der Irreduktion in einem frithen philoso-
phischen Werk mit demselben Titel formuliert. In diesem kurzen Aufsatz, der
zusammen mit seiner Studie tiber Pasteur veroffentlicht wurde, sagt Latour,
dass «nichts an sich entweder reduzierbar oder irreduzibel auf etwas anderes
ist» (Latour 1993:158). Was ist damit gemeint? Wenn etwas nur insofern exis-
tieren kann, als es weder dasselbe ist, d.h. reduzierbar auf etwas, noch vollig
anders als dieses (d.h. irreduzibel auf dieses), dann kann es nur als eine Be-
ziehung existieren. Kurz gesagt, nichts kann «fiir sich allein» existieren. Dies
impliziert, dass das Sein relational ist, was auf eine entschiedene Ablehnung
der westlichen Metaphysik der Substanz hinausliuft. Die Welt besteht nicht
aus Dingen, sie besteht aus Relationen, d.h. aus Information.

Nach einer relationalen Ontologie sind Identitit, Gleichheit, Kontinuitit
und Dauerhaftigkeit nicht gegeben, sondern aus Relationen konstruiert.
Was tun Relationen? Relationen sind Vermittler. Vermittlung oder Mediation
impliziert, dass das, was ist, existiert, weil es ein vermittelnder Vermittler ist.
Ausgehend von diesem Prinzip wird verstandlich, warum technische Mediati-
on Information konstruiert. Sie tut dies, weil sie Assoziationen, Beziehungen
und Prozesse schafft, die auf der stindigen Uberwindung von Reduktionen
aufIdentitit beruhen.® Interpretiert man das Prinzip der Irreduktion als eine
zugegebenermaflen metaphysische Definition von Information, so besagt es,
dass Information als eine Seinsform sui generis auftaucht, eine Seinsform, die
Akteure in Netzwerke integriert und die Akteure transformiert, sie gewis-
sermaflen auf eine neue Ebene emergenter Ordnung, die Ebene vom Sinn,

57  Floridi (2011) ist einer der wenigen, die explizit eine systematische Philosophie der In-
formation versuchen. Fiir eine Kritik an Floridis Position, die die relationale Natur der
Information tibersieht, siehe Belliger/Krieger (2021).

58  Sowohl Heidegger als auch Derrida haben den Vorrang der Differenz vor der Identitat
betont.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.

81


https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

David J. Krieger: Informationeller Pragmatismus

hebt. Wie alle Ebenen der emergenten Ordnung integriert Sinn die darunter
liegenden Ebenen: die physische und biologische. Sobald Sinn entstanden
ist und die Welt erscheint, existiert nichts mehr aufierhalb oder jenseits der
Welt. Die Physik und die Biologie und alles, was sie zu wissen behaupten,
existieren nicht aufSerhalb von Sinn, sondern innerhalb der Welt von Sinn. Sie
sind Teil dessen, was Luhmann «Gesellschaft» nennen wiirde. Latour spricht
nicht von der Gesellschaft, sondern vom «Kollektiv», um zu betonen, dass
auch Nichtmenschen an der Konstruktion von Sinn beteiligt sind und dass
Sinn ein Prozess des Sammelns und Bewahrens ist. Die grundlegenden Un-
terscheidungen zwischen Subjekt und Objekt, Gesellschaft und Natur, Fakten
und Meinungen, Ideal und Materie und viele andere derartige Unterscheidun-
gen, die die westliche Philosophie und insbesondere die Moderne geschaffen
haben, werden durch diese Sichtweise infrage gestellt. Latour (1993) kann
sogar behaupten, dass, wenn man genau hinschaut, was in der Welt wirklich
passiert, man sieht, dass «wir nie modern gewesen sind».

Wenn wir es wagen, uns von einem Grof3teil der traditionellen Philosophie
und den selbstverstindlichen Uberzeugungen der westlichen Moderne in Be-
zug auf Sein, Sinn und Welt zu distanzieren, wohin sollen wir dann gehen? In
welcher Welt leben wir, wenn nicht in einer Welt der Dinge, in einer Welt, die
in die Natur auf der einen Seite einer ontologischen Kluft und die Gesellschaft
auf der anderen Seite unterteilt ist, in einer Welt, in der es wissende Subjekte
und gewusste Objekte gibt, und in einer Welt, die vom Standpunkt des Huma-
nismus in all seinen Formen aus verstanden wird? Dieser Frage werden wir im
Folgenden nachgehen.

https://dol.org/10.14361/9783838416617-006 - am 12.02.2028, 22:41:34.



https://doi.org/10.14361/9783839416617-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

