
3. Die Dreieinigkeit Gottes 

Dass Gott dreieinig ist, das heißt als Vater und als Sohn und als Heiliger Geist existiert, 
gehört zu den Grundgeheimnissen des Christentums. Diesem soll wiederum in einem phi
losophischen (Kap. 3.1), einem biblischen (Kap. 3.2), einem systematisch-theologischen 
(Kap. 3.3), einem religionswissenschaftlichen (Kap. 3.4) und einem spirituellen Teil (Kap. 
3.5) nachgegangen werden. 

3.1 Hegels Lehre von den drei Reichen Gottes 

Das Geheimnis der Trinität gedanklich nachvollziehbar zu machen, ist eine der schwie
rigsten und zugleich wichtigsten Aufgaben christlicher Philosophie. Dabei dürfte neben 
Augustinus kaum ein anderer Denker die Trinitätsspekulation in der Kirche des Wes
tens so stark beeinflusst haben wie Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831), der in 
der Dreieinigkeit Gottes die Grundbestimmung der christlichen Religion überhaupt sah. 
Bevor sein trinitarisches Denken anhand seiner Lehre vom Reich des Vaters (Kap. 3.1.3), 
des Sohnes (Kap. 3.1.4) und des Geistes (Kap. 3.1.5) ausführlich zur Darstellung kommt1, 
wird vorab anhand der Phänomenologie des Geistes (Kap. 3.1.1) und der Enzyklopädie (Kap. 
3.1.2) zum besseren Verständnis seiner Dialektik kurz in seine Methode, seine Religions
philosophie und sein philosophisches System eingeführt.2 

Literatur 

Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 
und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

1 Vgl. Bd. 1, Kap. 2.1.5. 
2 Vgl. Herzgsell 346–388. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

3.1.1 Die „Phänomenologie des Geistes“ 

In seinem frühen Hauptwerk Phänomenologie des Geistes (1807) verfolgte Hegel, wie er in 
seiner Enzyklopädie (1830) schreibt, die Idee, „von der ersten, einfachsten Erscheinung des 
Geistes, dem unmittelbaren Bewusstsein, anzufangen und die Dialektik desselben bis zum 
Standpunkte der philosophischen Wissenschaft zu entwickeln, dessen Notwendigkeit 
durch diesen Fortgang aufgezeigt wird“3. Es geht in diesem Werk mithin um einen phä
nomenologischen Aufstieg, dessen Ziel darin besteht, zu der höchsten Form des Wissens, 
dem „absoluten Wissen“, zu gelangen, das heißt, die vollkommene Einheit von Subjekt 
und Objekt beziehungsweise von Erkennendem und Erkanntem und damit den Stand
punkt der Identität zu erreichen. Dieses Wissen soll dann nach Hegel der Ausgangs
punkt wahrer Wissenschaft sein. Da es sich nicht direkt durch einen Sprung, sondern 
nur durch einen langen dialektischen Vermittlungsprozess erlangen lässt, ist bei ihm 
nicht nur das Ergebnis, sondern der ganze Weg dahin wichtig. Das wirkliche Ganze, um 
das es zu tun ist, ist das Resultat zusammen mit seinem Werden, das Ziel einschließlich 
des Weges. 

Aus religionsphilosophischer Sicht ist an der Phänomenologie des Geistes bedeutsam, 
dass der Weg des Menschen zum absoluten Wissen auch der Weg ist, auf dem sich das Ab
solute (Gott) selbst begreift. In ihm als dem alles Umfassenden und Bestimmenden kann 
es Unterschiede und Unterscheidung nur als Selbstunterscheidung geben, weshalb es Sub
jekt („lebendige Substanz“) sein muss, nicht nur (tote) Substanz sein kann. Als ein solches 
umfasst es den gesamten Prozess seiner Erkenntnis. Ihn bestimmt Hegel dann näher
hin als „Bewegung des Sichselbstsetzens oder die Vermittlung des Sichanderswerdens 
mit sich selbst“4. Damit ist bereits auf zwei Kerngedanken seiner Religionsphilosophie 
hingewiesen: Das Einzelne kann nur aus dem prozesshaften Ganzen begriffen werden, und 
das Ganze ist das Absolute selbst. 

Um das Ganze geht es auch in Hegels berühmten Sätzen aus der Vorrede zur Phäno
menologie des Geistes: „Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine 
Entwicklung sich vollendende Wesen.“5 Dieses Ganze stellt sich dem Denken als Zusam
menhang dar, als System. „Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann 
[deshalb] allein das wissenschaftliche System derselben sein.“6 Gefühl und Begeisterung 
können „die Anstrengung des Begriffs“ nicht ersetzen.7 Zwar ist der Gegenstand der Phi
losophie das Erhabenste überhaupt, nämlich Gott. „Die Philosophie aber muss sich hü
ten, erbaulich sein zu wollen.“8 

Beim Aufstieg des menschlichen Bewusstseins bis zum wahren Wissen erweist sich 
das jeweilige Wissen immer wieder als Schein, der durch bestimmte Negation überwunden 
werden muss, um zu einem höheren positiven Wissen zu gelangen, das dann wieder
um zu negieren ist. Hegel nennt diese dialektische Bewegung, die das menschliche Be

3 Hegel: Enzyklopädie [= E] I §25, 92). 
4 Hegel: Phänomenologie des Geistes [= PG], Werke 3, 23. 
5 PG 24. 
6 PG 14. 
7 PG 56. 
8 PG 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 335 

wusstsein an sich selbst ausübt, dasjenige, was eigentlich Erfahrung genannt wird. Dem
entsprechend sucht er die Erfahrung des menschlichen Bewusstseins nachzuzeichnen, 
und er tut dies vom Standpunkt des Philosophen aus, der bereits die höchste Form des 
Wissens erreicht hat. Diese überlegene Perspektive gibt er mit dem Ausdruck „für uns“ 
wieder, nämlich für uns Philosophen. Das einfache Bewusstsein hat aber diesen Stand
punkt noch nicht erreicht. Es ist noch auf einer unteren Stufe befangen. „Für es“ ist der 
Weg mit seinen einzelnen Stufen und das Ziel noch nicht klar. Der Philosoph hingegen 
kennt bereits das Ziel des Aufstiegs des Bewusstseins: das absolute Wissen, bei dem „der 
Begriff dem Gegenstande, der Gegenstand dem Begriffe entspricht“9. Dort legt das Be
wusstsein „seinen Schein“ ab und wird „die Erscheinung dem Wesen gleich“.10 

Ausgehend von der sinnlichen Gewissheit gelangt das Bewusstsein jeweils durch be
stimmte Negation über die Wahrnehmung und die Verstandeserkenntnis zum Selbstbewusst
sein, vom Selbstbewusstsein mittels der Herr-Knecht-Dialektik schließlich zur Vernunft
erkenntnis, bei der das Bewusstsein schon imstande ist, alle Grenzen zu überschreiten 
und auf das Ganze der Realität auszugreifen, und von der Vernunfterkenntnis über die 
Stufe des Geistes, mit seinen drei Facetten der Sittlichkeit, der Bildung und der Moralität 
über die Stufe der Religion hin zum absoluten Wissen der Philosophie. 

Im religionsphilosophischen Zusammenhang ist die vorletzte Stufe, die Stufe der 
Religion, von besonderem Interesse. Hegel unterscheidet auf dieser Stufe des Bewusst
seins drei Formen: die natürliche Religion, die Kunst-Religion und die offenbare Religion. 
In der natürlichen Religion wird das alles umfassende und alles so mit sich vereinende 
und versöhnende Göttliche in Symbolen von Licht und Finsternis und in Pflanzen- und 
Tiergestalten dargestellt sowie in gewaltigen Bauwerken, etwa den Pyramiden in Ägyp
ten, verehrt. In der Kunst-Religion, die mit der griechischen Religion identisch ist, er
scheint das Göttliche auf prekäre Weise in menschlicher Gestalt. In der offenbaren Religion 
des Christentums wird jedoch die Vermenschlichung Gottes in einer Weise zum Thema, 
die das Göttliche nicht auflöst, sondern ihm aufs höchste gerecht wird. Gott wird nach 
christlicher Überzeugung selbst wahrer Mensch. Er offenbart sich im Menschen. Er zeigt 
sich als Geist, als Selbst, das auch das andere seiner erträgt, das in dieses andere seiner 
selbst sich entäußert, darin bei sich bleibt und es auf diese Weise mit sich versöhnt. Die 
Religion als die Sphäre der Versöhnungsgewissheit hat für Hegel im Christentum ihre 
unüberbietbare Vollkommenheit erreicht. 

Religion ist für das Bewusstsein die Gewissheit einer übergeordneten, allumfassen
den Versöhnung. 

In der offenbaren Religion des Christentums ist nach Hegel das Bewusstsein zu der 
Erfahrung gelangt, dass sein umfassender Gegenstand, nämlich das Göttliche oder Gott, 
mit ihm eins ist, dass die göttliche Substanz Subjekt ist. Damit ist inhaltlich das Ziel des 
Aufstiegs schon ganz erreicht. Was nun noch bleibt, ist die Aufgabe, dem Bewusstsein 
dieses Inhaltes die gemäße Form zu geben. Diese Form ist das absolute Wissen, der sich 
in Geistgestalt wissende Geist oder das begreifende Wissen. Sie ist dabei nichts anderes 
als die Struktur des Selbstbewusstseins: die Selbstbezüglichkeit in der Unterschieden
heit von sich, das Beisichsein im anderen seiner selbst. Hegel nennt diese Struktur den 

9 PG 74. 
10 PG 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Begriff“. Er ist die Struktur des Wissenden und des Gewussten, des Subjekts und Ob
jekts, ebenso wie die Struktur der Einheit beider. 

Erst in der Philosophie ist sich das menschliche Bewusstsein seiner Struktur, eben sei
nes Begriffes, voll und ganz bewusst. Es weiß dann in der höchsten Form, dass es Selbstbe
wusstsein ist. Das Bewusstsein weiß, dass es sich auf sich selbst bezieht und bezogen ist, 
indem es sich auf anderes, von ihm Unterschiedenes bezieht. Es ist sich dessen bewusst, 
bei sich zu sein, indem es beim anderen seiner selbst, kurz, beim anderen, ist. Das ge
nau ist die Struktur beziehungsweise der Begriff des menschlichen Geistes und, da der 
menschliche Geist, wie im religiösen Bewusstsein deutlich geworden ist, mit dem Göttli
chen eins ist, eben auch des göttlichen Geistes. Indem sich das menschliche Bewusstsein 
in der Philosophie seiner eigenen Struktur und seines eigenen Begriffes bewusst gewor
den ist, ist der Standpunkt des absoluten Wissens erreicht. Dieses Wissen, das durch den 
Aufstieg in der Phänomenologie des Geistes erreicht worden ist, gilt es dann wissenschaft
lich-systematisch zu entfalten. Hegel selbst nimmt diese Entfaltung im System seines 
späten Hauptwerkes Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, das in 
drei Auflagen erschien ist (1817, 1827 und 1830), vor. 

Literatur 

G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, Werke 3, 1986. 

3.1.2 Die „Enzyklopädie“ 

Die Enzyklopädie (1830) umfasst drei große Teile: 1. Die Wissenschaft der Logik; 2. Die Phi
losophie der Natur; 3. Die Philosophie des Geistes. Den dritten Teil untergliedert Hegel 
wiederum in drei Abschnitte: 1) der subjektive Geist, 2) der objektive Geist und 3) der abso
lute Geist. Dabei behandelt er im Abschnitt über den subjektiven Geist die Anthropologie 
(konkret die Seele), die Phänomenologie des Geistes (konkret das Bewusstsein) und die 
Psychologie (konkret den Geist), im Abschnitt über den objektiven Geist das Recht, die 
Moralität und die Sittlichkeit. 

Im Abschnitt über den absoluten Geist fragt Hegel schließlich nach dem letzten und 
umfassendsten Zusammenhang. Es kann dies nur das Absolute selbst sein, eben der ab
solute Geist, der die Welt in ihrer Einheit von Natur und Geschichte trägt und begründet 
und die letzte Einheit von Subjekt und Objekt darstellt. Dieser Geist ist für Hegel die 
absolute Idee und heißt in religiöser Sprache Gott. Damit ist das Thema, das im letzten 
Abschnitt der Enzyklopädie noch zu behandeln ist, angegeben: die Religion. „Die Religi
on“, so Hegel, „wie diese höchste Sphäre im Allgemeinen bezeichnet werden kann, ist 
ebensosehr als vom Subjekte ausgehend und in demselben sich befindend als objektiv 
von dem absoluten Geiste ausgehend zu betrachten, der als Geist in seiner Gemeinde 
ist.“11 Die Religion ist demnach vom Menschen her und von Gott her zu bestimmen. 

11 E III §554, 366. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 337 

Obwohl Hegel diese höchste Sphäre des Geistes dem Inhalt nach der Religion zu
ordnet, unterteilt er diese Sphäre noch einmal gemäß den Formen, nach denen der ab
solute Geist aufgefasst werden kann. Diese Formen sind die Anschauung, die Vorstellung 
und das Denken. Ihnen entsprechen die drei großen Weisen der Vergegenwärtigung des 
Absoluten, wie sie sich in der Geschichte ausgebildet haben: die Kunst, die Religion und 
die Philosophie. Die Kunst ist dabei die Vergegenwärtigung des Absoluten in der Form 
der Anschauung. In den Kunstwerken kommt die „absolute Idee“ im wörtlichen Sinne zur 
„Erscheinung“. Die Schönheit besteht im Gelingen dieser Erscheinung. Das Wahre soll 
dem Bewusstsein aufgehen, indem es sinnlich anschaubar wird. 

Ein Zugang zu Gott kann Kunst nur sein, wenn Gott diesen Zugang aus seiner Souve
ränität heraus gewährt. Dies ist aber der Fall, weil er sich in der menschlichen Subjektivi
tät „offenbart“, wie es das Christentum als die „wahrhafte“ oder die „geoffenbarte Religi
on“ lehrt. Gott ist Geist, der sich offenbart, sich manifestiert, er ist „Geist für den Geist“, 
nämlich für den menschlichen Geist. Dieses Offenbaren und Sich-Manifestieren Gottes 
ereignet sich in der Geschichte und gipfelt nach christlicher Lehre in der Geschichte Je
su Christi. Das religiöse Bewusstsein wird seines Gottes dadurch inne, dass es sich die 
Offenbarung Gottes in der Geschichte, die Offenbarungsgeschichte, „vorstellend“ verge
genwärtigt. Vorstellung allein vermag aber laut Hegel den wahrhaften geistigen Gehalt 
der Offenbarungsgeschichte nicht voll zu erfassen. Sie betrachtet ihn zu sehr nach sei
ner geschichtlichen Seite und bedarf daher der spekulativen Ergänzung durch Theolo

gie und Philosophie. Im religiösen Glauben ist die Einheit mit dem absoluten Geist als 
Versöhnung mit Gott bereits grundsätzlich vollbracht. Doch muss diese Einheit, soll sie 
vollkommen sein, bis in die „Spitze“ des Subjekts hinein verwirklicht werden, das heißt 
auch dort, wo das Subjekt in höchster Eigenständigkeit nur sich selbst verantwortlich 
ist, nämlich im Denken. 

Aus diesem Grund macht Gottes Offenbarung nicht irgendwo vor dem Denken halt, 
sondern gilt gerade dem Denken und muss von diesem aufgenommen werden. Die den
kende Betrachtung des religiösen Inhalts ist auch deshalb angemessen, weil der Gegen
stand der Betrachtung, der absolute Geist oder Gott, Subjekt ist, Selbstbezug und Selbst
vermittlung wie der denkende Mensch selbst. Damit wird erst die Philosophie oder eine 
mit ihr eins gewordene Theologie Gott gerecht. 

Nach Hegel vergegenwärtigen mithin Kunst, Religion und Philosophie den absoluten 
Geist, das Absolute, Gott. Die Kunst tut dies in der Form der Anschauung, die Religion 
in der Form der Vorstellung und die Philosophie in der Form des Denkens. 

Hegel erkennt den „Inhalt“ von Kunst und Religion an, auch die „Formen“, in denen 
sich der Inhalt zunächst darstellt, das heißt die Anschauung und die Vorstellung. Zu
gleich fordert er jedoch eine Befreiung von der Einseitigkeit der Formen, nämlich von der 
Unmittelbarkeit der Anschauung und dem Trennenden und Positiven der Vorstellung. 
Er fordert die Erhebung zur „absoluten Form“ – dem Denken. Durch diese Erhebung ge
langt das Denken zur absoluten Selbstvermittlung. In ihr erfasst das Denken zutiefst sich 
selbst und seinen Gegenstand: den absoluten Geist, Gott. Damit ist das Programm der 
Phänomenologie des Geistes zum Ziel gekommen und die Enzyklopädie vollendet. Das Abso
lute, Gott, das anfänglich als Substanz betrachtet wurde, ist als Subjekt erkannt, dessen 
Gegenwart für Hegel das Denken ist. In diesem Denken zeichnet sich bereits eine Drei
einheit ab, insofern es sich dessen bewusst ist, nur bei sich zu sein, indem es sich auf von 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ihm Verschiedenes bezieht, um sich schließlich mit ihm zu einen beziehungsweise eins 
zu wissen. 

Seine theologische Trinitätsspekulation hat Hegel dann im letzten Teil seiner Vorlesungen 
über die Philosophie der Religion, die er insgesamt viermal zwischen 1821 und 1831 gehalten 
hat, entfaltet. Dabei widmet er jeder einzelnen göttlichen Person ein eigenes Kapitel und 
vertritt eine Drei-Reiche-Lehre, die nun näher beleuchtet wird. 

Literatur 

G.W.F. Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I-III, Werke 8–10, 1986. 

3.1.3 Das Reich des Vaters 

Hegel sucht zunächst einmal Gott ohne die inneren trinitarischen Beziehungen und oh
ne die schöpferische Beziehung zur Welt zu erfassen.12 Gott ist so betrachtet Gott an und 
für sich vor oder außer der Welt. Er ist in dieser Form nur ewige, abstrakte Idee und dem 
Menschen nur im Element des Gedankens oder Denkens, und zwar des reinen, allge
meinen, nicht des konkret begreifenden Denkens gegeben. Keinerlei Unterschied ist in 
ihm. Sein Wesen ist in keiner Weise mit dem Anderssein behaftet. Denkt man mit Hegel 
jedoch konkret über Gott nach, zeigt sich, dass es in ihm eine absolute Unterscheidung 
gibt (Kap. 3.1.3.1) und seine Dreieinigkeit dialektisch zu verstehen ist (Kap. 3.1.3.2). 

Literatur 

G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II [= VPR II], Werke 17, 2013. 

3.1.3.1 Die absolute Unterscheidung 
Gott als reine Einheit ohne jede Verschiedenheit und ohne jedes Anderssein gibt es nicht 
und hat es nie gegeben. In ihm ist es immer schon, wie Hegel sagt, zur „absoluten Di
remtion“ gekommen, das heißt wörtlich: zur Entzweiung, Trennung, Entfremdung, ge
meint ist Unterscheidung.13 Zum Begriff Gottes gehört die innere Verschiedenheit seiner 
Einheit. Er hat die Struktur einer Einheit (mit sich) in Unterschiedenheit. 

Vor diesem Hintergrund kennzeichnet Hegel das Denken des Endlichen, bei dem der 
Mensch mithilfe seines Verstandes die Einheit ohne Verschiedenheit oder auch die Ver
schiedenheit ohne Einheit denkt, als abstraktes Denken, das Denken des unendlichen Ge
genstandes oder des Unendlichen, bei dem der Mensch mithilfe seiner Vernunft die Ein
heit mit Verschiedenheit oder in Verschiedenheit denkt, als konkretes Denken. Abstraktes 

12 Vgl. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II [= VPR II], 218–220. 
13 VPR II 220f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 339 

Denken sieht von Unterschieden ab oder bleibt bei Unterschieden stehen, ohne zur hö
heren Einheit vorzudringen, konkretes Denken nimmt bei aller Einheit und bei allem 
Allgemeinen und Gemeinsamen auch die Unterschiede wahr beziehungsweise bei den 
Unterschieden die höhere Einheit. 

3.1.3.2 Die Dialektik der Dreieinigkeit Gottes 
Um die Lehre von der Dreifaltigkeit Gottes spekulativ zu entwickeln, geht Hegel als erstes 
von der These der Geistigkeit Gottes aus: Gott ist Geist.14 So steht es schon im Johannes
evangelium.15 Gott ist der allgemeine Geist, der sich aber besondert, das heißt der eine 
besondere, konkrete Gestalt annimmt oder hat, nämlich die Gestalt der Dreieinigkeit. 
Dies ist die absolute Wahrheit über Gott, und die Religion, die dies zum Inhalt hat, ist 
die wahre Religion, und diese ist für Hegel das Christentum. 

Gott als Geist ist Prozess, Bewegung, Leben. Und die Bewegung und das Leben be
steht darin, dass Gott sich in sich selbst unterscheidet, sich in sich selbst bestimmt, sich 
als dem Allgemeinen in sich selbst das andere, Besondere oder von ihm Unterschiedene 
gegenüberstellt, aber so, dass der Unterschied in der Einheit aufgehoben, sozusagen wie 
nicht gesetzt ist, und so das eine in dem anderen bei sich selbst ist. Im konkreten Blick 
auf Gott Vater und Gott Sohn bedeutet dies für den Vater: In der Gottheit als Geist ist der 
Vater vom Sohn verschieden, aber dies in einer Einheit oder Identität, sodass der Vater 
im Sohn durch den Heiligen Geist ganz bei sich selbst ist. Die Dreieinigkeit als Einheit 
und Unterschiedenheit ist für Hegel in der ganzen Idee Gottes von vornherein enthalten. 

Die These, Gott sei Geist, lässt sich Hegel zufolge auch nach der Weise der Empfin
dung ausdrücken und besagt dann: Gott ist Liebe. So heißt es bereits im Ersten Johan
nesbrief.16 Dabei ist Liebe „ein Unterscheiden zweier, die doch füreinander schlechthin 
nicht unterschieden sind“17. Das Gefühl und das Bewusstsein dieser Identität oder Ein
heit trotz der Unterschiedenheit ist Liebe. In der Liebe bin ich außer mir, nämlich beim 
anderen, habe ich mein Selbstbewusstsein nicht in mir, sondern im anderen, und ist um
gekehrt der andere außer sich und hat sein Selbstbewusstsein nur in mir. Die Liebenden 
sind nur das Bewusstsein ihres Außersichseins und ihrer Identität. Das Anschauen, Füh
len oder Wissen dieser Einheit in Verschiedenheit und im Außersichsein ist Liebe. 

Hegel sucht nun von den beiden Thesen aus, dass Gott Geist und Liebe ist, die Idee 
der heiligen Dreieinigkeit Gottes, wie sie in der christlichen Religion ausgesprochen ist, 
möglichst genau zu bestimmen. Dabei ist der Ausdruck „Geist“ für ihn noch mehr geeig
net als der der „Liebe“, das Wesen Gottes zu erfassen. Denn die Bestimmung des Geistes, 
der bei sich ist und frei ist, ist die höhere Bestimmung, insofern sie eine begriffliche Be
stimmung ist, während die Bestimmung der Liebe nur eine Bestimmung der Empfindung 
nach ist. 

Der Inhalt der Idee vom dreieinigen Gott ist den Menschen von Gott selbst mitgeteilt, 
also geoffenbart. Für sie ist er „ein Gegebenes und Empfangenes“18. Sie kennen ihn im 

14 VPR II 221–240. 
15 Joh 4, 24. 
16 1 Joh 4,8. 
17 VPR II 234. 
18 Ebd. 222. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


340 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Mysterium des Dogmas in der christlichen Religion. Demnach ist Gott Vater, Sohn und 
Heiliger Geist, dreieiner Gott. Die Menschen glauben an diesen Inhalt und können ihn 
aufnehmen, weil sie Geist sind, so wie Gott Geist ist. Aber sie können den Inhalt zunächst 
nur in ihrer Vorstellung aufnehmen, noch nicht begreifen. Der Inhalt muss aber begriffen 
werden, er muss in die Form des Begriffes, in die Form des reinen Denkens, in spekulative 
Form gebracht werden. Und genau das ist die Aufgabe oder, wie Hegel sagt, „das Tun der 
Philosophie“19. 

Bei der Dreieinigkeit Gottes ist das Verhältnis von Vater und Sohn „aus dem organi
schen Leben genommen“20. Es drückt ein natürliches Verhältnis aus, das aber nur bild
lich gebraucht wird, weshalb es nie ganz dem entspricht, was es darstellen soll. Die Aus
sage: „Gott erzeugt ewig seinen Sohn“, die in der Sprache der Religion und der bildlichen 
Vorstellung artikuliert ist, muss in die Sprache der Philosophie und des spekulativen und 
konkreten Denkens, das heißt des Begreifens, übersetzt werden. Dann heißt die Aussa
ge: „Gott unterscheidet sich von sich.“21 Laut Hegel fangen wir so von Gott zu sprechen 
an. Gott unterscheidet sich von sich und „ist in dem gesetzten anderen schlechthin bei 
sich selbst“. Das ist „die Form der Liebe“22. Als eine Art Definition dieser spekulativen 
Idee der Dreieinigkeit Gottes darf dann folgende Formulierung Hegels gelten: 

„Gott in seiner ewigen Allgemeinheit ist dies, sich zu unterscheiden, zu bestimmen, 
ein anderes seiner zu setzen und den Unterschied ebenso aufzuheben, darin bei sich 
zu sein, und nur durch dies Hervorgebrachtsein ist der Geist.“23 

Der spekulative Grundgedanke der Dreifaltigkeit Gottes besteht gewissermaßen in ei
ner doppelten zeitgleich-ewigen Bewegung, die in traditioneller religiöser Sprache ausge
drückt einerseits der ewigen Zeugung des Sohnes durch den Vater und andererseits der 
ewigen Hauchung des Heiligen Geistes durch den Vater und den Sohn entspricht. Gott 
setzt in sich ein anderes und setzt damit den Unterschied, ja den realen Widerspruch. 
Denn indem der Vater vom Sohn verschieden und zugleich mit ihm eins ist, ist er mit 
ihm zugleich nicht-identisch und identisch. Gott belässt es aber nicht bei diesem Wi
derspruch, sondern hebt ihn dialektisch auf. Er bringt die widersprüchlichen Bestim
mungen weg, sodass das andere ganz mit ihm eins wird, er ganz bei sich im anderen ist. 
Kurz: Gott setzt den Widerspruch in sich und negiert ihn absolut. 

Für Hegel bleibt der Unterschied (Widerspruch) in Gott zwischen Vater und Sohn 
auch nach seiner Aufhebung im Heiligen Geist bestehen. Die Aufhebung ist also bei ihm 
nicht als eine abstrakte Negation zu verstehen, bei der am Ende der Unterschied nicht 
mehr vorhanden ist, sondern als ein dialektisches Aufheben im bekannten dreifachen Sinn 
von 1. Negieren (Beseitigen), 2. Aufbewahren (Bewahren) und 3. Hinaufheben (auf eine hö
here Stufe). Im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes bedeutet dies: 

19 Ebd. 223. 
20 Ebd. 
21 Ebd. 
22 Ebd. 
23 Ebd. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 341 

• Der Unterschied oder Widerspruch zwischen Vater und Sohn wird insofern aufge
hoben, als alles Trennende, Entzweiende und Entfremdende, das mit diesem Unter
schied einhergehen könnte, völlig behoben, entfernt, beseitigt ist. 

• Der Unterschied zwischen Vater und Sohn bleibt auch nach seiner Aufhebung im 
Heiligen Geist bewahrt, erhalten. 

• Der Unterschied zwischen Vater und Sohn ist durch die Aufhebung im Heiligen Geist 
auf eine höhere Stufe gehoben, in eine höhere Einheit integriert. 

Die Einheit der Dreieinigkeit Gottes ist insofern eine höhere, nämlich wahrhaft geistige 
Einheit als jene hypothetische, völlig abstrakte und unterschiedslose Einheit Gottes mit 
sich selbst, als in ihr der Unterschied zwischen Vater und Sohn zugleich vollkommen be
wahrt und vollkommen überbrückt ist. Eine differenzierte Einheit stellt für Hegel grund
sätzlich eine höhere Einheit dar als eine völlig ununterschiedene, eine vermittelt-unmit
telbare eine höhere als eine bloß unmittelbare. Vater und Sohn sind in der Gottheit nicht 
einfach identisch miteinander, wodurch sie sich nicht mehr voneinander unterscheiden 
ließen, sondern sind gerade in ihrer Nicht-Identität identisch miteinander. 

3.1.4 Das Reich des Sohnes 

Beim Reich des Vaters ging es um die ewige, spekulative Idee der Dreieinigkeit Gottes, 
um Gott an und für sich. Beim Reich des Sohnes geht es um die Differenz zwischen Unend
lichem und Endlichem, um Gott in der Welt.24 Während die göttliche Idee beim Reich des 
Vaters in der Bestimmung der Unendlichkeit betrachtet wurde, wird sie beim Reich des 
Sohnes in der Bestimmung der Endlichkeit betrachtet. Und während sie im ersten Reich 
im Element des Denkens auftrat, tritt sie nun im Element der Erscheinung in der Welt auf. 
Der Gott, der an und für sich dreieinig existiert, ist Gegenstand für den Menschen, in
sofern dieser denkendes Subjekt ist. Der Gott, der in der Welt erscheint, ist Gegenstand 
für den Menschen, insofern dieser ein endliches, empirisch-konkretes, sinnliches Sub
jekt ist. Die göttliche Idee wird hier nicht gedacht, sondern wahrgenommen. So gelangt 
der Mensch bezüglich der Idee Gottes von der absoluten Wahrheit zum unmittelbaren 
Wissen und damit zur Gewissheit. 

Da nach Hegel der innergöttlichen Unterscheidung zwischen Vater und Sohn noch 
der letzte Ernst fehlt (Kap. 3.1.4.1), „musste“ Gott die nichtgöttliche Welt erschaffen und 
der Sohn darin Mensch werden (Kap. 3.1.4.2), um mit der Liebe des anderen als solchen 
ganz ernst zu machen. 

3.1.4.1 Das Setzen des Unterschiedes 
Gottes ewige geistige Bewegung in der Trinität besteht darin, sich zu unterscheiden und 
diesen Widerspruch in sich aufzuheben. Hegel kritisiert an dieser inneren Bewegung, 
das Sich-von-sich-Unterscheiden oder Sich-in-sich-Unterscheiden, mit dem die Bewe
gung anhebe, sei nur ein Spiel, dem der eigentliche Ernst fehle. Er spricht vom „Spiel die
ses Unterscheidens, mit dem es kein Ernst ist“25. Es ist nur Spiel, weil das, was Gott von 

24 VPR II 241–299. 
25 VPR II 222. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


342 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sich unterscheidet, nicht die Gestalt echten Andersseins hat, sondern das Unterschiede
ne unmittelbar nur das ist, von dem es geschieden wurde – nämlich Gott. Unterscheidet 
sich Gott von sich, ist das Unterschiedene wiederum Gott. Der Sohn, den der Vater in 
Ewigkeit zeugt, ist Gott, genauso wie der Vater. 

Ganz anders verhält es sich dagegen bei der Erschaffung der Welt durch Gott. „[Die] 
Welt ist da bestimmt als das wesentlich andere Gottes, die Negation von Gott, außer, oh
ne Gott, gottlos seiend.“26 Erschafft Gott die Welt, so setzt er ein anderes, das ihm gegen
über wirklich und wesentlich anders ist, nämlich endliche, nichtgöttliche Wirklichkeit. 
Deshalb erhält nach Hegel das Sich-Unterscheiden Gottes, das göttliche Setzen eines an
deren erst bei der äußeren Erschaffung der Welt seinen wahren, vollen Ernst, während 
es im Inneren der Dreieinigkeit für Hegel nur ein Spiel bleibt. 

Aus diesem Grund wird auch der Unterschied zwischen Vater und Sohn erst in der 
Menschwerdung des Sohnes vollendet. Denn erst in ihr haben die Unterschiedenen wirk
lich verschiedene Bestimmungen: der Vater die Bestimmung der Göttlichkeit und der 
Unendlichkeit, der Sohn die Bestimmung des Menschseins und der Endlichkeit. Erst 
durch die Menschwerdung erhält der Sohn die Bestimmung „des anderen als solchen“, 
ist er „ein Freies, für sich selbst“, erscheint er „als ein Wirkliches außer, ohne Gott“.27 

Da es in der Ewigkeit Gottes jedoch keine verschiedenen Akte, Handlungen oder Tä
tigkeiten Gottes gibt, geht es für Hegel beim Akt der Erschaffung und der Versöhnung 
der Welt durch Gott einerseits und dem innertrinitarischen Akt der Entzweiung und Ei
nung in Gott andererseits streng begrifflich gedacht um ein und denselben Akt Gottes. Der 
Gedanke der Welt als anderes und ihres Prozesses ist schon im Gedanken der Dreieinig
keit Gottes und seines Prozesses enthalten. Er ist nur Moment an der Idee der Trinität. 
Denn trotz des Unterschiedes zwischen dem göttlichen und dem weltlichen anderen ist 
sowohl die innergöttliche trinitarische Entfaltung Gottes als auch die „äußere“ Erschaf
fung und Versöhnung der Welt durch Gott im Grunde nichts anderes als der Prozess, 
„sich als anderes zu unterscheiden und dies in sich zurückzunehmen, sodass dies Zu
rück ebenso das Außen als das Innen ist“28. In der Dreieinigkeit setzt Gott der Vater das 
andere seiner, den Sohn, um sich mit diesem im Heiligen Geist ganz zu versöhnen, ganz 
eins zu werden. Ganz analog setzt Gott bei der Erschaffung der Welt das andere seiner, 
um es durch den Sohn im Heiligen Geist ganz mit sich zu versöhnen, ganz mit sich zu 
einen. 

3.1.4.2 Die Menschwerdung Gottes 
Nach Hegel genügt es nicht, die Einheit und Versöhntheit des endlichen Menschen mit 
dem unendlichen Gott im allgemeinen Gedanken des Menschen aufzuweisen. Vielmehr 
muss der Mensch, soll das Bewusstsein von der Einheit von Gott und Mensch ganz in ihn 
und seine Endlichkeit eindringen, diese Einheit und Versöhntheit unmittelbar erfahren. 
Das geschieht aber genau in der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus.29 Bei ihr denkt 
der Mensch nicht nur notwendig die Einheit der göttlichen und menschlichen Natur, 

26 Ebd. 226. 
27 Ebd. 243. 
28 Ebd. 248. 
29 VPR II 251–299. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 343 

sondern erfährt sie. Die Idee dieser Einheit wird so für den Menschen Gegenstand seiner 
unmittelbaren sinnlichen Anschauung und damit Gewissheit. Sie wird von ihm gesehen 
und erfahren. Sie kommt für ihn in einem einzelnen Menschen in der zeitlichen Welt zur 
Erscheinung. Im Gottessohn, im Gottmenschen erscheint ihm das Göttliche und wird 
ihm unmittelbar gegenwärtig und gewiss. 

Für Hegel ist die Bestimmung, „dass Gott Mensch wird, damit der endliche Geist 
das Bewusstsein Gottes im Endlichen selbst habe“, „das schwerste Moment in der Re
ligion“.30 Jesus von Nazaret ist die Erscheinung Gottes, die für die Gemeinde, das heißt 
für die Gemeinschaft der Jünger und Jüngerinnen wesentlich ist. „[Denn] Erscheinen ist 
Sein für anderes; dies andere [aber] ist die Gemeinde.“31 Dabei kann die historische Er
scheinung Gottes in Jesus Christus auf zweierlei Weise betrachtet werden: einmal nach 
der menschlichen Seite hin und einmal nach der göttlichen Seite hin. Das eine ist die rein 
historische, unmittelbare Betrachtung, das andere ist die Betrachtung durch den Glau
ben. Durch den Glauben wird das menschliche Individuum Jesus von Nazaret als von 
göttlicher Natur gewusst, wodurch das Jenseits Gottes aufgehoben wird. Denn in Jesus 
Christus ist Gott selbst und die Einheit der göttlichen und menschlichen Natur geoffen
bart. In ihm ist auf äußere, geschichtliche Weise geoffenbart, dass die „göttliche Gegen
wart wesentlich identisch ist mit dem Menschlichen“32, wodurch die unendliche Entzweiung 
zwischen unendlichem Gott einerseits und endlicher Welt und endlichem Menschen an
dererseits aufgehoben ist. Da Jesus Christus zugleich Gott und Mensch war und ist, war 
und ist Gott nicht nur im Jenseits, sondern auch im Diesseits. 

Zur menschlichen Seite der Erscheinung Gottes in Jesus Christus gehört die Lehre 
Jesu Christi und das Leben und Schicksal Jesu Christi. Im Mittelpunkt der Lehre steht das 
doppelte Liebesgebot, das Gebot der Gottes- und Nächstenliebe, und die Verkündigung 
des Reiches Gottes. Die Grundbestimmung im Reich Gottes ist „die Gegenwart Gottes, 
sodass den Mitgliedern dieses Reichs nicht nur empfohlen wird Liebe zu den Menschen, 
sondern das Bewusstsein, dass Gott die Liebe ist“33. Das Reich Gottes ist der Zustand der 
Versöhnung des Menschen mit Gott, eine Wirklichkeit, in der Gott herrscht, in der die 
Geister und Herzen der Menschen mit Gott versöhnt sind. Der Mensch hat sich in dieses 
Reich als Reich der Liebe zu Gott zu versetzen, er hat sich unmittelbar in diese Wahrheit 
zu werfen. 

Zum Leben und Schicksal Jesu Christi gehört für Hegel vor allem der gewaltsame Tod 
als der „Mittelpunkt, um den es sich dreht“34. Dieser Tod ist einerseits der Tod eines 
Menschen und insofern ein natürlicher Tod, der das unvermeidliche Ende eines jeden 
menschlichen Lebens darstellt. Er ist aber andererseits geistig aufgefasst ein Tod, der 
„selbst zum Heile, zum Mittelpunkt der Versöhnung wird“35. Denn dem Geist und der 
göttlichen Seite nach betrachtet ist der Tod Christi der Tod Gottes selbst. 

30 VPR II 276. 
31 Ebd. 278. 
32 Ebd. 285. 
33 Ebd. 288. 
34 Ebd. 286f. 
35 Ebd. 296. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


344 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Gott ist gestorben, Gott ist tot – dieses ist der fürchterlichste Gedanke, dass alles Ewi
ge, alles Wahre nicht ist, die Negation selbst in Gott ist; der höchste Schmerz, das Gefühl 
der vollkommenen Rettungslosigkeit, das Aufgeben alles Höheren ist damit verbun
den.“36 

Gott hat das, was ihm ursprünglich und eigentlich fremd ist, als Eigenes angenommen. 
Indem er Mensch wird und als solcher schließlich leidet und stirbt, eignet er sich das 
Menschsein in all seiner Erniedrigung als ihm Fremdes an, nimmt mit ihm die „End
lichkeit in all ihren Formen, die in ihrer äußersten Spitze das Böse ist“, auf sich, nimmt 
mit ihm „die höchste Abhängigkeit, die letzte Schwäche und Stufe der Gebrechlichkeit“, 
die eben der natürliche Tod selber ist, in sich auf.37 Gott selbst erleidet somit durch sei
ne Menschheit das Böse, das von außen an ihn herantritt, und den Tod, der innerlich zu 
seinem menschlichen Leben gehört. Das Menschliche, „das Endliche, Gebrechliche, die 
Schwäche, das Negative“ wird so „göttliches Moment selbst“, ein Moment, das „in Gott 
selbst ist“.38 

Gott nimmt aber alles Negative des Menschseins auf sich, nur um es selbst zu negieren. 
Er unterwirft sich dem Tod nur, um ihn selbst zu töten. Denn es bleibt nicht bei seinem 
Tod: 

„Der Verlauf bleibt […] nicht hier stehen, sondern es tritt nun die Umkehrung ein; Gott 
nämlich erhält sich in diesem Prozess, und dieser ist nur der Tod des Todes. Gott steht 
wieder auf zum Leben: es wendet sich somit zum Gegenteil.“39 

Indem Christus von den Toten aufersteht, geht Gott aus dem Tod hervor und tötet den 
Tod. Der Tod, der die Negation des natürlichen Lebens ist, wird selbst negiert. 

„In dem Tode Christi ist für das wahrhafte Bewusstsein des Geistes die Endlichkeit des 
Menschen getötet worden. Dieser Tod des Natürlichen hat auf diese Weise allgemei

ne Bedeutung; das Endliche, Böse überhaupt ist vernichtet. Die Welt ist so versöhnt 
worden; der Welt ist durch diesen Tod ihr Böses an sich abgenommen worden.“40 

Dadurch, dass Gott das Menschsein in seiner ganzen Endlichkeit bis hinein in den Tod 
als das Anderssein, als das Negative annimmt und durch die Auferstehung Jesu Christi 
negiert und so mit sich eint und versöhnt, ist in Gott selbst das Moment des Andersseins, 
der Negation, aber mehr noch das Moment der Einheit mit dem Anderssein, das Moment 
der Negation der Negation enthalten. Die sich darin zeigende Struktur ist aber genau die 
Struktur der Dreieinigkeit Gottes, der Geistigkeit Gottes an sich. Gott vollzieht in sich die 
Bewegung, das andere seiner zu setzen – das ist die Negation – und dann durch die Ver
einigung mit diesem anderen den Unterschied aufzuheben und so zu sich zurückzukeh
ren – das ist die Negation der Negation. Auf diese Weise vollendet Gott in sich seine Liebe 

36 Ebd. 291. 
37 Ebd. 292/297. 
38 Ebd. 297. 
39 Ebd. 291. 
40 Ebd. 297. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 345 

und seinen Geist. Diese innere Bewegung seiner Liebe und seines Geistes kommt dann 
in seiner Menschwerdung zum Ausdruck, wo er durch das Leben, Leiden und Sterben 
Jesu Christi das Menschsein als für ihn anderes und Fremdes ganz annimmt (Negation) 
und durch die Auferstehung Jesu Christi dieses Fremde und andere des Menschseins und 
Weltseins ganz mit sich versöhnt und eint (Negation der Negation). 

Für die Menschen tritt im Schicksal Jesu das innere dreieinige Leben Gottes, die inne
re ewige Bewegung und Geschichte Gottes in Erscheinung. Die erste göttliche Idee der 
inneren Dreieinigkeit wird für den Menschen in der zweiten göttlichen Idee „als Idee 
in der Erscheinung“ sinnlich anschaulich und sinnlich gewiss.41 Mit dem Bewusstsein, 
Gott sei in Jesus Christus erschienen und habe in ihm sein innerstes geistiges Leben ge
offenbart, entsteht die Gemeinde, das heißt die Gemeinschaft der Christusjünger und 
-jüngerinnen. Dieses Bewusstsein hebt nach dem Tod und der Auferstehung Jesu mit 
der Ausgießung des Heiligen Geistes an. 

3.1.5 Das Reich des Geistes 

Beim Reich des Vaters war dem Menschen die göttliche Idee als Begriff gegeben. Beim 
Reich des Sohnes war die Idee für die Gemeinde anschaulich vorhanden. Beim Reich des 
Geistes findet nun der Übergang der Idee in die Gemeinde selbst statt.42 Der Heilige Geist 
ist der Geist der Gemeinde (Kap. 3.1.5.1), die allerdings wie der einzelne Gläubige noch 
umgewandelt werden muss, damit der Inhalt der Religion nicht nur gefühlt, sondern 
gedacht wird (Kap. 3.1.5.2). 

3.1.5.1 Der Heilige Geist als Geist der Gemeinde 
Im Reich des Sohnes war für die Menschen die göttliche Idee in der empirischen Einzel
heit und der sinnlichen Erscheinung des menschlichen Individuums Jesus von Nazaret 
unmittelbar gegenwärtig. Für die Menschen hatte die unendliche Liebe, mit der Gott den 
unendlichen Schmerz der Entzweiung zwischen Göttlichem und Menschlichem, Gutem 
und Bösem überwand, „ihre objektive Gestalt und Anschauung im Leiden, Sterben und in 
der Erhöhung Christi“43. Die unendliche, alles versöhnende Liebe Gottes wurde für sie 
in Jesus Christus gegenständlich anschaulich. Durch den Tod Jesu Christi ist aber für 
die Menschen die göttliche Idee im Element der einzelnen sinnlichen Erscheinung ver
schwunden. Sie ist den Sinnen entrückt worden, sie ist vorbeigegangen. Ihre unmittel
bare sinnliche Gegenwart, ihr Jetzt, ist vorübergegangen, ihre sinnliche Geschichte als 
unmittelbare vorbei. 

Deshalb ist es zunächst Aufgabe der Gemeinde der Christusgläubigen, die durch die 
Ausgießung des Heiligen Geistes nach Tod und Auferstehung Jesu entstanden ist, sich Je
sus Christus als den Sohn Gottes durch sinnliche Vorstellung zu vergegenwärtigen und 
„die göttliche Idee in der Weise der Einzelheit zu verehren und sich anzueignen“44. Die sinnli
che Erscheinung Gottes, die mit dem Tod Jesu verschwunden ist, soll nun nach der Auf

41 Ebd. 298. 
42 VPR II 299–344. 
43 VPR II 303. 
44 Ebd. 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


346 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

erstehung Jesu zunächst in den Raum der sinnlichen Vorstellung erhoben werden. Die 
religiöse Gemeinde vergegenwärtigt sich durch sinnliche Vorstellung Jesus Christus, in
dem sie sich durch Erinnerung sein vergangenes irdisches Leben, also die Vergangenheit 
vorstellt und indem sie sich durch Hoffnung und Erwartung seine Wiederkunft, also die 
Zukunft vorstellt. 

Aber auch die Vorstellung des vergangenen und künftigen Lebens Jesu Christi stellt 
noch etwas Sinnliches und damit Äußerliches dar, das Hegel zufolge der Vergeistigung 
und der Verinnerlichung bedarf. In der Gemeinde soll es im Heiligen Geist zu einem 
„Übergang“, zu einer „Wendung aus der Äußerlichkeit in das Innere“ kommen.45 Es soll 
eine Umkehr vom Äußeren zum Inneren, vom Sinnlichen zum rein Geistigen stattfinden. Die 
religiöse Vorstellung der Gemeinde soll ganz und gar „vergeistigt“ werden.46 „Die Bil
dung der Gemeinde hat den Inhalt“, so Hegel, „dass die sinnliche Form in ein geistiges 
Element übergeht.“47 

Die Individuen der Gemeinde sollen sich dessen bewusst werden, von Gott mit un
endlicher Liebe geliebt zu sein und durch Jesus Christus ganz mit Gott versöhnt und 
eins zu sein. Schien zunächst nur der einzelne Mensch Jesus von Nazaret unendlichen 
Wert zu besitzen, insofern nur er mit Gott ganz geeint war, so zeigt sich jetzt durch die 
Vermittlung des Heiligen Geistes, dass jedes menschliche Subjekt aufgrund der unendli
chen Liebe Gottes in sich unendlichen Wert hat und unendliche, „absolute Freiheit“ ist.48 
Dank der unendlichen Liebe Gottes, wie sie in Jesus Christus erschienen ist, weiß sich 
das einzelne menschliche Subjekt als unendlich, als ewig und unsterblich. Vor Gott sind 
alle Menschen gleich. Alle haben die absolute und ewige Bestimmung, „Bürger im Reiche 
Gottes zu sein“49. „Alle Menschen sind zur Seligkeit berufen; das ist das Höchste und das 
einzig Höchste.“50 Sie sollen Gott schauen. 

Indem der Heilige Geist den einzelnen Gläubigen der Gemeinde vermittelt, Subjekte 
von unendlichem Wert und unendlicher Wesenhaftigkeit zu sein, zu unendlicher Frei
heit und zu ewigem Leben berufen zu sein, vermittelt er ihnen auch, dass sie selbst we
sentlich Geist sind und mit dem göttlichen Geist selbst eins sind. Da nun der göttliche 
Geist selbst Liebe ist und die Liebe „eben der Begriff des Geistes selbst“ ist, sind die Gläubi
gen als geistige Wesen zur geistigen Liebe aufgefordert. Diese Liebe ist laut Hegel „weder 
menschliche Liebe, Menschenliebe, Geschlechtsliebe, noch Freundschaft“51. Sie ist viel
mehr „durch die Wertlosigkeit aller Besonderheit vermittelt“. Sie geht demzufolge nicht auf 
das Besondere, das heißt sie beschränkt sich nicht auf einzelne, besondere Menschen, 
sondern zielt auf das Allgemeine, das heißt auf alle Mitmenschen. Sie schließt alle ein 
und niemanden aus. Weil sie auf alle ausgerichtet ist, schafft sie Einheit, so sehr wahre 
Einheit, dass Hegel von der Vielheit der Subjekte und Individuen in der Gemeinde sogar 
sagen kann, sie sei „nur ein Schein“52. 

45 Ebd. 302. 
46 Ebd. 301. 
47 Ebd. 
48 Ebd. 300. 
49 Ebd. 303. 
50 Ebd. 305. 
51 Ebd. 304. 
52 Ebd. 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 347 

Durch den Heiligen Geist werden sich die Gläubigen dessen bewusst, selbst Geist und 
Liebe zu sein. Diese machen „ihr wahrhaftes Selbstbewusstsein, ihr Innerstes und Ei
genstes“ aus.53 Aber sie sind sich dabei dessen bewusst, nicht als Einzelne Geist und Liebe 
zu sein, sondern als Gemeinde. Ihr inneres Selbstbewusstsein ist „wirkliches, allgemei
nes Selbstbewusstsein“54. „So ist diese Liebe der Geist als solcher, der Heilige Geist. Er 
ist in ihnen, und sie sind und machen aus die allgemeine christliche Kirche, die Gemein
schaft der Heiligen.“55 

Sind sich die Gläubigen ihrer unendlichen Subjektivität, ihres Geistes und ihrer Lie
be in sich selbst bewusst geworden, ist der Geist Gottes gewissermaßen von der Objek
tivität der Erscheinung in Jesus Christus zu seiner ursprünglichen und eigentlichen Ge
stalt, nämlich der Subjektivität, zurückgekehrt und damit zu sich selbst zurückgekom
men. 

„Der Geist ist die unendliche Rückkehr in sich, die unendliche Subjektivität, nicht als 
vorgestellte, sondern als die wirkliche, gegenwärtige Göttlichkeit, – also nicht das sub
stantielle Ansich des Vaters, nicht das Wahre in dieser gegenständlichen Gestalt des 
Sohnes, sondern das subjektiv Gegenwärtige und Wirkliche, das eben selbst so sub
jektiv gegenwärtig ist als die Entäußerung in jene gegenständliche Anschauung der Lie
be und ihres unendlichen Schmerzes und als die Rückkehr in jener Vermittlung. Das ist 
der Geist Gottes oder Gott als gegenwärtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner Gemeinde 
wohnend.“56 

Der Geist der Gemeinde ist für Hegel nichts anderes als die jetzige Gegenwart Gottes 
in der Welt, nichts anderes als der Heilige Geist selbst. Beim Reich des Sohnes war die 
göttliche Idee durch die Unmittelbarkeit und Objektivität der einzelnen sinnlichen Er
scheinung des Menschen Jesus von Nazaret gekennzeichnet. Im Reich des Geistes ist die 
göttliche Idee durch die Vermittlung durch die eigene Subjektivität bestimmt. Dank der 
Vermittlung des Heiligen Geistes erkennen die Gläubigen der Gemeinde, dass in ihrer 
eigenen Subjektivität und Geistigkeit der göttliche Geist selber gegenwärtig ist, ja dass 
ihre Subjektivität und Geistigkeit eins ist mit dem göttlichen Geist. 

Durch die Entwicklung des menschlichen Geistes, die auch schon vor dem Christus- 
Ereignis vom Heiligen Geist beeinflusst war, besaß der Mensch schon vor dem Erschei
nen Jesu Christi eine Ahnung von der Subjektivität und Dreieinigkeit Gottes sowie von 
der eigenen unendlichen Subjektivität. Ohne diese Ahnung hätte er die Menschwerdung 
Gottes sowie dessen Versöhnungswerk nicht verstehen können. Aber diese Ahnung wird 
erst durch das Erscheinen Gottes in Jesus Christus in dessen nachösterlicher Deutung 
im Heiligen Geist zur vollen Glaubensgewissheit. 

53 Ebd. 305. 
54 Ebd. 299. 
55 Ebd. 305. 
56 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


348 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

3.1.5.2 Die Realisierung des Geistigen zur allgemeinen Wirklichkeit 
Nach dem Entstehen und Bestehen der Gemeinde geht es um eine „Umwandlung, Um
formung der Gemeinde“57. Die göttliche Idee beziehungsweise das Reich Gottes ist dem 
Subjekt in der Religion nur als „Gefühl“ oder „Empfindung“ in seinem Inneren gegeben.58 
Der göttliche Inhalt wird in der Religion „nur vorgestellt“, „nicht geschaut“ und ist noch 
„nicht in sich entwickelt“.59 Der Genuss der göttlichen Gegenwart ist in der Religion „nur 
ein einzelnes Moment“60. 

„Das Jetzt des Genusses zerrinnt in der Vorstellung teils in ein Jenseits, in einen jensei
tigen Himmel, teils in Vergangenheit, teils in Zukunft. Der Geist aber ist sich schlecht
hin gegenwärtig und fordert eine erfüllte Gegenwart; er fordert mehr als nur Liebe, trübe 
Vorstellungen; er fordert, dass der Inhalt selbst gegenwärtig sei oder dass das Gefühl, 
die Empfindung entwickelt, ausgebreitet sei.“61 

Da die Religion bislang nur im Inneren des Subjekts als Gefühl und Empfindung oder 
als Vorstellung besteht, muss sie objektiviert werden, muss sie durch Objektivität ergänzt 
werden. Diese Objektivität wird gemäß Hegel in der Philosophie erreicht. Obwohl im re
ligiösen Glauben schon der wahrhafte Inhalt der göttlichen Idee vorhanden ist, bedarf 
er der Philosophie, insofern ihm noch „die Form des Denkens“ fehlt.62 

„Gefühl, Vorstellung, können wohl den Inhalt der Wahrheit haben, aber sie selbst sind 
nicht die wahrhafte Form, die den wahrhaften Inhalt notwendig [d. h. vernünftig] 
macht. Das Denken ist der absolute Richter, vor dem der Inhalt [des Glaubens] sich 
bewähren und beglaubigen soll.“63 

Die Philosophie denkt, was das religiöse Subjekt als solches fühlt. Von daher ist es für He
gel in ihr „einzig nur darum zu tun, die Vernunft der Religion zu zeigen“, zu zeigen, dass 
die Religion vernünftig ist.64 So betrachtet ist die Philosophie Theologie, die die Versöh
nung Gottes mit sich selbst und mit der Welt denkt. 

Nach dieser hochspekulativen Deutung der Dreieinigkeit Gottes, die den christlichen 
Glauben unhinterfragt vorauszusetzen scheint, muss nun aber der Frage nachgegangen 
werden, inwieweit die Glaubenslehre von der Trinität überhaupt biblisch begründet ist. 

Literatur 

G.W.F. Hegel: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II [= VPR II], Werke 17, 2013. 

57 VPR II 329. 
58 Ebd. 
59 Ebd. 
60 Ebd. 
61 Ebd. 329f. 
62 Ebd. 341. 
63 Ebd. 
64 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 349 

3.2 Vater, Sohn und Geist 

Die Lehre vom dreieinen Gott macht „nach dem übereinstimmenden Urteil der christ
lichen Theologen fast aller Jahrhunderte“ das entscheidend und unterscheidend Christliche 
aus.65 Jedoch lässt sich bereits im Alten Testament so etwas wie eine geheime echte Vor
geschichte der Trinitätsoffenbarung erkennen (Kap. 3.2.1). Sehr deutlich bezeugt ist dann 
die Dreieinigkeit im Neuen Testament (Kap. 3.2.2). 

Literatur 

Jürgen Werbick: Trinitätslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 481–576. 

3.2.1 Spuren der Trinität im Alten Testament: das Wort, die Weisheit 
und der Geist Gottes 

Nach alttestamentlichem Zeugnis ist Jahweh einerseits weltüberlegener Gott, der als Ur
grund der Welt diese „im Tiefsten zusammenhält und ordnet“, andererseits aber „zu
gleich ein beziehungsfähiger und beziehungswilliger Gott“.66 Als Bundespartner Israels 
ist er seinem auserwählten Volk in der Welt und in der Geschichte hilfreich nahe und 
teilt ihm seinen Willen mit. Seine geschichtliche Gegenwart ist durch sein Wort, seine 
Weisheit und seinen Geist vermittelt. Diese stellen „Offenbarungsmedien“ dar, in denen 
sich Gott seinem Volk kundtut und erfahrbar macht. Zunehmend werden sie als Eigen
wirklichkeiten betrachtet, wenn sie auch niemals von Gott abgelöst sind. 

Schon das Wort Gottes, das von Jahweh „gesendet“ wird, wird in gewissem Sinn als 
eine eigene Wirklichkeit gedacht.67 Es geht von Gott aus, wirkt, was er beschlossen hat, 
und kehrt zu ihm zurück.68 Es heilt und kann wie ein Krieger mitten in das dem Verder
ben geweihte Land springen.69 

Noch deutlicher wird im Alten Testament die Weisheit Gottes personifiziert. In der 
nachexilischen Zeit tritt ihre Figur neben den Geist und vielfach an seine Stelle. Seit 
Ewigkeit ist sie bei Gott und war wie der Geist bei der Erschaffung der Welt aktiv an
wesend. Sie durchwirkt den Kosmos und handelt mit Gott in der Schöpfung. Sie wirkt in 
der Geschichte des Volkes und erweckt Propheten. Sie kann wie eine Person sprechen. 
Im Buch Ijob erscheint die göttliche Weisheit sogar als etwas von Gott Verschiedenes, 
der allein weiß, wo sie sich verbirgt.70 Nach Jesus Sirach sagt sie von sich selbst, aus dem 
Munde Gottes, des Höchsten, hervorgegangen zu sein, im Himmel zu wohnen und von 

65 Werbick 481. 
66 Ebd. 484f. 
67 Jes 9,7; Ps 107,20; 147,18. 
68 Jes 55,10f. 
69 Weish 16,12; / Weish 18,15. 
70 Ijob 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013 - am 13.02.2026, 20:07:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

