3. Die Dreieinigkeit Gottes

Dass Gott dreieinig ist, das heifdt als Vater und als Sohn und als Heiliger Geist existiert,
gehort zu den Grundgeheimnissen des Christentums. Diesem soll wiederum in einem phi-
losophischen (Kap. 3.1), einem biblischen (Kap. 3.2), einem systematisch-theologischen
(Kap. 3.3), einem religionswissenschaftlichen (Kap. 3.4) und einem spirituellen Teil (Kap.
3.5) nachgegangen werden.

3.1 Hegels Lehre von den drei Reichen Gottes

Das Geheimnis der Trinitit gedanklich nachvollziehbar zu machen, ist eine der schwie-
rigsten und zugleich wichtigsten Aufgaben christlicher Philosophie. Dabei diirfte neben
Augustinus kaum ein anderer Denker die Trinititsspekulation in der Kirche des Wes-
tens so stark beeinflusst haben wie Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831), der in
der Dreieinigkeit Gottes die Grundbestimmung der christlichen Religion itberhaupt sah.
Bevor sein trinitarisches Denken anhand seiner Lehre vom Reich des Vaters (Kap. 3.1.3),
des Sohnes (Kap. 3.1.4) und des Geistes (Kap. 3.1.5) ausfiihrlich zur Darstellung kommt',
wird vorab anhand der Phinomenologie des Geistes (Kap. 3.1.1) und der Enzyklopidie (Kap.
3.1.2) zum besseren Verstindnis seiner Dialektik kurz in seine Methode, seine Religions-
philosophie und sein philosophisches System eingefiihrt.*

Literatur

Johannes Herzgsell: Cott iiber uns—Gott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anniherungen an Gott, 2018.

1 Vgl. Bd. 1, Kap. 2.1.5.
2 Vgl. Herzgsell 346-388.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

334

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il
3.11 Die ,Phanomenologie des Geistes”

In seinem frithen Hauptwerk Phdnomenologie des Geistes (1807) verfolgte Hegel, wie er in
seiner Enzyklopidie (1830) schreibt, die Idee, ,von der ersten, einfachsten Erscheinung des
Geistes, dem unmittelbaren Bewusstsein, anzufangen und die Dialektik desselben bis zum
Standpunkte der philosophischen Wissenschaft zu entwickeln, dessen Notwendigkeit
durch diesen Fortgang aufgezeigt wird>. Es geht in diesem Werk mithin um einen phi-
nomenologischen Aufstieg, dessen Ziel darin besteht, zu der hchsten Form des Wissens,
dem ,absoluten Wissen“, zu gelangen, das heif3t, die vollkommene Einheit von Subjekt
und Objekt beziehungsweise von Erkennendem und Erkanntem und damit den Stand-
punkt der Identitit zu erreichen. Dieses Wissen soll dann nach Hegel der Ausgangs-
punkt wahrer Wissenschaft sein. Da es sich nicht direkt durch einen Sprung, sondern
nur durch einen langen dialektischen Vermittlungsprozess erlangen lisst, ist bei ihm
nicht nur das Ergebnis, sondern der ganze Weg dahin wichtig. Das wirkliche Ganze, um
das es zu tun ist, ist das Resultat zusammen mit seinem Werden, das Ziel einschliefSlich
des Weges.

Aus religionsphilosophischer Sicht ist an der Phinomenologie des Geistes bedeutsam,
dass der Weg des Menschen zum absoluten Wissen auch der Weg ist, auf dem sich das Ab-
solute (Gott) selbst begreift. In ihm als dem alles Umfassenden und Bestimmenden kann
es Unterschiede und Unterscheidung nur als Selbstunterscheidung geben, weshalb es Sub-
jekt (,lebendige Substanz“) sein muss, nicht nur (tote) Substanz sein kann. Als ein solches
umfasst es den gesamten Prozess seiner Erkenntnis. Ihn bestimmt Hegel dann niher-
hin als ,Bewegung des Sichselbstsetzens oder die Vermittlung des Sichanderswerdens

mit sich selbst“*

. Damit ist bereits auf zwei Kerngedanken seiner Religionsphilosophie
hingewiesen: Das Einzelne kann nur aus dem prozesshaften Ganzen begriffen werden, und
das Ganze ist das Absolute selbst.

Um das Ganze geht es auch in Hegels berithmten Sitzen aus der Vorrede zur Phino-
menologie des Geistes: ,,Das Wahre ist das Ganze. Das Ganze aber ist nur das durch seine
Entwicklung sich vollendende Wesen.“* Dieses Ganze stellt sich dem Denken als Zusam-
menhang dar, als System. , Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann
[deshalb] allein das wissenschaftliche System derselben sein.“ Gefithl und Begeisterung
konnen ,die Anstrengung des Begriffs“ nicht ersetzen.” Zwar ist der Gegenstand der Phi-
losophie das Erhabenste itberhaupt, nimlich Gott. ,Die Philosophie aber muss sich hii-
ten, erbaulich sein zu wollen.“®

Beim Aufstieg des menschlichen Bewusstseins bis zum wahren Wissen erweist sich
dasjeweilige Wissen immer wieder als Schein, der durch bestimmte Negation iiberwunden
werden muss, um zu einem héheren positiven Wissen zu gelangen, das dann wieder-
um zu negieren ist. Hegel nennt diese dialektische Bewegung, die das menschliche Be-

3 Hegel: Enzyklopddie [= E] | §25, 92).

4 Hegel: Phiinomenologie des Geistes [= PC], Werke 3, 23.
5 PG 24.

6 PG14.

7 PG 56.

8

PG17.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

wusstsein an sich selbst ausiibt, dasjenige, was eigentlich Erfahrung genannt wird. Dem-
entsprechend sucht er die Erfahrung des menschlichen Bewusstseins nachzuzeichnen,
und er tut dies vom Standpunkt des Philosophen aus, der bereits die hochste Form des
Wissens erreicht hat. Diese iiberlegene Perspektive gibt er mit dem Ausdruck , fiir uns*
wieder, namlich fir uns Philosophen. Das einfache Bewusstsein hat aber diesen Stand-
punkt noch nicht erreicht. Es ist noch auf einer unteren Stufe befangen. , Fiir es“ist der
Weg mit seinen einzelnen Stufen und das Ziel noch nicht klar. Der Philosoph hingegen
kennt bereits das Ziel des Aufstiegs des Bewusstseins: das absolute Wissen, bei dem ,der
Begriff dem Gegenstande, der Gegenstand dem Begriffe entspricht*. Dort legt das Be-
wusstsein ,seinen Schein“ab und wird ,die Erscheinung dem Wesen gleich*.’

Ausgehend von der sinnlichen Gewissheit gelangt das Bewusstsein jeweils durch be-
stimmte Negation tiber die Wahrnehmung und die Verstandeserkenntnis zum Selbstbewusst-
sein, vom Selbstbewusstsein mittels der Herr-Knecht-Dialektik schliefilich zur Vernunft-
erkenntnis, bei der das Bewusstsein schon imstande ist, alle Grenzen zu iiberschreiten
und auf das Ganze der Realitit auszugreifen, und von der Vernunfterkenntnis tiber die
Stufe des Geistes, mit seinen drei Facetten der Sittlichkeit, der Bildung und der Moralitit
tiber die Stufe der Religion hin zum absoluten Wissen der Philosophie.

Im religionsphilosophischen Zusammenhang ist die vorletzte Stufe, die Stufe der
Religion, von besonderem Interesse. Hegel unterscheidet auf dieser Stufe des Bewusst-
seins drei Formen: die natiirliche Religion, die Kunst-Religion und die offenbare Religion.
In der natiirlichen Religion wird das alles umfassende und alles so mit sich vereinende
und vers6hnende Géttliche in Symbolen von Licht und Finsternis und in Pflanzen- und
Tiergestalten dargestellt sowie in gewaltigen Bauwerken, etwa den Pyramiden in Agyp-
ten, verehrt. In der Kunst-Religion, die mit der griechischen Religion identisch ist, er-
scheint das Gottliche auf prekire Weise in menschlicher Gestalt. In der offenbaren Religion
des Christentums wird jedoch die Vermenschlichung Gottes in einer Weise zum Thema,
die das Gottliche nicht auflgst, sondern ihm aufs hochste gerecht wird. Gott wird nach
christlicher Uberzeugung selbst wahrer Mensch. Er offenbart sich im Menschen. Er zeigt
sich als Geist, als Selbst, das auch das andere seiner ertrigt, das in dieses andere seiner
selbst sich entiuflert, darin bei sich bleibt und es auf diese Weise mit sich verséhnt. Die
Religion als die Sphire der Versshnungsgewissheit hat fiir Hegel im Christentum ihre
uniiberbietbare Vollkommenheit erreicht.

Religion ist fir das Bewusstsein die Gewissheit einer itbergeordneten, allumfassen-
den Verséhnung.

In der offenbaren Religion des Christentums ist nach Hegel das Bewusstsein zu der
Erfahrung gelangt, dass sein umfassender Gegenstand, nimlich das Géttliche oder Gott,
mit ihm eins ist, dass die gottliche Substanz Subjekt ist. Damit ist inhaltlich das Ziel des
Aufstiegs schon ganz erreicht. Was nun noch bleibt, ist die Aufgabe, dem Bewusstsein
dieses Inhaltes die gemifle Form zu geben. Diese Form ist das absolute Wissen, der sich
in Geistgestalt wissende Geist oder das begreifende Wissen. Sie ist dabei nichts anderes
als die Struktur des Selbstbewusstseins: die Selbstbeziiglichkeit in der Unterschieden-
heit von sich, das Beisichsein im anderen seiner selbst. Hegel nennt diese Struktur den

9 PG 74.
10 PGB8

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

335


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

336

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

,Begriff“. Er ist die Struktur des Wissenden und des Gewussten, des Subjekts und Ob-
jekts, ebenso wie die Struktur der Einheit beider.

Erstin der Philosophie ist sich das menschliche Bewusstsein seiner Struktur, eben sei-
nes Begriffes, voll und ganz bewusst. Es weif dann in der hdchsten Form, dass es Selbstbe-
wusstsein ist. Das Bewusstsein weif3, dass es sich auf sich selbst bezieht und bezogen ist,
indem es sich auf anderes, von ihm Unterschiedenes bezieht. Es ist sich dessen bewusst,
bei sich zu sein, indem es beim anderen seiner selbst, kurz, beim anderen, ist. Das ge-
nau ist die Struktur beziehungsweise der Begriff des menschlichen Geistes und, da der
menschliche Geist, wie im religiosen Bewusstsein deutlich geworden ist, mit dem Gottli-
chen einsist, eben auch des gottlichen Geistes. Indem sich das menschliche Bewusstsein
in der Philosophie seiner eigenen Struktur und seines eigenen Begriffes bewusst gewor-
denist, ist der Standpunkt des absoluten Wissens erreicht. Dieses Wissen, das durch den
Aufstieg in der Phanomenologie des Geistes erreicht worden ist, gilt es dann wissenschaft-
lich-systematisch zu entfalten. Hegel selbst nimmt diese Entfaltung im System seines
spaten Hauptwerkes Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, das in
drei Auflagen erschien ist (1817, 1827 und 1830), vor.

Literatur

G.W.F. Hegel: Phidnomenologie des Ceistes, Werke 3,1986.

3.1.2 Die ,Enzyklopadie”

Die Enzyklopddie (1830) umfasst drei grof3e Teile: 1. Die Wissenschaft der Logik; 2. Die Phi-
losophie der Natur; 3. Die Philosophie des Geistes. Den dritten Teil untergliedert Hegel
wiederum in drei Abschnitte: 1) der subjektive Geist, 2) der objektive Geist und 3) der abso-
lute Geist. Dabei behandelt er im Abschnitt tiber den subjektiven Geist die Anthropologie
(konkret die Seele), die Phinomenologie des Geistes (konkret das Bewusstsein) und die
Psychologie (konkret den Geist), im Abschnitt iiber den objektiven Geist das Recht, die
Moralitit und die Sittlichkeit.

Im Abschnitt tiber den absoluten Geist fragt Hegel schlieRlich nach dem letzten und
umfassendsten Zusammenhang. Es kann dies nur das Absolute selbst sein, eben der ab-
solute Geist, der die Welt in ihrer Einheit von Natur und Geschichte tragt und begriindet
und die letzte Einheit von Subjekt und Objekt darstellt. Dieser Geist ist fiir Hegel die
absolute Idee und heif3t in religiéser Sprache Gott. Damit ist das Thema, das im letzten
Abschnitt der Enzyklopidie noch zu behandeln ist, angegeben: die Religion. , Die Religi-
on‘, so Hegel, ,wie diese hochste Sphire im Allgemeinen bezeichnet werden kann, ist
ebensosehr als vom Subjekte ausgehend und in demselben sich befindend als objektiv
von dem absoluten Geiste ausgehend zu betrachten, der als Geist in seiner Gemeinde
ist.“"" Die Religion ist demnach vom Menschen her und von Gott her zu bestimmen.

1 E 111 §554, 366.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Obwohl Hegel diese hichste Sphire des Geistes dem Inhalt nach der Religion zu-
ordnet, unterteilt er diese Sphire noch einmal gemif den Formen, nach denen der ab-
solute Geist aufgefasst werden kann. Diese Formen sind die Anschauung, die Vorstellung
und das Denken. IThnen entsprechen die drei grofien Weisen der Vergegenwirtigung des
Absoluten, wie sie sich in der Geschichte ausgebildet haben: die Kunst, die Religion und
die Philosophie. Die Kunst ist dabei die Vergegenwirtigung des Absoluten in der Form
der Anschauung. In den Kunstwerken kommt die ,,absolute Idee*im wértlichen Sinne zur
»Erscheinung®. Die Schonheit besteht im Gelingen dieser Erscheinung. Das Wahre soll
dem Bewusstsein aufgehen, indem es sinnlich anschaubar wird.

Ein Zugang zu Gott kann Kunst nur sein, wenn Gott diesen Zugang aus seiner Souve-
ranitit heraus gewihrt. Dies ist aber der Fall, weil er sich in der menschlichen Subjektivi-
tit offenbart, wie es das Christentum als die ,wahrhafte“ oder die , geoffenbarte Religi-
on“lehrt. Gott ist Geist, der sich offenbart, sich manifestiert, er ist ,Geist fiir den Geist®,
namlich fiir den menschlichen Geist. Dieses Offenbaren und Sich-Manifestieren Gottes
ereignet sich in der Geschichte und gipfelt nach christlicher Lehre in der Geschichte Je-
su Christi. Das religiose Bewusstsein wird seines Gottes dadurch inne, dass es sich die
Offenbarung Gottes in der Geschichte, die Offenbarungsgeschichte, ,vorstellend“verge-
genwirtigt. Vorstellung allein vermag aber laut Hegel den wahrhaften geistigen Gehalt
der Offenbarungsgeschichte nicht voll zu erfassen. Sie betrachtet ihn zu sehr nach sei-
ner geschichtlichen Seite und bedarf daher der spekulativen Erginzung durch Theolo-
gie und Philosophie. Im religiosen Glauben ist die Einheit mit dem absoluten Geist als
Vers6hnung mit Gott bereits grundsitzlich vollbracht. Doch muss diese Einheit, soll sie
vollkommen sein, bis in die , Spitze* des Subjekts hinein verwirklicht werden, das heifdt
auch dort, wo das Subjekt in hochster Eigenstindigkeit nur sich selbst verantwortlich
ist, nimlich im Denken.

Aus diesem Grund macht Gottes Offenbarung nicht irgendwo vor dem Denken halt,
sondern gilt gerade dem Denken und muss von diesem aufgenommen werden. Die den-
kende Betrachtung des religiésen Inhalts ist auch deshalb angemessen, weil der Gegen-
stand der Betrachtung, der absolute Geist oder Gott, Subjekt ist, Selbstbezug und Selbst-
vermittlung wie der denkende Mensch selbst. Damit wird erst die Philosophie oder eine
mit ihr eins gewordene Theologie Gott gerecht.

Nach Hegel vergegenwirtigen mithin Kunst, Religion und Philosophie den absoluten
Geist, das Absolute, Gott. Die Kunst tut dies in der Form der Anschauung, die Religion
in der Form der Vorstellung und die Philosophie in der Form des Denkens.

Hegel erkennt den , Inhalt“ von Kunst und Religion an, auch die ,Formen®, in denen
sich der Inhalt zunichst darstellt, das heifdt die Anschauung und die Vorstellung. Zu-
gleich forderterjedoch eine Befreiung von der Einseitigkeit der Formen, nimlich von der
Unmittelbarkeit der Anschauung und dem Trennenden und Positiven der Vorstellung.
Er fordert die Erhebung zur ,absoluten Form* - dem Denken. Durch diese Erhebung ge-
langt das Denken zur absoluten Selbstvermittlung. In ihr erfasst das Denken zutiefst sich
selbst und seinen Gegenstand: den absoluten Geist, Gott. Damit ist das Programm der
Phinomenologie des Geistes zum Ziel gekommen und die Enzyklopidie vollendet. Das Abso-
lute, Gott, das anfinglich als Substanz betrachtet wurde, ist als Subjekt erkannt, dessen
Gegenwart fiir Hegel das Denken ist. In diesem Denken zeichnet sich bereits eine Drei-
einheit ab, insofern es sich dessen bewusst ist, nur bei sich zu sein, indem es sich auf von

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

337


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

338

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

ihm Verschiedenes bezieht, um sich schlieRlich mit ihm zu einen beziehungsweise eins
Zu wissen.

Seine theologische Trinitdtsspekulation hat Hegel dann im letzten Teil seiner Vorlesungen
iiber die Philosophie der Religion, die er insgesamt viermal zwischen 1821 und 1831 gehalten
hat, entfaltet. Dabei widmet er jeder einzelnen gottlichen Person ein eigenes Kapitel und
vertritt eine Drei-Reiche-Lehre, die nun niher beleuchtet wird.

Literatur

G.W.F. Hegel: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften I-111, Werke 8—10,1986.

3.1.3 Das Reich des Vaters

Hegel sucht zunichst einmal Gott ohne die inneren trinitarischen Beziehungen und oh-
ne die schopferische Beziehung zur Welt zu erfassen.” Gott ist so betrachtet Gottan und
fiir sich vor oder aufler der Welt. Er ist in dieser Form nur ewige, abstrakte Idee und dem
Menschen nur im Element des Gedankens oder Denkens, und zwar des reinen, allge-
meinen, nicht des konkret begreifenden Denkens gegeben. Keinerlei Unterschied ist in
ihm. Sein Wesen ist in keiner Weise mit dem Anderssein behaftet. Denkt man mit Hegel
jedoch konkret iiber Gott nach, zeigt sich, dass es in ihm eine absolute Unterscheidung
gibt (Kap. 3.1.3.1) und seine Dreieinigkeit dialektisch zu verstehen ist (Kap. 3.1.3.2).

Literatur

G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion 11 [= VPR I1], Werke 17, 2013.

3.1.3.1 Die absolute Unterscheidung

Gott als reine Einheit ohne jede Verschiedenheit und ohne jedes Anderssein gibt es nicht
und hat es nie gegeben. In ihm ist es immer schon, wie Hegel sagt, zur ,absoluten Di-
remtion‘ gekommen, das heifst wortlich: zur Entzweiung, Trennung, Entfremdung, ge-
meint ist Unterscheidung.” Zum Begriff Gottes gehort die innere Verschiedenheit seiner
Einheit. Er hat die Struktur einer Einheit (mit sich) in Unterschiedenheit.

Vor diesem Hintergrund kennzeichnet Hegel das Denken des Endlichen, bei dem der
Mensch mithilfe seines Verstandes die Einheit ohne Verschiedenheit oder auch die Ver-
schiedenheit ohne Einheit denkt, als abstraktes Denken, das Denken des unendlichen Ge-
genstandes oder des Unendlichen, bei dem der Mensch mithilfe seiner Vernunft die Ein-
heit mit Verschiedenheit oder in Verschiedenheit denkt, als konkretes Denken. Abstraktes

12 Vgl. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion |l [= VPR I1], 218—220.
13 VPRIl 220f.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Denken sieht von Unterschieden ab oder bleibt bei Unterschieden stehen, ohne zur hé-
heren Einheit vorzudringen, konkretes Denken nimmt bei aller Einheit und bei allem
Allgemeinen und Gemeinsamen auch die Unterschiede wahr beziehungsweise bei den
Unterschieden die hohere Einheit.

3.1.3.2 Die Dialektik der Dreieinigkeit Gottes

Um die Lehre von der Dreifaltigkeit Gottes spekulativ zu entwickeln, geht Hegel als erstes
von der These der Geistigkeit Gottes aus: Gott ist Geist.™* So steht es schon im Johannes-
evangelium.” Gott ist der allgemeine Geist, der sich aber besondert, das heifit der eine
besondere, konkrete Gestalt annimmt oder hat, nimlich die Gestalt der Dreieinigkeit.
Dies ist die absolute Wahrheit tiber Gott, und die Religion, die dies zum Inhalt hat, ist
die wahre Religion, und diese ist fiir Hegel das Christentum.

Gott als Geist ist Prozess, Bewegung, Leben. Und die Bewegung und das Leben be-
steht darin, dass Gott sich in sich selbst unterscheidet, sich in sich selbst bestimmt, sich
als dem Allgemeinen in sich selbst das andere, Besondere oder von ihm Unterschiedene
gegeniiberstellt, aber so, dass der Unterschied in der Einheit aufgehoben, sozusagen wie
nicht gesetzt ist, und so das eine in dem anderen bei sich selbst ist. Im konkreten Blick
auf Gott Vater und Gott Sohn bedeutet dies fiir den Vater: In der Gottheit als Geist ist der
Vater vom Sohn verschieden, aber dies in einer Einheit oder Identitit, sodass der Vater
im Sohn durch den Heiligen Geist ganz bei sich selbst ist. Die Dreieinigkeit als Einheit
und Unterschiedenheit ist fiir Hegel in der ganzen Idee Gottes von vornherein enthalten.

Die These, Gott sei Geist, lisst sich Hegel zufolge auch nach der Weise der Empfin-
dung ausdriicken und besagt dann: Gott ist Liebe. So heif’t es bereits im Ersten Johan-
nesbrief.’® Dabei ist Liebe ,ein Unterscheiden zweier, die doch fiireinander schlechthin
nicht unterschieden sind*”. Das Gefiithl und das Bewusstsein dieser Identitit oder Ein-
heit trotz der Unterschiedenheit ist Liebe. In der Liebe bin ich aufSer mir, nimlich beim
anderen, habe ich mein Selbstbewusstsein nicht in mir, sondern im anderen, und ist um-
gekehrt der andere aufer sich und hat sein Selbstbewusstsein nur in mir. Die Liebenden
sind nur das Bewusstsein ihres Auflersichseins und ihrer Identitit. Das Anschauen, Fith-
len oder Wissen dieser Einheit in Verschiedenheit und im Aufiersichsein ist Liebe.

Hegel sucht nun von den beiden Thesen aus, dass Gott Geist und Liebe ist, die Idee
der heiligen Dreieinigkeit Gottes, wie sie in der christlichen Religion ausgesprochen ist,
moglichst genau zu bestimmen. Dabei ist der Ausdruck ,Geist“ fiir ihn noch mehr geeig-
net als der der , Liebe*, das Wesen Gottes zu erfassen. Denn die Bestimmung des Geistes,
der bei sich ist und frei ist, ist die hohere Bestimmung, insofern sie eine begriffliche Be-
stimmung ist, wihrend die Bestimmung der Liebe nur eine Bestimmung der Empfindung
nach ist.

Der Inhalt der Idee vom dreieinigen Gott ist den Menschen von Gott selbst mitgeteilt,
also geoffenbart. Fiir sie ist er ,ein Gegebenes und Empfangenes“®. Sie kennen ihn im

14 VPR Il 221—240.

15 Joh 4, 24.
16 1)oh4,8.
17 VPRIl 234.

18 Ebd.222.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

339


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

340

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Mysterium des Dogmas in der christlichen Religion. Demnach ist Gott Vater, Sohn und
Heiliger Geist, dreieiner Gott. Die Menschen glauben an diesen Inhalt und kénnen ihn
aufnehmen, weil sie Geist sind, so wie Gott Geist ist. Aber sie konnen den Inhalt zunichst
nur in ihrer Vorstellung aufnehmen, noch nicht begreifen. Der Inhalt muss aber begriffen
werden, er muss in die Form des Begriffes, in die Form des reinen Denkens, in spekulative
Form gebracht werden. Und genau das ist die Aufgabe oder, wie Hegel sagt, ,das Tun der
Philosophie*.

Bei der Dreieinigkeit Gottes ist das Verhiltnis von Vater und Sohn ,aus dem organi-
schen Leben genommen“*°. Es driickt ein natiirliches Verhiltnis aus, das aber nur bild-
lich gebraucht wird, weshalb es nie ganz dem entspricht, was es darstellen soll. Die Aus-
sage: ,Gott erzeugt ewig seinen Sohn*, die in der Sprache der Religion und der bildlichen
Vorstellung artikuliert ist, muss in die Sprache der Philosophie und des spekulativen und
konkreten Denkens, das heifdt des Begreifens, iibersetzt werden. Dann heif3t die Aussa-
ge: ,Gott unterscheidet sich von sich.“** Laut Hegel fangen wir so von Gott zu sprechen
an. Gott unterscheidet sich von sich und , ist in dem gesetzten anderen schlechthin bei

«22.

sich selbst“. Das ist ,die Form der Liebe“**. Als eine Art Definition dieser spekulativen

Idee der Dreieinigkeit Gottes darf dann folgende Formulierung Hegels gelten:

L,Gott in seiner ewigen Allgemeinheit ist dies, sich zu unterscheiden, zu bestimmen,
ein anderes seiner zu setzen und den Unterschied ebenso aufzuheben, darin bei sich
zu sein, und nur durch dies Hervorgebrachtsein ist der Geist.*3

Der spekulative Grundgedanke der Dreifaltigkeit Gottes besteht gewissermafien in ei-
ner doppelten zeitgleich-ewigen Beweguny, die in traditioneller religioser Sprache ausge-
driickt einerseits der ewigen Zeugung des Sohnes durch den Vater und andererseits der
ewigen Hauchung des Heiligen Geistes durch den Vater und den Sohn entspricht. Gott
setzt in sich ein anderes und setzt damit den Unterschied, ja den realen Widerspruch.
Denn indem der Vater vom Sohn verschieden und zugleich mit ihm eins ist, ist er mit
ihm zugleich nicht-identisch und identisch. Gott belisst es aber nicht bei diesem Wi-
derspruch, sondern hebt ihn dialektisch auf. Er bringt die widerspriichlichen Bestim-
mungen weg, sodass das andere ganz mit ihm eins wird, er ganz bei sich im anderen ist.
Kurz: Gott setzt den Widerspruch in sich und negiert ihn absolut.

Fir Hegel bleibt der Unterschied (Widerspruch) in Gott zwischen Vater und Sohn
auch nach seiner Aufthebung im Heiligen Geist bestehen. Die Aufhebung ist also bei ihm
nicht als eine abstrakte Negation zu verstehen, bei der am Ende der Unterschied nicht
mehrvorhanden ist, sondern als ein dialektisches Aufheben im bekannten dreifachen Sinn
von 1. Negieren (Beseitigen), 2. Aufbewahren (Bewahren) und 3. Hinaufheben (auf eine ho-
here Stufe). Im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes bedeutet dies:

19 Ebd. 223.
20 Ebd.
21 Ebd.
22 Ebd.

23 Ebd.231.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

«  Der Unterschied oder Widerspruch zwischen Vater und Sohn wird insofern aufge-
hoben, als alles Trennende, Entzweiende und Entfremdende, das mit diesem Unter-
schied einhergehen kénnte, vollig behoben, entfernt, beseitigt ist.

« Der Unterschied zwischen Vater und Sohn bleibt auch nach seiner Aufthebung im
Heiligen Geist bewahrt, erhalten.

«  DerUnterschied zwischen Vater und Sohn ist durch die Aufthebung im Heiligen Geist
auf eine hohere Stufe gehoben, in eine héhere Einheit integriert.

Die Einheit der Dreieinigkeit Gottes ist insofern eine h6here, nimlich wahrhaft geistige
Einheit als jene hypothetische, vollig abstrakte und unterschiedslose Einheit Gottes mit
sich selbst, als in ihr der Unterschied zwischen Vater und Sohn zugleich vollkommen be-
wahrt und vollkommen iiberbriicktist. Eine differenzierte Einheit stellt fitr Hegel grund-
sitzlich eine hohere Einheit dar als eine v6llig ununterschiedene, eine vermittelt-unmit-
telbare eine hohere als eine blofd unmittelbare. Vater und Sohn sind in der Gottheit nicht
einfach identisch miteinander, wodurch sie sich nicht mehr voneinander unterscheiden
lieRen, sondern sind gerade in ihrer Nicht-Identitit identisch miteinander.

3.1.4 Das Reich des Sohnes

Beim Reich des Vaters ging es um die ewige, spekulative Idee der Dreieinigkeit Gottes,
um Gott an und fiir sich. Beim Reich des Sohnes geht es um die Differenz zwischen Unend-
lichem und Endlichem, um Gott in der Welt.** Wahrend die géttliche Idee beim Reich des
Vaters in der Bestimmung der Unendlichkeit betrachtet wurde, wird sie beim Reich des
Sohnes in der Bestimmung der Endlichkeit betrachtet. Und wihrend sie im ersten Reich
im Element des Denkens auftrat, tritt sie nun im Element der Erscheinung in der Welt auf.
Der Gott, der an und fiir sich dreieinig existiert, ist Gegenstand firr den Menschen, in-
sofern dieser denkendes Subjekt ist. Der Gott, der in der Welt erscheint, ist Gegenstand
fiir den Menschen, insofern dieser ein endliches, empirisch-konkretes, sinnliches Sub-
jektist. Die gottliche Idee wird hier nicht gedacht, sondern wahrgenommen. So gelangt
der Mensch beziiglich der Idee Gottes von der absoluten Wahrheit zum unmittelbaren
Wissen und damit zur Gewissheit.

Da nach Hegel der innergéttlichen Unterscheidung zwischen Vater und Sohn noch
der letzte Ernst fehlt (Kap. 3.1.4.1), ,musste* Gott die nichtgéttliche Welt erschaffen und
der Sohn darin Mensch werden (Kap. 3.1.4.2), um mit der Liebe des anderen als solchen
ganz ernst zu machen.

3.1.4.1 Das Setzen des Unterschiedes

Gottes ewige geistige Bewegung in der Trinitit besteht darin, sich zu unterscheiden und
diesen Widerspruch in sich aufzuheben. Hegel kritisiert an dieser inneren Bewegung,
das Sich-von-sich-Unterscheiden oder Sich-in-sich-Unterscheiden, mit dem die Bewe-
gung anhebe, sei nur ein Spiel, dem der eigentliche Ernst fehle. Er spricht vom ,Spiel die-
ses Unterscheidens, mit dem es kein Ernst ist“*®. Es ist nur Spiel, weil das, was Gott von

24 VPRIl 241-299.
25 VPRIl 222.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

34


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

342

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

sich unterscheidet, nicht die Gestalt echten Andersseins hat, sondern das Unterschiede-
ne unmittelbar nur das ist, von dem es geschieden wurde — nimlich Gott. Unterscheidet
sich Gott von sich, ist das Unterschiedene wiederum Gott. Der Sohn, den der Vater in
Ewigkeit zeugt, ist Gott, genauso wie der Vater.

Ganz anders verhilt es sich dagegen bei der Erschaffung der Welt durch Gott. ,[Die]
Welt ist da bestimmt als das wesentlich andere Gottes, die Negation von Gott, auf3er, oh-
ne Gott, gottlos seiend.*® Erschafft Gott die Welt, so setzt er ein anderes, das ihm gegen-
iiber wirklich und wesentlich anders ist, nimlich endliche, nichtgéttliche Wirklichkeit.
Deshalb erhilt nach Hegel das Sich-Unterscheiden Gottes, das gottliche Setzen eines an-
deren erst bei der duleren Erschaffung der Welt seinen wahren, vollen Ernst, wihrend
es im Inneren der Dreieinigkeit fiir Hegel nur ein Spiel bleibt.

Aus diesem Grund wird auch der Unterschied zwischen Vater und Sohn erst in der
Menschwerdung des Sohnes vollendet. Denn erst in ihr haben die Unterschiedenen wirk-
lich verschiedene Bestimmungen: der Vater die Bestimmung der Gottlichkeit und der
Unendlichkeit, der Sohn die Bestimmung des Menschseins und der Endlichkeit. Erst
durch die Menschwerdung erhilt der Sohn die Bestimmung ,des anderen als solchen*,
ist er ,ein Freies, fiir sich selbst*, erscheint er ,als ein Wirkliches aufier, ohne Gott“.*”

Da es in der Ewigkeit Gottes jedoch keine verschiedenen Akte, Handlungen oder Ti-
tigkeiten Gottes gibt, geht es fiir Hegel beim Akt der Erschaffung und der Versshnung
der Welt durch Gott einerseits und dem innertrinitarischen Akt der Entzweiung und Ei-
nung in Gott andererseits streng begrifflich gedacht um ein und denselben Akt Gottes. Der
Gedanke der Welt als anderes und ihres Prozesses ist schon im Gedanken der Dreieinig-
keit Gottes und seines Prozesses enthalten. Er ist nur Moment an der Idee der Trinitit.
Denn trotz des Unterschiedes zwischen dem gottlichen und dem weltlichen anderen ist
sowohl die innergottliche trinitarische Entfaltung Gottes als auch die , iulere” Erschaf-
fung und Versdhnung der Welt durch Gott im Grunde nichts anderes als der Prozess,
,sich als anderes zu unterscheiden und dies in sich zuriickzunehmen, sodass dies Zu-
riick ebenso das Aufien als das Innen ist“*®. In der Dreieinigkeit setzt Gott der Vater das
andere seiner, den Sohn, um sich mit diesem im Heiligen Geist ganz zu versdhnen, ganz
eins zu werden. Ganz analog setzt Gott bei der Erschaffung der Welt das andere seiner,
um es durch den Sohn im Heiligen Geist ganz mit sich zu versdhnen, ganz mit sich zu
einen.

3.1.4.2 Die Menschwerdung Gottes

Nach Hegel geniigt es nicht, die Einheit und Verséhntheit des endlichen Menschen mit
dem unendlichen Gott im allgemeinen Gedanken des Menschen aufzuweisen. Vielmehr
muss der Mensch, soll das Bewusstsein von der Einheit von Gott und Mensch ganz in ihn
und seine Endlichkeit eindringen, diese Einheit und Versohntheit unmittelbar erfahren.
Das geschieht aber genau in der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus. Bei ihr denkt
der Mensch nicht nur notwendig die Einheit der géttlichen und menschlichen Natur,

26 Ebd.226.
27  Ebd.243.
28  Ebd.248.

29 VPRIl 251—299.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

sondern erfihrt sie. Die Idee dieser Einheit wird so fiir den Menschen Gegenstand seiner
unmittelbaren sinnlichen Anschauung und damit Gewissheit. Sie wird von ihm gesehen
und erfahren. Sie kommt fiir ihn in einem einzelnen Menschen in der zeitlichen Welt zur
Erscheinung. Im Gottessohn, im Gottmenschen erscheint ihm das Géttliche und wird
ihm unmittelbar gegenwirtig und gewiss.

Fur Hegel ist die Bestimmung, ,dass Gott Mensch wird, damit der endliche Geist
das Bewusstsein Gottes im Endlichen selbst habe“, ,das schwerste Moment in der Re-
ligion“.*° Jesus von Nazaret ist die Erscheinung Gottes, die fiir die Gemeinde, das heif3t
fiir die Gemeinschaft der Jinger und Jingerinnen wesentlich ist. ,,[Denn] Erscheinen ist

3! Dabei kann die historische Er-

Sein fiir anderes; dies andere [aber] ist die Gemeinde.
scheinung Gottes in Jesus Christus auf zweierlei Weise betrachtet werden: einmal nach
der menschlichen Seite hin und einmal nach der géttlichen Seite hin. Das eine ist die rein
historische, unmittelbare Betrachtung, das andere ist die Betrachtung durch den Glau-
ben. Durch den Glauben wird das menschliche Individuum Jesus von Nazaret als von
gottlicher Natur gewusst, wodurch das Jenseits Gottes aufgehoben wird. Denn in Jesus
Christus ist Gott selbst und die Einheit der géttlichen und menschlichen Natur geoffen-
bart. In ihm ist auf duflere, geschichtliche Weise geoffenbart, dass die ,gdttliche Gegen-
wart wesentlich identisch ist mit dem Menschlichen®*, wodurch die unendliche Entzweiung
zwischen unendlichem Gott einerseits und endlicher Welt und endlichem Menschen an-
dererseits aufgehoben ist. Da Jesus Christus zugleich Gott und Mensch war und ist, war
und ist Gott nicht nur im Jenseits, sondern auch im Diesseits.

Zur menschlichen Seite der Erscheinung Gottes in Jesus Christus gehort die Lehre
Jesu Christi und das Leben und Schicksal Jesu Christi. Im Mittelpunkt der Lehre steht das
doppelte Liebesgebot, das Gebot der Gottes- und Nichstenliebe, und die Verkiindigung
des Reiches Gottes. Die Grundbestimmung im Reich Gottes ist ,die Gegenwart Gottes,
sodass den Mitgliedern dieses Reichs nicht nur empfohlen wird Liebe zu den Menschen,
sondern das Bewusstsein, dass Gott die Liebe ist“**. Das Reich Gottes ist der Zustand der
Vers6hnung des Menschen mit Gott, eine Wirklichkeit, in der Gott herrscht, in der die
Geister und Herzen der Menschen mit Gott verséhnt sind. Der Mensch hat sich in dieses
Reich als Reich der Liebe zu Gott zu versetzen, er hat sich unmittelbar in diese Wahrheit
zu werfen.

Zum Leben und Schicksal Jesu Christi gehort fiir Hegel vor allem der gewaltsame Tod
als der ,Mittelpunkt, um den es sich dreht**. Dieser Tod ist einerseits der Tod eines
Menschen und insofern ein natiirlicher Tod, der das unvermeidliche Ende eines jeden
menschlichen Lebens darstellt. Er ist aber andererseits geistig aufgefasst ein Tod, der
,selbst zum Heile, zum Mittelpunkt der Verséhnung wird“**. Denn dem Geist und der
gottlichen Seite nach betrachtet ist der Tod Christi der Tod Gottes selbst.

30 VPRIl 276.
31 Ebd. 278.
32 Ebd. 28s.
33 Ebd. 288.
34 Ebd. 286f.

35  Ebd.296.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

343


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

344

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

L,Gott ist gestorben, Gott ist tot—dieses ist der flirchterlichste Gedanke, dass alles Ewi-
ge, alles Wahre nichtist, die Negation selbst in Gott ist; der hdchste Schmerz, das Gefiihl
der vollkommenen Rettungslosigkeit, das Aufgeben alles Hoheren ist damit verbun-
den3®

Gott hat das, was ihm urspriinglich und eigentlich fremd ist, als Eigenes angenommen.
Indem er Mensch wird und als solcher schliefilich leidet und stirbt, eignet er sich das
Menschsein in all seiner Erniedrigung als ihm Fremdes an, nimmt mit ihm die ,End-
lichkeit in all ihren Formen, die in ihrer duf3ersten Spitze das Bose ist“, auf sich, nimmt
mit ihm ,die hochste Abhingigkeit, die letzte Schwiche und Stufe der Gebrechlichkeit*,
die eben der natiirliche Tod selber ist, in sich auf.?” Gott selbst erleidet somit durch sei-
ne Menschheit das Bose, das von aufen an ihn herantritt, und den Tod, der innerlich zu
seinem menschlichen Leben gehért. Das Menschliche, ,das Endliche, Gebrechliche, die
Schwiche, das Negative“ wird so ,gottliches Moment selbst*, ein Moment, das ,in Gott
selbst ist“ 3

Gott nimmt aber alles Negative des Menschseins auf sich, nur um es selbst zu negieren.
Er unterwirft sich dem Tod nur, um ihn selbst zu téten. Denn es bleibt nicht bei seinem
Tod:

,Der Verlauf bleibt [...] nicht hier stehen, sondern es tritt nun die Umkehrung ein; Gott
namlich erhilt sich in diesem Prozess, und dieser ist nur der Tod des Todes. Gott steht
wieder auf zum Leben: es wendet sich somit zum Gegenteil “*°

Indem Christus von den Toten aufersteht, geht Gott aus dem Tod hervor und tétet den
Tod. Der Tod, der die Negation des natiirlichen Lebens ist, wird selbst negiert.

,In dem Tode Christi ist fiir das wahrhafte Bewusstsein des Geistes die Endlichkeit des
Menschen getotet worden. Dieser Tod des Natirlichen hat auf diese Weise allgemei-
ne Bedeutung; das Endliche, Bose (iberhaupt ist vernichtet. Die Welt ist so versohnt
worden; der Welt ist durch diesen Tod ihr Béses an sich abgenommen worden “*°

Dadurch, dass Gott das Menschsein in seiner ganzen Endlichkeit bis hinein in den Tod
als das Anderssein, als das Negative annimmt und durch die Auferstehung Jesu Christi
negiert und so mit sich eint und verséhnt, ist in Gott selbst das Moment des Andersseins,
der Negation, aber mehr noch das Moment der Einheit mit dem Anderssein, das Moment
der Negation der Negation enthalten. Die sich darin zeigende Struktur ist aber genau die
Struktur der Dreieinigkeit Gottes, der Geistigkeit Gottes an sich. Gottvollzieht in sich die
Bewegung, das andere seiner zu setzen — das ist die Negation — und dann durch die Ver-
einigung mit diesem anderen den Unterschied aufzuheben und so zu sich zuriickzukeh-
ren — das ist die Negation der Negation. Auf diese Weise vollendet Gott in sich seine Liebe

36 Ebd.291.
37  Ebd.292/297.
38 Ebd.297.
39 Ebd.291.

40 Ebd.297.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

und seinen Geist. Diese innere Bewegung seiner Liebe und seines Geistes kommt dann
in seiner Menschwerdung zum Ausdruck, wo er durch das Leben, Leiden und Sterben
Jesu Christi das Menschsein als fiir ihn anderes und Fremdes ganz annimmt (Negation)
und durch die Auferstehung Jesu Christi dieses Fremde und andere des Menschseins und
Weltseins ganz mit sich versohnt und eint (Negation der Negation).

Fir die Menschen tritt im Schicksal Jesu das innere dreieinige Leben Gottes, die inne-
re ewige Bewegung und Geschichte Gottes in Erscheinung. Die erste géttliche Idee der
inneren Dreieinigkeit wird fiir den Menschen in der zweiten géttlichen Idee ,als Idee
in der Erscheinung” sinnlich anschaulich und sinnlich gewiss.* Mit dem Bewusstsein,
Gott sei in Jesus Christus erschienen und habe in ihm sein innerstes geistiges Leben ge-
offenbart, entsteht die Gemeinde, das heif3t die Gemeinschaft der Christusjiinger und
-jungerinnen. Dieses Bewusstsein hebt nach dem Tod und der Auferstehung Jesu mit
der AusgiefBung des Heiligen Geistes an.

3.1.5 Das Reich des Geistes

Beim Reich des Vaters war dem Menschen die gottliche Idee als Begriff gegeben. Beim
Reich des Sohnes war die Idee fiir die Gemeinde anschaulich vorhanden. Beim Reich des
Geistes findet nun der Ubergang der Idee in die Gemeinde selbst statt.** Der Heilige Geist
ist der Geist der Gemeinde (Kap. 3.1.5.1), die allerdings wie der einzelne Gliubige noch
umgewandelt werden muss, damit der Inhalt der Religion nicht nur gefiihlt, sondern
gedacht wird (Kap. 3.1.5.2).

3.1.5.1 Der Heilige Geist als Geist der Gemeinde

Im Reich des Sohnes war fiir die Menschen die géttliche Idee in der empirischen Einzel-
heit und der sinnlichen Erscheinung des menschlichen Individuums Jesus von Nazaret
unmittelbar gegenwirtig. Fiir die Menschen hatte die unendliche Liebe, mit der Gott den
unendlichen Schmerz der Entzweiung zwischen Géttlichem und Menschlichem, Gutem
und Bosem iiberwand, ,ihre objektive Gestalt und Anschauung im Leiden, Sterben und in
der Erhéhung Christi“?. Die unendliche, alles verséhnende Liebe Gottes wurde fiir sie
in Jesus Christus gegenstindlich anschaulich. Durch den Tod Jesu Christi ist aber fir
die Menschen die gottliche Idee im Element der einzelnen sinnlichen Erscheinung ver-
schwunden. Sie ist den Sinnen entriickt worden, sie ist vorbeigegangen. Ihre unmittel-
bare sinnliche Gegenwart, ihr Jetzt, ist voritbergegangen, ihre sinnliche Geschichte als
unmittelbare vorbei.

Deshalb ist es zunichst Aufgabe der Gemeinde der Christusglaubigen, die durch die
AusgiefSung des Heiligen Geistes nach Tod und Auferstehung Jesu entstanden ist, sich Je-
sus Christus als den Sohn Gottes durch sinnliche Vorstellung zu vergegenwirtigen und
,die gottliche Idee in der Weise der Einzelheit zu verehren und sich anzueignen“**. Die sinnli-
che Erscheinung Gottes, die mit dem Tod Jesu verschwunden ist, soll nun nach der Auf-

41 Ebd.298.
42 VPRI1299-344.
43 VPRIl 303.

44  Ebd.300.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

345


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

346

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

erstehung Jesu zunichst in den Raum der sinnlichen Vorstellung erhoben werden. Die
religiose Gemeinde vergegenwirtigt sich durch sinnliche Vorstellung Jesus Christus, in-
dem sie sich durch Erinnerung sein vergangenes irdisches Leben, also die Vergangenheit
vorstellt und indem sie sich durch Hoffnung und Erwartung seine Wiederkunft, also die
Zukunft vorstellt.

Aber auch die Vorstellung des vergangenen und kiinftigen Lebens Jesu Christi stellt
noch etwas Sinnliches und damit AufRerliches dar, das Hegel zufolge der Vergeistigung
und der Verinnerlichung bedarf. In der Gemeinde soll es im Heiligen Geist zu einem
,Ubergang®, zu einer ,Wendung aus der Auflerlichkeit in das Innere“ kommen.* Es soll
eine Umkehr vom Aufleren zum Inneren, vom Sinnlichen zum rein Geistigen stattfinden. Die
religivse Vorstellung der Gemeinde soll ganz und gar ,vergeistigt* werden.*® ,Die Bil-
dung der Gemeinde hat den Inhalt“, so Hegel, ,dass die sinnliche Form in ein geistiges
Element iibergeht.“

Die Individuen der Gemeinde sollen sich dessen bewusst werden, von Gott mit un-
endlicher Liebe geliebt zu sein und durch Jesus Christus ganz mit Gott verséhnt und
eins zu sein. Schien zunichst nur der einzelne Mensch Jesus von Nazaret unendlichen
Wert zu besitzen, insofern nur er mit Gott ganz geeint war, so zeigt sich jetzt durch die
Vermittlung des Heiligen Geistes, dass jedes menschliche Subjekt aufgrund der unendli-
chen Liebe Gottes in sich unendlichen Wert hat und unendliche, , absolute Freiheit“ist.*®
Dank der unendlichen Liebe Gottes, wie sie in Jesus Christus erschienen ist, weifd sich
das einzelne menschliche Subjekt als unendlich, als ewig und unsterblich. Vor Gott sind
alle Menschen gleich. Alle haben die absolute und ewige Bestimmung, , Biirger im Reiche

Gottes zu sein‘¥’

. ,Alle Menschen sind zur Seligkeit berufen; das ist das Hochste und das
einzig Hochste.“° Sie sollen Gott schauen.

Indem der Heilige Geist den einzelnen Gliubigen der Gemeinde vermittelt, Subjekte
von unendlichem Wert und unendlicher Wesenhaftigkeit zu sein, zu unendlicher Frei-
heit und zu ewigem Leben berufen zu sein, vermittelt er ihnen auch, dass sie selbst we-
sentlich Geist sind und mit dem géttlichen Geist selbst eins sind. Da nun der géttliche
Geist selbst Liebe ist und die Liebe ,eben der Begriff des Geistes selbst ist, sind die Glaubi-
gen als geistige Wesen zur geistigen Liebe aufgefordert. Diese Liebe ist laut Hegel ,weder
menschliche Liebe, Menschenliebe, Geschlechtsliebe, noch Freundschaft“*. Sie ist viel-
mehr ,durch die Wertlosigkeit aller Besonderheit vermittelt“. Sie geht demzufolge nicht auf
das Besondere, das heifdt sie beschrinkt sich nicht auf einzelne, besondere Menschen,
sondern zielt auf das Allgemeine, das heif3t auf alle Mitmenschen. Sie schlief3t alle ein
und niemanden aus. Weil sie auf alle ausgerichtet ist, schafft sie Einheit, so sehr wahre
Einheit, dass Hegel von der Vielheit der Subjekte und Individuen in der Gemeinde sogar

sagen kann, sie sei ,nur ein Schein‘**.

45  Ebd.302.
46  Ebd.301.
47 Ebd.

48  Ebd.300.
49  Ebd.303.
50 Ebd.30s.
51 Ebd.304.

52 Ebd.303.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Durch den Heiligen Geist werden sich die Gliubigen dessen bewusst, selbst Geist und
Liebe zu sein. Diese machen ,ihr wahrhaftes Selbstbewusstsein, ihr Innerstes und Ei-
genstes“aus.” Aber sie sind sich dabei dessen bewusst, nicht als Einzelne Geist und Liebe
zu sein, sondern als Gemeinde. Ihr inneres Selbstbewusstsein ist ,wirkliches, allgemei-
nes Selbstbewusstsein“**. ,So ist diese Liebe der Geist als solcher, der Heilige Geist. Er
istin ihnen, und sie sind und machen aus die allgemeine christliche Kirche, die Gemein-
schaft der Heiligen.**

Sind sich die Gliubigen ihrer unendlichen Subjektivitit, ihres Geistes und ihrer Lie-
be in sich selbst bewusst geworden, ist der Geist Gottes gewissermaflen von der Objek-
tivitit der Erscheinung in Jesus Christus zu seiner urspriinglichen und eigentlichen Ge-
stalt, nimlich der Subjektivitit, zuriickgekehrt und damit zu sich selbst zuriickgekom-
men.

,Der Ceist ist die unendliche Riickkehr in sich, die unendliche Subjektivitit, nicht als
vorgestellte, sondern als die wirkliche, gegenwirtige Gottlichkeit, — also nicht das sub-
stantielle Ansich des Vaters, nicht das Wahre in dieser gegenstandlichen Gestalt des
Sohnes, sondern das subjektiv Gegenwartige und Wirkliche, das eben selbst so sub-
jektiv gegenwartig ist als die Entduflerung in jene gegenstindliche Anschauung der Lie-
be und ihres unendlichen Schmerzes und als die Riickkehr in jener Vermittlung. Das ist
der Geist Gottes oder Gott als gegenwirtiger, wirklicher Geist, Gott in seiner Gemeinde
wohnend

Der Geist der Gemeinde ist fiir Hegel nichts anderes als die jetzige Gegenwart Gottes
in der Welt, nichts anderes als der Heilige Geist selbst. Beim Reich des Sohnes war die
gottliche Idee durch die Unmittelbarkeit und Objektivitit der einzelnen sinnlichen Er-
scheinung des Menschen Jesus von Nazaret gekennzeichnet. Im Reich des Geistes ist die
gottliche Idee durch die Vermittlung durch die eigene Subjektivitit bestimmt. Dank der
Vermittlung des Heiligen Geistes erkennen die Gliubigen der Gemeinde, dass in ihrer
eigenen Subjektivitit und Geistigkeit der géttliche Geist selber gegenwirtig ist, ja dass
ihre Subjektivitit und Geistigkeit eins ist mit dem gottlichen Geist.

Durch die Entwicklung des menschlichen Geistes, die auch schon vor dem Christus-
Ereignis vom Heiligen Geist beeinflusst war, besaf der Mensch schon vor dem Erschei-
nen Jesu Christi eine Ahnung von der Subjektivitit und Dreieinigkeit Gottes sowie von
der eigenen unendlichen Subjektivitit. Ohne diese Ahnung hitte er die Menschwerdung
Gottes sowie dessen Versdhnungswerk nicht verstehen kéonnen. Aber diese Ahnung wird
erst durch das Erscheinen Gottes in Jesus Christus in dessen nachdosterlicher Deutung
im Heiligen Geist zur vollen Glaubensgewissheit.

53  Ebd.30s.
54  Ebd.299.
55  Ebd.30s5.

56  Ebd.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

347


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

348

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

3.1.5.2 Die Realisierung des Geistigen zur allgemeinen Wirklichkeit
Nach dem Entstehen und Bestehen der Gemeinde geht es um eine ,Umwandlung, Um-

formung der Gemeinde*’

. Die géttliche Idee beziehungsweise das Reich Gottes ist dem
Subjekt in der Religion nur als,Gefithl“oder ,Empfindung“in seinem Inneren gegeben.*®
Der gottliche Inhalt wird in der Religion ,nur vorgestellt, ,nicht geschaut“ und ist noch
,nicht in sich entwickelt“.® Der Genuss der géttlichen Gegenwart ist in der Religion ,nur

ein einzelnes Moment“®°.

,DasJetzt des Genusses zerrinnt in der Vorstellung teils in ein Jenseits, in einen jensei-
tigen Himmel, teils in Vergangenheit, teils in Zukunft. Der Ceist aber ist sich schlecht-
hin gegenwartig und fordert eine erfiillte Gegenwart; er fordert mehrals nur Liebe, triilbe
Vorstellungen; er fordert, dass der Inhalt selbst gegenwartig sei oder dass das Gefiihl,
die Empfindung entwickelt, ausgebreitet sei.“s"

Da die Religion bislang nur im Inneren des Subjekts als Gefithl und Empfindung oder
als Vorstellung besteht, muss sie objektiviert werden, muss sie durch Objektivitit erginzt
werden. Diese Objektivitit wird gemif} Hegel in der Philosophie erreicht. Obwohl im re-
ligiésen Glauben schon der wahrhafte Inhalt der gottlichen Idee vorhanden ist, bedarf
er der Philosophie, insofern ihm noch ,die Form des Denkens* fehlt.

,Geflihl, Vorstellung, konnen wohl den Inhalt der Wahrheit haben, aber sie selbst sind
nicht die wahrhafte Form, die den wahrhaften Inhalt notwendig [d. h. verniinftig]
macht. Das Denken ist der absolute Richter, vor dem der Inhalt [des Glaubens] sich
bewihren und beglaubigen soll “3

Die Philosophie denkt, was das religiose Subjekt als solches fiihlt. Von daher ist es fiir He-
gelinihr ,einzig nur darum zu tun, die Vernunft der Religion zu zeigen®, zu zeigen, dass
die Religion verniinftig ist.** So betrachtet ist die Philosophie Theologie, die die Verssh-
nung Gottes mit sich selbst und mit der Welt denkt.

Nach dieser hochspekulativen Deutung der Dreieinigkeit Gottes, die den christlichen
Glauben unhinterfragt vorauszusetzen scheint, muss nun aber der Frage nachgegangen
werden, inwieweit die Glaubenslehre von der Trinitit itberhaupt biblisch begriindet ist.

Literatur

G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion 11 [= VPR 1], Werke 17, 2013.

57 VPRIl 329.
58  Ebd.

59  Ebd.

60 Ebd.

61  Ebd.329f.
62  Ebd.341.
63  Ebd.

64  Ebd.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
3.2 Vater, Sohn und Geist

Die Lehre vom dreieinen Gott macht ,,nach dem iibereinstimmenden Urteil der christ-
lichen Theologen fast aller Jahrhunderte* das entscheidend und unterscheidend Christliche
aus.® Jedoch lisst sich bereits im Alten Testament so etwas wie eine geheime echte Vor-
geschichte der Trinitatsoffenbarung erkennen (Kap. 3.2.1). Sehr deutlich bezeugt ist dann
die Dreieinigkeit im Neuen Testament (Kap. 3.2.2).

Literatur

Jirgen Werbick: Trinitdtslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.
2,2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 481-576.

3.2.1 Spuren der Trinitat im Alten Testament: das Wort, die Weisheit
und der Geist Gottes

Nach alttestamentlichem Zeugnis ist Jahweh einerseits weltiiberlegener Gott, der als Ur-
grund der Welt diese ,im Tiefsten zusammenhilt und ordnet“, andererseits aber ,zu-
gleich ein beziehungsfihiger und beziehungswilliger Gott“.® Als Bundespartner Israels
ist er seinem auserwihlten Volk in der Welt und in der Geschichte hilfreich nahe und
teilt ihm seinen Willen mit. Seine geschichtliche Gegenwart ist durch sein Wort, seine
Weisheit und seinen Geist vermittelt. Diese stellen ,Offenbarungsmediendar, in denen
sich Gott seinem Volk kundtut und erfahrbar macht. Zunehmend werden sie als Eigen-
wirklichkeiten betrachtet, wenn sie auch niemals von Gott abgelést sind.

Schon das Wort Gottes, das von Jahweh , gesendet* wird, wird in gewissem Sinn als
eine eigene Wirklichkeit gedacht.”” Es geht von Gott aus, wirkt, was er beschlossen hat,
und kehrt zu ihm zuriick.® Es heilt und kann wie ein Krieger mitten in das dem Verder-
ben geweihte Land springen.®

Noch deutlicher wird im Alten Testament die Weisheit Gottes personifiziert. In der
nachexilischen Zeit tritt ihre Figur neben den Geist und vielfach an seine Stelle. Seit
Ewigkeit ist sie bei Gott und war wie der Geist bei der Erschaffung der Welt aktiv an-
wesend. Sie durchwirkt den Kosmos und handelt mit Gott in der Schépfung. Sie wirkt in
der Geschichte des Volkes und erweckt Propheten. Sie kann wie eine Person sprechen.
Im Buch Ijob erscheint die gottliche Weisheit sogar als etwas von Gott Verschiedenes,
der allein weif}, wo sie sich verbirgt.” Nach Jesus Sirach sagt sie von sich selbst, aus dem
Munde Gottes, des Hochsten, hervorgegangen zu sein, im Himmel zu wohnen und von

65  Werbick 481.

66  Ebd. 484f.

67 Jes9,7; Ps107,20;147,18.
68  Jesss,10f.

69  Weish16,12; / Weish 18,15.
70  ljob28.

- am 13.02.2026, 20:07:07. Nic

349


https://doi.org/10.14361/9783839442890-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

