RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE ForM
DER KULTUR?

SIEBEN THESEN

EnNo RuporrH

These 1

Um die Frage nach der Unentbehrlichkeit von Entwicklungen, Einrich-
tungen, Entdeckungen oder Erfindungen — gleich welcher Art — zu
beantworten, kann es hilfreich sein, sich vorzustellen, was geschehen
wiirde, wenn das betreffende Phinomen nicht existierte. Was ge-
schieht, wenn die Entwicklung der Kultur — etwa in Europa — zum
Absterben einer ihrer prignantesten Formen, der Religion, fithren
wiirde? Eine Antwort konnte die folgende sein: Tilgungsversuche oder
Tilgungsprozesse erzeugen nicht selten Leerstellen, die neue inhaltli-
che Besetzungen provozieren. Wir kennen solche Phinomene aus der
Politik: wird eine Partei der Unzufriedenen aus dem politischen Krif-
tespiel vertrieben, bildet sich schnell ein entsprechender Ersatz. Motor
ist der Bedarf. Interpretiert man die europiische Kulturgeschichte als
einen — freilich keineswegs kontinuierlich verlaufenen — Prozess
zunehmender Sikularisierung, dann wiirde dies bedeuten, dass die
durch diesen Prozess erzeugten religiosen Vakua sich eines Tages als
Defizit bemerkbar machen konnten, es sei denn, dass die unterschied-
lichen Sakularisierungsschiibe immerhin den Erfolg mit sich gebracht
hitten, Bediirfnisse, die zuvor primir oder ausschlieflich seitens der
Religion befriedigt werden konnten, nun auflerreligiés zu bedienen.
Welche Bediirfnisse — so liefe sich die eingangs gestellte Frage wen-
den — konnen dies gewesen sein? Es scheinen tiber die Jahrhunderte
Bediirfnisse gewesen zu sein, die sich in Fragen artikulieren, fiir deren
Beantwortung sich tiber Epochen hinweg entweder die Religion allein
oder die Religion in nicht immer edlem Wettstreit mit autonomen
Philosophien fiir zustindig erklirte. Ich nenne sie im Folgenden reli-
gious basic needs und meine damit Fragen wie

- diejenige nach der Verantwortlichkeit fiir die Ubel in der Welt: die
alte Theodizee-Frage;

— diejenige nach der Ultimativitit des Todes; oder

— diejenige nach der Kompetenz des Einzelnen, ein wenigstens sinn-
volles, wenn nicht sogar gliickliches Leben in einer Frist von unbe-
stimmter Dauer zu fithren.

241

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

Europas primire Religion, die christliche, hat auf diese drei Fragen den
Anspruch auf ein Beantwortungsmonopol erhoben, das ihr teils schlei-
chend, teils offensiv mehr oder weniger stetig aberkannt wurde: von
der Wissenschaft, von der Philosophie, vom gesunden Menschenver-
stand. Dabei ist die allenthalben zu verzeichnende und rapide gestie-
gene Unverbindlichkeit und Unglaubwiirdigkeit der seitens der Reli-
gionsgelehrten bereitgestellten Antworten nicht ihrer mangelnden
Prizision zuzuschreiben, sondern eher der Unzumutbarkeit ihrer
Pramissen:

— Auf die Frage nach der Verantwortlichkeit fiir die Ubel dieser Welt
hat die christliche Religion traditionell mit aufwiandigen Versionen
des Theodizeemodells geantwortet. Dieses bestand darin, ihrem
Gott zwar die Verantwortlichkeit fiir das Ganze der Welt, dem
Menschen aber eine Mitverantwortlichkeit fiir das Schlechte zuzu-
weisen und diese beiden Zuweisungen einander dadurch zu ver-
mitteln, dass dem Menschen eine Vergebung seines Versagens in
Aussicht gestellt wurde, allerdings erst nach der immanenten Aus-
wirkung aller Ubel. Der sikularisierte Mensch ist mit dieser Form
einer Vertrostungstheologie weniger denn je zu erreichen und die
Philosophie hat sie im Grunde nie akzeptiert, wenn man Voltaires
Protest gegen Leibniz’ Apologie unserer Welt als gelungene Krea-
tion eines vollkommenen Schopfers einmal als Rehabilitation des
philosophischen Realismus bewertet. Die Gottesverteidigung nach
Art der Theodizee empfiehlt sich iiberdies in einer metaphysisch
derart iiberlasteten Sprachform, die auf kein kompetentes Ver-
stindnis mehr st6f3t, und sie ist an einen Menschen adressiert, der
keine Zeit mehr hat zuzuhoren, und der sich lingst damit abgefun-
den hat, dass ihm seine Zeit nicht gehort.

— Die Frage nach der Ultimativitit des Todes wird innerhalb des insti-
tutionalisierten Christentums bis heute hin mit Erzihlungen von
der Unsterblichkeit der Seele beantwortet. Wir stellen aber auch
fest, dass kaum noch ein sich empirisch und logisch kontrollierter
Rationalitit verpflichteter Mensch einen Seelenbegriff akzeptieren
kann, fiir den, in welchem Sinne auch immer, ein Unsterblich-
keitspostulat geltend gemacht wird. Dem entspricht durchaus, dass
manche Lebenshungrige, die die Zeit gern durch die Ewigkeit
ersetzen wollen, dies eher mit Hilfe zeitgemifier technischer Er-
rungenschaften zu erreichen versuchen. Was an Stelle der religio-
sen Unsterblichkeitsverheiffungen verlangt wird, ist auch vielmehr
die Antwort auf die Frage, ob die als bedringend empfundene
Befristung unseres Daseins durch den Tod eine extensive Lebens-

242

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

gestaltung sinnvoll macht, und wenn ja, wie. Aufgeklirte Ansitze
wie derjenige, Unsterblichkeit als eine Metapher fiir bleibende
Wirksambkeit des Einzelnen im Gedichtnis der Uberlebenden nach
seinem Tode zu deuten, verlieren ebenfalls zunehmend an Uber-
zeugungskraft, da sie nicht zuletzt einen Grad an Solidarisierung
mit nachfolgenden Generationen voraussetzen, der kaum noch
existiert. Dem entspricht ein Autorititsverlust religiéser Institutio-
nen, der sich nicht zuletzt in der Wirkungslosigkeit von morali-
schen Gewinn- und Verlustrechnungen zeigt, wie die traditionellen
Theologien sie mit den schon vor Jahrhunderten als monstrgs emp-
fundenen Erfindungen von Stinde und Gnade aufgemacht hatten.
Die Menschen haben die Angst vor dem Tod zwar nicht verloren.
Aber sie haben geeignete Strategien entwickelt, sich mit ihm zu
arrangieren — sie verdringen ihn durch Uberbeschiftigung, sie
normalisieren ihn nicht zuletzt durch unterhaltsame Horrortrips
oder, wenn sie anspruchsvoll sind, heroisieren sie ihn durch eine
Deutung, die darauf zielt, die Bereitschaft, den Tod zu akzeptieren,
als eine existenzielle Leistung — Heidegger: als »dufierste Moglich-
keit« — zu interpretieren.

Und schliefRlich ist da die Frage nach Sinn und Gliick. Antworten
darauf hat die Religion in ihren traditionellen Botschaften in der
Regel mit moralischen Obligationen verkntipft, die der zeitgendssi-
sche homme civil mehr als alle seine Vorginger weit von sich weist.
Moral deautonomisiert und versucht, ohnehin als Uberforderung
erlebte Solidarisierungspostulate an zusitzliche Bedingungen zu
kniipfen. Wenn schon die bietende bzw. die tréstende Religion auf
keine Aufgeschlossenheit mehr st6f3t, wie soll es da die fordernde
tun.

Fazit: Die Religion hat den Kampf gegen die Sikularisierung verloren.

These 2

In den Kulturtheorien des vergangenen Jahrhunderts ist mitunter die

These anzutreffen, dass die Religion — kulturgenealogisch betrachtet —

eine erste entscheidende Stufe im allmihlichen Prozess permanenter
Aufklirung des Menschen markiert. Das interessante an dieser These
ist nicht die Definition der Kulturgeschichte als Aufklirungsgeschich-
te. Sie ist geldufig und inzwischen museal. Das interessante an dieser

These ist, dass die Religion nicht als Gegenmodell zur Aufklirung,

sondern selbst als Stadium in einer als zunehmender Aufklirungspro-

243

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

zess verstandenen Kulturgeschichte gedeutet wird. Religion befreit von
Schicksalsglaubigkeit. Sie ersetzt blinde Ergebenheit gegentiber dimo-
nischen Lenkungen, von denen die Mythen erzihlen, durch einen
rationalititsgeprigten Dialog mit einem argumentierenden Gott: die
unberechenbaren Goétter der Mythen weichen einem berechenbaren
Gegentiber, mit dem man sogar verlissliche Vertrige schlieRen und
langfristig planen kann. Beispiele — etwa aus der Geschichte Israels —
fir dieses Mensch-Gott-Verhiltnis sind zahlreich. Kulturgeschichtlich
gesehen hitte die Religion damit ihre Unentbehrlichkeit lingst bewie-
sen und dem entspricht schliissig die These, Religion sei das kritische
Bewusstsein des Mythos. Der Satz bringt zum Ausdruck, dass die Reli-
gion auf mythische Dimonengliubigkeit reagiere wie ein Paradigma
der Aufklirung auf einen voraufgeklirten Zustand, zugleich aber We-
sentliches vom Mythos bewahre, nicht zuletzt das Vertrauen in hetero-
nome Schicksalsbestimmung. Religion als >Aufhebung< des Mythos,
»Aufhebung< im doppelten Sinne des Wortes: als Tilgung und bewah-
rende Aufwertung. Religion als gelingende Aufklirung des mythischen
Menschen tiber seine Kompetenz, sein Verhiltnis zu den Goéttern
anders zu gestalten als in blinder Ergebenheit, nimlich dialogisch und
mit der Bereitschaft einer wesentlich gréferen Verantwortungsiiber-
nahme als es der mythische Mensch wagte.

Ist diese Funktion von Religion iibertragbar auf die Gegenwart?
Der Mythologe Ernst Cassirer legt diese Vermutung schon deshalb
nahe, weil er auf die Remythisierungen verwies, die sich in der Moder-
ne auch nach abgeschlossenen Prozessen der Hochaufklirung als
moglich erwiesen — vornehmlich in politischer Form. Totalitire Gesell-
schaftsformen werden durch Mythologeme ideologisch stabilisiert, wie
es sich etwa an den Geschichtsmythen des modernen Faschismus
geeignet demonstrieren lisst. Uberhaupt ist die Remythisierungsten-
denz postaufklirerischer, durch die Moderne nachhaltig geprigter,
Gesellschaften bisher nicht wirklich erklirt; Ernst Cassirers eindringli-
che Forderung, diesem Problem kulturwissenschaftliche Studien zu
widmen, ist so aktuell wie je. Zweifelhaft allerdings bleibt, ob derselbe
Cassirer zur Aufklirung iiber die freiheitszerstérende Kraft von My-
then tatsichlich auch heute noch auf die kulturelle Form der Religion
vertrauen wiirde, oder ihr sogar die Funktion eines kulturellen Korrek-
tivs zumuten wiirde. Eine entsprechende Empfehlung diirfte schon
allein deshalb nicht zu erwarten sein, weil er fiir die Entstehung von
politischen Mythen und den durch sie offensichtlich indizierten kultu-
rellen Atavismus keine Erklirung fand. Hinzu kommt die zuvor er-
wihnte, trotz aller Mythenkritik bewahrte Mythenabhingigkeit der
Religion, sodass sich die Frage stellt, ob die Religion sich im Falle einer

244

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

Mandatsannahme als Kritikerin politischer Mythen nicht wie ein Beel-
zebub empfehlen wiirde, um den Teufel auszutreiben.

These 3

Aber - so ist drittens zu fragen — haben die Sikularisierungsschiibe in
verschiedenen Epochen — sowohl in der europiischen Renaissance, als
auch und gerade in der Aufklirung — nicht auch der Religion ihre
Legitimation zu verdanken und sie, wenngleich indirekt, damit doch zu
einem kulturellen Erfolgsprodukt gemacht? Manches spricht dafiir. So
kann man es als Erfolgsgeheimnis unterschiedlicher Aufklirungspro-
zesse im modernen Europa bezeichnen, dass sie dazu fithrten, genuin
religiose Gehalte und Botschaften umzuriisten und im Interesse der
Bediirfnisse des modernen Menschen zu transformieren. Zu denken
wire dabei weniger an kompromisslose Religionskritiken vom Typ
Ludwig Feuerbachs oder Karl Marx’ — die ja die Religion eher ab- als
umriisteten —, sondern vielmehr an raffiniertere und aufwindigere
Beispiele von der Art der »politischen Theologie« eines Thomas Hobbes
oder der Moralphilosophie eines Immanuel Kant. Thomas Hobbes
verstand es auf eine bis in die Gegenwart wirksame und virulente Wei-
se, spezifische Theologoumena der christlichen Tradition, ja sogar
deren dogmatischen Grundbestand, in eine auferreligiose Sprachwelt
zu Ubersetzen, in der diese Gehalte ihre vormalige Semantik bewahr-
ten, zugleich aber extrem radikalisiert wurden und politische Zuspit-
zungen erfuhren. Um ein Beispiel zu nennen: Ein Staatsfiihrer, der
den Auftrag zu erfiillen hat, ein Gemeinwesen langfristig zu erhalten
und zu stabilisieren, Sicherheit zu garantieren und Recht zu setzen,
muss nach Hobbes souverin sein, d.h. sein Aktionsradius, seine
Macht, seine Kompetenz diirfen keine Beeintrichtigung durch Neben-
oder Gegenmichte erfahren. Der Staatsrechtler Carl Schmitt, >Kronju-
rist< Adolf Hitlers, den man auch den Thomas Hobbes des 20. Jahr-
hunderts nennt, beschrieb diese unanfechtbare Kompetenz als »sou-
vering, in dem Wissen, dass Thomas Hobbes sich bei seiner Beschrei-
bung der Souverinitit des Staatsfithrers am traditionellen Gottesbe-
griff orientierte: Macht, die ihren Namen verdient, hat ihre Norm im
Paradigma der Allmacht; Macht hat nur, wer souverin ist. Was Schmitt
von der modernen Jurisprudenz behauptete, gilt schon fiir den
Sprachgebrauch der Staatsphilosophie eines Thomas Hobbes, nimlich
dass alle modernen Begriffe des Staatsrechts sikularisierte Theolo-
goumena sind. Hobbes’ moderner Staat hat also einen Gott, aber im
Unterschied zum traditionell religicsen ist dieser Gott ein Souverin,

245

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

den man sehen, nach dessen Gesetzen man im Alltag leben kann und
dessen Kompetenz keiner Theodizee bedarf. Wenn sich dieser Souve-
rin fiir das Schicksal seiner ihm Anvertrauten verantwortlich erklirt,
ist dies akzeptabel, weil tiglich iiberpriifbar und einklagbar. Auch seine
Erlésungsversprechen unterliegen einer empirischen Kontrolle. Er hat
nicht Heil in unbestimmter Zukunft zu verheiflen, sondern Sicherheit
in der Gegenwart zu gewihren, die, wenn der Staat funktioniert, ge-
messen am Naturzustand der Menschen geradezu als Gliicksgarantie
bewertet werden kann. Und sollte dies nicht gelingen, darf man ihn
verjagen.

Fazit: Hobbes’ Souverdn garantiert, was der christliche Gott nur ver-
spricht: Erlosung, Bewahrung, Leben.

Und damit ist der Bezug zum zweiten Beispiel hergestellt: Immanuel
Kants Angebot an die Theologie, die Verteidigung der Religion der
Philosophie zu iiberlassen, ist an Raffinesse schwerlich zu {iberbieten.
Er schligt vor, den traditionellen Begriff der Stinde — mit dessen Droh-
potenzial die Kirche sowohl die, die zu ihr standen, als auch die, die
nicht zu ihr wollten, in Angst und Schrecken hielt, und so fiir eine
stetige Selbstreproduktion von Religiositit sorgte — durch den Begriff
des Bosen zu ersetzen. Das Bose, so Kant, sitzt so tief, wie die Siinde
nach Auffassung der Christen. Aber im Unterschied zur Siinde ist das
Bose nicht einfach wie eine Hypothek permanenter Erlésungsbediirf-
tigkeit hinzunehmen, eine inhirente Mitgift der Menschennatur,
sondern es bezieht seine Virulenz aus der Art und Weise, wie der
Mensch seine Freiheit gebraucht. Das Bose ist selbst Vernunft, die sich
gegen sich selbst kehrt; es ist zu bewiltigen, unschidlich zu machen,
indem der Mensch seine Freiheit in die autonome Praxis wechselseiti-
gen Freiheitsverzichts iibersetzt. Die christliche Religion hat die Stinde
gebraucht, um dem Menschen seine Autonomie streitig zu machen;
der Aufklirer Kant braucht das Bose, um den Menschen auf seine
Autonomie zu verpflichten.

Fazit: Die Religion ist tot. Es lebe die Religion?

These 4
Die damit anhand der Beispiele von Thomas Hobbes und Immanuel
Kant illustrierten Sikularisierungsschiibe lieferten zwar keine Garan-

tien dafiir, dass die Bediirfnisse, die in Kultur prigender Weise einmal

246

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

von der Religion befriedigt worden waren, nun auf Dauer durch Welt-
bildangebote und Orientierungsvorgaben bedient wiirden, die ihre
Legitimation eher aus der Religionskritik bezogen. Aber fiir geraume
Zeit konnte philosophische Aufkldrung doch den Religionsschwund kompen-
sieren. Die Theologie hatte von nun an die schlechteren Karten in Sa-
chen Verteidigung der Religion, sowohl gegentiber der Philosophie als
auch gegentiber den Wissenschaften. Die Theologie zog mit ihrem
Versuch, auf Verbindlichkeit der Lehren, auf Tradition von Autorititen
bzw. auf die Autoritit von Traditionen zu setzen gegeniiber einer Phi-
losophie den Kiirzeren, die auf Legitimation durch Plausibilitit setzte.
Die Moderne lisst sich zweifellos als die Epoche bezeichnen, die sich
auszeichnete durch den vorliufigen Sieg autonomer Rationalitit iiber
die Autoritit von Doktrin und Tradition; ein Sieg, der allerdings in
jingster Zeit einerseits eine Potenzierung, andererseits aber auch eine
eigentiimliche Simplifikation erfahren hat: nimlich durch die erfolg-
reiche Verankerung des Kriteriums der Machbarkeit {iber das der
Denkbarkeit. Diese Potenzierung birgt Gefahren, vor denen allenthal-
ben gewarnt wird. Insbesondere ist auf diejenige Gefahr zu verweisen,
die man als die der Manipulierbarkeit der Welt durch Technik und
durch die Produktion virtueller Welten im Medien-Universum be-
zeichnen kann. Tatsichlich haben Technologiesprung und Technolo-
gierausch zu einer Verdringung der Phantasie durch eine omniprisen-
te Technokratie gefithrt und sind auf dem Weg, Spielriume zu okku-
pieren, die einmal dazu geeignet waren, sich Konzepte fiir ein gelin-
gendes Leben zu entwerfen. Historisch formuliert lautet das hier vor-
getragene Fazit: nachdem die Philosophie der theologischen Bevor-
mundung entkommen war, um sich am Fortschritt der Einzelwissen-
schaften zu orientieren, emanzipierten diese sich ihrerseits durchaus
konsequent von der Philosophie, denunzierten sie als weltfremd und
empfahlen sich als Garanten der Niitzlichkeit des von ihnen verwalte-
ten Wissens. Uberhaupt hat sich weithin ein Wissenschaftsverstindnis
in- und auflerhalb der wissenschaftlichen Diskurse Popularitit ver-
schafft, dem zufolge Wissenschaft als Kompetenz zur Vermittlung von
Wissen iiber die Herstellbarkeit kiinstlicher Welten verstanden wird.
Auch dieser Entwicklungsschub hat Leerstellen geschaffen. Die Ange-
horigen der gesellschaftlichen Eliten verschaffen sich relativ leicht
Kompensation durch die Angebote der mehr oder weniger anspruchs-
vollen Unterhaltungsindustrie oder etwa durch die Kiinste. Fiir die
Angehorigen der zunehmend wachsenden restlichen Bevélkerungs-
schichten aber kénnte die Anfilligkeit fiir neue Formen der Religiositit
in dem Masse steigen, in dem sie an den Produktionen der kiinstlichen
Welten nicht beteiligt sind, ja ihnen sogar geopfert werden. Was ent-

247

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

steht, ist eine neue Form der Klassengesellschaft, die in Teilen verteilt
ist auf die zur Koexistenz genétigten unterschiedlichen Kulturen in
den Ballungszentren der Industrienationen. Die Neigung von Angeho-
rigen fremder Kulturen, ihre religiosen Gewohnheiten in der Fremde
zu verstirken, erklirt sich bekanntlich auch daraus, dass sie einer In-
tegrationsverweigerung gegeniiber stehen, der sie nicht gewachsen
sind.

Manipulierbarkeit der Welt, d.h. im Ubrigen auch, dass diejenigen,
die tatsichlich die Macher sind — die politischen, 6konomischen und
technokratischen Steuerminner — lingst die alten Goétter verdringt,
ohne sie freilich ersetzt zu haben. Hier entstehen Vakua, und hier
anzusetzen konnte eine neue Aufgabe einer Religion sein, die sich
allerdings als Initiatorin eines neuartigen gesellschaftlichen Diskurses
zu bewihren hitte, der u.a. die Kritik an der beschleunigten Perversion
der Zweck-Mittel-Relation von Mensch und Technik zum Gegenstand
haben miisste.

Die entscheidende Frage allerdings lautet zuvor, warum sollte
Religion sich {iberhaupt zu einer solchen Diskursinitiative verstehen,
wenn die Beobachtung zutrifft, dass die oben genannten Schliisselfra-
gen, die zu beantworten einmal das Privileg der Religion war, ihre
Dringlichkeit verloren haben? Anders gefragt, wie konnte die Religion
es leisten, die Attraktivitit und Aktualitit dieses Diskurses kommuni-
kabel und plausibel zu machen und zugleich auszuloten, ob die oben
genannten religious basic needs noch solche sind?

Zur Beantwortung dieser Frage seien zwei Modelle vorgeschlagen,
die geeignet sein konnten, einen Diskurs tiber die Rolle der Religion
herzustellen. Das erste Modell (5.) ist das Modell eines interreligiésen
Dialogs, der sich, anders als die gewohnlichen Versuche, nicht dadurch
auszeichnet, einen overlapping consensus zwischen Religionen herzu-
stellen, also substanzielle Gemeinsamkeiten zu ermitteln, sondern
vielmehr einen friedlichen Dissens zu schaffen, indem er die Differen-
zen Uberhaupt toleranzfihig macht, ohne die Gemeinsamkeiten zu
uberschitzen. Das zweite Modell (6.) benutzt das antike Paradigma der
Einheit von politischer Titigkeit und erfiilltem Leben, das Modell der
Polis, um die Frage zu stellen, ob Religion aus den unterschiedlichen
sikularisierten Bereichen, in denen sich ihre Gehalte in modifizierter
Weise wieder begegnen, nun wiederum ihrerseits konstruktiv etwas
lernen kann, oder ob diese Moglichkeit endgiiltig verwehrt ist:

248

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

These 5

Nach 1945 konnte man vornehmlich unter deutschen protestantischen
Theologen den Versuch beobachten, die tiefe Schuld, in die man den
Juden gegeniiber geraten war, dadurch demonstrativ zu akzeptieren
und wohl auch abzutragen, dass man den Juden ein Gesprichsangebot
unterbreitete, welches sich mit der Formel »Jesus war Jude« attraktiv
machen wollte. Die Formel sollte einen interreligiosen Konsens ermég-
lichen, der an die Substanz der religiésen Grundlagen ging, indem
man nach dem Vorbild traditioneller Toleranzedikte die Identitit des
auf verschiedene Weise verehrten Gottes unterstellte. Der Vorgang war
aus zwei Griinden interessant:

— Zum einen blieb er erfolglos, weil die konsequent denkenden Juden
diesen Versuch einer »freundlichen Ubernahme« als feindlich
interpretierten und iiberdies als nachtriglichen Legitimationsan-
spruch auf Aneignung der hebriischen Bibel durch den christli-
chen Kanonisierungsprozess verstanden;

— zum anderen konterkarierte dieser Versuch in den dafiir zustindi-
gen Zunften den Dialog zweier Religionen, die darum konkurrier-
ten, die Traditionen, die sie auf unterschiedliche Weise gemeinsam
geprigt hatten, zum Diskursgegenstand ihrer Kultur zu machen.
Europa — einmal verstanden als historischer Schauplatz eines im-
mer wieder gestorten Diskursversuches zwischen Juden und Chris-
ten — freilich nicht nur zwischen ihnen — hitte doch, wollte es sei-
ner Eigenart als Zentrum kultureller Diversitit gerecht werden,
Diskurs nicht zu iiben, um Differenz aufzuheben, sondern um Dif-
ferenz zu thematisieren, nicht also um ideologische Homogenitit
zu stiften, sondern kulturelle Heterogenitit anzureichern — anders
also, als das Cusanus-Modell es denkt, das nach dem Prinzip vor-
ging, in der Vielheit religiéser Formen zeige sich religise Einheit
(»Una religio in rituum varietate«). Dieses Prinzip egalisiert und
nivelliert tendenziell, und kann eben deshalb nicht erreichen, was
es mochte, nimlich friedliche Koexistenz. Der Dialog zwischen Ju-
den und Christen ist doch darum interessant, weil sich beide in der
Grundlage ihrer religivsen Uberzeugungen nicht nur nicht einigen
konnen, sondern auch nicht zu einigen brauchen. Gerade aber des-
halb sind sie geeignet zur Einrichtung eines permanenten Disputs
tiber das, was sie trennt, und durch Form und Stil der Auseinan-
dersetzung zu demonstrieren, wie es gelingen kann, eine Gesell-
schaft von innen heraus diskursiv zusammenzuhalten, ohne dass
die offen identifizierten Differenzen zur Destruktion der Kommu-

249

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

nikationsgrundlage fithren. Zwar ist diesen beiden Religionen ge-
meinsam, auf der Urerfahrung der Abwesenheit Gottes gegriindet
zu sein — aber die Weisen der Abwesenheit unterscheiden sich
ebenso grundlegend voneinander wie die Formen, diese Abwesen-
heit zu bewiltigen: der Gott der Juden kiindigte seine unmittelbare
Prisenz auf, indem er seine Menschen aus dem gemeinsamen Le-
bensgarten vertrieb; und der Gott der Christen starb. Die unter-
schiedliche religiose Bewiltigung dieser Absenzerfahrung kénnte
kaum diverser sein: die Juden suchten ihren Gott in der Geschichte
wiederzufinden — er selbst gab ihnen die Wegweisung dazu anliss-
lich der Vertreibung aus dem Paradies; sie suchten ihn konsequent
als politischen Retter. Der Weg der Bewiiltigung der Absenz Gottes
fihrt also vom Paradies zur Politik, er zeichnet eine Horizontale. Die
Christen hingegen suchen ihren Gott jenseits der Welt. Das Leben
wird interimistisch gedeutet, die Politik devaluiert. Ihr Weg fiihrt von
der politischen Welt zum Paradies, er zeichnet eine Vertikale. Beide Re-
ligionen und ihre Theologien kennen zahlreiche Modifikationen
dieser Wege — Abwege, Umwege, Riickwege. Hier streiten nicht
nur zwei Typen religioser Lebensdeutung miteinander, hier streiten
zwei Typen von Kulturauffassungen miteinander, die iiber Jahrtau-
sende ihr Profil aus der jeweiligen Bewiltigung der Gottesabsenz
zogen.

Fazit: Wenn Religion selbst im Stande ist, das aktuelle Problem der
Abwesenheit Gottes authentisch zu thematisieren, dann konnte der
Streit zwischen zwei Religionen iiber diese verbindende Erfahrung und
ihre differenten Behandlungsweisen eine innovative Diskursgrundlage
fiir die Beantwortung der Frage dieses Beitrags liefern.

These 6

Eine Reihe unterschiedlicher, fiir die Neuorientierung der Philosophie
nach 1945 reprisentativer Autoren innerhalb und auflerhalb des deut-
schen Sprachbereichs — zu verweisen ist exemplarisch auf Hannah
Arendt oder Alasdair MacIntyre — haben ihre analytischen Kompeten-
zen in den Dienst einer kritischen Bestandsaufnahme der ideellen
Errungenschaften der Moderne gestellt und finden sich — trotz zum
Teil erheblicher Gegensitze — doch darin zusammen, dass sie auf die
Lebensform der griechischen Polis zuriickgriffen, um der Gegenwart
einen Spiegel vorzuhalten. Thre Kritik bezog sich auch auf die Rolle der
Religion und fithrte zu der Feststellung, dass, wenn Religion und Poli-

250

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

tik eine Koalition bildeten, beide Seiten schlecht dabei aussahen: die
Religion vermittelte der Politik iiber Jahrhunderte europdischer Ge-
schichte eine Legitimation, und entsprechend umgekehrt vermittelte
die Politik der Religion Einfluss auf die »irdischen< Belange. Die ur-
spriingliche Arbeitsteilung zwischen den jeweiligen Zustindigkeiten —
Politik fiir Immanenz, Religion fiir Transzendenz — wurde unterlau-
fen. Im Biindnis von Thron und Altar, aber auch in der Rede vom
>heiligen« rémischen Reich, kamen Anspruch und Fatalitit solcher
Allianzen Epochen bildend zum Ausdruck. Die genannten philosophi-
schen Autoren zeichnen sich zunichst durch eine gemeinsame Skep-
sis gegeniiber solchen und Zhnlichen Koalitionen aus; diese Skepsis
lasst sich aktualisieren und durchaus auf zeitgendssische Formen von
Theokratien beziehen: wo Gott direkt zum Staatsfithrer wird und die
Priester seine Minister oder Wichter im Staat sind, haben Religion
und Politik sich wechselseitig so vollstindig instrumentalisiert, dass sie
die gemeinsame Kultur ihres Geltungsbereiches totalisieren.

Die Kritik der erwihnten Polis-Apologeten erschopft sich aber
nicht in der Warnung vor solchen Formen des religios-politischen
Totalitarismus und seinen Varianten — wie etwa vor dem Faschismus
und seinen religiomorphen Ideologemen. Diese Kritik verwendet viel-
mehr das Modell der Polis, um zu zeigen, dass es jedenfalls in der
europdischen Geschichte einmal anders ging: Die Polis als Modell
einer postmythischen, gleichwohl aber weitgehend religionsneutralen
Gesellschaft, in der das, was im Rahmen religiés konstituierter Ge-
meinschaften gewohnlich von Gott erwartet wird, nun vom Menschen
gemacht wird. Dies aber nicht einfach so, dass analog zur modernen
Autonomieidee der Mensch sich zum Schicksalslenker in eigener
Sache erklirt und — lange vor der Moderne im vorneuzeitlichen Hu-
manismus — die Theodizee durch Geschichte ersetzt, sondern — anders
und in Entgegensetzung zur Moderne — vielmehr so, dass der Mensch
sich in dem Sinne als politisches Wesen begreift, als er tatsichlich eine
Polis, eine Gemeinschaftsorganisation schaffen kann, so wie es die
Mythen von den Géttern behaupten: eine Gesellschaft ungleicher Indi-
viduen, die sich als Forum praktizierter Gerechtigkeit etabliert.

Was aber ist der Vorteil dieses in der Antike versunkenen Modells?
Der Vorteil wird sichtbar am Beispiel des uns geliufigen Versuchs der
Moderne, die autonome Kompetenz des Menschen zur Geschichtsge-
staltung zu preisen. Wo nimlich der Autonomismus des modernen
Menschen einher geht mit einer als kompensationsbediirftig empfun-
denen Endlichkeitserfahrung — Endlichkeit wird in der Aufklirung
metaphysikkritisch hochgehalten, zugleich aber als Defizit empfunden
—, kommt das Polis-Modell ohne eine Zusatzmoral und entsprechend

251

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ExNo RubporrH

auch ohne die ideologische Funktion von Religion aus. Im Polis-Modell
— insbesondere aristotelischer Prigung - konvergieren Moral und
Recht. Die Grundlage fiir diese Konvergenz bildet eine Anthropologie:
das heifdt eine Auffassung vom Menschen, der zufolge er sich gegen-
iiber dem Tier dadurch auszeichnet, dass er eine Polis bauen kann,
nicht wie die Ameisen und Bienen oder andere Tiervélker, um zu tiber-
leben, sondern als Lebensform. Wenn der Mensch weif3, dass es ihn
auszeichnet, sein Leben als Selbstzweck gestalten zu kénnen, dann will
er das auch. Er benétigt Wissen tiber sich selbst, um zu tun, was gut
fur ihn ist, und dieses Wissen eriibrigt Imperative. Die Polis ist eine
Gemeinschaft der Wissenden, die wissen, was der Mensch braucht,
um Mensch zu sein. Platon hatte keine ausgefithrte Ethik, und die
Ethik des Aristoteles — erst mit ihm beginnt bekanntlich die Ethik eine
philosophische Disziplin zu werden — hat ebenfalls keine Imperative.

Und die Religion? Der Polis-Mensch musste nicht an Gott oder Gétter
glauben - jedenfalls nicht im poliskonstitutiven Sinn. Der Polis-
Mensch glaubt an die Polis als optimale Méglichkeit, einem Leben als
Selbstzweck eine soziale Form zu geben. Das Prinzip, das die Ethik
ersetzt, ist — ausfiithrlich begriindet bei Platon — das der wechselseiti-
gen Nichteinmischung, d.h. eines von allen Beteiligten geteilten Res-
pekts vor dem >Menschenrecht« eines jeden auf seine Eigenart und
Integritit.

Die Polis ist Geschichte und sie war klein und tiberschaubar. Hannah
Arendt — allerdings im Gegensatz zu Maclntyre — wusste, dass die
Polis weder in die Gegenwart verpflanzt werden kann, noch dass aus
dem Globus, trotz seiner zwischenzeitlich erreichten Uberschaubar-
keit, eine Polis zu machen ist. Aber etwas anderes wire aus dieser
engagierten historischen Konfrontation zu lernen: Die Polis war frei
von destruktivem Konkurrenzkampf zwischen Religion und Politik.
Die Polis richtete — jedenfalls idealiter — ihren Appell zur Identifikation
der Biirger mit der Sache der Biirgerschaft gleichzeitig an den inneren
und idufleren Menschen, an den reflektierenden und an den handeln-
den. Eine Isolierung des Politischen, d.h. eine Konzentration auf die
kompetente Regierungstechnik und exklusive Herrschaftsausiibung
einiger weniger, sollte der Idee der Polis nach verhindert werden. Das
Gelingen eines solchen Projekts erfordert einen hohen Grad an Bereit-
schaft zum Engagement — Spuren dieses Gedankens findet man im
gegenwirtigen Europa doch wahrscheinlich am ehesten noch in einem
kleinen Land wie der Schweiz.

252

hitps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44. [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION — EINE UNENTBEHRLICHE FORM DER KULTUR? SIEBEN THESEN

Fazit: Die Polis als Religionsersatz? Da ist nicht die Konsequenz. Aber
die Polis als Experimentierfeld unterschiedlicher Versuche, die Politik
nicht den Oligarchen zu tiberlassen — das konnte eine Lehre sein, die
aus der Antike zu ziehen wire. Das Polis-Modell beruht auf Erfahrung
und kennt die Gefahren: die der Totalisierung der Gesellschaft durch
Politik, die Tyrannis. Das aus dieser Entwicklung resultierende Modell
lie3e sich als das hybride Politik-Modell bezeichnen. Hier am ehesten
hitte Religion eine Funktion als Erbin und Treuhinderin — d.h. als
Form der Kritik an hybrider Politik.

These 7

Ist also die Religion eine unentbehrliche Form der Kultur? Eine direkte
Antwort schulden uns wohl die, denen eine diskrete und integre Reli-
giositit nicht gentigt, um ein sinnvolles Leben in einer modernen
Gesellschaft zu fiihren. Indirekt wire die Frage wohl so zu beantwor-
ten: Keine Kultur kann auf ihre Geschichte verzichten. Die Religion ist
konstitutiver Bestandteil unserer Kulturgeschichte. Insoweit die Ge-
schichte Kultur konstituiert, tut es auch die Religion, jedenfalls als
historisches Korrektiv: In negativer Form — wie in der Polis — oder in
positiver Form — wie vorgeschlagen im noch nicht zu Ende gekomme-
nen judisch-christlichen Dialog als Diskursparadigma.

253

htps://dol.org/10.14361/9783839403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

htps://dol.org/10.14361/9783838403501-011 - am 14.02.2026, 21:34:44,



https://doi.org/10.14361/9783839403501-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

