
Naturschutzethik
Uta Eser/Thomas Potthast

Eine Einführung für die Praxis

Nomos

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Uta Eserffhomas Potthast 

Naturschutzethik 

Eine Einführung für die Praxis 

Nomos Verlagsgesellschaft 
Baden-Baden 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ged~ckt mit Unterstützung des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme 

Eser, Vta: 
Naturschutzethik : Eine Einführung für die Praxis / Uta EserfThomas Potthast. -
1. Aufl. - Baden-Baden: Nomos Verl.-Ges., 1999 

ISBN 3-7890-6016-X 

1. Auflage 1999 
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1999. Printed in Germany. Alle Rechte, 
auch die des Nachdrucks von Auszügen, der photomechanischen Wiedergabe und der 
Übersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort 7 

I. Was hat Naturschutz mit Ethik zu tun? 9 

11. Naturschutz, Ökologie und Ethik: Notwendige Begriffsklärungen 13 

1. Was ist Naturschutz? 13 
1.1. Wer sind die Akteure im Naturschutz? 13 
1.2. Was ist Natur? 14 
1.3. Zu den Unterschieden von Naturschutz, Umweltschutz, Tierschutz 15 

2. Was ist Ökologie? 17 
2.1. Zur Wertfreiheit der Ökologie 18 
2.2. Zur Objektivität der Ökologie 20 

3. Was ist Ethik? 22 
3.1. Zum Unterschied von Ethik und Moral 23 
3.2. Zum Unterschied von Ethik und Recht 24 

4. Der Sein-Sollen-Fehlschluß und das Bewertungsproblem im Naturschutz 25 
4.1. Der Sein-Sollen-Fehlschluß 25 
4.2. Das Bewertungsproblem 27 
4.3. Zum Unterschied von Zielen, Mitteln und Kriterien 29 

III. Moralphilosophische Grundlagen 

1. Welchen Status haben moralische Urteile? 
1.1. Können wir wissen, was gut ist? 
1.2. Sind moralische Urteile verbindlich? 
1.3. Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und schlecht? 
1.4. Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer Urteile 

2. Begründung der Moral 
3. Prinzipien oder Handlungsfolgen? 
4. Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen 

IV. Naturschutz und Ethik 

1. Umweltethik, Naturschutzethik, Naturethik 
2. Warum ist die Natur moralisch relevant? 

33 

33 
33 
35 
36 
37 
38 
41 
42 

44 

44 
46 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Inhaltsverzeichnis 

3. Hat die Natur Rechte? 49 
3.1. Zur Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten 49 
3.2. Der Grundsatz »Sollen impliziert Können« 50 

4. Welchen Wert hat die Natur? 52 
5. Naturethische Prinzipien mittlerer Reichweite 56 

V. Naturschutzbegründungen und Schutzstrategien in der Praxis: 
Warum welche Natur aufweIche Weise schützen? 59 

1. Anthropozentrik 60 
1.1. Gebrauchswert der Natur 60 
1.2. Eigenwert von Arten 61 
1.3. Eigenwert kulturgeschichtlicher Objekte 61 
1.4. Eigenwert natürlicher Prozesse 61 

2. Physiozentrik 62 
2.1. Selbstwert von Arten 62 
2.2. Selbstwert natürlicher Prozesse 63 

3. Inklusive Position 63 

VI. Zu den Schwierigkeiten »ökologischer« Naturschutzbegründungen: 
Zwei Fallbeispiele 65 

1. Ethische Aspekte der Neophytenproblematik 65 
1.1. Probleme durch fremde Arten? 65 
1.2. Zur Wertfreiheit der Neophytenforschung 67 
1.3. Mit weIchen Naturschutzwerten konfligiert die Ausbreitung von 

Neophyten? 68 
1.4. Welche Werte sind in der öffentlichen Debatte noch zu berücksichtigen? 73 

2. Evolution und Naturschutz. Zum Verhältnis von Evolutionsbiologie, 
Ökologie und Naturethik 74 
2.1 Ökologie und Evolutionsbiologie als Grundlage der Naturschutztheorie 75 
2.2 Evolution und Naturschutzziele: naturschutzpraktische Aspekte 76 
2.3. Grundlegende Fragen der Begründung von Evolution als Schutzziel 79 
2.4 Zwei unterschiedliche Naturkonzeptionen in der Begründung zur 

Sicherung der Evolutionsprozesse 81 

VII. Fazit: Die Rolle der Ethik im Naturschutz 87 

Literatur 93 

Anhang: Folienvorlagen 97 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort 

Naturschutz hat mit ökologischen und mit ethischen Fragen zu tun. 
Doch welcher Zusammenhang besteht zwischen ökologischen und 
ethischen Aspekten im Naturschutz, und was genau versteht man 
dabei unter »Ethik«? Welche Rolle kann und soll die Ethik im Na­
turschutz einnehmen? Wer sich mit diesen und ähnlichen Themen 
beschäftigen will, findet in dieser Broschüre die Grundlagen 
hierzu. 
Angesprochen sind Personen, die im Naturschutz tätig sind: sei es in 
Behörden, in Verbänden, in der Umweltpolitik, in der Naturschutz­
forschung oder in Naturschutzzentren. In der Diskussion um ethi­
sche Aspekte des Naturschutzes erfahren philosophische und ökolo­
gische Begriffe, die für den Naturschutz wesentlich sind, häufig 
eine recht ungenaue Verwendung. Sie werden daher in dieser Bro­
schüre präziser bestimmt und anhand konkreter Beipiele erläutert. 
Die vorliegende systematische Autbereitung der »Naturschutz­
ethik« - also einer Verknüpfung von Naturschutz und Ethik - soll 
den im Naturschutz Tätigen ein besseres Verständnis der ethischen 
Grundlagen ihrer Arbeit ermöglichen. Zur Weitervermittlung der 
Inhalte in Fort- und Weiterbildungsveranstaltungen enthält die Bro­
schüre darüberhinaus Vorschläge in Form von Folienvorlagen und 
Tabellen. 
Um dem genannten Anliegen gerecht zu werden, haben wir uns be­
müht, wissenschaftstheoretische und moralphilosophische Voraus­
setzungen des Naturschutzes in einer Weise darzustellen, die prak­
tische Belange berücksichtigt und die ftir PraktikerInnen nachvoll­
ziehbar ist. Wir stellen die Dinge so einfach dar, wie es die Komple­
xität philosophischer und ökologischer Themen erlaubt. Zu grobe 
Vereinfachungen verbieten sich allerdings. Gerade in Naturschutz­
fragen haben sich allzu plakative Darstellungen letztlich oft als kon­
traproduktiv erwiesen. »So einfach wie möglich und so komplex 
wie nötig« ist also der leitende Grundsatz unserer Darstellung. Da­
bei auch die Widersprüche offenzulegen, die sich aus den vorge­
stellten Positionen ergeben, ist uns nicht nur ein Gebot wissen­
schaftlicher Redlichkeit, sondern auch ein politisches Anliegen. 
Denn wir sind überzeugt, daß nur eine der Komplexität der Thema­
tik angemessene Argumentation die Position des Naturschutzes in 
der politischen Debatte zu stärken vermag. 

7 

Bemerkungen in der 
Randspalte erweitern oder 
erläutern das im Haupttext 
Dargestellte 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Vorwort 

Diese Broschüre beruht auf dem Forschungsprojekt »Die Bedeu­
tung der Ökologie für Bewertungs/ragen im Naturschutz. Eine kriti­
sche Analyse normativer Implikationen biologischer Theorien«, ge­
fördert vom Bundesministerium für Bildung, Wissenschaft, For­
schung und Technologie (BMBF) im Förderschwerpunkt Arten­
und Biotopschutz (FKZ 0339561). Es wurde durchgeführt am Inter­
fakultären Zentrum für Ethik in den Wissenschaften der Eberhard­
Karls-Universität Tübingen. 
Für eine anregende Diskussion über die Konzeption der Broschüre 
danken wir allen Teilnehmenden eines Kolloquiums in Tübingen im 
Dezember 1997. Zahlreiche wertvolle Hinweise und Kommentare 
zu Textentwürfen gaben Jens Badura, Marcus Düwell, Andrea Hil­
ker, Michael Koltzenburg, Tom Konopka, Konrad Ott, Burkhard 
Schall, Hartwig Schepker und vor allem Reiner Wimmer. 
Unser Dank gilt weiterhin dem Bundesministerium rur Bildung und 
Forschung für den Druckkostenzuschuß, Frau Beate Schütze vom 
Projektträger BEO, Gereon Wolters vom wissenschaftlichen Beirat 
sowie den Projektleitem Reiner Wimmer und Ludwig Trepl für die 
ermutigende Unterstützung der letzten drei Jahre. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 

I. Was hat Naturschutz mit Ethik zu tun? 

Die lokale und globale Erhaltung der Natur ist eine zentrale Auf­
gabe unserer Zeit, in der Naturzerstörung anerkanntennaßen ein 
Problem von erheblichen Ausmaßen darstellt. Die meisten Men­
schen sind sich heute vennutlich darin einig, daß diese Aufgabe 
auch moralisch bedeutsam ist. Obwohl der Schutz der Natur im 
Prinzip als ein Ziel unseres Handelns gelten kann, werden im kon­
kreten Einzelfall immer wieder Entscheidungen gefällt, die zur Zer­
störung von Natur führen. Naturschutz wird in der Praxis gegen an­
dere Güter und Ziele abgewogen und oft hintangestellt. Jede be­
gründete Gewichtung unterschiedlicher Interessen erfordert ethi­
sche Erwägungen. Wer also im politischen Entscheidungsprozeß 
Naturschutz anderen Interessen unterordnet, muß dies begründen 
können. Ebenso müssen diejenigen, die sich für das Anliegen des 
Naturschutzes stark machen, hierfür Gründe anführen. 
Derzeit lassen sich Naturschutzbelange in der politischen Auseinan­
dersetzung kaum durchsetzen. Ob es um den Bau neuer Straßen 
geht, um die Ausweisung von Gewerbegebieten oder um land-, 
wasser- und forstwirtschaftliche Nutzungen: In den meisten Fällen 
werden Naturschutzaspekte anscheinend gewichtigeren »ökonomi­
schen« und »sozialen« Anliegen nachgeordnet. »Um den Natur­
schutz ist es schlecht bestellt« ist eine verbreitete Einschätzung de­
rer, denen der Naturschutz am Herzen liegt. Daher wird immer wie­
der Bedarf an überzeugenden und auch politisch durchsetzungsstar­
ken Argumenten für dieses Anliegen geäußert. Insbesondere wird 
nach Grundsatzargumenten für den Naturschutz gesucht, die so 
zwingend sind, daß sie nicht einfach im Rahmen von politischen 
Abwägungen beiseite geschoben werden können. 
Auf die Frage, warum wir die Natur schützen sollen, gibt es ver­
schiedene Antworten. Zum einen können unmittelbar nutzungsbe­
zogene Argumente angeftihrt werden: Wir brauchen eine intakte, 
funktionsfähige Natur als Lebensgrundlage für uns und unsere 
Nachkommen. Zum anderen stellen Werte wie »Vielfalt«, »Eigen­
art« und »Schönheit« nicht unmittelbar nutzungsbezogene Gründe 
für den Naturschutz dar. Die Freude an Naturschönem mag man­
chen auch noch im weitesten Sinne als »Nutzung« der Natur er­
scheinen. Als »ethische« Argumente gelten in vielen Naturschutz-

9 

»kategorische« Argu­
mente beanspruchen unbe­
dingte Geltung, sind also 
einer Abwägung entzogen 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 

Am 27.10.1994 wurde der 
folgende Art. 20a ins 
Grundgesetz eingefiigt: 
» Der Staat schützt auch in 
Verantwortung fiir die 
künftigen Generationen 
die natürlichen Lebens­
grundlagen im Rahmen 
der verfassungsmäßigen 
Ordnung durch die Ge­
setzgebung und nach 
Maßgabe von Gesetz und 
Recht durch die vollzie­
hende Gewalt und die 
Rechtsprechung.« 

Ein Gesetzentwurf von 
Bündnis 90/Die Grünen 
schlägt vor, folgende Ziel-

Einleitung 

Veröffentlichungen aber erst solche, die von einem wie auch immer 
gearteten menschlichen Nutzungsinteresse völlig absehen. Die mo­
ralische Empörung angesichts der fortschreitenden Naturzerstörung 
ist dabei mit dem Gefühl verbunden, daß Menschen prinzipiell nicht 
beliebig über Natur verfügen dürfen, weil diese einen eigenen, von 
Menschen unabhängigen Wert habe. 
Die Prüfung der Begründung all dieser Argumente sowie die Offen­
legung und Diskussion der ihnen zugrundeliegenden Werte, Nor­
men und Prinzipien ist eine Aufgabe der Ethik. Ethik ist diejenige 
Disziplin, die Fragen nach dem moralisch richtigen Handeln unter­
sucht. Angestrebt werden nachvollziehbare Begründungen dafür, 
warum eine Handlung moralisch geboten, erlaubt oder verboten ist. 
Entgegen der oben dargestellten verbreiteten Ansicht hat eine Ethik 
des Naturschutzes nicht allein die Aufgabe, im allgemeinen zu be­
gründen, warum die Erhaltung der Natur moralisch gut ist. Eine an­
gemessene Ethik muß vielmehr alle Argumente, die in konkreten 
Abwägungsprozessen geltend gemacht werden, - ökonomische, so­
ziale, ästhetische und moralische - berücksichtigen und beurteilen, 
welche von ihnen gut begründete, von allen akzeptierbare Entschei­
dungen ermöglichen. 
Zwar besteht weitgehend Einigkeit darüber, daß Schutz und Erhal­
tung der Natur ein wichtiges Ziel gesellschaftlichen Handeins sein 
sollten; jedoch sind die Begründungen sowie der moralische und 
rechtliche Status, den die Natur bzw. natürliche Einheiten erhalten 
sollen, ausgesprochen strittig. Ob der Natur ein Eigenwert, ein vom 
Menschen unabhängiger Selbstwert oder moralische Rechte zu­
kommen, ist eine ethische Frage. Dagegen ist eine juristische Frage, 
ob und in welcher Hinsicht Natur einen Rechtsstatus im positiven 
Recht (in den Gesetzen) haben soll. Im Zusammenhang mit der be­
schriebenen, als unbefriedigend empfundenen Lage des Naturschut­
zes muß die Frage nach dem moralischen und rechtlichen Status der 
Natur im politischen Kontext gesehen werden: Wenn allgemein gel­
ten würde, daß Natur moralische Rechte hat, dann wäre sie einem 
eng verstandenen ökonomischen Kosten-Nutzen-Kalkül aus prinzi­
piellen Gründen entzogen und die üblichen ökonomisch gerechtfer­
tigten Arten von Naturzerstörung unerlaubt. Aus diesem Grund und 
mit dieser Hoffnung möchten manche Personen und Verbände den 
»Schutz der Natur um ihrer selbst willen« oder das »Recht der Na­
tur« gerne in der Verfassung rechtlich verankert sehen. Naturschutz 
könnte dann nicht mehr länger nur als subjektive Vorliebe einiger 
NaturliebhaberInnen gelten, die gegenüber anderen Anliegen im­
mer zurücktreten müßte. Naturschutz wäre vielmehr eine zu jeder 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 

Zeit und für alle geltende nicht nur moralische, sondern auch recht­
liche Verpflichtung. 
So verständlich das Anliegen ist, der Natur einen höheren Wert oder 
Rechtsstatus beizumessen, als dies gemeinhin geschieht, so proble­
matisch erscheint die undifferenzierte Weise, in der oft über Selbst­
werte oder über Rechte gesprochen wird. Der gut gemeinte Ver­
such, Lebewesen, Lebensgemeinschaften oder die gesamte Natur 
»an sich« mit einem von menschlichen Wertsetzungen unabhängi­
gen Selbstwert auszustatten, führt, wenn man alle theoretischen und 
praktischen Konsequenzen bedenkt, in erhebliche Schwierigkeiten: 
Wer mit der Situation und den Aufgaben des Naturschutzes in 
Deutschland vertraut ist, weiß, daß es dabei nicht um »Natur« allge­
mein geht, sondern um bestimmte Ausprägungen der Natur. Dabei 
erfahren nicht alle natürlichen Objekte gleichermaßen Wertschät­
zung. Vielmehr sind meist bestimmte Organismen und Lebens­
räurne gemeint, die gegenüber anderen am jeweiligen Ort bevorzugt 
werden. Was als schützenwerte Natur gilt, ergibt sich offenbar als 
Resultat einer Auswahl und Entscheidung, in die notwendigerweise 
menschliche Wertvorstellungen eingehen. Solche Widersprüche 
zwischen der angeführten allgemeinen Begründung und den.in der 
Praxis verfolgten Zielen und Strategien des Naturschutzes sind 
nicht nur theoretisch unbefriedigend, sondern langfristig auch der 
Vermittelbarkeit von Naturschutzanliegen nicht förderlich. Manche 
Argumente erscheinen zwar zunächst als sehr öffentlichkeitswirk­
sam, halten aber einer kritischen Überprüfung aus wissenschaftli­
cher, wissenschaftstheoretischer oder ethischer Perspektive nicht 
stand. 
Damit im Naturschutz Tätige sich ein angemessenes Urteil über die 
verschiedenen Naturschutzbegründungen bilden können, zeigen wir 
in dieser Broschüre Stärken und Schwierigkeiten unterschiedlicher 
Ansätze auf und diskutieren die Stichhaltigkeit der vorgebrachten 
ethischen Argumente. Nach diesem einführenden Problemaufriß 
(Teil I) gehen wir folgendermaßen vor: 

In Teil 11 werden die Begriffe geklärt, die für die nachfolgenden 
Ausführungen zentral sind: Naturschutz, Ökologie und Ethik. 
Wir erklären die Schwierigkeiten des Übergangs von wissen­
schaftlichen Aussagen zu Normen und Handlungsanweisungen 
und machen einen Vorschlag, wie mehr Klarheit in die babylo­
nische Wirrsal des Bewertungsbegriffs zu bringen ist. 
In Teil III stellen wir moralphilosophische Grundlagen vor. Hier 
geht es um die Möglichkeit der Erkenntnis des moralisch Rich­
tigen, um die Verbindlichkeit ethischer Aussagen und um mög-

11 

bestimmung ins Bundes­
naturschutzgesetz aufzu­
nehmen: »Ziel dieses Ge­
setzes ist es, Natur und 
Landschaft um ihrer selbst 
willen und die natürlichen 
Ressourcen als Lebens­
grundlage der Menschen 
zu erhalten [ ... ]« (Ent­
wurf vom 5.12.1995) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Einleitung 

liehe Begründungen der Moral an sich. Unterschiedliche Ant­
worten auf diese Grundsatzfragen werden vorgestellt und disku­
tiert. Dabei wollen wir den LeserInnen einerseits die ganze 
Breite des Ethikspektrums vorstellen, andererseits aber auch 
deutlich machen, welche Positionen wir für vernünftig halten. 
Grundlagen der Natur(schutz)ethik vennittelt Teil IV. Wir un­
terscheiden allgemeinere und stärker praxisorientierte Bereiche 
und diskutieren dann die Fragen, warum Natur moralisch rele­
vant ist, ob der Rechtsbegriff in diesem Zusammenhang hilf­
reich ist und welche Werte der Natur zugeschrieben werden 
können. 
Um den Zusammenhang unterschiedlicher Naturschutzbegrün­
dungen und praktischer Schutzstrategien geht es in Teil V. Am 
Beispiel des klassischen Konflikts »Eingreifen oder Gewähren­
lassen« zeigen wir Möglichkeiten und Grenzen der verschiede­
nen umweltethischen Argumentationstypen auf. 
Die Schwierigkeiten »wissenschaftlicher« Naturschutzbegrün­
dungen werden in Teil VI anband zweier Fallbeispiele darge­
stellt: der Diskussion um die Bewertung nichtheimischer Pflan­
zenarten (I) sowie der Frage, welche Rolle der Begriff der Evo­
lution und die Evolutionsbiologie in der Naturschutzethik spie­
len (2). 
Abschließend fassen wir die Aufgaben und die Bedeutung der 
Ethik in Bezug auf den Naturschutz in vier Thesen zusammen 
(Teil VII). 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


11. Naturschutz, Ökologie und Ethik: 
Notwendige Begriffsklärungen 

Die Wörter der Alltagssprache haben häufig einen breiten und un­
scharfen Bedeutungsbereich. Im täglichen Leben läßt sich die ge­
naue Bedeutung dessen, was gemeint ist, meist aus dem Rede- und 
Handlungszusammenhang erschließen. Dagegen ist bei theoreti­
schen Erörterungen eine ausdrückliche, eindeutige Bestimmung der 
Bedeutung der verwendeten Begriffe unumgänglich. Sonst entste­
hen allzu leicht Mißverständnisse, besonders wenn Menschen mit 
unterschiedlichsten beruflichen und persönlichen Hintergründen 
miteinander sprechen. Weiter leidet die Genauigkeit und damit die 
Aussagekraft wissenschaftlicher Behauptungen und Hypothesen. 
Dies ist oft der Fall, wenn es um Naturschutzfragen geht. Bereits 
das Wort »Naturschutz« wird auf viele Arten von Problemen bezo­
gen. Wie aber wäre der Begriff zu bestimmen, damit er möglichst 
eindeutig verstanden und einheitlich verwendet wird? 
Nur auf der Grundlage der expliziten Bestimmung der vorgesehe­
nen Verwendung eines Worts sind abweichende unterschiedliche 
Bedeutungen desselben Wortes leichter zu erkennen. Mißverständ­
nisse sind dadurch weitgehend auszuschließen. Daher legen wir in 
diesem Kapitel zunächst einmal fest, was wir unter »Naturschutz«, 
»Ökologie« und »Ethik« verstehen. siehe Folie 1 

Dies bildet die Grundlage, um in den folgenden Kapiteln die Bedeu-
tung und die Aufgaben von Ökologie und Ethik im Naturschutz im 
Einzelnen zu erläutern. 

1. Was ist Naturschutz? 

Es ist ungenau und vieldeutig, allgemein über Naturschutz zu reden 
oder zu schreiben. Meist bleibt dabei völlig offen, wer und was mit 
der Bezeichnung »der Naturschutz« gemeint sein soll. 

1.1. Wer sind die Akteure im Naturschutz? 

»Den Naturschutz« oder »die NaturschützerInnen« gibt es nicht. 
Bereits auf der organisatorischen und institutionellen Ebene müssen 

13 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 

»Unter den vorhandenen 
(Dingen) sind die einen 
von Natur aus, die anderen 
sind auf Grund anderer 
Ursachen da. Von Natur 
aus: Die Tiere und deren 
Teile, die Pflanzen und die 
einfachen unter den Kör­
pern, wie Erde, Feuer, 
Luft und Wasser; von die­
sen und Ähnlichem sagen 
wir ja, es sei von Natur 
aus. Alle diese erscheinen 
als unterschieden von 
dem, was nicht von Natur 
aus besteht. Von diesen 
hat nämlich ein jedes in 
sich selbst einen Anfang 
von Veränderung und Be­
stand, teils bezogen auf 
Raum, teils auf Wachstum 
und Schwinden, teils auf 
Eigenschaftsverände­
rung.« 
(Aristoteles 1987: 51) 

Begriffsklärungen 

zumindest drei Bereiche und Personengruppen unterschieden wer­
den: 
L 

2. 

3. 

der ehrenamtliche Naturschutz: Einzelpersonen, Vereine und 
Verbände setzen sich aufgrund persönlicher oder gruppenspe­
zifischer Wertschätzung für einen Schutz der Natur ein; 
der amtliche Naturschutz: Behörden und Ministerien setzen 
auf der Grundlage des positiven Rechts (beispielsweise des 
Bundesnaturschutzgesetzes) Naturschutznormen in admini­
stratives Handeln um; 
der wissenschaftliche Naturschutz, auch Naturschutzfor­
schung genannt: Natur-, Geistes- und Gesellschaftswissen-
schaften stellen Sachkenntnisse, Methoden und Kriterien rür 
die Verwirklichung bestimmter Zielvorstellungen bereit. 

Zwischen diesen Bereichen bzw. Gruppen gibt es sowohl hinsicht­
lich der Begründung von Schutzbemühungen als auch hinsichtlich 
ihrer jeweiligen Zielvorstellungen nicht selten erhebliche Unter­
schiede. 

1.2. Was ist Natur? 

Wer Natur schützen will, muß zuvor Klarheit darüber gewonnen ha­
ben, was das Wort »Natur« bedeutet. 
Unter Natur verstehen wir zunächst alles, was von sich aus existiert, 
was also nicht von Menschen gemacht oder hergestellt wurde. Die­
ses Naturverständnis findet sich schon bei Aristoteles und entspricht 
heute noch weitgehend der Intuition der meisten Menschen der 
westlichen Zivilisation. Natur - das sind Meere, Flüsse, Seen, 
Moore, Wälder und Berge sowie die Lebewesen, die sie beheima­
ten: Mikroorganismen, Pilze, Pflanzen, Tiere und auch Menschen. 
Meist sind also mit dem Naturbegriffleben und Wachstum verbun­
den. Zudem gibt es unbelebte Natur: Felsen, Wolken, Sterne. 
Wenn wir unter Natur nur das vom Menschen völlig Unabhängige 
verstehen würden, kämen wir allerdings mit der Einordnung einiger 
Lebensräume in Schwierigkeiten: Sind Teiche, Forste, Wiesen, 
Weiden und Äcker als anthropogene Lebensräume keine Natur? Be­
steht Natur nur in den letzten, unberührten Winkeln der sonst vom 
Menschen umgestalteten Welt? Niemand würde das ernsthaft be­
haupten. Gerade die von Menschen geschaffenen, kleinräumigen, 
bäuerlich geprägten Kulturlandschaften Mitteleuropas gelten vielen 
als Inbegriff der Natur. Unter den meisten NaturschützerInnen be­
steht Einigkeit darüber, daß es unberührte Natur heute kaum noch 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Begriffsklärungen 

Wenn wir in dieser Broschüre von Naturschutz sprechen, ist damit 
nicht ein übergreifendes »ökologisches Umdenken« und die damit 
verbundene politische Programmatik gemeint. Unsere engere Auf­
fassung des Naturschutzbegriffs hat den Zweck, das Spektrum zu 
berücksichtigender Fragen einzugrenzen und unzulässige Vereinfa­
chungen zu vermeiden. Technischer Umweltschutz, die Erhaltung 
natürlicher Ressourcen, das Konzept nachhaltigen Wirtschaftens 
sowie das Ziel einer sozial-»ökologischen« Ausrichtung der Gesell­
schaft werfen Fragen auf, die nicht allein aus der Perspektive des 
Naturschutzes diskutiert, geschweige denn beantwortet werden soll­
ten. Wenn alle genannten Aspekte im Begriff des Naturschutzes 
aufgingen, würde dieser einerseits zu unbestimmt, andererseits 
theoretisch und praktisch überfrachtet. 
Mit der vorgenommenen Einschränkung des Naturschutzverständ­
nisses soll jedoch keineswegs ein Konzept vorgeschlagen werden, 
das Naturschutz nur auf ausgewiesene Naturschutzflächen be­
schränken will. Selbstverständlich müssen Naturschutzaspekte bei 
allen Natumutzungen (»auf 100 % der Fläche«) berücksichtigt wer­
den. Indem wir als Ziele des Naturschutzes »Erhaltung« und »Ent­
wicklung« benennen, legen wir uns noch nicht auf eine bestimmte 
Naturschutz-Strategie fest. Sowohl Biotopmanagement als auch 
Gewährenlassen können mögliche Wege zur Erreichung dieser 
Ziele sein. 
Unter Umweltschutz verstehen wir den Schutz der Umweltmedien 
Wasser, Boden und Luft. Sauberes Wasser, reine Luft und intakte 
Böden bilden die Lebensgrundlage zahlloser Organismenarten ein­
schließlich des Menschen. Diese Schutzgüter gehören zwar zwei­
feIsfrei zur Natur, dennoch dienen Umweltschutzmaßnahmen nicht 
in erster Linie dem Schutz der Natur, sondern dem Schutz der 
menschlichen Gesundheit. Umweltschutz bezieht sich bereits be­
grifflich auf die Umwelt des Menschen, und er läßt sich mit 
menschlichen Grundbedürfnissen überzeugend begründen. 
Die Abgrenzung des Naturschutzes vom Tierschutz ergibt sich aus 
den unterschiedlichen Begründungen und Schutzobjekten: Im Tier­
schutz steht das Leiden des einzelnen Tieres, also des Individuums 
im Vordergrund, sei es Nutz-, Haus- oder Wildtier. Im Naturschutz 
geht es um überindividuelle Einheiten, denen Leidens- und Empfin­
dungsfähigkeit schwerlich zuzuschreiben ist. Er bezieht sich auf die 
Erhaltung ganzer Arten und Lebensgemeinschaften im Freiland. 
Hierfiir ist das Wohlergehen individueller Tiere in der Regel ohne 
Bedeutung. Im Gegenteil, oft genug kollidieren in der Praxis Anlie­
gen von Tier- und Naturschutz, beispielsweise beim Abschuß von 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

gibt und daß vom Menschen geprägte Lebensräume auch zur Natur 
gehören. 
Entscheidend scheint für das Verständnis von Natur, daß sie stets 
auch etwas vom Menschen Unabhängiges hat: Menschen bauen 
zwar Getreide an, pflanzen Bäume oder züchten Forellen, aber 
diese wachsen und entwickeln sich von selbst. Und rund um das 
jeweils erstrebte Produkt stellt sich, ebenfalls ganz von selbst, 
eine bestimmte Lebensgemeinschaft ein. Dieses »von selbst« ist 
es, aus dem die Intuition einer Eigenständigkeit und Eigengesetz­
lichkeit der Natur erwächst, die grundlegend für jedes Naturver­
ständnis ist. 

1.3. Zu den Unterschieden von Naturschutz, Umweltschutz, 
Tierschutz 

Wir wollen in dieser Broschüre Naturschutz und Umweltschutz be­
grifflich unterscheiden. Selbstverständlich hängen sie inhaltlich zu­
sammen, denn ohne konsequenten Umweltschutz läßt sich die Na­
tur nicht schützen. Natur- und Umweltschutz haben jedoch unter­
scheidbare Ziele. 
Unter Naturschutz verstehen wir Arten-, Biotop- und Land­
schaftsschutz. Ziel des Naturschutzes ist die Erhaltung und Ent­
wicklung der Vielfalt aller Organismenarten und der fiir sie not­
wendigen Lebensbedingungen sowie »typischer« Landschaften. 
Diese Definition abstrahiert zunächst einmal von direkten mensch­
lichen Nutzungsinteressen, ohne sie jedoch auszuschließen. Damit 
wird deutlich, warum die Begründung des Naturschutzes strittig 
sein kann: Ob, warum und inwieweit Menschen die Natur auch 
jenseits ihrer unmittelbaren eigenen Überlebensinteressen schützen 
sollen, ist eine zentrale Frage, mit der sich die Natur(schutz)ethik 
beschäftigt. 
Die Erhaltung der Landschaft ist integraler Bestandteil der Natur­
schutzgesetzgebung. Mit dem Landschaftsbegriff tritt zum Aspekt 
des Arten- und Biotopschutzes ein grundlegend neues Element 
hinzu. Landschaften sind andere Gegenstände als Arten oder Öko-

15 

Literaturhinweise zum 
Naturbegriff: Heiland 
(1992), Schiemann (1996) 

systeme. Sie sind kaum oder sogar überhaupt nicht der naturwissen- siehe hierzu Trepl (1995) 

schaftlichen Betrachtung zugänglich, da sie vor allem ästhetische 
und kulturgeschichtliche Objekte sind. Daß der Landschaftsbegriff 
für den Naturschutzgedanken unverzichtbar ist, zeigt bereits an, daß 
es im Naturschutz nicht nur um natürliche Objekte, sondern auch 
um deren Beziehung zu Menschen und ihrer Geschichte geht. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

Rehen zur Sicherung der NaturveIjüngung im Wald. Allenfalls bei 
sehr seltenen Großtierarten können auch einzelne Exemplare für die 
Erhaltung der Art entscheidend sein. 

2. Was ist Ökologie? 

Die Ökologie ist jener Teilbereich der Biologie, der sich mit den 
Wechselbeziehungen von Organismen untereinander und mit ihrer 
Umwelt befaßt. Ökologie beschreibt diese Beziehungen nicht nur, 
sondern versucht auch, sie mithilfe allgemeiner Gesetze zu erklären. 
Im günstigen Fall erlauben diese Gesetze es dann, die ökologischen 
Folgen eines Ereignisses vorherzusagen. Solche Prognosen sind 
aufgrund der Vielzahl und Komplexität der Zusammenhänge in 
ökologischen Systemen allerdings oft mit erheblichen Unsicherhei­
ten behaftet. 
Umweltpolitik und Naturschutz kommen ohne die Ökologie nicht 
aus. Um die Ursachen bestimmter Naturveränderungen herauszu­
finden oder vorauszusagen, welche Folgen sich aus menschlichen 
Eingriffen ergeben können, ist ökologische Forschung unentbehr­
lich. Die Umsetzung oder Anwendung ökologischer Erkenntnisse 
im Rahmen der Verwaltung und Politik erfordert jedoch einen wei­
teren Schritt, den die Ökologie nicht leisten kann. 
Als Naturwissenschaft ist die Ökologie ihrem Selbstverständnis 
nach objektiv und wertfrei. Ökologische Erkenntnisse können daher 
nicht umstandslos in Naturschutz, also in konkrete Handlungsan­
weisungen und Maßnahmen, übersetzt werden. Vielmehr müssen 
die ökologischen Befunde bewertet und Ziele für das gesellschaftli­
che Handeln formuliert werden. Wie das als wertfrei und objektiv 
erachtete ökologische Wissen dabei mit »subjektiven« Werten ver­
knüpft und in verbindliche Handlungsanweisungen überführt wer­
den kann, ist eine zentrale Frage der Naturschutzforschung. 
Der Objektivitäts- und Wertfreiheitsanspruch der Wissenschaft 
stößt heute auf Kritik: Angesichts sich dramatisch verschlechtern­
der Umweltbedingungen erwarten viele Menschen von ÖkologIn­
nen, daß diese ihre wissenschaftliche Neutralität aufgeben und sich 
politisch im Umwelt- und Naturschutz engagieren. Gleichzeitig ha­
ben neue biologische Erkenntnisse und ihre technische Umsetzung 
zunehmend Folgen, die auf öffentliche Kritik stoßen. Die beteilig­
ten ForscherInnen sehen sich aufgefordert, zu den absehbaren Aus­
wirkungen ihrer Tätigkeit wertend Stellung zu beziehen und auch 
Verantwortung dafür zu übernehmen. Gegen diese, wie wir denken, 

17 

»Naturschutz kann des­
halb nicht beschränkt wer­
den auf die Frage nach 
dem >Wie<, auf Kenntnisse 
und Wissen allein. Zwin­
gend stellt sich die Frage 
nach dem >Warum< und 
> Wie soll es sein<. Zur 
Kenntnis tritt die Er­
Kenntnis, zum Wissen das 
Ge-Wissen. Im Streben 
nach objektivem Erkennt­
nisgewinn müssen auch 
persönliche und gesell­
schaftliche Werthaltun­
gen mit einbezogen wer­
den.« (Fuchs 1990: 6) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 

eine gut verständliche Ein­
führung in Anspruch und 
Grenzen ökologischer 
Wissenschaften bietet 
Valsangiacomo (1998) 

siehe Folie 2 

Der Begriff der Wertfrei­
heit geht auf den Sozial­
wissenschaftIer Max We­
ber zurück. »Eine empiri­
sche Wissenschaft vermag 
niemanden zu lehren, was 
er soll, sondern nur, was er 
kann und - unter Umstän­
den - was er will.« (Weber 
1904: 151, Herv. i.O.) 

Begriffsklärungen 

berechtigten Forderungen wird seitens der Wissenschaft das Ideal 
der Wertfreiheit und der Objektivität angeruhrt. Beide Begriffe sol­
len daher im folgenden analysiert werden. Wir werden zeigen, 
warum es einerseits unverzichtbar ist, an der Objektivität und Wert­
freiheit der Wissenschaft festzuhalten, warum andererseits aber 
auch landläufige Vorstellungen von Objektivität und Wertfreiheit 
zurückzuweisen oder zu modifizieren sind. 

2.1. Zur Wertfreiheit der Ökologie 

Naturwissenschaft ist ihrem Programm und ihrer Methode nach 
wertfrei. Das bedeutet, daß sie Sachverhalte nicht werten kann und 
dies auch nicht versuchen soll. Sie kann beschreiben, was der Fall 
ist, und versuchen zu erklären, warum es der Fall ist. Sie kann aber 
nicht bewerten, ob und in welcher Hinsicht ein Sachverhalt wün­
schenswert ist. 
Was bedeutet dies rur das Verhältnis von Ökologie und Natur­
schutz? Menschliches Handeln hat meist Folgen rur die Natur. Da 
auch Ökologie programmatisch und methodisch wertfrei ist, kann 
und darf sie das, was sie beschreibt, erklärt und prognostiziert, nicht 
bewerten. Für den Naturschutz aber müssen ökologische Befunde 
bewertet werden. 
Hinsichtlich ökologischer Aussagen über die Natur stellen sich zwei 
grundsätzlich unterschiedliche Fragen: »Ist die Beschreibung, Er­
klärung oder Voraussage richtig oder falsch?« und »Ist dieser Sach­
verhalt gut oder schlecht?« Naturwissenschaft ist lediglich rur Fra­
gen des Typs »richtig oder falsch?« zuständig, also rur Sachurteile 
(Beurteilung). Die Klärung der Frage »gut oder schlecht?« dagegen 
ist eine Frage der Bewertung. Sie beinhaltet ein Werturteil, das eine 
Naturwissenschaft gemäß ihrer Verpflichtung zur Wertfreiheit nicht 
f,iI\en kann. 
Die prinzipielle Wertfreiheit naturwissenschaftlicher Aussagen an­
zuerkennen, bedeutet allerdings nicht, Wissenschaft damit von je­
der gesellschaftlichen Verantwortung freizusprechen. Bewertungs­
fragen sind zwar keine naturwissenschaftlichen Fragen, müssen 
aber dennoch erörtert und mit Gründen beantwortet werden. Viele 
naturwissenschaftliche Einsichten fordern eine persönliche und ge­
sellschaftliche Stellungnahme geradezu heraus. Nur muß bei aller 
Berechtigung gerade ökologisch begründeter Warnungen oder 
neuer Vorschläge zum »Umsteuern« bedacht werden, daß hier die 
Grenzen der Naturwissenschaft überschritten werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

Unterscheidung von Beurteilung und Bewertung 

Durch eine Flußaue wird eine Autobahntrasse geplant. Die Aussage 
»Weil durch den Bau der neuen Trasse das Habitat der seltenen Art xy 
so beschnitten wird, daß mit ihrem lokalen Aussterben zu rechnen ist, 
darf die Straße nicht gebaut werden« ist auf zwei Ebenen zu untersu­
chen: 
• Auf der Sachebene ist zu fragen, ob der behauptete Zusammenhang 

von Straßenbau und Artensterben richtig oder falsch ist. Dies ist 
eine Frage naturwissenschaftlicher Beurteilung. Unter Zuhilfe­
nahme ökologischen Wissens, etwa der Theorie zur minimal not­
wendigen Populationsgröße (MVP: minimum viable population­
Konzept), kann mit einer bestimmten Wahrscheinlichkeit angege­
ben werden, inwiefern durch den Straßenbau das Areal der dort an­
sässigen Population beeinträchtigt wird und ob davon auszugehen 
ist, daß dies zum Erlöschen der Population führen wird. 

• Die Bewertung dieser Sachverhalte ist von den Sachfragen nicht 
völlig unabhängig, aber ganz anders geartet. Da sie die Wertebene 
betrifft, geht sie über naturwissenschaftliche Kompetenz hinaus. 
Bewerten kann »die Ökologie« ein tatsächliches oder mögliches Er­
eignis nicht. Hierzu sind Wertannahmen und entsprechende Be­
gründungen erforderlich, die erläutern, warum das Aussterben einer 
Population nicht wünschenswert ist und deshalb vermieden werden 
soll. 

Im herkömmlichen Verständnis wird der Anspruch wissenschaftli­
cher Wertfreiheit oft als »Persilschein« für die Wissenschaft miß­
verstanden. Etwa, wenn damit gesagt werden soll, daß naturwissen­
schaftliche Erkenntnis nicht per se gut oder schlecht sei, sondern 
dies erst durch ihre Verwendung werde. Wertfrei wird in diesem 
Fall als »moralisch neutral« mißverstanden. Damit ist dann häufig 
die Auffassung verbunden, die Verantwortung für die Folgen der 
Wissenschaft läge nicht bei der Wissenschaft, sondern ausschließ­
lich bei der Gesellschaft. Diese Auffassung halten wir für unange­
messen. Der idealtypischen Trennung von Wissenschaft und Wer­
ten steht in der Realität eine wechselseitige Abhängigkeit von Wis­
senschaft und Gesellschaft gegenüber. Zum einen beeinflussen wis­
senschaftliche Erkenntnisse und deren technische Ums~tzungen 
maßgeblich unser gesamtes Leben, zum anderen wird wissenschaft­
liche Forschung durch gesellschaftliche Wertvorstellungen in ho­
hem Maße vorstrukturiert. Dieser Zusammenhang ist auch durch 
Verweis auf die Wertfreiheit der Wissenschaft nicht bestreitbar. 

19 

Beispiel 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Begriffsklärungen 

Heute sind viele ökologische Fachbegriffe in ihrer allgemeinsprach­
lichen VeIWendung mit einer Bewertung verbunden. Auch wenn 
Ökologinnen immer wieder darauf hinweisen, daß das Wort »Bio­
top« eine nichtwertende Bezeichnung ftir jede durch bestimmte 
abiotische Verhältnisse gekennzeichnete Lebensstätte ist, hat es 

. mittleIWeile fast unvermeidlich die Zusatzbedeutung »schützens­
wert«. Dasselbe gilt ftir das Wort »ökologisch«. Umgangssprach­
lich wird es heute meist im Sinne von »naturverträglich« angewen­
det, so bei der »ökologischen« Landwirtschaft, dem »ökologi­
schen« Bauen oder der »ökologischen« Ethik. Auch wenn diese 
VeIWendung mittleIWeile etabliert ist, muß sie ftir das Feld wissen­
schaftlich orientierter Rede zurückgewiesen werden. Eine Triviali­
sierung des Ökologiebegriffs, sei es als Slogan, sei es als morali­
scher Appell, schadet letztlich der Glaubwürdigkeit des Naturschut­
zes und sollte daher vermieden werden. Ein Maisacker ist genauso 
ein Biotop wie ein Magerrasen, ein Fußball pi atz nicht mehr und 
nicht weniger »ökologisch« als ein Feuchtbiotop. Gerade weil in der 
Praxis Beurteilung und Bewertung so wenig getrennt werden, ist auf 
der Ebene wissenschaftlicher Begriffe an der Wertfreiheit festzuhal­
ten, um Fragen nach der Bewertung eines Sachverhalts und ihrer 
Begründung überhaupt angemessen stellen zu können. Wissen­
schaftliche Begriffe sollten keine politischen Parolen sein und um­
gekehrt. 

2.2. Zur Objektivität der Ökologie 

Alltagssprachiich wird als objektive Sicht im Gegensatz zu einer 
subjektiven oftmals die folgende bezeichnet: die Dinge ließen sich 
so erkennen, wie sie unabhängig von einem betrachtenden oder for­
schenden Subjekt seien. Meist wird der Begriff»objektiv« darüber­
hinaus mit einem Wahrheitsanspruch im Sinne einer Übereinstim­
mung mit der Wirklichkeit verbunden, er wird also gleichbedeutend 
mit »wirklich«, »real« oder »wahr« veIWendet. Alle drei Bedeutun­
gen eIWeisen sich bei genauerer Überlegung als kritikwürdig. 
NatuIWissenschaften haben das Ziel, die Gesetzmäßigkeiten in den 
Vorgängen der belebten und unbelebten Natur zu erkennen und zu 
beschreiben. Dazu bedürfen sie in der Regel des Wechselspiels von 
Eingreifen und Beobachten. Das planmäßige handelnde Eingreifen 
in den Ablauf der Dinge wird dabei als Experiment "bezeichnet. 
Aber durch noch so viel Experimentieren und Beobachten gelangt 
man nicht zu Aussagen, die strikt allgemein gelten, nämlich ftir alle 
Fälle der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Zur Aufstellung 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

von Naturgesetzen bedarf es eines Sprungs. Dies ist das Problem 
der Induktion. Als Induktionsprinzip wird der Schluß von vielen 
Einzelfällen auf eine Aussage strikter Allgemeinheit bezeichnet. 
Dieser Schluß fUhrt zu Gesetzesaussagen, die wiederum Erklärun­
gen und Vorhersagen ermöglichen. Als logischer Schluß ist er inso­
fern unerlaubt, als man nicht wissen kann, ob sich alle unbeobach­
teten und zukünftigen Ereignisse tatsächlich und notwendigerweise 
wie die beobachteten verhalten. Trotzdem kann eine an Erklärungen 
und Prognosen interessierte Wissenschaft auf diese V orgehens­
weise nicht verzichten, nicht zuletzt, weil sie sich in zahlreichen 
Fällen praktisch bewährt hat. 

Erklärung und Vorhersage 

Wenn in vielen Fällen die Beobachtung gemacht wurde, daß der Einlei­
tung von Nährstoffen in einen nährstoffannen See eine Veränderung 
der Flora und Fauna dieses Sees folgt, ist es plausibel anzunehmen, daß 
I. der Nährstoffeintrag mit der Veränderung der Lebensgemeinschaft 

in einem kausalen Zusammenhang steht (Erklärung), und 
2. der Nährstoffeintrag in ein bislang unbelastetes Gewässer ebenfalls 

zu vergleichbaren Veränderungen führen wird (Vorhersage = Pro­
gnose). 

Nicht nur logische, sondern auch erkenntnistheoretische Ein­
wände sprechen gegen die Vorstellung, daß die induktive Me­
thode eine hinreichende Grundlage der Naturwissenschaften bil­
det. Dies hängt unter anderem mit dem Problem des Beobachtens 
zusammen: Die Auffassung der Empiristen, daß die menschlichen 
Sinne ein Bild von der Welt, wie sie wirklich ist, empfangen und 
vermitteln, ist nicht haltbar. Wahrnehmung erfolgt nicht passiv, 
sondern aktiv, und zwar mittels Schemata, Kategorien und An­
schauungsformen. Auch die Sprachmuster, mit denen Menschen 
ihre Beobachtungen formulieren, sind nicht unbegr:enzt sowie zu­
dem veränderlich in Raum und Zeit. Außerdem wählen Beobach­
terInnen aus der Fülle der Sinneseindrücke, die auf sie einströ­
men, jene aus, die zur jeweiligen Fragestellung passen und die für 
sie ein zusammenhängendes Bild ergeben. Wahrnehmungen sind 
damit bearbeitete Sinneseindrücke. Sie variieren mit der Erfah­
rung, dem Wissen und auch den Interessen der Beobachtenden: 
Eine Ökologin »sieht« auf einer Wiese Dinge, die eine Malerin 

21 

Beispiel 

Zur Wahrnehmung der 
Welt mittels Schemata, 
Kategorien und Anschau­
ungsformen haben Aristo­
teies in seiner »Physik« 
und Immanuel Kant in der 
»Kritik der reinen Ver­
nunft« maßgebliche philo­
sophische Beiträge gelie­
fert. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 

Diese kritische Fonn des 
Empirismus entwarf der 
Wissenschaftstheoretiker 
Karl Popper: }}SO ist die 
empirische Basis der ob­
jektiven Wissenschaft 
nichts) Absolutes<; die 
Wissenschaft baut nicht 
auf Felsengrund. Es ist 
eher ein Sumpfland, über 
dem sich die kühne Kon­
struktion ihrer Theorien 
erhebt.« 
(Popper 1984: 75 f.) 

intersubjektiv = zwischen 
allen Subjekten, für alle 
Subjekte 

Trotz ihres gemeinsamen 
sprachgeschichtlichen Ur­
sprungs darf die etho-Iogie 
als Sittenlehre keinesfalls 
mit Ethologie als biologi­
scher Disziplin in der Be­
deutung von Verhaltens­
forschung verwechselt 
werden. 

Begriffsklärungen 

vielleicht gar nicht wahrnimmt, und umgekehrt. Ein Landwirt 
sieht die feuchte Senke auf seiner Wiese mit ganz anderen Augen 
als ein Naturliebhaber, der Futterpflanzen seltener Schmetterlinge 
im Blick hat. Was Menschen »draußen« beobachten, ist also ein 
Produkt aus Eigenschaften der Umwelt, allgemeinen Formen der 
menschlichen Anschauung sowie subjektivem Erleben und Vor­
wissen. 
Der größte Teil der Naturwissenschaft verfährt heute im Prinzip 
nach der hypothetisch-deduktiven Methode: Vor Beobachtung und 
Experiment sollten ForscherInnen zuerst Hypothesen in Form allge­
meiner Sätze entwickeln. Diese können aber auf grund des Indukti­
onsproblems auch mit noch so zahlreichen Experimenten und Beob­
achtungen nie vollständig bewiesen werden. Ein einziges Experi­
ment, dessen Ergebnis im Widerspruch zu dem vermuteten Gesetz 
steht, kann nämlich geeignet sein, die Hypothese zu widerlegen. Die 
gelungene Widerlegung einer Theorie durch ein Experiment dient 
damit dem Erkenntnisfortschritt der Wissenschaft. Denn man kann 
nie sicher sein, ob eine nicht widerlegte Theorie sich langfristig als 
gültig erweist. Wissenschaftliche Erkenntnis gilt somit immer nur 
vorläufig. 
Objektivität bedeutet demnach, recht verstanden, nicht Wahrheit im 
Sinne einer Übereinstimmung mit der Wirklichkeit. Vielmehr be­
zeichnet sie das Ideal, daß Hypothese, Experiment und Schlußfolge­
rung von jedem anderen Mitglied der wissenschaftlichen Gemein­
schaft (also intersubjektiv) nachvollzogen werden können. »Objek­
tiv« bedeutet demnach »(im Prinzip) rur alle wiederholbar und 
nachvollziehbar«. 

3. Was ist Ethik? 

Der Begriff »Ethik« geht auf eine griechische Wurzel zurück: Das 
griechische Wort ethos sowie das lateinische mos, mores bedeuten 
(Ge)Brauch, Sitte, Gewohnheit. Ethik und Moral sind damit beide 
ursprünglich Sittenlehre. Heute bezeichnen Ethik und Moral in der 
Philosophie allerdings unterschiedliche Dinge. In der Naturschutz­
literatur werden dagegen ethische Fragen oft nicht angemessen von 
moralischen oder von rechtlichen unterschieden. Diese Unterschei­
dungen werden in den folgenden Absätzen geklärt. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

3.1. Zum Unterschied von Ethik und Moral 

Individuelle oder kollektive Vorstellungen vom sittlich Guten und 
die ihnen entsprechenden Verhaltensweisen werden als Moral be­
zeichnet. Jede Moral ist in Prinzipien und Überzeugungen veran­
kert. Analyse, Kritik und Begründung der unterschiedlichen morali­
schen Einstellungen sind Gegenstand der Ethik. Die Ethik be­
schreibt und prüft sie. Somit ist Ethik eine Theorie der Moral, die 
sowohl deskriptive als auch normative Elemente enthält. Wir kön­
nen vereinfachend sagen: Moral, moralische Vorstellungen und 
Überzeugungen hat jede und jeder; in dem Moment, da wir systema­
tisch über unsere Moral nachdenken und argumentieren, beginnt die 
Ethik. 
Diese Begriffsfestlegung hat auch sprachliche Konsequenzen: Auf­
grund des Reflexionscharakters der Ethik kann eine einzelne Hand­
lung nicht >>unethisch« sein, genausowenig wie ein Biotop >>Unöko­
logisch«. Ethisch ist vielmehr das Nachdenken über diese Handlung 
und über die Rechtfertigung ihrer Ziele sowie das Argumentieren 
für das Tun oder Unterlassen dieser Handlung. 

Begriffsverwendung von »moralisch« und »ethisch« 

Insbesondere im Englischen, zunehmend aber auch im Deutschen wer­
den die Worte »moralisch« (moral) und »ethisch« (ethical) gleichbe­
deutend verwendet. In der Formulierung »Die Ausrottung einer Art ist 
unethisch« wird nach unserer Begriffsbestimmung das Wort »Ethik« 
falsch verwendet. Angemessen wäre die Aussage »Die Ausrottung ei­
ner Art ist moralisch falsch (unmoralisch)«. Eine solche Aussage zu be­
gründen, ist Aufgabe der Ethik. 

Im Unterschied zur Naturwissenschaft beschäftigt sich die Ethik 
nicht mit natürlichen Sachverhalten, sondern mit menschlichen 
Handlungen und Haltungen und deren Bewertung. »Handlung« 
wird dabei bestimmt als »absichtsvolles Tun«, »Haltung« als »ab­
sichtsvolle Einstellung«. Moralische Akteure sind also allein Men­
schen. Es macht keinen Sinn, einen Orkan oder einen Löwen für die 
Tötung von Menschen oder Tieren moralisch zu verurteilen. Der 
Gegenstand der Ethik ist zudem nicht unabhängig von Zeit und Ort, 
sondern eingebunden in einen konkreten Entscheidungs- und Hand­
lungszusammenhang. Ethik fragt immer nach Akteuren, Motiven 

23 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 

In dieser Broschüre wird 
»Norm« und »normativ«, 
sofern nicht ausdrücklich 
anders erwähnt, im mora­
lischen Sinne verstanden, 
nicht im rechtlichen. 

Begriffsklärungen 

und Begründungen, etwa: »Wer rottet welche Art aus und warum?« 
Je nachdem, ob es sich bei den Handelnden um traditionelle oder in­
dustrielle Waljäger oder um internationale Medizinorganisationen, 
beim »Opfer« um den Grauwal oder um den Pockenvirus handelt, 
wird das ethische Urteil vielleicht unterschiedlich ausfallen. 
Die Aufgabe der Ethik läßt sich somit folgendermaßen bestimmen: 

»Ethik ist die Ennittlung des guten und richtigen HandeIns unter gege­
benen Bedingungen und Handlungsmöglichkeiten, bezogen auf Situa­
tionen (>Fälle<), auf die Handlungen von Personen und Institutionen.« 
(Mieth 1995: 505). 

Ethik hat also mit praktischen Fragen und konkreten Bezügen zu 
tun, stellt aber gleichzeitig immer eine theoretische Reflexion dar. 
Moralische Überzeugungen rational zu begründen oder sie doch zu­
mindest nachvollziehbar und plausibel zu machen oder sie einer 
Kritik zu unterziehen, ist ein wesentliches Bemühen der Ethik. Im 
Sinne einer fur alle nachvollziehbaren (intersubjektiven) Vermitt­
lung moralischer Überzeugungen mit dem Ziel der Aufstellung von 
Normen strebt die Ethik nach Allgemeingültigkeit. 

3.2. Zum Unterschied von Ethik und Recht 

Allgemeine Vorschriften fur das Handeln oder Unterlassen von Ein­
zelnen und Gruppen bezeichnen wir als »Normen«. Dabei müssen 
rechtliche und moralische Normen unterschieden werden. 
Rechtliche Normen gelten rur alle Mitglieder einer Gesellschaft; 
unabhängig von ihrem persönlichen Wertesystem. Sobald eine 
Rechtsnorm Gesetz ist, bedarf sie zu ihrer (rechtlichen) Geltung kei­
ner moralischen Begründung. Ob jedoch eine Rechtsnorm mora­
lisch akzeptabel ist, bedarf einer anderen, ethischen Erörterung und 
gegebenenfalls Kritik. 
Ist eine Handlungsvorschrift positives Recht, wird deren Einhaltung 
verpflichtend und Zuwiderhandlungen werden rechtlich verfolgt. 
Die Befolgung moralischer Normen ist dagegen nicht erzwingbar. 
Ihrem Selbstverständnis nach beanspruchen diese jedoch ebenfalls 
Verbindlichkeit. Aber erst wenn eine moralische Norm in positives 
Recht (Gesetze, Verordnungen) überfuhrt wird, ist sie auch recht­
lich verbindlich. In gewisser Weise ist Moral grundlegender als das 
positive Recht, denn letzteres beruht mehr oder minder auf den von 
den (maßgeblichen) Mitgliedern einer Gesellschaft geteilten mora­
lischen Vorstellungen. Ein Wandel in den gesellschaftlichen Moral-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

vorstellungen kann zu einer Änderung gesetzlicher Vorschriften 
fUhren. 
Durch moralische Normen werden mehr Lebensbereiche geprägt 
als durch rechtliche. Nicht alles, was wir moralisch verwerflich fin­
den, ist auch rechtlich verboten. Umgekehrt ist allerdings nicht al­
les, was rechtlich geregelt ist, auch moralisch relevant. Gerade im 
Hinblick auf unser Verhältnis zur Natur stoßen rechtliche Regelun­
gen auf Grenzen. Auch wenn NaturliebhaberInnen sich über gedan­
kenloses Abreißen und Wegwerfen von Blumen moralisch empö­
ren: gesetzlich verboten ist das Ausreißen von Pflanzen und Sam­
meln von Tieren nicht - zumindest nicht generell, sondern allein bei 
geschützten Arten und in Naturschutzgebieten. Rechtlich gebieten 
und verbieten lassen sich schließlich nur Handlungen. Haltungen, 
Gesinnungen und Einstellungen lassen sich nicht gesetzlich verord­
nen, sondern durch argumentative Überzeugung, durch pädagogi­
sche Maßnahmen oder auch durch geschickte Manipulation verän­
dern. 

4. Der Sein-Sollen-Fehlschluß und das Bewertungsproblem 
im Naturschutz 

4.1. Der Sein-Sollen-Fehlschluß 

Die prinzipielle Wertfreiheit der Ökologie führt im Hinblick auf den 
Naturschutz zu einem Problem: Einerseits scheinen Ökologinnen 
aufgrund ihrer Fachkenntnis besonders geeignet, die Folgen 
menschlicher Eingriffe in die Natur zu beurteilen und auch zu be­
werten. Andererseits wird dabei eine auf Werturteile gestützte 
Handlungsanweisung erwartet, welche die Naturwissenschaft ge­
rade nicht liefern kann. 
Naturwissenschaftliche Aussagen bewegen sich immer im Bereich 
der Beschreibung, Erklärung und Voraussage (»Sein«). Ethische 
Aussagen formulieren dagegen Vorschriften (»Sollen«). Beschrei­
bende Aussagen sind aber nicht ohne weitere, wertgebende Zusatz­
annahmen in Handlungsvorschriften zu überfUhren, weil sonst ein 
Sein-Sollen-Fehlschluß vorliegt. Neben diesem Sein-Sollen-Fehl­
schluß wird die unmittelbare Ableitung moralischer Aussagen aus 
natürlichen Eigenschaften in der Philosophie als »naturalistischer 
Fehlschluß« bezeichnet. 
Die Unterscheidung von Sach- und Wertebene ist fUr den Natur­
schutz gerade im Zusammenhang mit Bewertungsverfahren rele-

25 

» Bei diesen Betrachtun­
gen bleibt festzuhalten, 
daß die Ökologie als wert­
freie Naturwissenschaft 
überhaupt nur Verände­
rungen in Ökosystemen 
beschreiben kann, also die 
Umwandlung eines Öko­
systems vom Zustand A in 
den Zustand B. [ ... ] Schä­
den hingegen sind Verän­
derungen, die von Men­
schen als unerwünscht de­
finiert werden. In diesem 
normativen Sinn sind Ab­
weichungen von Zielset­
zungen der Nutzung oder 
des Naturschutzes Schä­
den.« (Sukopp & Sukopp 
1993: 278) 

Die Warnung vor dem 
Sein-Sollen-Fehlschluß 
findet sich bereits bei Da­
vid Hume (1978; Orig. 
1739). Der Begriff )matu­
ralistischer Fehlschluß« 
geht dagegen auf George 
Edward Moore zurück 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 

(1978; Orig. 1903). In sei­
nen Überlegungen zur 
Rechtfertigung des Guten 
betont er: »das Argument, 
eine Sache sei gut, weil 
sie >natürlich< ist, oder 
schlecht, weil sie >unna­
türlich< ist, [ist] mit Si­
cherheit falsch.« (Übs. zit. 
nach Engels 1993:103) 

Zur falschen Verwendung 
des Wortes »ethisch« in 
diesem Zitat siehe Kap. 11. 
3.1. Ethik bezeichnet die 
Reflexion der gesamten 
Wertebene! 

Beispiel 

Begriffsklärungen 

vant. Gutachten sollen nicht nur biologische Fakten zusammentra­
gen, sondern diese auch bewerten, damit sie in der politischen Ent­
scheidungsfindung hilfreich sein können. So fonnuliert der Deut­
sche Rat fiir Landespflege in seiner Stellungnahme zur Umweltver­
träglichkeitsprüfung (1988): 

»Unter dem Begriff >Bewertung< wird allgemein die Einschätzung ei­
nes Gutes, einer Leistung oder einer Idee nach Wert und Bedeutung 
verstanden. Bewertung heißt Stellung beziehen zu einem Sachverhalt 
(Sachebene) von einer Vorstellung (Wertebene) aus. Die Wertebene 
umfaßt nutzungsbezogene (z.B. Erhaltung der Lebensgrundlagen für 
den Menschen und nachhaltige Sicherung der Nutzbarkeit von Natur­
gütern), ethische (z.B. Erhaltung der natürlichen Gegebenheiten als Ei­
genwert) und ästhetische (z.B. nachhaltige Sicherung von Vielfalt, Ei­
genart und Schönheit von Natur und Landschaft) Gesichtspunkte« 
(Deutscher Rat für Landespflege 1988: 469). 

Für den Übergang von der Beurteilung einer Situation zu ihrer Be­
wertung sind Werte erforderlich. Als Menschen mit eigenen mora­
lischen Überzeugungen sowie als Mitglieder unserer Gesellschaft 
bewegen sich Ökologinnen und PlanerInnen nicht in einem Werte­
Vakuum. AufweIche Werte sich ihre Bewertung stützt, muß aller­
dings kenntlich gemacht und auf Nachfrage begründet werden. Au­
ßerdem existieren selbstverständlich Gesetze, auf die sich ein Gut­
achten in seinem bewertenden Teil stützen muß. Ein Gutachten 
kann also zu einer - wissenschaftlich abgesicherten - Bewertung 
kommen, ohne einen Sein-Sollen-Fehlschluß zu begehen. 

Sein-Sollen-Fehlschluß 

Die Aussage »Durch den Bau der neuen Trasse wird das Habitat der 
seltenen Art xy so beschnitten, daß mit ihrem lokalen Aussterben zu 
rechnen ist. Deshalb darf die Straße nicht gebaut werden« überführt 
eine Sachaussage anscheinend übergangslos in eine Handlungsvor­
schrift. Dies wird üblicherweise als Sein-Sollen-Fehlschluß bezeich­
net. 
Wenn allerdings eine moralische oder gesetzliche Norm existiert, die 
den Schutz gefährdeter Arten vorschreibt, dann ist auf grund der Tatsa­
chen zusammen mit dieser Norm die Handlungsempfehlung gerecht­
fertigt. Es muß also jeweils angegeben werden, auf weIche juristische 
oder moralische Norm sich das »deshalb« bezieht. Wird keine Norm 
angegeben, liegt ein Fehlschluß vor. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

4.2. Das Bewertungsproblem 

Bewertungen sind häufiger strittig als naturwissenschaftliche Er­
kenntnisse. Immer wieder kommen verschiedene Gutachten zu völ­
lig unterschiedlichen Bewertungen ein und desselben Sachverhalts. 
Uneinigkeit besteht darüber, welche Fakten ftir die Bewertung rele­
vant, wie unterschiedliche Kriterien zu gewichten und welche Nor­
men im gegebenen Fall gültig sind. Diese praktischen Schwierig­
keiten hinsichtlich der Nachvollziehbarkeit und Allgemeingültig­
keit von Bewertungen werden in der Naturschutzliteratur als Be­
wertungsproblem bezeichnet. 
Der Akt der Bewertung hat verschiedene Dimensionen: Jemand be­
wertet etwas im Hinblick auf einen bestimmten Standard oder ein 
bestimmtes Ziel unter Verwendung bestimmter Kriterien. Bei der 
Diskussion des Bewertungsproblems im Naturschutz spielen meh­
rere Ebenen der Betrachtung eine Rolle: Im Rahmen von Planungs­
verfahren ist es erforderlich, Flächen oder Eingriffsfolgen hinsicht­
lich ihres »ökologischen Werts« und ihrer Schutzwürdigkeit zu be­
werten. Welche Kriterien, Voraussetzungen und Daten in diese Be­
wertung einzubeziehen und wie sie zu gewichten sind, ist ebenfalls 
Gegenstand kritischer »Bewertungen«. Auch Erfolg und Mißerfolg 
von Naturschutzmaßnahmen werden »bewertet«, wobei auch hier 
die relevanten Kriterien oft strittig sind: Während beispielsweise 
ÖkologInnen die Erhebung der Rote-Liste-Arten als ökologisch we­
nig aussagekräftig kritisieren können, werden Naturschutzpraktike­
rInnen das hohe Maß an Nachvollziehbarkeit und Operationalisier­
barkeit dieser Größe schätzen. In der politischen Umsetzung, etwa 
bei der Aufstellung von Flächennutzungsplänen, muß schließlich 
der ermittelte Naturschutzwert (zuweilen unglücklich als »ökologi­
scher Wert« bezeichnet) zu anderen Nutzungsinteressen ins Ver­
hältnis gesetzt werden. Die hierbei erforderliche Abwägung aller 
vorgebrachten Argumente sollte moralisch fundiert sein. Die in je­
dem Einzelfall angegebenen übergreifenden Ziele und Begründun­
gen sind Gegenstand einer ethischen »Bewertung«. 
Um die unterschiedlichen Bezugsfelder dieses verbreiteten Sprach­
gebrauchs deutlich machen, haben wir sechs Ebenen unterschieden, 

27 

auf denen von »Bewertung« gesprochen wird: siehe Tabelle 1 und Folie 4 

Bei der naturschutzfachlichen BewertUng geht es um konkrete 
Objekte. Sie dient in der Regel der Ermittlung des Naturschutz-
werts, des Werts also, der die Bedeutung eines Raumausschnitts 
einschließlich seiner Bestandteile ftir das ökologische System 
oder den Naturhaushalt insgesamt angibt. Ziel dieser Raum-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 

»Von Verwaltung und Po­
litik werden prinzipiell 
weniger wissenschaftli­
che (theoretische) als viel­
mehr technische (anwen­
dungsbezogene, >prakti­
sche<) Erkenntnisse ge­
braucht, die dann zwangs­
weise einer Wertung un­
terzogen werden müssen, 
ob sie >technisch< (hand­
lungs- und verfahrensmä­
ßig tauglich und nach be­
stehenden Normen akzep­
tabel) verwertbar sind.« 
(Erz 1986: 15) 

siehe Kap. IV. 2 und V 

Begriffsklärungen 

oder Flächenbewertung ist die Ennittlung der Schutzwürdigkeit, 
meistens im Vergleich verschiedener Planungsvarianten. Der 
Naturschutzwert wird unter Berücksichtigung unterschiedlicher 
Kriterien wie Seltenheit, Repräsentanz, Artenvielfalt und Natür­
lichkeit ennittelt. 
Umsetzbarkeit oder Operationalisierbarkeit sind Kriterien im 
Rahmen einer Beurteilung, die sich auf die Praxistauglichkeit 
der naturschutzfachlichen Bewertung bezieht. Bezüglich der 
Umsetzbarkeit ist das Kriterium Artenvielfalt (zumindest im Be­
reich der Flora) ein leicht zu erfassender und zu quantifizieren­
der Parameter. Über seine biologische Relevanz ist damit aller­
dings noch nichts ausgesagt. 
Die Frage der Tauglichkeit einzelner Parameter als Indikatoren 
für die Funktionsfahigkeit oder Intaktheit eines Ökosystems ist 
Gegenstand einer wissenschaftlichen Beurteilung, oft auch 
»Bewertung« genannt. Die dabei zugrundezulegenden Krite­
rien, etwa Angemessenheit der Theorien und Experimente so­
wie Übereinstimmung mit dem aktuellen Stand der Forschung, 
sollten eigentlich im wissenschaftlichen Kontext selbstverständ­
lich sein, werden aber in der praktischen Umsetzung oft zu we­
nig berücksichtigt. So bezieht sich die Vorstellung des Werts 
globaler Biodiversität zum Teil auf die vom wissenschaftlichen 
Standpunkt aus sehr umstrittene Hypothese, daß Artenvielfalt 
stets mit ökologischer Stabilität einhergehe. 
Auf der Ebene der ethischen Beurteilung stehen weder die kon­
kreten Objekte noch die angewandten Kriterien zur Debatte, 
sondern die Ziele und Begründungen, auf deren Grundlage die 
Kriteriologie entwickelt wird. Zweck dieser Beurteilung ist es, 
die ethische Legitimität der vorgebrachten Argumente zu prü­
fen. Wird vom Naturschutz beispielsweise der Prozeßschutz 
zum Ziel erklärt - also eine hands off-(Hände weg-) Strategie ge­
fordert -, so wäre bei der ethischen Beurteilung zu fragen, ob 
und wie ein Prozeßschutz (evtl. um der Natur selbst willen) zu 
begründen und wie er mit menschlichen Interessen zu verbinden 
sei. Hier ist als eine unter vielen die Debatte um Anthropozen­
trik versus Physiozentrik anzusiedeln. Auch Fragen zur Gewich­
tung und Hierarchisierung bestimmter Kriterien, gerade bei 
Konflikten zwischen ökologischen, ökonomischen oder sonsti~ 
gen Zielen, gehören zum Gegenstandsbereich der Ethik. 
Im strategisch-politischen Kontext geht es um andere Ziele 
und mithin auch um andere Kriterien. Im Rahmen einer strategi­
schen Bewertung stehen Kriterien wie Durchsetzbarkeit und Ak-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

zeptanz im Vordergrund. So sind Artenvielfalt oder Seltenheit 
für die Öffentlichkeit einsichtige Schutzgründe unabhängig da­
von, ob und wie weit sie vom wissenschaftlichen Standpunkt 
aus sinnvoll erscheinen. Das zuweilen beharrliche Festhalten am 
Bewertungskriterium Natürlichkeit in einer Kulturlandschaft, 
die ihren Wert oftmals gerade menschlichem Eingreifen ver­
dankt, ist oft solchen strategischen Überlegungen geschuldet. 
Auch die Erfassung von und der Verweis auf Rote-Liste-Arten 
sind nicht zuletzt wegen der erwiesenen öffentlichen Wirksam­
keit beliebt. 
Naturschutzfachliche Bewertungen fließen in allgemeinere ad­
ministrative und politische Bewertungen ein: Bei konkreten 
politischen Entscheidungen müssen nicht nur der Naturschutz­
wert einer Fläche, sondern auch soziale, ökonomische und juri­
stische Belange berücksichtigt werden. Deren sorgfaltige Abwä­
gung ist eine verantwortungsvolle Aufgabe politischen Han­
delns. 

Die Ebenen müssen begrifflich unterschieden werden, lassen sich 
aber oft nur analytisch trennen. In der Realität beeinflussen sie sich 
gegenseitig, wobei aber keine Ebene vollständig durch eine andere 
bestimmt wird. Für die Durchsichtigkeit und Lösbarkeit von Pro­
blemlagen ist es jedoch wichtig, wahrgenommene Bewertungs- und 
Begründungsdefizite auf der richtigen Ebene zu lokalisieren. Erst 
dann kann geprüft werden, welche Folgerungen aus dem Wandel 
der Problemlagen auf der einen Ebene für Wertungsgesichtspunkte 
auf einer anderen Ebene zu ziehen sind. 

4.3. Zum Unterschied von Zielen, Mitteln und Kriterien 

Die notwendige, aber oft nicht beachtete Unterscheidung von Zie­
len, Mitteln und Kriterien stellt ein weiteres Problemfeld bei der Be­
wertung dar. Die Benennung von Zielen bedarf der ethischen Be­
gründung, da hier stets Werthaltungen einfließen. Ob diese Ziele in 
der praktischen Umsetzung erreichbar scheinen, ist von natur- und 
von sozialwissenschaftlicher Seite zu prüfen: Anhand des Stands 
der Forschung muß abgeklärt werden, welche Mittel sich zur Errei­
chung der gewählten Ziele eignen und anhand welcher Kriterien die 
Verwirklichung der Ziele gemessen werden kann. Bei der abschlie­
ßenden Abwägung bleibt aus ethischer Perspektive zu fragen, ob 
und unter welchen Umständen das fragliche Kriterium oder das 
fragliche Mittel Verwendung finden darf. Damit ergibt sich, daß bei 
der Bestimmung und Bewertung von Zielen (Zwecken), Mitteln 

29 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 

Beispiel 

Zur Bedeutung von Zie­
len, Mitteln und Kriterien 
für die verschiedenen Be­
wertungsebenen: das Bei­
spiel »Artenvielfalt und 
Stabilität« 

Begriffsklärungen 

und Kriterien Gesichtspunkte der naturwissenschaftlichen, der sozi­
alwissenschaftlichen und der ethischen Ebene gemeinsam zu be­
rücksichtigen sind. 

Ziele, Mittel und Kriterien 

Ist Artenvielfalt ein Ziel, ein Mittel und/oder ein Kriterium im Natur­
schutz? 
Im Bundesnaturschutzgesetz wird die Erhaltung der Artenvielfalt 
(Pflanzen- und Tierwelt) als Ziel des Naturschutzes genannt. 
Der Schutz einzelner bedrohter oder seltener Arten dient aber auch als 
Mittel zur Erhaltung ganzer Lebensräume in ihrem Funktionsgefüge. 
So soll der Schutz des Schwarzspechts der Erhaltung naturnaher, tot­
holzreicher Laub- und Mischwälder dienen, der Schutz des Weiß­
storchs dient (auch) Feuchtgrünland und Amphibienlebensräumen. 
Ebenso kann der Schutz des TropenwaIds als Mittel zum Klimaschutz 
verstanden werden. 
Artenvielfalt gilt schließlich auch als Kriterium für das Gelingen oder 
Mißlingen des Naturschutzes. So wird die Zunahme von Rote-Liste­
Arten und die damit ausgedrückte Gefahrdung der Artenvielfalt häufig 
als Beleg für das Scheitern der Naturschutz-Bemühungen angeführt. 

Die unterschiedlichen Bewertungsebenen hängen mit der Unter­
scheidung von Zielen, Mitteln und Kriterien eng zusammen, wie 
folgendes Beipiel erläutert: 
Auf der naturwissenschaftlichen Ebene ist mittlerweile deutlich ge­
worden, daß der früher angenommene Zusammenhang zwischen 
Artenreichtum und Stabilität von Lebensgemeinschaften oder Öko­
systemen nicht generell zutrifft. Das bedeutet: 

Auf den naturschutzfachlichen und praxisorientierten Ebenen werden 
Umsetzungs- und Bewertungsverfahren revisionsbedürftig, die mit dem 
Mittel des Schutzes der Artenvielfalt das Ziel langfristiger Stabilität des 
ökologischen Systems erreichen wollen, beziehungsweise umgekehrt 
mittels der Stabilität eine große Vielfalt sichern wollen. Hier zeigt sich, 
daß oft nicht klar ist, ob nun Artenvielfalt oder Stabilität das eigentliche 
Ziel ist. Nur solange man glaubte, daß eines das andere stets mit sich 
bringt, erschien die Frage unbedeutend. 
Auf der wissenschaftlichen Ebene sollte die Bedeutung dynamischer 
Prozesse für Stabilität und Artenvielfalt diskutiert werden. Bezüglich 
des Zusammenhangs von Artenvielfalt und Stabilität muß eine Be­
griffsklärung und Präzisierung, unter Umständen auch eine neue Hypo­
thesenbildung, erfolgen: Es muß geklärt werden, welche Elemente un-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begriffsklärungen 

ter welchen Bedingungen »stabil« sind und welche nicht. Weiterhin 
sollte der Begriff »ökologische Stabilität« eindeutiger bestimmt wer­
den: So wird das flächenhafte lokale Absterben ganzer Baumbestände 
inzwischen als Teil einer großflächigen regionalen Erhaltung des Öko­
systems Wald und als Ausdruck langfristiger Stabilität angesehen (Mo­
saik -Zyklus-Konzept). 
Auf der ethischen Ebene muß geklärt werden, welche Begründungen 
für die Schutzziele »Artenvielfalt« und »Stabilität« stichhaltig sind. 
(a) Wenn das Ziel »Stabilität« so formuliert wird, daß es unrealistisch 
ist, es zu erreichen, muß es aufgegeben werden. Natürliche Waldent­
wicklung ohne lokale flächenhafte Bestandszusammenbrüche ist nicht 
möglich, wenn menschliche Eingriffe völlig unterbleiben; Plänterwald­
wirtschaft würde dagegen der so verstandenen »Stabilität« dienen. Dies 
gehört insofern zur ethischen Ebene, als sachlich falsche Annahmen 
auch die darauf bezogenen Ziele in Frage stellen. Auch wenn »Stabili­
tät« als generelles Naturschutzziel fragwürdig geworden ist, kann die 
Aufrechterhaltung eines bestimmten Zustands im Einzelfall weiterhin 
ein sinnvolles und begründbares Ziel sein. Diese Art von Stabilität kann 
dann aber nicht mehr ökologietheoretisch im Hinblick auf natürliche 
Funktionen oder Prozesse abgeleitet, sondern muß mit anderen, etwa 
sozialen, historischen oder ästhetischen Argumenten begründet wer­
den. 
(b) Wenn »Natürlichkeit« einen Wert im Rahmen der Begründung 
darstellt, gewinnt die Veränderlichkeit der Natur auch Bedeutung für 
ethische Erwägungen, und zwar sowohl als Ziel im Rahmen des Pro­
zeßschutzes, als auch als Mittel zur Erhaltung der Artenvielfalt. 
(c) Wenn Artenschutz generell mit der Bedeutung der Artenvielfalt 
für die »ökologische Stabilität« begründet wurde, muß dies revidiert 
werden. Die Erhaltung bestimmter seltener Arten erfordert meist an­
dere Begründungen, beispielsweise ästhetische Rücksichten, eine mög­
liche zukünftige Nutzbarkeit oder auch den Eigenwert von Arten (siehe 
Kap.IVA). 
Gegebenenfalls können auf der strategischen Ebene andere Argumen­
tationsstrategien zur Durchsetzung von Naturschutzinteressen nötig 
werden. Auch aus rein pragmatischen Erwägungen sollten Argumente 
nicht mehr auffalschen Hypothesen über die Stabilität artenreicher Le­
I>ensgemeinschaften aufbauen. Das Ziel Artenreichtum sollte auch 
n.icht mehr mit seiner Bedeutung als Mittel für Stabilität begründet wer­
den (und umgekehrt). Weiter ist zu fragen, ob das Ziel Stabilität eine 
hohe Priorität in der öffentlichen Debatte genießen soll, oder ob es nicht 
:angemessener und erfolgversprechender ist, die Bedeutung der Dyna­
mik zu betonen. 
Auf der politischen Ebene sollte geprüft werden, inwiefern die neu er­
kannte Sachlage zu veränderten Entscheidungen führen muß, wenn für 
das Ziel langfristiger Erhaltung bestimmter Ökosysteme die Erhaltung 
einer maximalen Artenzahl nicht mehr als das geeignete Mittel er­
scheint (bzw. umgekehrt). 

31 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Begriffsklärungen 

Tab. 1: Übersicht über Ebenen der »Bewertung«: Was wird im 
Hinblick auf welches Ziel mit welchen Kriterien bewertet? 

Ebene 

naturschutz­
fachlich 

praxis­
orientiert 

naturwissen­
schaftlich 
(z. B. öko­
logisch) 

ethisch 

strategisch 

Gegenstand 

Fläche, 
Einzelobjekt, 
Eingriffsfolgen 

Bewertungs­
kriterien 

Daten, 
Kriterien, 
Theorien 

Argumente, 
Ziele, 
Mittel, 
Folgen 

Kriterien und 
Argumente 

politisch- konkurrierende 
administrativ Nutzungs­

interessen 

Leitfrage Kriterien 

» Wie wertvoll ist Artenvielfalt, 
die Fläche/das Repräsentanz, 
Objekt im Sinne Natürlichkeit, 
des Naturschut- Seltenheit, Wieder-
zes?« hersteIlbarkeit u.a. 

»Sind die Krite- Umsetzbarkeit, 
rien praktisch Operationalisier -
handhab bar? « barkeit 

»Sind Daten, Reproduzierbar-
Kriterien und keit der Ergebnisse, 
Theorien sachlich Stand der 
richtig bzw. Forschung 
angemessen?« 

»Ist die ethische Verallgemeiner-
Argumentation barkeit, Allgemein-
gültig?« »Sind gültigkeit, 
Ziele, Mittel und Fairness 
Folgen moralisch 
gerechtfertigt? « 

»Finden Ziele und Durchsetzbarkeit 
Argumente breite und Akzeptanz 
Zustimmung? « 

» Wie wichtig ist Gesetze/ 
der N aturschutz- Verordnungen; 
wert der Fläche im Sozialverträglich­
Vergleich zu an- keit, Naturschutz­
deren Interessen?« wert Ökonomie, 

Akzeptanz 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Moralphilosophische Grundlagen 

1. Welchen Status haben moralische Urteile? 

Im vorigen Kapitel haben wir die Ethik als - durchaus praxisorien­
tierte - Theorie der Moral vorgestellt. Mit dem Anspruch auf theo­
retische Verankerung und praktische Relevanz ergeben sich große 
Herausforderungen rur die Ethik: Können Menschen überhaupt er­
kennen, was moralisch gut ist? Gibt es »das Gute« als etwas von 
Menschen unabhängiges Wirkliches, das wir zu entdecken uns be­
mühen können, oder ist es eine Frage der gemeinsamen Festlegung, 
einer Konvention? Wie kann man übereinstimmend zu moralischen 
Normen gelangen? Sind moralische Aussagen wahrheitsfahig? Sind 
moralische Prinzipien universell und rur alle Zeiten gültig oder nur 
innerhalb eines bestimmten kulturellen Zusammenhangs? Sind mo­
ralische Urteile allgemeingültig und daher allgemein verbindlich 
oder haben sie allein subjektive Gültigkeit? 
Diese Fragen hängen eng miteinander zusammen, haben jedoch un­
terschiedliche Ausrichtungen. Wir unterscheiden im folgenden die 
Fragen nach der Erkenntnis, der Verbindlichkeit und der Reich­
weite moralischer Urteile. 

1.1. Können wir wissen, was gut ist? 

Viele Menschen sind überzeugt davon, zweifelsfrei erkennen zu 
können, was moralisch richtig ist. Bestimmte moralische Urteile er­
scheinen ihnen nicht als bloße Ansichtssache, sondern als »wirk­
lich« richtig oder falsch. 
In einer Gesellschaft jedoch, in der moralische Urteile in vielen Fäl­
len heftig umstritten sind, stellt sich die Frage, wer »recht« hat. Da­
bei kann ganz grundsätzlich gefragt werden, ob moralische Urteile 
überhaupt wahrheitsfahig sind; das heißt, ob ethische Urteile und 
Aussagen nach erkenntnistheoretischen (nicht moralischen) Krite­
rien als richtig oder falsch beurteilt werden können. 
Je nach ihrer Antwort auf diese Frage unterscheidet man in der 
Moralphilosophie zwischen kognitivistischen und nicht-kognitivi­
stischen Ansätzen: 

Kognitivistische Ethiken gehen davon aus, daß ethische Urteile 
wahrheitsfahig sind, d. h. daß Menschen den Unterschied zwi-

33 

Beispiel: Daß unnötiges 
Quälen von Tieren mora­
lisch falsch, Hilfe fiir not­
leidende Menschen jedoch 
moralisch richtig ist, 
dürfte den meisten Lese­
rInnen nicht bloß als Kon­
vention, sondern als»wirk­
lieh« richtige Aussage er­
scheinen. 

cognoscere (Iat.) = 

erkennen 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 

Beispiel 

Moralphilosophische Grundlagen 

sehen wahren und falschen moralischen Aussagen erkennen 
können. 
Non-kognitivistische Ethiken bestreiten die Wahrheitsfahigkeit 
ethischer Urteile. Was moralisch richtig ist, ist demnach keine 
Frage der Erkenntnis, sondern der Intuition, des Geruhls, der 
persönlichen Entscheidung oder der gesellschaftlichen Konven­
tion. 

Dieser scheinbar akademische Streit um erkenntnistheoretische Fra­
gen wird rur den Naturschutz beispielsweise in der Auseinanderset­
zung um einen möglichen Selbstwert der Natur deutlich (siehe 

Zur Wahrheitsfahigkeit moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Die Richtigkeit des Urteils »Die Ausrottung einer Art ist moralisch 
falsch« mag manchen als selbstverständlich erscheinen. In der Gesell­
schaft wird aber auch die Auffassung vertreten, die Ausrottung von Ar­
ten sei moralisch irrelevant, um höherer Ziele willen in Kauf zu neh­
men oder in bestimmten Fällen sogar moralisch geboten. Um entschei­
den zu können, wer recht hat, muß man wissen können, was »wirklich« 
richtig ist. 
Wer der Ansicht ist, daß Kriterien existieren, nach denen entscheidbar 
ist, ob die Ausrottung von Arten moralisch erlaubt oder unerlaubt ist, 
vertritt eine kognitivistische Position. Damit ist noch nicht gesagt, daß 
die Erkenntnis des Richtigen einfach sei oder auf der Hand liege, wohl 
aber, daß es im Prinzip möglich sei, das Verbot der Ausrottung einer 
bestimmten Art als richtig oder falsch zu erkennen. 
Wer der Auffassung ist, solche Kriterien gebe es nicht, wer also denkt, 
daß es keine Möglichkeit gebe zu erkennen, ob die Ausrottung einer 
Art moralisch erlaubt oder unerlaubt ist, vertritt eine non-kognitivisti­
sche Position. Damit ist noch nicht gesagt, daß das oben angefiihrte Ur­
teil falsch ist, wohl aber, daß Menschen nicht erkennen können, ob es 
falsch oder richtig ist. 
So isoliert, wie oben formuliert, kann das Urteil aber offenbar kaum als 
wahr oder falsch eingestuft werden. Anders sieht es aus, wenn wir be­
stimmte Moralvorstellungen zugrundelegen; dann ist das Urteil »Die 
Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« sehr wohl wahrheitsfähig: 
Im Rahmen einer Ethik, die allen Arten moralischen Wert beimißt, 
kann die Aussage als wahr gelten, während sie in Ethiken, die Arten fiir 
moralisch irrelevant halten, falsch erscheint. Das Problem der Wahr­
heitsfähigkeit verweist also wieder auf die Frage, in welchem Zusam­
menhang und mit welchen ethischen (nicht so sehr erkenntnistheoreti­
schen) Argumenten moralische Werte und Normen begründet sind. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

Kap. IV.4.): Der Ansicht, in der Natur gebe es vom Menschen unab­
hängige Werte, wird seitens der Philosophie mit dem Einwand be­
gegnet, daß wir solche unabhängigen Werte nicht erkennen und da­
mit nichts über sie aussagen können. 
Am ehesten läßt sich die Frage nach der Wahrheitsfähigkeit morali­
scher Urteile beantworten, indem man die Bedingungen aufzeigt, 
unter denen überhaupt etwas als wahr beurteilt werden kann: So­
wohl Werturteile als auch Sachaussagen können meist nur in einem 
bestimmten Zusammenhang als wahr gelten. So ist die »Wahrheit« 
wissenschaftlicher Aussagen nicht ohne die dazugehörigen Theo­
rien und Weltbilder zu beurteilen. Genauso können wir - zumindest 
innerhalb bestehender Moralsysteme oder Ethiken - wahrheitsfä­
hige moralische Urteile fällen. Eine ganz andere Frage ist, ob auch 
die zugrundeliegenden Prinzipien und Wertannahmen allgemein 
zustimmungsfähig und in diesem Sinne allgemeingültig sind. 

1.2. Sind moralische Urteile verbindlich? 

Nach der erkenntnistheoretischen Frage der Wahrheitsfähigkeit mo­
ralischer Urteile wenden wir uns jetzt der Frage ihrer Verbindlich­
keit zu: Sind moralische Urteile rur alle verbindlich und in diesem 
Sinne allgemeingültig, oder sind sie Privatsache? Ist es jeder und je­
dem selbst überlassen zu entscheiden, an welchen Prinzipien sie ihr 
Handeln orientieren, oder enthält Moral stets die Perspektive auf 
Allgemeingültigkeit und Objektivität? 
Die Antwort auf diese Fragen hängt natürlich entscheidend von un­
serem Objektivitätsverständnis ab. Da wir Objektivität nicht als 
»Übereinstimmung mit der Wirklichkeit« bestimmt haben, geht es 
hier also nicht um das Problem, ob das moralisch Richtige real exi­
stiert oder nur in unseren Köpfen. Vielmehr geht es darum, ob und 
unter welchen Bedingungen moralische Urteile prinzipiell nach­
vollziehbar und damit verallgemeinerbar sein können. 

Subjektivistische Ethiken betonen, daß die Entscheidung zwi­
schen gut und schlecht eine rein subjektive ist. 
Ethiken mit Objektivitätsanspruch bemühen sich darum, nor­
mative Aussagen so zu formulieren und zu begründen, daß an­
dere ihre Gültigkeit prinzipiell anerkennen können. 

Es ist offensichtlich, daß diese Alternative mit der Frage der prinzi­
piellen Erkennbarkeit von Richtig und Falsch zusammenhängt. 

35 

siehe hierzu die Bestim­
mung des Objektivitätsbe­
griffs in Kap. II 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 

Beispiel 

Moralphilosophische Grundlagen 

Zur Verbindlichkeit moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Wer die Auffassung vertritt: »Das magja für einige Naturfreunde gel­
ten, ich sehe das aber anders. Jeder hat seine eigenen Wertvorstellun­
gen, die nur zufällig mit denen anderer übereinkommen. Warum also 
soll das Urteil auch für mich Gültigkeit haben?« vertritt eine subjektivi­
stische Position. 
Wer dagegen argumentiert: » Wenn Du genauer darüber nachdenkst 
und alle Gesichtspunkte berücksichtigst, mußt auch Du diesem Urteil 
zustimmen. Ansonsten würdest Du bewußt und wider besseres Wissen 
oder aus Zynismus Argumente ignorieren; das wäre ebenso lächerlich 
wie die Gültigkeit der Fallgesetze für Dich zu leugnen!« nimmt einen 
objektivistischen Standpunkt ein. 

1.3. Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und 
schlecht? 

Die Frage der objektiven Gültigkeit ist wiederum eng verbunden 
mit dem Problem der kulturübergreifenden Verallgemeinerbarkeit. 
Diese ist hinsichtlich der Globalität der Umweltproblematik auch 
für den Naturschutz relevant. Verschiedene Kulturen und Gesell­
schaften, sowohl innerhalb als auch außerhalb der westlichen Hemi­
sphäre, haben zum Teil sehr unterschiedliche moralische Regeln ge­
rade auch im Hinblick auf die Wertschätzung und Behandlung der 
Natur. Die Frage ist nun, ob eine Kultur es »besser weiß« als die an­
dere, ob es also Kriterien des moralisch Richtigen gibt, die nicht nur 
für Angehörige einer bestimmten Gruppe, sondern für alle Men­
schen überhaupt gelten. Die beiden möglichen Extreme besagen, 
daß es entweder nur eine Moral und eine Ethik für alle Menschen 
geben sollte (Universalismus) oder daß aufgrund der Vielfalt unter­
einander unvergleichbarer Moralen bzw. Ethiken die Möglichkeit 
kultur- und gesellschaftsübergreifender moralischer Urteile ausge­
schlossen und auch nicht wünschenswert ist (Partikularismus). Zu­
meist bewegen sich die entsprechenden Positionen in einem Zwi­
schenbereich, indem bestimmte moralische Normen (etwa die Men­
schenrechte) als universell, andere (etwa sozialethische Normen) 
als kulturabhängig, also partikular aufgefaßt werden. 

Der Universalismus hält es für möglich, Kriterien des mora­
lisch Richtigen zu finden, denen alle Menschen - unabhängig 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

von Kulturzugehörigkeit, Geschlecht, sozialem Rang, Reli­
gion - begründet zustimmen können. 
Der Partikularismus beharrt auf der unvermeidlichen Abhän­
gigkeit ethischer Urteile von ihrem kulturellen und historischen 
Kontext und bestreitet, daß gerechtfertigte universelle ethische 
Normen und Urteile möglich sind. 

Zur Universalität moralischer Urteile 
anhand des Beispiels »Die Ausrottung einer Art ist moralisch falsch« 

Angesichts der Globalität vieler Umweltprobleme wird häufig vertre­
ten: »In jedem Staat und jeder Kultur soll gelten, daß die Ausrottung ei­
ner Art moralisch verwerflich ist«. Dies ist eine universalistische Posi­
tion. 
Die partikularistische Gegenposition würde lauten: »Es steht uns nicht 
zu, anderen Kulturen moralische Vorschriften zu machen.« Ein extre­
mer Partikularismus würde sogar den Versuch verurteilen, in anderen 
Kulturen argumentativ für die eigene Position zu werben. Kern einer 
partikularistischen Sicht bleibt in jedem Falle: »Wenn andere Kulturen 
die Ausrottung von Arten nicht verurteilen wollen, dürfen wir diese 
Menschen nicht moralisch verurteilen.« 

1.4. Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer 
Urteile 

Die Überlegungen zum Status moralischer Urteile dürfen nicht als 
Beschreibung der realen Situation mißverstanden werden. Wer eine 
universalistische Auffassung vertritt, weiß trotzdem, daß fast keine 
Moralnorm tatsächlich überall akzeptiert oder gar befolgt wird. Die 
Forderung nach Universalisierung wird aber nicht durch einen vor­
gefundenen Partikularismus aufgehoben. Es geht also bei der Mög­
lichkeit der Beurteilung der Erkennbarkeit, Verbindlichkeit und 
Reichweite moralischer Normen und Urteile nicht um die Frage, ob 
die faktisch bestehenden Normen wahr, objektiv und universal gül­
tig sind. Vielmehr geht es darum, ob die Forderung, sie sollten 
wahr, objektiv und universal gültig sein, selbst vernünftig, nämlich 
gerechtfertigt ist und deshalb zu Recht erhoben wird. 

37 

Beispiel 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Moralphilosophische Grundlagen 

Beispiele, 
siehe auch Folie 4 

2. Begründung der Moral 

Fragt man sich nach der Instanz, die Menschen letztlich vorgibt, 
warum sie moralisch handeln sollen und welche Normen und Werte 
gültig sind, lassen sich fünf wesentliche Instanzen als mögliche 
Quellen der Moral unterscheiden: 

Religion: Grundlage der Moral ist der Glaube an eine transzen­
dente Autorität. 
Natur: Grundlage der Moral ist die natürliche Ordnung. 
Kultur oder Gesellschaft: Grundlage der Moral sind kulturelle 
Tradition oder gesellschaftliche Konventionen 
Gefühl oder Intuition: Grundlage der Moral sind individuelle 
Gefühle oder Intuitionen 
Vernunft: Grundlage der Moral sind rationale Erwägungen 

Fundamentale Instanzen zur Begründung der Moral 
Beispiele aus der Naturethik 

• Religion: »Pflanzen und Tiere sind Geschöpfe Gottes. Menschen 
sind nach dem Willen Gottes zur Achtung der gesamten Schöpfung 
verpflichtet. « 

• Natürliche Ordnung: »Natürliche Systeme zeigen die Prinzipien der 
Vielfalt, der Nachhaltigkeit oder des Recycling. Wir sollen der Na­
tur folgen und solchen Prinzipien auch moralische Gültigkeit verlei­
hen.« 

• Gesellschaft: »Jede Kultur oder Gesellschaft bestimmt, wie ihre 
Mitglieder mit dem Reichtum der Natur zum individuellen oder kol­
lektiven Wohl umzugehen haben. Diese vorfindliehe Moral ist für 
alle verbindlich.« 

• Gefühl: »Wenn ich sehe, wie ein Affenrudel sein Leben genießt, 
fühle ich, daß diese Lebewesen einen von mir unabhängigen Selbst­
wert haben. Dieser weckt in mir ein Gefühl der Achtung, dem ich zu 
folgen geneigt bin.« 

• Vernunft: »Alle heutigen Menschen und die nach uns Lebenden 
brauchen und wollen Natur. Niemand kann vemÜDftigerweise wol­
len, daß wir und unsere Nachkommen in einer vergifteten und bio­
logisch verarmten Welt leben.« 

In unserer Begriffsdefinition haben wir festgehalten, daß normative 
Ethik im Bemühen um die Ermittlung des moralisch richtigen Han­
delns Verallgemeinerbarkeit ihrer Urteile anstrebt. Ihr liegt folglich 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

an einer Nachvollziehbarkeit ihrer Argumentation. Sie muß daher 
ihre Normen und Handlungsanweisungen aufWerte oder Prinzipien 
stützen, die allgemeine Anerkennung beanspruchen können. 
Akzeptiert man dies als berechtigten Anspruch an moralische Nor­
men, so sind damit bezüglich möglicher Begründungsinstanzen ge­
wisse Vorentscheidungen getroffen: Eine Ethik, die sich in diesem 
Sinne als Moralphilosophie versteht, kann sich weder auf Religion 
noch auf Natur noch auf gesellschaftliche Üblichkeiten noch auf 
Gefühle als letztgültige Begründungsinstanzen berufen. Religiöse 
Überzeugungen werden nicht von allen Mitgliedern der Gesell­
schaft geteilt. Sie haben nur für Gläubige Verbindlichkeit, sie erfül­
len also nicht das Kriterium der Verallgemeinerbarkeit. Die Natur 
als Quelle der Moral oder als moralisches Vorbild ist mit dem Hin­
weis auf den Sein-Sollen-Fehlschluß auszuschließen. Auch be­
stimmte religiöse, metaphysische oder gefühlsbasierte Interpretatio­
nen der Natur können aus diesem Grund keine Allgemeinverbind­
lichkeit besitzen. Nicht alles, was eine Gesellschaft für moralisch 
erlaubt hält, hält kritischer Reflexion stand. Manche Konventionen, 
die in früheren Gesellschaften fraglos gültig waren, lehnen wir 
heute aus moralischen Gründen ab, beispielsweise Sklaverei oder 
Diskriminierung nach Rasse und Geschlecht. Für Gefohle gilt gene­
rell: Da sie unvermeidlich subjektiv sind, können sie niemanden un­
mittelbar moralisch verpflichten. Wohl aber können sie eine Indika­
torfunktion besitzen. Moralische Empörung kann ein wertvoller 
Hinweis darauf sein, daß an einer Handlung oder an einer Theorie 
etwas »faul« ist. So ist es auch in der Moralphilosophie üblich, in 
Gedankenexperimenten zur Überprüfung ethischer Theorien mora­
lische Gefühle zu befragen: Wenn ein moralisches Prinzip im Ein­
zelfall zu Folgen führt, die dem Moralempfinden widerstreiten 
(kontraintuitive Konsequenzen), kann dies Anlaß sein, das Prinzip 
zu überdenken oder nach anderen, überzeugenderen Gründen zu 
suchen. 

39 

»>Begründet< ist eine Mo­
ralform dann, wenn sie mit 
Gründen gerechtfertigt 
werden kann, die bean­
spruchen dürfen, aus der 
Perspektive eines jeden 
einsichtig zu sein.« 
(Ot! 1996: 96) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 

Beispiel 

»Allgemeingültigkeit 
heißt dabei zweierlei: daß 
die Nonn flir alle Perso­
nen und Situationen eines 
bestimmten allgemeinen 
Typs gilt, nicht nur flir ir­
gendwelche bestimmten 
Individuen, bestimmte Si­
tuationen, bestimmte Re­
gionen und Zeiträume, 
und daß sie im Prinzip ge­
genüber jedennann ratio­
nal gerechtfertigt und ge­
genüber jedem, der ihre 
Geltung bezweifelt, ratio­
nal begründet werden 
kann.« 
(Bimbacher 1980: 113) 

Moralphilosophische Grundlagen 

Kontraintuitive Konsequenzen 

a) Wer gleiches Lebensrecht für alle Lebewesen fordert, hat keine 
Möglichkeit, zwischen dem Recht auf Leben eines Menschen und 
dem Lebensrecht einer möglicherweise Malaria übertragenden 
Mücke zu differenzieren. Auch die Bekämpfung krankheitsübertra­
gender Insekten wäre dann verboten. Das Lebensrecht eines Men­
schen und das einer Mücke tatsächlich gleichzusetzen, dürfte aber 
spontan den moralischen Überzeugungen (Intuitionen) der meisten 
Personen widersprechen. Die Forderung nach gleichen Rechten für 
alle Organismen müßte demnach aufgegeben und möglicherweise 
durch eine Abstufung solcher Rechte ersetzt werden. 

b) Wenn es ein generelles Naturschutzprinzip wäre, der Artenvielfalt 
auf jeder Einzelfläche die höchste Priorität im Naturschutz einzu­
räumen, wären artenreiche Biotope immer wertvoller als arten­
arme. Von Natur aus relativartenarme Lebensgemeinschaften wie 
die in Hochmooren wären also durch Düngung »aufzuwerten«. 
Eine solche Maßnahme dürfte den Überzeugungen der meisten im 
Naturschutz Engagierten widersprechen. Das Ziel Artenvielfalt 
wird daher stets mit Kriterien wie Seltenheit oder Naturnähe abge­
wogen und bezieht sich meist auf größere Flächeneinheiten wie 
Bundesländer oder Staaten. 

Wenn moralische Normen in einer Gesellschaft demokratischen 
Typs allgemein anerkannt werden sollen, müssen die ihnen zugrun­
deliegenden Werte und Prinzipien mit Argumenten begründet wer­
den können. Diesem Ansatz ist die hier vertretene Ethik verpflich­
tet. Er allein kommt in Frage, wenn der Anspruch auf Allgemein­
gültigkeit, d. h. auf begründete Allgemeinverbindlichkeit eingelöst 
werden soll. 
Auch eine auf Vernunft basierende Ethik darf jedoch normativ auf­
geladene Naturbilder, Gefühle und religiöse Haltungen nicht ein­
fach ignorieren. Emotionalität und Spiritualität haben für viele 
Menschen große Bedeutung. Die Achtung vor der Würde und Auto­
nomie anderer Menschen kann es durchaus gebieten, bei konkreten 
Entscheidungen auch Gefühle und Einstellungen zu respektieren, 
die man selbst nicht teilt. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

3. Prinzipien oder Handlungsfolgen? 

Aufgabe nonnativer Ethik ist die Aufstellung von moralischen Re­
geln und die Bewertung von Handlungsweisen. Ob dabei die Hand­
lungsweisen als solche bewertet werden oder aber die (eingetrete­
nen oder voraussichtlichen) Handlungsfolgen, kennzeichnet unter­
schiedliche Argumentationsansätze in der Ethik. 

Konsequentialistische Ethiken bewerten eine Handlungsweise 
nach ihren Folgen. Hierher gehören die im angelsächsischen 
Sprachraum dominierenden utilitaristischen Ethiken. Ihr Prinzip 
ließe sich in etwa so fonnulieren: Handle stets so, daß durch 
dein Handeln und seine Folgen das allgemeine Glück oder die 
allgemeine Wohlfahrt gemehrt wird. Es kommt also auf die Er­
gebnisse und die Folgen einer Handlungsweise an. Kategorisch 
verbotene Handlungsweisen gibt es in diesem Denkrahmen 
nicht. Lügen, Stehlen oder Töten kann im Einzelfall durch über­
wiegend positive Handlungsfolgen legitimiert sein. Wir kennen 
das in der Alltagsmoral beispielsweise als »Notlüge«. 
Deontologische Ethiken dagegen bewerten in erster Linie be­
stimmte Handlungsweisen selbst. Ihnen kommt es weniger auf 
die Handlungsergebnisse und -folgen als auf die moralische 
Richtigkeit der Handlung selbst an. So ist es beispielsweise nach 
Kant prinzipiell untersagt, einen Menschen bloß als Mittel zu 
gebrauchen und so seine Selbstzwecklichkeit zu mißachten. Die 
Würde des Menschen ist damit Abwägungen mit anderen Gü­
tern entzogen. Ähnlich kategorische Verbote wünschen sich 
viele auch für den Naturschutz. 

Konsequentialistische und deontologische Argumente 

Ein konsequentialistisches Argument für den Artenschutz lautet: 
»Wir dürfen diese Art nicht ausrotten, weil ihr Aussterben unannehm­
bare Folgen hat«. In diesem Fall wäre gegen die Ausrottung der Art 
dann nichts einzuwenden, wenn negative Folgen mit Sicherheit auszu­
schließen sind. 
Ein deontologisches Argument ist: »Wir dürfen diese Art nicht ausrot­
ten, weil sie wie jede Art einen Wert an sich besitzt«. Dieses Prinzip 
gilt dann unabhängig von den Folgen, also auch für Arten, die für uns 
Schädlinge oder Krankheitserreger darstellen. 

41 

Beispiel 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 

Das Diskursprinzip D lau­
tet: »Gültig sind genau die 
Handlungsnormen, denen 
alle möglicherweise Be­
troffenen als Teilnehmer 
in realen Diskursen zu­
stimmen könnten.« 
(Habermas 1983: 101) 
Das Universalisierungs­
prinzip U besagt: »Jede 
gültige Norm muß der Be­
dingung genügen, daß die 
Folgen und Nebenwirkun­
gen, die sich aus einer all­
gemeinen Befolgung der 
strittigen Normen für die 
Befriedigung der Interes­
sen eines jeden Einzelnen 
voraussichtlich ergeben, 
von allen zwanglos akzep­
tiert (und den Auswirkun­
gen der bekannten alterna­
tiven Regelungsmöglich­
keiten vorgezogen) wer­
den können.« 
(Habermas 1983: 131) 

Moralphilosophische Grundlagen 

Einwände gegen die Extreme liegen auf der Hand. Während konse­
quentialistische Ansätze Gefahr laufen, sich zur Erreichung des 
größten Glücks der größten Zahl von Personen unmoralischer Mit­
tel zu bedienen (»der Zweck heiligt die Mittel«), riskieren deontolo­
gische Ethiken, über der moralischen Richtigkeit einer Handlung 
ihre negativen Folgen zu übersehen (»gut gemeint ist nicht immer 
gut«). Den meisten utilitaristischen Ethiken liegt ein (deontologi­
sches) Beurteilungsprinzip wie Fairness oder Gerechtigkeit zu­
grunde, und deontologische Ethiken berücksichtigen häufig auch 
Handlungsfolgen, so daß der Unterschied zwischen diesen bei den 
Klassen von Ethiken in der Praxis oft nicht so groß ist, wie er in der 
Theorie erscheint. 

4. Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen 

Da vieles bei der moralischen Beurteilung menschlichen Handeins 
strittig sein kann, ist es wichtig, die Bedingungen zu formulieren, 
unter denen über moralische Fragen sinnvoll und mit Aussicht auf 
vernünftige Einigung gestritten werden kann. Ein anspruchsvolles 
Modell der Meinungsfindung über Moralnormen stellt die Diskurs­
ethik dar. Sie bindet die Gültigkeit von Normen an ihre Zustim­
mungsfähigkeit (Diskursprinzip ) und formuliert Regeln des Argu­
mentierens, die gewährleisten, daß alle in einem bestimmten Hand­
lungszusammenhang Stehenden und alle von ihm Betroffenen den 
Normen zur Beurteilung dieser Handlungsweise und ihrer Folgen 
zustimmen können (Universalierungsprinzip). 
Die Diskursethik zielt also nicht direkt auf konkrete Werte oder 
Normen, sondern sie gibt ein Verfahren an, wie Einigung über mo­
ralische Prinzipien und praktische Fragen erreicht werden soll. Das 
oft falsch verstandene Konsensprinzip besagt, daß als Ergebnis der 
Argumentation alle Beteiligten derselben inhaltlichen Position 
zwanglos zustimmen. Dies darf nicht mit einem Kompromiß ver­
wechselt werden, bei dem divergierende Auffassungen bestehen 
bleiben, aber zum Zwecke der Einigung wechselseitige Zugeständ­
nisse gemacht werden. Es ist zu erwarten, daß bei den meisten um­
weltethischen Problemen und bei der Entwicklung von Leitbildern 
nicht - wie theoretisch angestrebt - Konsense, sondern Kompro­
misse am Ende stehen, die zudem nicht selten als »faul« empfunden 
werden. Somit unterscheiden sich pluralistische »Diskurse« und 
Diskursethik. Auf der Ebene der Bedingungen rur gesellschaftliche 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Moralphilosophische Grundlagen 

Debatten gibt die Diskursethik jedoch wichtige nonnative Aus­
gangsprinzipien vor: 

Berücksichtigung aller Betroffenen, 
Berücksichtigung aller Argumente, 
Fairness (Herrschaftsfreiheit, kein Zwang) im Dialog, 
Rationalität des Argumentierens. 

Diese vier Prinzipien können als Maßstab auch für praktische Ver­
fahren und Situationen (»reale Diskurse«) dienen. Entscheidungs­
findungen in der Umweltplanung und -politik sind daraufhin zu be­
fragen, ob diese Basisanforderungen erfüllt worden sind. Dies bietet 
eine wichtige Grundlage zur Kritik an unfairen Debatten und Ent­
scheidungen, bei denen Naturschutzaspekte nicht zur Kenntnis ge­
nommen werden. Während die Diskursethik die Berücksichtigung 
von Naturschutz-Interessen einfordern kann, ist sie jedoch nicht 
dazu geeignet, auch deren Durchsetzung zu garantieren. Über mora­
lisch strittige Fragen müssen real zu führende Diskurse entscheiden, 
das Gebot der Abwägung mit anderen Anliegen bleibt also erhalten. 

43 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 

Umweltethik 

Naturschutzethik 

siehe hierzu die Ausfuh­
rungen zur Diskursethik 
im Kap. III. 4 

zur Unterscheidung von 
Natur- und Umweltschutz 
siehe Kap. 11. 4 

IV. Naturschutz und Ethik 

1. Umweltethik, Naturschutzethik, Naturethik 

Im vorigen Kapitel haben wir allgemeine Grundprobleme der 
Ethik vorgestellt. Nun soll es um Fragen gehen, die speziell die 
ethischen Aspekte des menschlichen Umgangs mit der Natur be­
treffen. In Zeitungen, Zeitschriften, Büchern und öffentlichen De­
batten, die sich mit Naturschutz beschäftigen, wird »Ethik« oft als 
Zusatzargument verstanden, also ergänzend zu ökologischen, öko­
nomischen und ästhetischen Argumenten für den Naturschutz an­
geführt (siehe das Zitat des Deutschen Rats für Landespflege in 
H. 4). Diese Auffassung ist gemäß unserer Bestimmung des Ethik­
Begriffs abzulehnen, weil sie dem integrierenden Charakter der 
Ethik zuwiderläuft. 
»Umweltethik« bezeichnet traditionell jene bereichsbezogene 
Ethik, die sich mit den moralischen Fragen befaßt, die sich aus der 
Bedrohung der Natur und der natürlichen Lebensgrundlagen erge­
ben. In den letzten Jahren hat es sich eingebürgert, diesen Bereich 
als »ökologische Ethik« zu bezeichnen. Wir plädieren aber dafür, 
diese Bezeichnung zu venneiden: Da Ökologie nach unserer Be­
griffsbestimmung eine biologische Fachdisziplin ist und nicht eine 
bestimmte, >>umweltgemäße« Lebensweise oder Weltanschauung, 
ist der Ausdruck unzutreffend und verwirrend. 
Zugunsten einer präziseren Beschreibung des Anwendungsbereichs 
schlagen wir vor, jenen Teil der Umweltethik, der es mit Natur­
schutzfragen zu tun hat, als »Naturschutzethik« zu bezeichnen. Ihre 
Aufgabe sollte es sein, naturschutzrelevante Entscheidungen und 
Handlungen zu bewerten. Hinsichtlich der Aufstellung konkreter 
Nonnen und ihrer Anwendung im jeweiligen Einzelfall scheint es 
uns angemessen, Ethik als prozedural und diskursiv aufzufassen: Es 
sollte unter Berücksichtigung aller Interessen aller Betroffenen er­
mittelt und mit Gründen ausgewiesen werden, was als geboten, er­
wünscht, erlaubt bzw. verboten gelten soll. Hierzu sind alle Argu­
mente zu prüfen, die Naturschutzziele und Mittel zur Erreichung 
dieser Ziele betreffen, also sowohl im engeren Sinne moralische als 
auch ökonomische, pragmatische und wissenschaftliche. Auch 
etwaige Widersprüche zwischen unterschiedlichen Vorstellungen 
der Alltagsmoral sowie zwischen verschiedenen ~thischen Ansät-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 45 

zen oder Prinzipien (siehe Kap. III) sind dabei herauszuarbeiten. Ob 
die angegebenen Naturschutzbegründungen mit praktischen 
Schutzstrategien zusammenpassen, gehört schließlich ebenfalls zu 
den Fragestellungen einer Naturschutzethik. 
Als Oberbegriff für umwelt-, naturschutz- und tierethische Frage- Naturethik 

stellungen hat Angelika Krebs (1997) den Begriff»Naturethik« ein-
geführt. Wir schlagen hier vor, darunter die grundlegende Reflexion 
und Begründung moralischer Dimensionen des Mensch-Natur-Ver-
hältnisses zu verstehen. Damit fassen wir Naturethik als einen Teil 
der Fundamentalethik auf, der in unterschiedlichen Bereichsethiken 
(Umweltethik, Naturschutzethik, Tierethik) auf konkrete Probleme 
bezogen wird. Die Naturethik stellt und beantwortet also allge-
meine, die Naturschutzethik eher praxisorientierte Fragen nach dem 
ethisch rechtfertigbaren Umgang des Menschen mit der Natur. Die 
naturethische Grundlagenreflexion betrifft dabei nicht nur den mo-
ralischen Status der Natur, sondern auch ökonomische, ästhetische 
und sonstige Bedürfnisse des Menschen hinsichtlich der Natur. 
Vorab ist Naturethik also nicht auf eine bestimmte »Parteilichkeit« 
für die Natur festgelegt. 
Mit dieser systematischen Einordnung ist die inhaltliche Auffas­
sung verbunden, daß Naturethik mehr sein sollte als ein Hilfsmittel 
zur Lösung aktueller Umweltprobleme. Die moralische und ethi­
sche Bedeutung der Natur für Menschen sollte nicht erst im Ange­
sicht ihrer bevorstehenden Zerstörung thematisiert werden. Selbst 
wenn die Natur nicht unmittelbar bedroht wäre, sollte sie Teil einer 
umfassenderen Konzeption des Sittlichen sein. Naturethik ist somit 
weder eine »ganz neue« Ethik noch allein ein aktuelles »Zusatz-« 
oder »Hilfsargument«. Wir vertreten vielmehr die Auffassung, daß 
das Nachdenken über das Mensch-Natur-Verhältnis integraler Be­
standteiljeder Ethik sein sollte. 
Eine »Ethik der Ökologie« schließlich wäre eine Standesethik der Ethik der Ökologie 

Ökologie als Wissenschaft. Hier wäre zu überlegen, ob ÖkologIn-
nen als ÖkologInnen eine besondere Rolle bei der Lösung der Um-
weltprobleme zukommt (siehe dazu Ott 1997). Als Expertinnen in 
umweltrelevanten Entscheidungssituationen tragen Wissenschaftle-
rInnen offensichtlich besondere Verantwortung. Diese wahrzuneh-
men bedeutet auch, eigene Wertvorstellungen offenzulegen. Selbst-
verständlich sollte es auch Teil einer solchen Standesethik sein, in 
wissenschaftlichen Stellungnahmen inhaltlich sachangemessen zu 
bleiben und sich zwar öffentlichkeitswirksamer, aber sachlich fal-
scher Aussagen oder Überzeichnungen zu enthalten. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Naturschutz und Ethik 

»Moral hat etwas mit 
Schutz zu tun. Die im Be­
reich der angewandten 
Ethik verbreitete Rede von 
>moralischer Berücksich­
tigung< setzt voraus, daß 
irgend jemand oder -etwas 
nicht völlig schutzlos den 
Handlungsspielräumen 
von Personen ausgeliefert 
sein sollte.« (Ott 1996:92) 

siehe Folie 5 

Jeremy Bentham, der Be­
gründer des englischen Uti­
litarismus, hat diese Auffas­
sung als erster formuliert: 
»The question is not, Can 
they reason? nor, Can they 
talk? but, Can they suff er?« 
(zit. nach Bimbacher 1980: 
118) 
s. Kap. 11. 1.3 zum Tierschutz 

Der bekannteste Vertreter 
eines biozentrischen Ansat­
zes ist Albert Schweitzer. 
» Ethik besteht also darin, 
daß ich die Nötigung emp­
finde, allem Willen zum Le­
ben die gleiche Ehrfurcht 
vor dem Leben entgegenzu­
bringen wie dem eigenen. 
Damit ist das denknotwen­
dige Grundprinzip des Sittli­
chen gegeben. Gut ist, Le-

2. Warum ist die Natur moralisch relevant? 

Wer immer Fragen der Naturethik reflektiert, geht davon aus, daß es 
moralisch nicht gleichgültig ist, wie Menschen sich der Natur ge­
genüber verhalten. Natur ist also offenbar in einer noch unbestimm­
ten Weise moralisch relevant. 
Wie diese moralische Relevanz zu begründen ist, ist allerdings in 
der Naturethik ebenso wie in der Naturschutzethik nach wie vor hef­
tig umstritten. Je nach Bezugspunkt der Begründung, die hierfür an­
gegeben wird, lassen sich anthropozentrische und physiozentrische 
Naturethiken unterscheiden: 

Anthropozentrische Ethiken (gr.: anthropos = Mensch) stellen 
Menschen in den Mittelpunkt ihrer ethischen Begründung. Sie 
gehen davon aus, daß die moralische Relevanz der Natur nur mit 
einem wie auch immer gearteten Bezug auf Menschen begründ­
bar ist. Neben Grundbedürfnissen, die Menschen als Naturwe­
sen haben - etwa nach der Sauberkeit von Luft und Wasser so­
wie fruchtbaren Böden - können sie auch ästhetische und emo­
tionale Bedürfnisse von Menschen in ihre Argumentation einbe­
ziehen. 
Physiozentrische Ethiken (gr.: physis = Natur) dagegen halten 
natürliche Objekte oder die Natur als ganze »an sich«, also völ­
lig ohne Bezug auf Menschen, menschliche Interessen und Be­
dürfnisse, für den Ausgangspunkt moralischer Begründungen 
ihrer Schutzwürdigkeit. 

Innerhalb physiozentrischer Ethiken lassen sich verschiedene 
Schwerpunktsetzungen unterscheiden: 

Pathozentrische Ethik (gr.: pathos = Leiden): Dieser An­
satz verwendet als Kriterium die Leidensfähigkeit und um­
faßt somit empfindungsfähige Lebewesen. Relevant für die 
ethische Begründung ist also die Fähigkeit, Leiden empfin­
den zu können. Das moralische Recht darauf, kein Leid zu­
gefügt zu bekommen, wird auf leidensfähigen Naturwesen 
ausgedehnt 
Biozentrische Ethiken (gr. bios = Leben) beruhen auf der mo­
ralischen Ehrfurcht vor allem Leben. Egalitäre biozentrische 
Ansätze begründen so für jedes Lebewesen die gleiche morali­
sche Bedeutung, während in einer abgestuften Biozentrik die 
moralische Relevanz mit der Organisationshöhe des Lebewe­
sens zunimmt. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 

Ökozentrische Ethiken (gr.: oikos = Haus) schließlich stellen 
die ganze Natur, also belebte wie unbelebte, als solche in den 
Mittelpunkt ihrer Begründung. Nicht einzelne Lebewesen, son­
dern der moralische Wert und das Wohl eines »Ganzen« werden 
als Grund ftir dessen moralische Relevanz angeftihrt. 

Aufgrund dieses Bezugs auf ein »Ganzes« werden sie oft auch als 
»holistische Ethik« bezeichnet. Meist sind in erster Linie vom Men­
schen möglichst unbeeinflußte Ökosysteme gemeint; aber auch der 
Schutz vom Menschen beeinflußter Ökosysteme kann so begründet 
werden. Menschen werden dabei als ein Teil des Systems erachtet. 
Sie müssen ihre eigenen Interessen der »Funktionsfähigkeit des 
Systems« nachordnen. 
Die Auseinandersetzung um die Angemessenheit anthropozentri­
scher bzw. physiozentrischer Ethiken ist so alt wie die Na­
tur(schutz)ethik selbst und wird mit großer Vehemenz - bisweilen 
sogar Polemik - geführt. Zur Versachlichung dieser Debatte ist es 
erforderlich, deutlicher zu machen, um was es jeweils geht: um den 
Gegenstandsbereich des moralischen Schutzes oder aber um seine 
ethische Begründung. Wir plädieren dafür, die Bezeichnung 
»-zentrik« ausschließlich auf die Begründung zu beziehen. 
Der Unterschied zwischen ethischer Begründung einerseits und Ge­
genstandsbereich des moralischen Schutzes andererseits wird in der 
Natur(schutz)ethik leider nicht immer hinreichend klar. Die anthro­
pozentrische Position wird in der Debatte vielfach mit der Ansicht 
gleichgesetzt, nichts außer Menschen sei moralisch relevant, was 
dann als menschliche Hybris verworfen wird. Dem falsch verstan­
denen, auf rein ökonomische Nutzenkalküle reduzierten »Anthro­
pozentrismus« wird dann als Kampfbegriff ein »Physiozentrismus« 
(meist falsch: »Biozentrismus«) entgegengesetzt, um Natur diesem 
Kosten-Nutzen-Kalkül zu entziehen. 
Eine solche Auffassung ist mit einer in unserem Sinne anthropozen­
trisch begründeten Naturethik nicht gemeint. Auch für eine Ethik, 
die allein vom Menschen her begründet wird, ist Natur nicht bloß 
eine Ressource, über die Menschen nach Belieben verfUgen können. 
Welchen Wert anthropozentrische Ethiken dem Schutz der Natur im 
Einzelfall beimessen, hängt stark von ihrem Menschenbild ab. Je 
mehr Bedeutung sie dem Naturerleben für ein gelungenes Mensch­
sein beimessen, desto stärker werden sie sich einer kurzsichtigen, an 
den ökonomischen Interessen Weniger ausgerichteten Abwägung 
widersetzen. 
Eine gewisse Sonderstellung nehmen Ansätze ein, welche die Ge­
genüberstellung von Mensch und Natur auch auf der Begründungs-

47 

ben erhalten und Leben för­
dern; böse ist, Leben ver­
nichten und hemmen. [ ... ] 
Das Leben als solches ist 
[ ... ] heilig.« 
(Schweitzer 1980: 331) 

Der US-amerikanische Be­
gtiinder der land-ethic Aldo 
Leopold macht die System­
integrität zum Bewertungs­
maßstab: »A thing is right 
when it tends to preserve the 
integrity, stability, and 
beauty ofthe biotic commu­
nity. It is wrong when it 
tends otherwise.« 
(Leopold 1970: 262) 

»Denn solange der 
Mensch die Natur aus­
schließlich funktional auf 
seine Bedürfnisse hin in­
terpretiert und seinen 
Schutz der Natur an die­
sem Gesichtspunkt aus­
richtet, wird er sukzessive 
in der Zerstörung fortfah­
ren. Er wird das Problem 
ständig als eines der Gü­
terabwägung behandeln 
und jeweils von der Natur 
nur das übrig lassen, was 
bei einer solchen Abwä­
gung noch ungeschoren 
davonkommt.« 
(Spaemann 1980: 197) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 

diese 
»Konvergenzhypo­
these« vertreten beispiels­
weise Brian Norton (1991) 
und Mary Midgley (1994) 

Naturschutz und Ethik 

ebenehinterfragen. Als Natur- und Bedürfniswesen sind Menschen 
einerseits notwendig auf die Natur angewiesen, als Vernunftwesen 
stehen sie andererseits »über der Natur«, d. h., sie verfügen über 
eine gewisse Entscheidungsfreiheit, die verantwortliches Handeln 
erst ennöglicht. Dieser ambivalenten Grundsituation von Menschen 
in der Natur wird die Unterscheidung zwischen anthropo- und phy­
siozentrischen Begründungen nicht gerecht. Unter dieser Voraus­
setzung erscheint es gleichennaßen sinnlos, die Natur »an sich« für 
wertvoll zu erklären oder sie als solche für wertlos zu halten. 
Ob nun der Verweis auf die unhintergehbare Beziehung zwischen 
Menschen und Natur letztlich nicht auch ein »anthropozentrisches« 
Argument ist, bleibt umstritten. Manche AutorInnen versuchen 
diese Auffassung als »anthroporelational« (Pfordten 1986) zu be­
zeichnen, um die Hierarchie, die im Begriff der Anthropozentrik 
liegt, zu relativieren. Ansätze, die versuchen, die Gegenüberstel­
lung von Anthropo- und Physiozentrik auf der Begründungsebene 
aufzugeben, wollen wir als »inklusiv« bezeichnen. Dabei geht es 
nicht um die erkenntnistheoretische Frage, wie man moralische 
Relevanz erkennen soll, sondern um die ethische Charakterisierung 
und Begründung dieser Bedeutsamkeit. 

Inklusive Ethiken betrachten den Menschen stets im Kontext 
der Natur. Einerseits hängen Menschen als Bedürfniswesen von 
der Natur ab, andererseits hängen viele Schutzobjekte des Na­
turschutzes von menschlicher Pflege ab. Damit steht in diesem 
Ansatz die Beziehung zwischen Mensch und Natur im Mittel­
punkt der Begründung; die Entscheidung, ob Mensch oder Na­
tur in den Mittelpunkt gehören, erübrigt sich. 

Das Anliegen, den fruchtlosen Streit um Anthropozentrik gegen 
Physiozentrik aufzugeben, findet auch von pragmatischer Seite Un­
terstützung: Im Endeffekt, so lautet die Argumentation, würden sich 
unterschiedliche Begründungsansätze in der Praxis gar nicht aus­
wirken, sondern zu mehr oder weniger vergleichbaren Handlungs­
anweisungen führen. Die Maßnahmen, die ergriffen werden müß­
ten, um das Überleben der Menschheit nachhaltig zu sichern, sind 
größtenteils dieselben wie die für die Rettung der übrigen Natur, 
also der gesamten Biosphäre erforderlichen. 
So wichtig der Hinweis auf die Konvergenz praktischer Handlungs­
anweisungenjenseits des Begründungsstreits ist, so sehr muß davor 
gewarnt werden, die praktische und die theoretische Ebene zu ver­
wechseln oder gleichzusetzen. Das Ringen um die »richtige« Be­
gründung des Naturschutzes ist nicht ausschließlich praktischen Er­
fordernissen geschuldet, sondern entspringt auch dem Bemühen um 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 

eine möglichst widerspruchsfreie und überzeugungskräftige Natur­
schutzethik. Diese sollte nicht zuletzt eine unglückliche Alternative 
»Mensch oder Natur« zu überwinden suchen. 

3. Hat die Natur Rechte? 

Im vorigen Abschnitt haben wir uns mit der Frage beschäftigt, wie 
die moralische Relevanz der Natur zu begründen ist. Jetzt gilt es zu 
fragen, inwiefern die Natur moralisch relevant ist. Hat die Natur ei­
nen eigenen Wert? Kann und darf dieser Wert mit anderen aner­
kannten Werten abgewogen werden? Haben Menschen Pflichten 
gegenüber der Natur? Hat die Natur ein Recht auf einen bestimmten 
Umgang seitens des Menschen? 
In der Absicht, der Natur einen möglichst weitreichenden Schutz zu 
ermöglichen, sind viele Menschen geneigt, ihr ein Recht zuzuspre­
chen. Diese Position ist moralphilosophischjedoch aus zwei Grün­
den sehr problematisch: die gegenseitige Bedingtheit von Rechten 
und Pflichten sowie der Grundsatz »Sollen impliziert Können« ste­
hen der Verwendung des Rechtsbegriffs in der Naturethik im Wege. 

3.1. Zur Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten 

Die Formulierung moralischer Rechte bringt einen sehr hohen An­
spruch mit sich. Rechten entsprechen im engeren Sinne Pflichten; 
sie sind gegebenenfalls einklagbar. Rechte und Pflichten können 
nach dem Grundsatz der Gerechtigkeit auf Gegenseitigkeit beruhen: 
Wir haben unseren Mitmenschen gegenüber bestimmte Pflichten, 
gerade weil wir ihnen gegenüber bestimmte Rechte in Anspruch 
nehmen und ihnen eben diese Rechte auch unsererseits einräumen 
müssen. Diese Art der Gegenseitigkeit ist im Verhältnis von 
Mensch und Natur aber nicht gegeben. Moralische Subjekte, die 
Pflichten übernehmen können, sind nur Menschen. Sie haben 
Rechte und Pflichten, tragen die Verantwortung für die Folgen ihres 
Handeins und sind rechenschaftspflichtig, wenn sie die Rechte an­
derer verletzen. Natur, einschließlich aller nichtmenschlichen Lebe­
wesen, kann allein Objekt der Moral sein. Diese Lebewesen sind so­
mit zwar Gegenstand moralischer Berücksichtigung, können aber 
nicht selbst moralisch handeln und haben uns Menschen gegenüber 
keine moralischen Pflichten. 
Ob Natur Rechte haben kann, läßt sich aber nicht mit dem Hinweis 
auf diese Asymmetrie bestreiten, denn die Gegenseitigkeit von 

49 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 

dazu siehe unten 

dasselbe besagt der alte 
römische Rechtssatz »Ul­
tra posse nemo obligatur« 
(Jenseits seines Könnens 
ist niemand verpflichtet) 

Naturschutz und Ethik 

Rechten und Pflichten ist auch in zwischenmenschlichen Beziehun­
gen nicht immer gegeben. Kleine Kinder etwa, die selber noch keine 
Pflichten haben, sind dennoch Träger von Rechten. Ob die Natur als 
ganze oder Teile von ihr wie Arten oder (einzelne) Lebewesen 
Rechte haben können und was es im Bereich der außermenschli­
chen Natur konkret heißt ein Recht zu haben, ist umstritten. Diese 
Problematik darf hier aber offen bleiben, da es möglich ist, Pflichten 
zum Schutz der Natur zu formulieren, ohne ein Recht der Natur po­
stulieren zu müssen: Eine Verpflichtung zum Schutz der Natur kann 
ebensogut aus Pflichten anderen Menschen gegenüber resultieren. 

3.2. Der Grundsatz »Sollen impliziert Können« 

Die moralischen Rechte von Menschen sind unveräußerlich und be­
dingungslos. Sie dürfen prinzipiell nicht mißachtet werden. Sie sind 
Abwägungen mit anderen Gütern und Werten entzogen. Die Unbe­
dingtheit dieses Rechtsbegriffs rührt daher, daß er aus dem Begriff 
der (unbedingten) Würde des Menschen abgeleitet wird. Die aus 
dem Grundsatz »Die Würde des Menschen ist unantastbar« entwik­
kelten Menschemechte gelten bedingungslos und können deshalb 
keiner Abwägung mit anderen Gütern unterliegen. 
Der Natur in diesem strengen Sinne Würde und Rechte zuzuschrei­
ben, würde in enorme Schwierigkeiten führen, weil wir im Umgang 
mit der Natur unvermeidlich solche Rechte verletzen würden. Wenn 
es in vielen Situationen, die wir nicht vermeiden können, unmöglich 
ist, eine moralische Regel zu befolgen, bestehen grundsätzliche 
Zweifel an deren Vernünftigkeit und Legitimität. Dies ist mit dem 
Grundsatz »Sollen impliziert Können« gemeint. 
Ein solcher Grundsatz würde durch das Festschreiben eines Rechts 
der Natur verletzt. Deshalb sollte die moralische Relevanz der Natur 
anders als durch die Zuschreibung eines Rechts im strengen Sinne 
ausgedrückt werden. Wenn Würde an die Fähigkeit eines Wesens 
zur Moralität geknüpft ist, ist es außerdem sehr zweifelhaft ist, daß 
der Natur im ganzen oder einzelnen nicht-menschlichen Wesen 
Würde im eigentlichen Sinne zukommt, die die Grundlage eines 
solchen Rechts wäre. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 

Rechte der Natur 

Biozentrische Positionen vertreten die Auffassung, daß alle Lebewesen 
einen Selbstwert haben. Das heißt aber noch nicht, daß alle ein Recht 
auf Leben haben müssen. Durch Nahrungsaufnahme, Abwehr von 
Krankheitserregern usw. würden Menschen unausweichlich die Rechte 
anderer Lebewesen verletzen. Es gäbe praktisch keine Möglichkeit, 
diese Rechte prinzipiell zu achten. Das macht es fragwürdig, überhaupt 
von einem Recht zu reden. 

Beftirworter eines Rechts der Natur argumentieren dagegen mit 
einem pragmatisch-strategischen Einwand: Wenn die Natur ein 
Recht auf ihren Schutz hätte, dann wäre jede Verletzung dieses 
Rechts rechenschaftspflichtig. Dies würde zu einer Beweislastum­
kehr im Naturschutz führen. Nicht die Naturschützerinnen müßten 
rechtfertigen, warum ein bestimmter Eingriff verboten werden soll, 
sondern wer einen Eingriff plant, müßte rechtfertigen, warum dieser 
erlaubt werden soll. Diese Argumentation scheitert an der genann­
ten Fragwürdigkeit ihrer Voraussetzung, eines moralischen Rechts­
status' der Natur. Das angestrebte Ziel der Beweislastumkehr läßt 
sich allerdings ebenso erreichen, wenn eine Pflicht zum Schutz der 
Natur nicht mit den moralischen Rechten der Natur, sondern mit 
denjenigen anderer Menschen auf gewisse durch bestimmte Natur­
zustände gegebene Werte begründet wird. Auch in diesem Fall 
müßte, wer in die Natur eingreift, nachweisen, daß dadurch kein 
Schaden für die Natur entsteht. 
Das verständliche Anliegen, der Natur »an sich« über ein morali­
sches Recht einen höheren Schutzstatus zu verleihen, scheitert aber 
nicht nur an theoretischen, sondern auch an praktischen Schwierig­
keiten. Erstens geht es, wie einleitend bereits dargestellt, im Natur­
schutz meist nicht um die Natur als solche, sondern nur um be­
stimmte Formen der Natur. Sie werden in der Naturschutzpraxis an­
deren Formen vorgezogen. Deshalb ist es wenig hilfreich, ein allge­
meines Recht »der Natur« zu fordern. Eng mit dieser Schwierigkeit 
verbunden, aber von anderer Qualität, ist das zweite Problem: Viele 
der besonders geflihrdeten Arten und Biotope sind heute auf eine 
»Hilfestellung« durch den Menschen angewiesen. Der Schutz der 
Natur kann in diesem Fall nicht bedeuten, diese einfach sich selbst 
zu überlassen. Die zur Pflege solcher Lebensräume erforderlichen 
Maßnahmen sind über ein Recht der Natur kaum zu begründen: 
Wenn Menschen sie nicht geschaffen hätten, gäbe es diese Formen 

51 

kontraintuitive Konse­
quenzen; siehe Kap. III. 2 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 

Beispiel 

siehe Folie 6 

Naturschutz und Ethik 

der Natur ja gar nicht. Wenn die Natur ein Recht hätte, sie selbst zu 
bleiben, hätten solche anthropogene Fonnen gar nicht erst geschaf­
fen werden dürfen. 
Aus diesen Gründen kann wohl festgehalten werden, daß sowohl 
die philosophischen Grundlagen als auch praktische Schwierigkei­
ten dagegen sprechen, Rechte der Natur im moralischen Sinne zu 
postulieren. 

4. Welchen Wert hat die Natur? 

Wenn wir Natur zwar rur moralisch bedeutsam halten, ihr aber auf­
grund der genannten Schwierigkeiten keine eigenen moralischen 
Rechte im strengen Sinne einräumen wollen, liegt es nahe, ihr Werte 
zuzuschreiben. Im Gegensatz zu Rechten beanspruchen Werte 
keine unbedingte (absolute) Geltung, es sei denn es handelte sich 
um sogenante oberste Werte oder Selbstzwecke. So können ver­
schiedene Werte im Konfliktfall gegeneinander abgewogen werden. 
Naturschützerische und umweltpolitische Maßnahmen sind fast im­
mer das Ergebnis eines solchen Abwägungsprozesses. 

Abwägung verschiedener Werte 

Einzelne Personen oder eine ganze Gesellschaft können sauberer Luft 
und gesunden Wäldern einen hohen Wert beimessen. Mobilität und 
Komfort können ebenfalls Werte für sie darstellen. Je nach der Werte­
hierarchie, den individuellen Möglichkeiten und den Rahmenbedin­
gungen wird bei der Wahl des Verkehrsmittels dann gefragt werden 
müssen, welcher Wert welchem anderen Wert unterzuordnen ist. Die­
ses Beispiel verdeutlicht auch, daß individuelle und gesellschaftliche 
Präferenzen in Konflikt geraten können. 

Die Partikularität von Wertsetzungenmacht es schwierig, aIIge­
meingültige Nonnen unmittelbar auf Werte zu gründen. Um diese 
Schwierigkeiten genau zu bestimmen ist es notwendig, den Wertbe­
griff zu differenzieren. Unterschiedlich Werte sind in unterschiedli­
cher Weise nachvollziehbar und vennittelbar. Wir unterscheiden 
daher zwischen instrumentelIen, inhärenten und intrinsischen Wer­
ten: 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 

Der instrumentelle Wert bezeichnet den Gebrauchswert eines 
Objekts. Der Grund für den Wert des Objekts liegt nicht in die­
sem selbst, sondern in dem Zweck, den es erftillt oder dem Ziel, 
dem es dient. Je besser das Objekt dem von Menschen festgeleg­
ten Zweck oder Ziel dient, umso wertvoller ist es. Ein Objekt, 
das instrumentellen Wert hat, kann durch ein anderes ersetzt 
werden, das dieselbe Funktion erfilllt (funktionale Äquivalenz). 

Gebrauchswert (instrumenteller Wert) 

Der Zweck eines Messers liegt darin, daß es schneidet. Erfüllt es diesen 
Zweck nicht, ersetzt man es durch ein anderes. Erfüllt es diesen Zweck 
in unterschiedlichem Maße, ist es von größerem oder geringerem Ge­
brauchswert. 

Die gesetzliche Formulierung, Natur »als Lebensgrundlage des 
Menschen« (BNatSchG) zu schützen, bezieht sich auf den instru­
mentellen Wert der Natur. Vielen im Naturschutz Engagierten er­
scheint diese Wertzuweisung jedoch als unzureichend. Der Natur 
komme auch, aber eben nicht ausschließlich instrumenteller Wert 
zu. 
Ansätze einer Monetarisierung des Umwelt- und Naturschutzes 
(»Ökologische Ökonomie«) sind bestrebt, intakter Natur einen in 
Geld umrechenbaren Wert zuzuschreiben, um Umweltschäden in 
ökonomische Kosten-Nutzen-Kalküle einbeziehen zu können. Ob­
wohl dieses Verfahren praktischen Erfolg verspricht, stößt es auf er­
hebliche Skepsis. Viele Menschen sind der Ansicht, daß der Wert 
der Natur nicht in Geld zu bemessen sei, ja daß bereits dem Versuch 
der Monetarisierung selbst etwas Fragwürdiges, gar Unmoralisches 
anhafte. Dies mag als ein weiterer Hinweis darauf gelten, daß rein 
instrumentelle Wertvorstellungen im Zusammenhang mit der Natur 
als unbefriedigend empfunden werden. 
Nicht-instrumentelle Wertzuweisungen beziehen sich auf Eigen­
schaften des Objekts selbst, aus denen man keinen direkten Nutzen 
ziehen kann. Der Grund dafür, daß etwas wertvoll ist, liegt also in 
ihm selbst und nicht außerhalb seiner. Dies ist meist mit der Forde­
rung gemeint, Natur müsse »um ihrer selbst willen« geschützt wer­
den. Ein solcher Wert wird als »Eigenwert« oder »Selbstwert« be­
zeichnet. Obwohl diese Begriffe meist gleichbedeutend verwendet 

53 

Beispiel 

Ausgleichs- und Ersatz­
maßnahmen im Natur­
schutz sind nicht selten 
verbunden mit einer Mo­
netarisierung. Die dadurch 
vorgenommene Abstrak­
tion von den jeweiligen 
Besonderheiten wider­
streitet jedoch der emotio­
nal wie ökologisch zu be­
gründenden Unersetzbar­
keit von Flächen, Arten 
und Landschaftsbildem. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 

Beispiel 

siehe Hampicke (1995) 

Naturschutz und Ethik 

werden, ist es sinnvoll, sie zu unterscheiden: Der Unterschied zwi­
schen Eigenwert (inhärentem Wert) und Selbstwert (intrinsischem 
Wert) soll dabei in der jeweiligen Begründung liegen. 

Einen Eigenwert (inhärenten Wert) hat ein Objekt dann, wenn 
es auf grund seiner besonderen Eigenart von einer Person oder 
Personengruppe wertgeschätzt wird. Der Grund fUr den Wert 
des Gegenstands liegt damit in der besonderen Beziehung, die 
bestimmte Menschen zu ihm haben. Hierzu gehören beispiels­
weise Erinnerungswerte und ästhetische Werte. Aufgrund dieser 
besonderen Beziehung sind Gegenstände mit einem Eigenwert 
nicht ohne weiteres austauschbar. Pflichten Dritter beziehen 
sich nicht auf das Objekt selbst, sondern auf die Menschen, die 
es wertschätzen. 

Eigenwert (inhärenter Wert) 

Ein sehr alter Apfelbaum in meinem Garten liefert kaum mehr Früchte. 
Instrumentell ist er für mich wertlos. Dennoch ersetze ich ihn nicht ein­
fach durch einen neuen. Er hat einen Eigenwert für mich, weil er seit 
meiner Kindheit dort steht oder ich ihn besonders schön finde. Will ein 
Dritter meinen Garten überbauen und pflanzt als Ersatz an anderer 
Stelle einen neuen Apfelbaum, so mißachtet er diesen Eigenwert. Auf­
grund meiner speziellen Beziehung zu ihm ist er für mich unersetzbar. 

Im Naturschutz können auch ganze Landschaften solche Erinne­
rungswerte oder ästhetischen Werte haben, wenn sie beispielsweise 
als Heimat wertgeschätzt werden. Auch Vogelkundlerinnen, Wild­
orchideenbegeisterte oder SchmetterlingsliebhaberInnen bauen spe­
zielle Beziehungen zu ihren Objekten auf, deren Berücksichtigung 
zuweilen zu Zielkonflikten im Naturschutz fUhrt. 
Ein nicht-instrumenteller Eigenwert wird oft mit der Analogie eines 
museal wertvollen alten Möbelstücks oder Bildes erläutert, bei dem 
nicht die Nutzung im Vordergrund steht. Manche werden auch dies 
noch als »instrumentell« bezeichnen wollen. Der Unterschied liegt 
aber darin, daß der Gebrauchswert der Natur mehr oder minder un­
strittig ist: Daß Menschen saubere Luft zum Atmen und fruchtbare 
Böden für ihre Ernährung brauchen, leuchtet wohl allen ein. Wozu 
der absterbende Apfelbaum gut ist, läßt sich dagegen nicht generell 
beantworten. Sein Eigenwert ist für andere Personen nicht unmittel­
bar erkennbar. Trotzdem kann er argumentativ einsichtig gemacht 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 

werden, wenn er ästhetisch, historisch oder biographisch begründet 
wird. Ein Eigenwert der Natur muß durchaus nicht für alle Men­
schen gleichermaßen persönlich überzeugend sein. Dennoch gebie­
tet es die Achtung vor der Beziehung, die eine andere Person zu ei­
nem wertgeschätzten Objekt hat, solche Eigenwerte bei Entschei­
dungen zu berücksichtigen. Sie müssen allerdings gegebenenfalls 
mit anderen Werten abgewogen werden, die von allen anerkannt 
werden. 

Einen Selbstwert (intrinsischen Wert) besitzt dagegen etwas, 
das seinen Wert ausschließlich aus sich selbst heraus hat und 
nicht auf grund der Wertschätzung durch Menschen. Auch in­
trinsische Werte sind nicht ersetzbar. Anders als beim Konzept 
des Eigenwerts beziehen sich in diesem Fall moralische Pflich­
ten von Menschen gegenüber der Natur (seien es nun Indivi­
duen, Arten oder Ökosysteme) nicht auf die Beziehung zwi­
schen Menschen und Natur, sondern auf die Natur selbst. 

Selbstwert (intrinsischer Wert) 

Wenn ich die Palme vertrocknen lasse, die mir eine Freundin zum Gie­
ßen anvertraut hat, dann habe ich möglicherweise nicht nur den Eigen­
wert mißachtet, den die Freundin ihrer Pflanze beimißt, sondern auch 
den von dieser Beziehung unabhängigen Selbstwert der Pflanze. Wenn 
wir in dem Beispiel Palme durch Hund ersetzen, wird die Intuition die­
ses Selbstwertes wohl noch deutlicher. 

In diesem Beispiel werden Wohlergehen und Gedeihen von Pflan­
zen und Tieren als intrinsisch wertvoll aufgefaßt. Manche Ethiken 
gehen so weit, die bloße Existenz der funktionalen Wechselbezie­
hungen in einem Ökosystem oder auch eines unbelebten Objekts 
(etwa des Mars) für intrinsisch wertvoll zu erachten. Aufgrund der 
Tatsache, daß die biologische Evolution über die Jahrtausende eine 
Vielfalt an Arten hervorgebracht hat, gelten auch die Arten selbst 
oder ihre Vielfalt als intrinsisch wertvoll. 
Die Unterscheidung von instrumentellen, inhärenten und intrinsi­
schen Werten hängt mit der Unterscheidung der oben genannten 
Begründungsansätze in der Naturethik zusammen: 

55 

Angelika Krebs (1997) 
bezeichnet Eigenwerte als 
»eudämonistische« 
Werte. Das bedeutet, es 
handelt sich um Werte, die 
für das Glück von Men­
schen wichtig sind, im Un­
terschied zu Gebrauchs­
werten, die eine praktische 
Funktion für Menschen 
haben. 

Beispiel 

Ein Existenzwert-Kon­
zept vertritt beispielsweise 
der Biologe David Ehren­
feld: »Dieser nicht-huma­
nistische Wert von Le­
bensgemeinschaften und 
Arten lässt sich sehr ein­
fach beschreiben: Sie soll­
ten erhalten werden, weil 
sie existieren und weil 
diese Existenz selbst 
nichts anderes ist als der 
gegenwärtige Ausdruck 
eines fortlaufenden histo­
rischen Prozesses von un-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 

geheurem Alter und über­
wältigender Großartig­
keit. Nach dieser Auffas­
sung trägt langdauemde 
Existenz ein unanfechtba­
res Recht auf Fortexistenz 
in sich. Existenz ist das 
einzige Kriterium, nach 
dem sich der Wert von 
Teilen der Natur bemessen 
läßt ... « 
(Ehrenfeld 1997:173) 

siehe Kap. IV. 2 

Naturschutz und Ethik 

Anthropozentrische Wertethiken messen ausschließlich Menschen 
intrinsischen Wert bei. Andernfalls würde der Grund für die morali­
sche Relevanz der Natur nicht mehr allein beim Menschen liegen. 
Physiozentrische Wertethiken nehmen unterschiedliche Selbstwerte 
der Natur oder bestimmter Naturobjekte an: In der Pathozentrik gilt 
etwa Abwesenheit von Leiden als intrinsisch wertvoll, in der Bio­
zentrik das Leben an sich und in der Ökozentrik schließlich das 
Wirkungsgefüge bzw. die Funktion von Ökosystemen. Der Begriff 
des Eigenwerts dagegen entzieht sich dieser Dichotomie in gewisser 
Weise: Weil hier der Grund für den Wert eines Naturstücks in der 
Beziehung zwischen Mensch und Natur liegt, ist die Begründung 
zwar nie nur, aber immer auch auf den Menschen bezogen. Sie ist 
also nicht ausschließlich wert-anthropozentrisch, aber auch nicht 
physiozentrisch, weil der Eigenwert durch den Menschen und nur 
durch die Beziehung zum Menschen entsteht, nicht aber durch einen 
davon unabhängigen Selbstwert. 
Auch hier wollen wir auf den Unterschied zwischen Begründung 
und Gegenstandsbereich in der Naturethik hinweisen: Hinsichtlich 
der Frage, wer moralisches Subjekt ist und was einen Selbstwert 
hat, halten wir eine anthropozentrische Sicht aus den früher genann­
ten Gründen für die einzig angemessene. Was die Ausdehnung des 
Gegenstandsbereichs der Moral angeht, gehen wir über die Position 
einer rein instrumentellen Betrachtungs- und Behandlungsweise der 
Natur hinaus. Aufgrund der ihr zugeschriebenen Eigenwerte ist Na­
tur auch über unmittelbare menschliche Belange hinaus moralisch 
relevant. 

5. Naturethische Prinzipien mittlerer Reichweite 

Auch wenn aus den bisherigen Erörterungen deutlich geworden sein 
dürfte, daß Fundamentalfragen der Ethik im allgemeinen und der 
Natur(schutz)ethik im speziellen offen sind, sollte nicht übersehen 
werden, daß es bestimmte Grundsätze und Normen gibt, die weitge­
hend unstrittig sind. Dazu gehören beispielsweise die Menschen­
rechte, die Achtung vor der Würde der Person und die Prinzipien 
einer fairen Auseinandersetzung. Welche Norm aber in einer be­
stimmten Situation auf dem Spiel steht und wie ihr am besten ent­
sprochen werden kann, darüber dürfte freilich oft Uneinigkeit herr­
schen. 
Auch im Hinblick auf den Naturschutz lassen sich allgemein aner­
kannte Regeln angeben, bei denen aber die Tücke im Detail der An-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutz und Ethik 57 

wendung liegt. Sie lassen sich auch als Vorzugsregeln fonnulieren, 
die plausibel sind, weil ihr Gegenteil nicht ernsthaft vertreten wer­
den kann. Solche Regeln, die zwischen (grundlegenden) Prinzipien 
und (konkreten) Handlungsnonnen vennitteln, wollen wir als »mitt­
lere« Prinzipien bezeichnen. Sie sind allgemein gehalten und müs­
sen daher in je spezifischen Situationen konkretisiert und gegebe­
nenfalls untereinander sowie mit anderen nonnativen Gesichts­
punkten abgewogen werden. 

Nicht-Schadensprinzip gegenüber Menschen und Natur siehe Folie 7 

»Handlungen, die Menschen und Natur nicht schaden, sind sol-
chen vorzuziehen, die ihnen Schaden zufügen.« 
Wohltuensprinzip gegenüber Menschen und Natur 
»Handlungen, die das Wohlergehen von Menschen und Natur 
fördern, sind solchen vorzuziehen, die dies nicht tun.« 
Berücksichtigung der Bedürfnisse zukünftiger Generatio-
nen 
»Handlungen, die auch mit dem Wohlergehen zukünftiger Ge­
nerationen vereinbar sind, sind solchen vorzuziehen, die das 
Wohlergehen zukünftiger Generationen einschränken.« 
Achtung der Selbstbestimmung des Menschen 
»Handlungen und Nonnen, denen alle Betroffenen aus freien 
Stükken zustimmen können, sind solchen vorzuziehen, die man 
gegen ihren Willen durchsetzen muß.« 
Zugang zu allen relevanten Informationen 
»Die aufgeklärte Zustimmung aller Betroffenen zu bestimmten 
Handlungsweisen oder Nonnen setzt ungehinderten Zugang zu 
allen in der fraglichen Situation relevanten Infonnationen vor­
aus.« 

Solche Prinzipien erscheinen vielleicht als zu wenig konkret. Dies 
aber ist der Preis eines jeden Prinzips: Es muß stets im Einzelfall er­
mittelt werden, in welcher Weise es anzuwenden ist und wie even­
tuelle Abwägungen vorzunehmen sind. Die genannten Prinzipien 
mögen zum Teil trivial anmuten. Auch werden manche Leserinnen 
enttäuscht sein, keine Vorzugsregel für den Fall eines Konflikts 
zwischen menschlichem Wohlergehen und dem der Natur vorzufin­
den. Wir denken, daß schon diese ganz »trivialen« Regeln hier Er­
wähnung verdienen, weil sie in der Praxis allzuoft mißachtet wer­
den. Daß »die Natur« im politischen Alltag so oft zu kurz kommt, 
hängt ja nicht allein damit zusammen, daß »dem Menschen« gegen­
über »der Natur« immer Vorrang eingeräumt würde. Vielmehr kön­
nen manche Menschen ihre Interessen oft besser und effektiver 
durchsetzen als andere. Es handelt sich eben nicht um einen Kon-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Naturschutz und Ethik 

flikt zwischen Mensch und Natur, sondern um Interessenkonflikte 
verschiedener Menschen. Die Berufung auf solche Prinzipien kann 
in diesen Fällen ein wichtiger Schritt in der politischen und ethi­
schen Debatte sein. Sie hilft, den Blick rür grundsätzliche Aspekte 
des konkreten Falls nicht zu verlieren. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


v. Naturschutzbegründungen und Schutz­
strategien in der Praxis: 
Warum welche Natur aufweiche Weise 
schützen? 

Inwiefern sind die philosophischen »Spitzfindigkeiten«, die wir im 
letzten Kapitel vogestellt haben, überhaupt von konkreter prakti­
scher Relevanz? Um diese naheliegende Frage zu beantworten, 
wollen wir die verschiedenen moralphilosophischen Positionen an 
einem praktischen Beispiel durchspielen. Wir stellen dazu folgende 
Situation vor: 

Ziele, Strategien und Begründungen im praktischen Naturschutz 

Es geht um die Erstellung eines Schutzkonzepts für eine bestimmte 
Fläche. Diese Fläche ist im Flächennutzungsplan bereits für den Natur­
schutz vorgesehen. Es bestehen also - anders als meist im wirklichen 
Leben - keine unmittelbaren Nutzungskonflikte. 
Die unter Schutz gestellte Fläche soll Teil einer traditionellen Kultur­
landschaft sein, beispielsweise eine Wacholderheide auf der Schwäbi­
schen Alb. Bislang wurde sie durch extensive Schatbeweidung offen­
gehalten. Aufgrund des Vorkommens attraktiver und seltener Arten 
wurde die Fläche unter Schutz gestellt. 
Nun hat sich der Schäfer zur Ruhe gesetzt, weil sich die Schäferei nicht 
mehr rentiert. Die Fläche droht allmählich zu verbuschen und gefähr­
det die Existenz der wertgebenden Arten. Zur Diskussion stehen drei 
Strategien: 
A Erhaltung des traditionellen Landschaftsbildes durch subventio­

nierte, traditionelle Weiternutzung. 
B Erhaltung der schutzwürdigen Arten durch nutzungimitierende 

Pflegemaßnahmen. 
C Verzicht auf sämtliche Eingriffe und Zulassen natürlicher Sukzes­

sion. 

Mit welcher Position läßt sich nun für welche Strategie argumentie­
ren? Dies wollen wir im folgenden idealtypisch skizzieren. In der 
Realität wird wohl kaum jemand strikt einem der dargestellten Ar-

59 

siehe Tabelle 2 und Folie 8 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Naturschutzbegründungen und -strategien 

gumentationsmuster folgen. Trotzdem ist eine solche Typologie 
hilfreich, um die Unterschiede und Gemeinsamkeiten sowie die 
Stärken und Schwächen der verschiedenen naturethischen Positio­
nen zu verstehen. 

1. Anthropozentrik 

In Naturschutzdebatten wird das Wort »anthropozentrisch« oft ab­
wertend verwendet. So wie Egoismus keine wirklich moralische 
Haltung kennzeichne, heißt es dann, könne Anthropozentrik keine 
der Natur angemessene moralische Haltung sein. Diese Sicht be­
ruht, wie bereits mehrfach betont, auf einer Verwechselung des 
Ausdehnungsbereichs moralischen Schutzes und seiner ethischen 
Begründung. Auch solche Ethikansätze, die Natur durchaus ftir mo­
ralisch relevant erachten, können allein vom Menschen her begrün­
det sein. Die Vielfalt möglicher anthropozentrischer Argumentati­
onsweisen soll an unserem Fallbeispiel deutlich werden. 

1.1. Gebrauchswert der Natur 

Eine Position, die ausschließlich auf menschliche Nutzungsinteres­
sen bezogene Argumente zuläßt, könnte man als »nutzungsorien­
tierte Anthropozentrik« bezeichnen. Sie mißt der Natur ausschließ­
lich instrumentellen Wert bei. Eine solche Position wird kaum je 
ernsthaft vertreten, dient jedoch oft als Feindbild, gegen das nicht­
anthropozentrische Begründungen explizit oder implizit argumen­
tieren. Wir wollen hier zeigen, daß selbst mit einer solchen Position 
die Natur keinesfalls »schutzlos« wäre. 
Nutzungsorientierte Anthropozentrikerlnnen könnten beispiels­
weise argumentieren, daß ein gut erhaltenes traditionelles Land­
schaftsbild Tourismus anzieht. Der ästhetische und historische Wert 
einer solchen Landschaft ist dabei kein Eigenwert, sondern eine fi­
nanziell relevante Ressource. Zu diesem Landschaftsbild gehören 
auch Schäfer mit ihren Schafherden. Die Kosten ftir die Subvention 
der Schäferei könnten durch den Nutzen ftir die lokale Wirtschaft 
kompensiert werden. Mit einer an touristischer Nutzung orientierten 
Anthropozentrik ließe sich also Strategie A beftirworten. Kostenin­
tensive Pflegemaßnahmen zur Erhaltung einzelner Arten, die nur 
wenige Naturliebhaber überhaupt erkennen (Strategie B), wären da­
gegen mit einer solchen Kosten-Nutzen-Abwägung schwerlich zu 
begründen. Finanziell attraktiv wäre hingegen auch Lösung C: Das 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutzbegründungen und -strategien 

Sich-Selbst-Überlassen einer Fläche ist - zumindest kurzfristig -
am billigsten, aber eventuell kommen erheblich weniger Tourist­
Innen und NaturliebhaberInnen. 
Mit der Entscheidung für eine allein instrumentelle Werte anerken­
nende Anthropozentrik ist also im einzelnen noch keine inhaltliche 
Festlegung für den konkreten Naturschutz verbunden. Selbst eine 
kostenaufwendige Naturschutzstrategie läßt sich mit einer solchen 
Position begründen. 

1.2. Eigenwert von Arten 

Die Position des Eigenwerts von Arten mißt der Wertschätzung be­
stimmter Arten durch Einzelpersonen oder Institutionen größere 
Bedeutung bei. Deren Vorliebe für solche Arten wäre als Argument 
im Diskurs bedeutsam. Wenn es um den Eigenwert der Arten geht, 
sind die Mittel zu ihrem Schutz unbedeutend: Pflegernaßnahmen er­
scheinen genauso legitim wie Beweidung. Die Entscheidung zwi­
schen bei den kann nach finanziellen Kriterien gefällt werden. 

1.3. Eigenwert kulturgeschichtlicher Objekte 

In der Argumentation des Eigenwerts kulturgeschichtlicher Objekte 
liegt die Betonung auf dem Dokumentations- und Erinnerungswert 
bestimmter Landschaften und Nutzungsformen. Naturschutz in die­
sem Sinne hätte dann eine Bedeutung, die Heimat- und Naturkunde­
museen ähnelt. VertreterInnen dieser Position können argumentie­
ren, daß wir den Reichtum an Techniken, Lebensweisen und Natur­
gütern, den frühere Generationen erarbeitet haben, an nachfolgende 
Generationen überliefern müssen, und daß viele Menschen sich 
Landschaftsbilder wünschen, die sich nicht allzu drastisch von de­
nen ihrer Kindheit oder der Elterngeneration unterscheiden. 

1.4. Eigenwert natürlicher Prozesse 

Auch eine Strategie, die für ein Sich-Selbst-Überlassen der Natur 
plädiert (»Hände weg«- oder »hands off«-Strategie), läßt sich an­
thropozentrisch begründen: Es gibt viele Menschen, die wertschät­
zen, daß es Dinge in der Natur gibt, die von uns völlig unbeeinflußt 
sind - insbesondere als Gegenerfahrung zu einem völlig durchge­
planten und -gestalteten Alltag. Selbst wenn sie solche Gebiete in 
keiner Weise nutzen, nicht einmal betreten dürfen, trägt es zu ihrem 
Wohlbefinden bei zu wissen, daß hinter dem Zaun des Schutzge-

61 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Naturschutzbegrundungen und -strategien 

biets die Natur sich selbst überlassen ist. Da unmittelbare Nutzung 
zu Erholungszwecken entfallt, ist diese Position nicht einfach als in­
strumentelle Begründung zu verstehen. Inwiefern die Aktivität der 
Schafe noch als Teil natürlicher Prozesse gelten kann und so auch 
die Beweidung plausibel wäre, ist zumindest nicht eindeutig. Pfle­
gemaßnahmen dagegen erscheinen bei einem Eigemwert natürli­
cher Prozesse als unbegründet. 
Wenn wir die Berücksichtigung von Eigenwerten noch als »anthro­
pozentrisch« bezeichnen wollen (und sie ist es, insofern sie die 
Schutzbemühung stets vom Menschen her begründet), erlaubt dies 
die Argumentation für jede der drei zur Debatte stehenden Alterna­
tiven. Anthropozentrische Argumente können also - entgegen einer 
weit verbreiteten Ansicht - gute Argumente für alle Naturschutz­
strategien sein. 

2. Physiozentrik 

Anthropozentrische Begründungen haben sich inhaltlich als sehr 
vielfaltig erwiesen. Wie stellen sich nun nicht-anthropozentrische 
Begründungen dar? 

2.1. Selbstwert von Arten 

In einem biozentrischen Egalitarismus haben alle Arten den glei­
chen Selbstwert. Es müßten daher zusätzliche Gründe angeführt 
werden, eine Art einer anderen, etwa die Orchidee der Schlehe, vor­
zuziehen. Wer Arten »an sich« einen intrinsischen Wert beimißt, 
müßte am ehesten für eine Strategie plädieren, bei der die Gesamt­
artenzahl am größten ist. Welche dies ist, muß auf Grundlage natur­
wissenschaftlicher Erfahrungen standortspezifisch entschieden 
werden. Nach der »intermediate-disturbance-Hypothese« scheint 
die Artenzahl bei mehr oder weniger regelmäßigen Störungen mitt­
lerer Intensität - beispielsweise durch Pflegeeingriffe - am höch­
sten. 
Andererseits ist es möglich und auch häufig der Fall, daß die fragli­
chen Arten besonders gefahrdet und vom Aussterben bedroht sind. 
Dann hat eine gefahrdete Art einen höheren Wert als eine noch weit 
verbreitete. Auf dieses Argumentationsmuster spielen beispiels­
weise alle Begründungen an, die mit der Roten Liste argumentieren. 
Die Erhaltung seltener Arten kann aber selbstverständlich auch mit 
einem Eigenwert von Arten begründet werden. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Naturschutzbegründungen und -strategien 

2.2. Selbstwert natürlicher Prozesse 

Wer als natürliche Prozesse allein solche bezeichnet, an dem Men­
schen nicht beteiligt sind, und diese für intrinsisch wertvoll hält, hat 
es schwer, überhaupt einen menschlichen Eingriff in natürliche Ab­
läufe zu rechtfertigen. Auch ein intrinsischer Wert natürlicher Pro­
zesse muß zwar gegen andere intrinsische Werte wie beispielsweise 
menschliche Gesundheit abgewogen werden; jedoch ist dieser Ar­
gumentationstyp derjenige, der am ehesten auf eine Position festge­
legt ist, nämlich den Verzicht auf alle pflegerischen Maßnahmen, 
also eine strikte hands off-Strategie. 

3. Inklusive Position 

Eine inklusive Position versucht, den Gegensatz von Mensch und 
Natur aufzuheben und strebt nach einer »guten« Beziehung von 
Mensch und Natur. Sie würde zwischen naturgemäßen und natur­
femen Wirtschaftsformen unterscheiden, weil nicht alle Nutzun­
gen als nachhaltige oder naturverträgliche Interaktionen des Men­
schen mit der Natur zu bezeichnen sind. Die traditionelle Wander­
schäferei könnte in diesem Konzept als gelungene Interaktions­
form von Mensch und Natur gelten, die sowohl menschliche Nut­
zungsinteressen befriedigt als auch natürliche Vielfalt ermöglicht. 
In diesem Sinne kann sogar davon gesprochen werden, daß 
menschliche Kulturleistungen die Natur bereichern können. So ha­
ben Kulturmaßnahmen wie Rodung und Weide- und Landwirt­
schaft in Mitteleuropa seit der Späteiszeit die Arten- und Biotop­
vielfalt vergrößert. 

Mit diesem abstrahierten und idealisierten Fallbeispiel wird deut­
lich, daß ganz unterschiedliche moralphilosophische Ausgangsposi­
tionen dieselben Ziele und Maßnahmen begründen können (s. 
Tab. 2). Der Umweltethiker Norton spricht daher von einer »Kon­
vergenz« der Ziele im Umwelt- und Naturschutz bei unterschiedli­
chen Begründungen. Physiozentrische Konzeptionen können dabei 
keineswegs Naturschutz »besser« begründen als anthropozentri­
sche. Vielmehr erweisen sich anthropozentrische Ethikbegründun­
gen in Verbindung mit dem Konzept des Eigenwerts moralphiloso­
phisch und in der Praxis oft als angemessener. Mit der Annahme 
von Eigenwerten und mit einer inklusiven Herangehensweise löst 

63 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Naturschutzbegründungen und -strategien 

sich der für den Naturschutz oft unterstellte und wenig produktive, 
unversöhnliche Gegensatz von Mensch und Natur auf. 

Tab. 2: Zum Zusammenhang von Naturschutzbegründung, 
-strategie und -argumentation: Welche Maßnahmen lassen 
sich in einem idealisierten Fallbeispiel wie begründen? 

Beweidung Pflegemaß- Hände 
nahmen weg 

am Gebrauchswert + (+) + 
orientierte Anthropozentrik 

Anthropozentrik und Eigenwert + + ? 
von Arten 

Anthropozentrik und Eigenwert ++ + -
der Kulturgeschichte 

Anthropozentrik und Eigenwert (+) - ++ 
natürlicher Prozesse 

Biozentrik: + + ? 
Selbstwert aller Arten 

Ökozentrik: (+) - ++ 
Selbstwert natürlicher Prozesse 

Inklusive Position ++ (+) + 

++ Maßnahme ergibt sich fast zwangsläufig aus dem angefiihrten Argument 
+ Maßnahme ist mit dem angefiihrten Argument zu rechtfertigen 
(+) Maßnahme läßt sich mit diesem Argument nur mit Mühe rechtfertigen 

Maßnahme läßt sich mit diesem Argument nicht rechtfertigen 
? läßt sich pauschal nicht beurteilen, kommt auf den konkreten Einzelfall an 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VI. Zu den Schwierigkeiten »ökologischer« 
Naturschutzbegründungen: 
Zwei Fallbeispiele 

Wir haben in den vorangehenden Kapiteln die wissenschaftstheore­
tischen und moralphilosophischen Grundlagen der Natur(schutz)­
ethik vorgestellt. In der Praxis sind die wechselseitigen Zusammen­
hänge von biologischen Erkenntnissen, Wertvorstellungen und 
Naturschutzbestrebungen äußerst kompliziert. Welche unterschied­
lichen Wertvorstellungen in ökologische Theorien selbst und in 
Naturschutzkriterien einfließen, wird im ersten Beispiel anhand der 
Bewertung gebietsfremder Pflanzenarten dargestellt. Wie wissen­
schaftliche und gesellschaftliche Naturvorstellungen sich gegensei­
tig beeinflussen und in die Zielvorstellungen des Naturschutzes ein­
gehen, zeigen wir im zweiten Beispiel anband der Argumente zum 
»Schutz der natürlichen Evolution«. 

1. Ethische Aspekte der Neophytenproblematik 

Der Naturschutz schützt normalerweise »Natur« nicht generell, son­
dern unterscheidet zwischen erwünschten und unerwünschten Na­
turformen. So sind gezielte Eingriffe in Naturschutzgebiete in 
Deutschland eher die Regel als die Ausnahme, beispielsweise um 
die Verbuschung eines geschützten Offenstandorts zu verhindern. 
Sinn und Unsinn von Pflegemaßnahmen sind seit Jahren Gegen­
stand wissenschaftlicher und praxisorientierter Kontroversen. Ein 
hinsichtlich der zugrundeliegenden Wertvorstellungen besonders 
heftig umstrittenes Problem ist hierbei der Umgang mit der Etablie­
rung und Ausbreitung nichtheimischer Tier- und Pflanzenarten. 

1.1. Probleme durch fremde Arten? 

Menschen haben in den letzten 500 Jahren die natürlichen Grenzen 
zwischen den Floren- und Faunengebieten der Erde durch den inter­
nationalen Verkehr durchlässig gemacht. Absichtlich und unbeab­
sichtigt sind ungezählte Tier-, Pflanzen- und Mikroorganismenarten 

65 

für eine ausführliche Dar­
stellung der Thematik 
siehe Eser (1999) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 

siehe hierzu den Klassiker 
von CharIes E1ton (1958): 
The Ecology 0/ Invasions 
by Animals and Plants 

siehe Lohmeyer & Sukopp 
(1992) 

siehe Bright (1995) 

vergleiche hierzu bei­
spielsweise die Diskus­
sion zwischen losef 
Reichholf und Rüdiger 
Disko in der Zeitschrift 
Nationalpark 
(Reichholf 1996, 1997, 
Disko 1996, 1997) 

Fallbeispiel Neophyten 

in Gebiete jenseits ihres natürlichen Verbreitungsareals gelangt. Ei­
nige von ihnen konnten sich in ihrer neuen Heimat langfristig eta­
blieren. In manchen Fällen hatte die Ausbreitung gebietsfremder 
Arten gravierende Auswirkungen auf die ursprüngliche Flora und 
Fauna. Insbesondere aufInseln und Kontinenten, die aufgrund ihrer 
langen erdgeschichtlichen Isolation einen hohen Anteil endemi­
scher Arten haben, hat die Einbürgerung konkurrenzkräftiger einge­
fiihrter Arten zu dramatischen Artenverlusten und Landschaftsver­
änderungen gefiihrt. 
Auch die Flora Mitteleuropas ist in hohem Maße durch anthropo­
gene Pflanzenwanderungen beeinflußt. 16 % der heute hier bestän­
dig vorkommenden Arten sind nur durch direkte oder indirekte 
Mithilfe des Menschen in unser Gebiet gelangt. Rund 7 % sind mit 
der Einfiihrung des Ackerbaus vor mehr als 5.000 Jahren einge­
bracht worden und als sog. Archäophyten seit langem Teil unserer 
Flora. Arten, die erst nach 1500 eingefiihrt wurden, bezeichnet man 
als Neophyten. Sie stellen heute etwa 9 % unserer Flora. Anders als 
auf den ozeanischen Inseln haben die neuen Arten die natürliche 
Artenausstattung des mitteleuropäischen Raums bereichert, ohne 
bislang zu nennenswerten Verlusten heimischer Arten zu fiihren. 
Allerdings breiten sich einige wenige Neophyten an manchen SteI­
len so stark aus, daß sie die ursprünglich dort anstehende Vegeta­
tion lokal ganz oder teilweise verdrängen. Aus diesem Grund wer­
den sie in manchen Gebieten im Zuge von Pflegernaßnahmen be­
kämpft. 
In der Kontroverse geht es darum, welche Reaktion von seiten des 
Naturschutzes auf die Etablierung und Ausbreitung gebietsfremder 
Arten angemessen ist. Viele besorgte Naturschützerinnen fordern 
aufgrund der schlechten Erfahrungen mit einzelnen Einführungen, 
einheimischen Arten prinzipiell den Vorrang einzuräumen und 
möglichst keine fremden Arten mehr auszubringen oder anzupflan­
zen. Darüber hinaus sollen solche Arten frühzeitig bekämpft wer­
den, von denen bekannt ist, daß sie zu einer eigenständigen Ausbrei­
tung in angrenzende Flächen fahig sind. Eine generelle Ablehnung 
oder Bekämpfung fremder Arten wird dagegen als überzogener Ak­
tionismus und unreflektierte Fremdenfeindlichkeit kritisiert. In der 
Debatte wird dabei der einen Seite Heimattümelei und Rassismus 
vorgeworfen, der anderen Verantwortungslosigkeit und eine Ver­
harmlosung des Problems. 
Einige Ökologinnen versuchen, sich dieser Kontroverse durch 
Verweis auf die wissenschaftliche Wertfreiheit zu entziehen: Die 
Ökologie könne allenfalls zur Erklärung und Prognose des Aus-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Neophyten 

breitungserfolgs eingeführter Arten beitragen. Eine Bewertung des 
Phänomens könne und dürfe sie als Naturwissenschaft nicht lei­
sten. 
Angesichts dieser Situation sind folgende ethische Fragen zu stel­
len: 

Ist die Forschung zur Neophytenproblematik wertfrei oder fin­
den sich auch in wissenschaftlichen Arbeiten versteckte Wer­
tungen? (l.2.) 
Auf welchen Werten beruht der Naturschutzgedanke allgemein 
und welche davon gehen in die Bewertung von Neophyten ein? 
(1.3.) 
Welche Werte außer den naturschutzrelevanten sind in der öf­
fentlichen Diskussion über gebietsfremde Arten noch zu berück­
sichtigen? (1.4.) 

1.2. Zur Wertfreiheit der Neophytenforschung 

Wenn man ökologische Arbeiten zur Neophytenproblematik einer 
sprachkritischen Textanalyse unterzieht, lassen sich unbeabsich­
tigte, wertbehaftete Nebenbedeutungen der verwendeten Worte und 
Metaphern aufspüren. Dabei ist festzustellen, daß die Verwendung 
der Terminologe nicht immer der gebotenen oder unterstellten 
Wertfreiheit entspricht. In der Naturschutzliteratur wird mit dem 
Neophytenbegriffvielfach bereits eine Bewertung verbunden. 
Wenn eine Art als Neophyt - oder im Englischen als »alien inva­
der« - bezeichnet wird, so ist damit in vielen Fällen auch gemeint, 
daß die Etablierung und Ausbreitung der betreffenden Art aus der 
Naturschutzperspektive unerwünschte Folgen hat. Ökologische und 
Naturschutzforschung werden also - zum Teil mit Absicht - nicht 
getrennt. 
Auch komplexere Begriffe, die auf umfangreiche Theorien verwei­
sen, enthalten bei genauerer Betrachtung oft versteckte Werturteile. 
So lautet eine gängige Hypothese, daß vom Menschen ungestörte 
Biotope weniger anfallig fiir die Etablierung und Ausbreitung nicht­
heimischer Arten seien. Sie gelten als »resistent«. Das Konzept der 
Resistenz entstammt ursprünglich einem medizinischen Kontext. In 
diesem Zusammenhang bezeichnet Resistenz die erfolgreiche Ab­
wehr eindringender Krankheitserreger. Durch diese sprachliche 
Analogie wird suggeriert, erfolgreich eingewanderte Arten seien so 
etwas wie Krankheitserreger für das Ökosystem. Die Theorie selbst 
legt also durch die Bilder, die sie benutzt, bereits eine Bewertung 
nahe. 

67 

siehe Sukopp & Sukopp 
(1993) 

siehe hierzu unsere Kritik 
an der falschen Verwen­
dung der Begriffe »Bio­
top« und »ökologisch« in 
Kap. II 

In dem Sammelband 
»Plant invaders - The 
threat to natural ecosy­
sterns« nehmen die Her­
ausgeber durchgehend 
eine Naturschutzperspek­
tive ein. Die Auswirkun­
gen eingeführter Arten auf 
die einheimische Flora 
und Fauna müssen ihrer 
Ansicht nach bereits bei 
der Begriffsbestimmung 
berücksichtigt werden. 
Folglich definieren sie 
»invasive plant« als »an 
alien plant spreading natu­
rally (without direct assi­
stance of people) in natu­
ral or seminatural habitats, 
to produce a significant 
change in terms of compo­
sition, structure or ecosy­
stern processes. « 
(Cronk & Fuller 1995: I) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 

siehe Kap. II. 4 und 
Tabelle 3 

rur eine Beurteilung der 
Sachlage siehe die 
Überblickswerke Drake, 
Mooney u.a. (1989), 
Hartmann, Schuldes u.a. 
(1995), Kowarik (1996) 

Fallbeispiel Neophyten 

Werthafte Vorentscheidungen ergeben sich beim Konzept immuner 
natürlicher Gesellschaften aber nicht nur aus dem medizinischen 
Kontext, sondern auch aus dem gesamten Naturbild, das die ent­
sprechenden Theorien zeichnen. Liest man die Erklärungen für den 
Einbürgerungserfolg bestimmter Arten, so drängt sich folgendes 
Bild auf: Von Natur aus sind alle Ressourcen verteilt, jede mögliche 
Nische im Ökosystem besetzt. Erst wenn durch eine - in der Regel 
anthropogene - Störung neue Nischen geschaffen werden, können 
sich eingeführte Arten in die Lebensgemeinschaft einfügen. Aller­
dings besteht auch die Möglichkeit, daß sich »aggressive«, konkur­
renzstarke Arten in einer bereits besetzten Nische etablieren und da­
bei die angestammte Art verdrängen. 
Die Natur erscheint in diesem Bild als ein wohlgeordneter Kosmos, 
der durch das Eingreifen des Menschen aus dem Gleichgewicht ge­
rät. Solche nonnativ aufgeladenen Naturvorstellungen entsprechen 
oft unseren Intuitionen, weil sie seit der Antike Teil unseres abend­
ländischen Weltbilds sind. Sie entziehen sich aber naturwissen­
schaftlicher Überprüfbarkeit vollständig. Deshalb sind sie in um­
weltpolitischen Diskursen als solche auszuweisen und nicht als öko­
logische Einsicht auszugeben. 

1.3. Mit welchen Naturschutzwerten konfligiert die Ausbrei­
tung von Neophyten? 

Als Kriterien im Rahmen von naturschutzfachlichen Bewertungen 
haben wir Natürlichkeit, Seltenheit, Vielfalt, Repräsentanz und 
WiederhersteIlbarkeit eingeführt. Diese Liste ist zwar nicht voll­
ständig, dürfte aber die wichtigsten Werte im Naturschutz wieder­
geben. Ob und inwiefern diese Werte durch die Einführung und 
Ausbreitung gebietsfremder Arten tatsächlich berührt werden, ist 
eine Frage naturwissenschaftlicher Beurteilung, die hier nicht im 
Detail erörtert werden soll. Vielmehr sollen die Werte, die in die 
Neophytendebatte eingehen, im folgenden hinsichtlich ihres Status 
und ihrer Begründung diskutiert werden. 

Natürlichkeit 
Naturnähe nimmt einen hohen Wert im Naturschutz ein. Nicht nur 
in naturschutzfachlichen Bewertungen, sondern auch in naturethi­
schen Argumentationen stellt der Naturzustand einen wichtigen Be­
zugspunkt dar. Da Neophyten definitionsgemäß vom Menschen 
jenseits ihrer natürlichen Verbreitungsgrenzen ausgebracht wurden, 
entspricht ihre Existenz in einem Gebiet nicht dem natürlichen Zu-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Neophyten 

stand. Sie kollidiert daher mit dem Ziel einer Erhaltung natürlicher 
oder naturnaher Zustände. 
Dieses Argument kann gegen die Schutzwürdigkeit anthropogener 
Vegetationsformen im allgemeinen vorgebracht werden: Auch die 
Verhinderung natürlicher Sukzessionen zur Erhaltung eines be­
stimmten ge,schützten Biotoptyps wird mit Bezug auf den Wert der 
»Natürlichkeit« kritisiert. 
Für die aus Naturschutzperspektive problematischen Neophyten gilt 
allerdings, daß sie ihre Einfiihrung zwar Menschen verdanken, ih­
ren konkreten Wuchsort aber meist aus eigener Kraft erreicht haben. 
Ihre Ausbreitung und auch die Verdrängung anderer Arten gesche­
hen »von selbst«, sind also auch als natürliche Vorgänge zu betrach­
ten. Solange Arten fremdländischer Herkunft auf Kulturflächen be­
schränkt sind, stellen sie noch kein Naturschutzproblem dar. Ein 
solches beginnt erst mit ihrer Verwilderung. 
Natürlichkeit ist also kein Kriterium, das sich überzeugend als Ar­
gument fiir eine Bekämpfung von Neophyten durch den Natur­
schutz anfiihren läßt. 

Artenschutz 
Wenn durch die Ausbreitung einer eingefiihrten Art heimische Ar­
ten so stark zurückgedrängt werden, daß sie in ihrem Bestand ge­
fährdet sind, lassen sich Artenschutzargumente fiir eine Zurück­
drängung der Neophyten anfUhren. Allerdings führt die Ausbrei­
tung von Neophyten meist nicht zu einem völligen Erlöschen ande­
rer Arten, sondern allenfalls lokaler Populationen. 
In Abhängigkeit von den unterschiedlichen moralischen Überzeu­
gungen wird der Artenschutz selbst entweder mit möglichen zu­
künftigen Nutzen jeder einzelnen Art (instrumenteller Wert) oder 
mit einem Eigenwert oder Selbstwert aller Arten begründet. In den 
meisten Fällen, in denen mit dem Wert von Arten an sich argumen­
tiert wird, geht es - oftmals entgegen den Intuitionen der Sprechen­
den - um den Eigenwert. Die besondere Beziehung, die Menschen 
zu der si e umgebenden Natur haben, steht dabei im Vordergrund. Es 
handelt sich dabei ganz wesentlich um die Vertrautheit der Natur 
und damit auch des Arteninventars. In unseren moralphilosophi­
schen Vorüberlegungen hatten wir bereits darauf hingewiesen, daß 
moralische Sätze immer nur in einem bestimmten Zusammenhang 
und abhängig von bestimmten Vorannahmen wahr sind. Akzeptiert 
man Vertrautheit als Wert, dann kann die Aussage, bestimmte Neo­
phyten minderten den Naturschutzwert, richtig sein. 

69 

diese Argumentation ver­
weist auf die Heimat­
schutztradition des Natur­
schutzes; siehe unten 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 

zur Unterscheidung von 
Eigen- und Selbstwert 
siehe Kap. IV. 4 

Fallbeispiel Neophyten 

Biologische· Vielfalt 
Selbst wenn durch Neophyten in Deutschland kein Artensterben 
verursacht wird, können sie einen lokalen oder regionalen Verlust 
an biologischer Vielfalt verursachen. Die Erhaltung der biologi­
schen Vielfalt - in der aktuellen Debatte meist mit dem Schlagwort 
»Biodiversität« bezeichnet - stellt derzeit ein zwar inhaltlich unter­
bestimmtes, aber dennoch unstrittiges Ziel weltweiter Naturschutz­
bemühungen dar. Die Ökologie kennt die unterschiedlichsten For­
men der Vielfalt, beispielsweise Artenvielfalt, Strukturvielfalt oder 
raum-zeitliche Heterogenität. Was genau im Naturschutz unter 
»Vielfalt« zu verstehen ist, bedarf stets einer eindeutigen und opera­
tionalisierbaren Festlegung. 
Jenseits dieses praxisorientierten Aspekts kann aus ethischer Per­
spektive nach der Begründung dieses Ziels gefragt werden. Diese 
geht zum Teil in Artenschutzargumenten auf: Wenn Arten unwie­
derbringlich aussterben, geht die weltweite Vielfalt zurück. Aber 
selbst wenn durch Neophyten keine einzige Art aussterben würde, 
wird die zunehmende Angleichung des Arteninventars ursprünglich 
verschiedener Gebiete als Verlust an Vielfalt gewertet. In diesem 
Fall ist die Erhaltung der Biodiversität auf der Begründungsebene 
auf die Erhaltung lokaler oder regionaler, naturräumlicher oder kul­
turbedingter Verschiedenheit rückführbar. Es geht dabei also nicht 
nur um Vielfalt, sondern auch um die Besonderheit und Eigenart 
von Lebensgemeinschaften. Solche Verschiedenheit ist nicht an 
sich, sondern mit Bezug auf Menschen wertvoll. Menschen schät­
zen ganz bestimmte Naturräume und wollen sie genau so erhalten, 
wie sie die Natur oder unsere Vorfahren hervorgebracht haben. In­
dem hier der Wiedererkennungs- oder Erinnerungswert von Natur 
für Menschen bedeutsam ist, muß Biodiversität als Eigenwert und 
nicht als Selbstwert eingestuft werden. 
Diversität wird auch auf genetischer Ebene als Wert angeführt. Da 
die genetische Ausstattung eines Organismus meist nicht äußerlich 
erkennbar ist, kann hier ein ästhetischer oder Wiedererkennungs­
wert nicht angenommen werden. Sofern durch die Einkreuzung 
neuer Gene phänotypische Eigenschaften entstehen, die sich nega­
tiv auf heimische Tier- oder Pflanzenarten auswirken, reichen Ar­
tenschutzargumente völlig aus, diese Entwicklung zu kritisieren. 
Wenn stattdessen von einer »Verunreinigung« des Genpools heimi­
scher Arten durch »fremde« Gene gesprochen wird, könnte es sein, 
daß hier fragwürdige ideologische Vorstellungen von Reinrassig­
keit eine Rolle spielen. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Neophyten 

Funktionsfähigkeit des Ökosystems 
Die Erhaltung der Funktionsfähigkeit eines Ökosystems ist eine 
Zielvorstellung, die zwar rein naturwissenschaftlich klingt, sich 
aber inhaltlich nicht ohne Zusatzargumente rullen läßt. Gemäß un­
serer Ausführungen zur Wertfreiheit der Ökologie kann man streng­
genommen nicht zwischen »besser« und »schlechter« funktionie­
renden Ökosystemen unterscheiden. Auch ein eutrophierter See 
funktioniert noch in irgendeiner Weise. Selbstverständlich funktio­
niert er aber anders als vorher - und er enthält andere Arten. 
Das Wort »Funktion« läßt die Annahme eines instrumentellen 
Werts vermuten: Etwas hat eine bestimmte Funktion rur etwas an­
deres. Dies läßt im Fall der Ökosystemfunktion allerdings die Frage 
auftauchen: wofür? Wenn Funktionsfähigkeit des Ökosystems 
nichts anderes besagt, als die Sicherung des Überlebens der ansässi­
gen Organismenarten, ginge das Argument in keiner Weise über Ar­
tenschutzargumente hinaus. Man würde das Ökosystem schützen, 
um Arten zu schützen. Aber welchen Sinn könnte es machen, Öko­
systeme um ihrer selbst willen zu schützen? Was bedeutet es, daß 
ein Ökosystem es selbst bleibt? Ist eine Flußaue, in der sich Mono­
bestände von Reynoutria japonica etabliert haben, nicht mehr »sie 
selbst«? 
Zweifelsohne können bestimmte Funktionen des Systems, an denen 
Menschen interessiert sind, durch die Etablierung von Neophyten 
beeinträchtigt werden: Durch verminderte Uferbefestigung verur­
sachte Uferabbrüche sind aber eher ein wasserbauliches als ein öko­
logisches Problem. Ähnliches gilt für die Ausbreitung der Spätblü­
henden Traubenkirsche Prunus serotina in Forsten, die in erster Li­
nie Schwierigkeiten bei der Bewirtschaftung zur Folge hat. Insofern 
»Leistungsfähigkeit« entweder gleichbedeutend mit »Nutzungsfä­
higkeit« oder mit »Lebensgrundlage von Arten« ist, kann die Funk­
tionsfähigkeit eines Ökosystems immer nur einen instrumentellen 
Wert darstellen. 

Eigenart 
Bereits im Abschnitt über »Biologische Vielfalt« haben wir das 
Problem der weltweiten Angleichung der ursprünglich verschiede­
nen Floren und Faunen durch anthropogene Einführungen und Ver­
schleppungen diskutiert. Der Wert, auf den hierbei implizit Bezug 
genommen wird, ist die Eigenart. Was bedeutet der Wert der Eigen­
art? Da soll etwas »eigen« bleiben, nicht ver-fremdet. Der Wert der 
Eigenart ist also dem der Ursprünglichkeit verwandt. Wir kennen 
allerdings nicht nur naturräumliche Eigenart, sondern auch durch 

zur Wertfreiheit der 
Wissenschaft siehe 
Kap. 11. 2.1 

71 

zum Problem der Identität 
von Ökosystemen siehe 
lax et al. (I 998) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 

»Heimat muß man mögen 
können« 
(Heringer 1981: 18) 

Fallbeispiel Neophyten 

Kulturmaßnahmen hervorgebrachte »eigenartige« Lebensgemein­
schaften. Wichtig ist hier offenbar der Raumbezug und die Unver­
wechselbarkeit. Diese spezielle Artenkombination kann und soll es 
so und nicht anders nur an diesem speziellen Ort geben. Der Raum­
bezug und die große Bedeutung des Wiedererkennungswertes im 
Begriff der Eigenart legen eine Verwandtschaft mit dem Begriff der 
Heimat nahe. 

Heimat 
Die Wertschätzung der Heimat steht historisch am Anfang der deut­
schen Naturschutzbewegung. Sie ist bis heute ein nicht zu vernach­
lässigendes Argument für den Schutz der Natur. Dabei sollte »Hei­
mat« nicht auf Heimattümelei verkürzt werden. Vielmehr kann der 
Begriff der Heimat in einem erweiterten Sinne das Ideal einer ge­
lungenen Beziehung von Menschen und Natur bezeichnen. Natur ist 
für Menschen Heimat dann und nur dann, wenn sie sich in ihr wohl 
fühlen können. 
Indem es hier wieder um die Beziehung zwischen Mensch und Na­
tur geht, hebt auch das Heimatgefühl auf einen Eigenwert der Natur 
ab. Ein solches Bedürfnis nach einer Heimatlichkeit der Natur kann 
als Wert in Naturschutzdebatten eingebracht werden, muß sich aber 
- wie alle anderen Werte - in der öffentlichen Diskussion einer kri­
tischen Abwägung stellen. 

Tab. 3: Naturschutzwerte, die durch Neophyten beeinträchtigt 
werden können 

Naturschutzwert 

Natürlichkeit 

Wert von Arten 

Artenvielfalt 

Genetische Vielfalt 

Funktionsfähigkeit des 
Ökosystems 

Eigenart von Natur und 
Lebensgemeinschaften 

Heimat 

Mögliche Beeinträchtigung durch 
Neophyten 

Einführung durch den Menschen = 
unnatürlich 

Verdrängung geschützter Arten 

Aufbau artenarmer Bestände 

Unifonnisierung durch Hybridisierung 

Veränderung der Standorteigenschaften mit 
negativen Folgen fiir die angestammte Flora 
und Fauna 

Weltweite Angleichung der Floren und 
Faunen 

Verlust der Vertrautheit der umgebenden 
Natur 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispie1 Neophyten 

1.4. Welche Werte sind in der öffentlichen Debatte noch zu 
berücksichtigen? 

An der Diskussion um die Etablierung und Ausbreitung eingeruhr­
ter Arten lassen sich noch zwei weitere Werte illustrieren, die in der 
Wissenschaftsethik eine zentrale Rolle spielen: Verantwortung und 
Redlichkeit. 

Verantwortung 
Angesichts des Wissensvorsprungs, den ÖkologInnen vor anderen 
Mitgliedern der Gesellschaft hinsichtlich möglicher schädlicher 
Folgen von Pflanzeneinruhrungen haben, kommt ihnen auch eine 
besondere Verantwortung zu. Wenn sie auf grund ihrer Fachkennt­
nisse Grund zu der Annahme haben, daß nah verwandte Arten mit­
einander hybridisieren und so Gene einer neu eingeruhrten Art in 
ansässige Arten einwandern können, so ist dies eine Information, 
die beispielsweise rur die Beurteilung der Gefahren durch die Aus­
bringung gentechnisch veränderter Pflanzen durchaus relevant ist. 
Nach dem Prinzip »Zugang zu allen Informationen« kann es als Teil 
wissenschaftlicher Verantwortung aufgefaßt werden, solche Kennt­
nisse in die öffentliche Debatte einzubringen. 

Redlichkeit 
Ebenfalls Teil wissenschaftlicher Verantwortung ist es aber, da­
bei sachlich und sachgemäß zu bleiben. Die Warnung vor »Killer­
algen« etwa - selbst wenn sie mit noch so hehrer Absicht erfolgt 
- schürt Vorurteile, die dem Grundsatz wissenschaftlicher Aufklä­
rung widersprechen. Unsachgemäße Darstellungen und Über­
zeichnungen einer Problematik lassen sich mit dem Hinweis auf 
die Dringlichkeit des Anliegens nicht rechtfertigen. Aussagen, die 
sich als wissenschaftliche Erkenntnis ausgeben, aber offensicht­
lich in politischer Absicht erfolgen, sollten als solche kritisiert 
werden. 
Auch mit der dabei verwendeten Sprache sollte verantwortungsvoll 
umgegangen werden. Wenn etwa die mitteleuropäische Schwarz­
pappel durch die Einkreuzung von Genen nordamerikanischer Her­
kunft als Habitat rur heimische Insekten entfällt, kann die Bevorzu­
gung der heimischen Baumart aus Artenschutzgründen gerechtfer­
tigt sein. Die aufgrund historischer Parallelen problematische Rede 
von einer »Überfremdung« des Genpools sollte dagegen wegen der 
moralisch bedenklichen und meist auch nicht beabsichtigten rassi­
stischen Implikationen vermieden werden. 

73 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 

für eine ausführliche Dar­
stellung des Themas siehe 
Potthast (1999) 

»Ziel des Naturschutzes 
ist es letztendlich, natürli­
che Prozesse zu erhalten, 
d.h. Anpassung, evolutive 
Weiterentwicklung, aber 
auch Artbildung. [ ... ] Ein 
Hauptziel des Naturschut­
zes ist es, den Gesamtbe­
stand an Tier- und Pflan­
zenarten und ihre Lebens­
gemeinschaften in ihrer 
naturgegebenen bzw. kul­
turhistorisch gewachse­
nen räumlichen Vielfalt 
unter den Bedingungen 
der Auslese so zu sichern, 
daß die natürliche Ent­
wicklung der Arten ge­
währleistet ist, d.h. die 
Evolution möglichst unbe­
hindert weitergehen kann.« 
(Blab et al. 1995: 13; die 
Autoren vertreten das 
deutsche Bundesamt für 
Naturschutz) 

Fallbeispiel Evolution 

Vor dem Hintergrund des Vorwurfs der Fremdenfeindlichkeit ist 
schließlich zu bedenken, daß die Natur an sich uns Menschen not­
wendig fremd ist. In dieser Fremdheit liegt ihre Faszination und zu­
gleich ihre Bedrohlichkeit. Dieser unausweichlichen Ambivalenz 
im Verhältnis von Mensch und Natur müssen auch naturethische 
Entwürfe gerecht werden. Ethische Ansätze, die den Wert der Natur 
weder ausschließlich vom Menschen noch ausschließlich von der 
Natur her begründen, sondern die Beziehung zwischen Mensch und 
Natur in den Vordergrund stellen, können diesem Anspruch am ehe­
sten genügen. 

2. Evolution und Naturschutz. Zum Verhältnis von Evoluti­
onsbiologie, Ökologie und Naturethik 

Ausgangspunkt der Studie über »die Evolution« und »den Natur­
schutz« war die Beobachtung, daß in naturschutzpolitischen Aus­
einandersetzungen von vielen Seiten die Rede von »der Evolution« 
erklingt. Einerseits wird betont, daß Naturzerstörung nicht nur zur 
Gefährdung seltener Arten, sondern auch der weiteren Evolutions­
prozesse im ökologischen Gesamtzusammenhang führt. Anderer­
seits ist zu hören, daß in der Evolution ohnehin »alles fließt« und 
daher das Beharren auf Erhaltung bestimmter Zustände wissen­
schaftlich antiquiert sei, ja daß man sogar durchaus einmal lokale 
Populationen und Gebiete verändern oder gar opfern könne. Sind 
vielleicht sogar nicht Arten und Lebensgemeinschaften, sondern 
vielmehr die (evolutiven) Prozesse selbst dasjenige, was der Natur­
schutz sichern soll? 
Wer die Bedeutung des Evolutionsbegriffs im Naturschutz verste­
hen will, muß bedenken, daß es sich dabei um eine Verknüpfung 
von naturwissenschaftlichen, praxisorientierten und philosophisch­
weltanschaulichen Elementen handelt. Die Relevanz der Evoluti­
onsbiologie für den Naturschutz liegt auf drei Ebenen: 

Naturwissenschaftliche Ebene: Evolutionstheorie wird zur 
wissenschaftlichen Fundierung des Naturschutzes herangezo­
gen, beispielsweise zur Erläuterung der funktionalen Rolle der 
genetischen Vielfalt und der Artenvielfalt in ökologischen 
Systemen oder der Bedeutung des lokalen oder globalen Biotop­
schutzes zur Erhaltung biotischer Ressourcen und der Leistun­
gen des Naturhaushalts. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 

Praktisch-operationale Ebene: In der Planung konkreter Na-
. turschutzmaßnahmen und -strategien geht es beispielweise um 

die Bestimmung von Arealgrößen flir lebensfahige Populatio­
nen oder um die Bedeutung der genetischen Diversität in situ 
(im Freiland) flir Naturschutzgebiete. 
Ethische Begründungsebene: Der Schutz natürlicher Evoluti­
onsprozesse wird als Ziel des Naturschutzes genannt; dabei fin­
den sich sehr verschiedene Begründungen. 

2.1 Ökologie und Evolutionsbiologie als Grundlage der 
Naturschutztheorie 

Die Theoriebildung der Ökologie und des Naturschutzes war lange 
auf eine kausale Beziehung zwischen Diversität (Artenreichtum) 
und Stabilität der Lebensgemeinschaft und des Ökosystems ausge­
richtet (Diversitäts-Stabilitäts-Hypothese). Später beachtete man 
zunehmend Nicht-Gleichgewichtszustände in ökologischen Syste­
men. Bedeutsam waren erstens die Hypothese, daß natürliche Stö­
rungen mittlerer Intensität notwendig zur Erhaltung des Systems 
sind, zweitens die Mosaik-Zyklus-Theorie natürlicher lokaler Be­
standszusammenbrüche als Grundlage flir die langfristige Waldre­
generation sowie drittens die unterschätzte Bedeutung kleinräumi­
ger Dynamik in ökologischen Systemen. Nachdem diese Konzepte 
die Dynamik gegenüber der Konstanz natürlicher Einheiten beton­
ten, lag es nahe, auch den Begriff der Evolution im Naturschutz -
aber nicht nur dort - als Perspektive steter Veränderung zu verste­
hen. Vor allem in den letzten zwei Jahrzehnten sind die Veränder­
lichkeit ökologischer Systeme und deren zugrundeliegende evolu­
tive Prozesse thematisiert worden. Allerdings war dies nicht immer 
so: zwischen 1940 und 1975 - suchte man nach evolutionären Er­
klärungen und Hintergründen der Stabilität von Ökosystemen. In 
diesem Sinne wird Evolutionstheorie stets herangezogen, um ökolo­
gisch als bedeutsam angesehene Phänomene in einen umfassende­
ren Zusammenhang biologischer Theorie einzubetten. 
Unstrittig flir Naturschutzfragen ist wohl folgendes: Alle Lebewe­
sen des Planeten Erde entstanden im Laufe einer gemeinsamen 
Stammesgeschichte. Sie sind Produkte ein- und desselben Evoluti­
onsprozesses. Die großräumige Zerstörung natürlicher und naturna­
her Lebensräume insbesondere in den letzten Jahrzehnten flihrte 
und führt weiterhin zu einer erheblichen globalen und lokalen Aus­
rottung von Arten. Die Industrialisierung der Landwirtschaft hatte 
flir Kulturformen von Tieren und Pflanzen auch den Verlust geneti-

75 

zur Trennung der ver­
schiedenen Ebenen siehe 
auch Kap. 11. 4 

medium disturbance hypo­
thesis (Connell 1978) 

Mosaik-Zyklus-Theorie 
(Remmert 1991) 

patch-dynamics-concept 
(Picket! & White 1985) 

siehe Botkin (1990); 
Picket! et al. (1992): 
}) flux of nature« 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Fallbeispiel Evolution 

scher Vielfalt als Resultat des Sortenverlustes zur Folge. Gleichzei­
tig hat die Geschwindigkeit des Aussterbens wildlebender Arten -
selbst im Vergleich mit früheren großen Aussterbeperioden in der 
Erdgeschichte - so zugenommen, daß die bislang gekannte Stam­
mesgeschichte als ganze bedroht scheint. Bliebe die Zerstörungsrate 
der Lebensräume weiterhin so hoch, könnten auch die zunächst üb­
riggeblieben Spezies sich auf grund der raschen globalen anthropo­
genen Veränderungen nicht mehr aufrechterhalten. Auf globaler 
Ebene betrifft dies insbesondere den Verlust der tropischen Regen­
wälder und Korallenriffe als der artenreichsten Lebensräume. Vor 
einem solchen Hintergrund scheint die moralische Pflicht zur Siche­
rung dieser Artenvielfalt mittels der ihr zugrundeliegenden evoluti­
ven Prozesse nicht nur unmittelbar und intuitiv plausibel, sondern 
sogar fast unbestreitbar. Was aber kann es bedeuten, die »natürliche 
Evolution« und »evolutive Prozesse« sichern zu sollen? Was ver­
birgt sich hinter dem Begriff »Evolution«, welche wissenschaftli­
chen Theorien, welche Metaphern, welche Naturbilder sind mit ihm 
verbunden, wenn er im Naturschutz und in der Ethik verwandt 
wird? Welche Zusammenhänge bestehen zwischen der Stammesge­
schichte der Lebewesen (Evolution im eigentlichen Sinne), der Ver­
änderlichkeit ökologischer Systeme, der Evolutionsbiologie als na­
turwissenschaftlicher Disziplin sowie den Methoden, Zielen, Be­
gründungen und den damit verbundenen Wertannahmen des Natur­
schutzes? 

2.2 Evolution und Naturschutzziele: naturschutzpraktische 
Aspekte 

Das Naturschutzziel einer Erhaltung evolutiver Prozesse umfaßt 
mehrere praktische Aspekte, die unterschiedliche Zusammenhänge 
betreffen: 
• Kulturpjlanzen- und Nutztierzucht: Im Zusammenhang mit einer 

an Kriterien der Nachhaltigkeit, der biologischen Vielfalt und 
der FunktionsHihigkeit ökologischer Systeme ausgerichteten 
Landwirtschaft ergibt sich, Sortenvielfalt in situ zu erhalten, 
also eine regional vielfältige Tier- und Pflanzenzüchtung. »Evo­
lution« bedeutet dabei allerdings gerade nicht die Abwesenheit 
menschlicher Eingriffe, sondern Sortenzucht im freilandökolo­
gischen Zusammenhang mit wildlebenden Organismenarten. 
Das dramatische Ausmaß des Verschwindens von Landsorten 
als Grundlage der Kulturpflanzenzucht betont nachdrücklich 
diese evolutionsbiologisch gut fundierte Forderung. Die mora-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 

li sc he Verpflichtung, Kultursortenvielfalt und deren evolutive 
Weiterentwicklung - »evolutive Potentiale« für unbekannte 
neue Eigenschaften - unter Selektionsbedingungen im Freiland 
zu erhalten, ist also vom Nutzen her instrumentell begründet und 
bezieht sich auf zukünftige Generationen von Menschen. Ernst­
zunehmende Gegenargumente liegen nicht vor. Naturschutz und 
die Erhaltung regionaler und lokaler Kultursortenvielfalt schlie­
ßen sich nicht aus, sondern sind gemeinsame Elemente eines 
wohlverstandenen Kulturlandschaftsschutzes. 
Schutz »natürlicher« evolutiver Potentiale: Diese Forderung ist 
in bezug auf wildlebende Organismen differenziert zu betrach­
ten. Da Evolutionsprozesse ohnehin stattfinden, ist es nötig ge­
nauer zu spezifizieren, welche Entfaltungsmöglichkeiten wel­
cher biologischen Einheiten geschützt werden sollen und 
warum. 
a) Zum einen ist die Forderung nichts anderes als die Forde­
rung nach Schutzgebieten, die möglichst ohne Einwirkung des 
Menschen sich selbst überlassen werden sollen. Dies entspricht 
der seit dem 19. Jahrhundert aufgeworfenen Forderung nach Er­
haltung einer Wildnis mit dem Motto: »Laßt der Natur ihren 
(unbeeinflußten) Lauft«. Entscheidend ist die Abwesenheit 
menschlicher Eingriffe, die mit einem Eigenwert (oder - proble­
matischer - mit einem Selbstwert) völlig unbeeinflußter Pro­
zesse begründet wird. 
b) Zum anderen jedoch bedeuten »evolutive Potentiale« die 
Erhaltung bestimmter Populationen von Organismen in einem 
bestimmten Gebiet unabhängig davon, ob und wie stark dieses 
anthropogen geprägt ist. Auf der praktischen Ebene wird hier 
zunächst nach der notwendigen Mindestpopulationsgröße ge­
fragt. Nicht biologisch begründbar ist aber, warum eine be­
stimmte Population in diesem Gebiet überhaupt erhalten werden 
soll. Hier wird die Argumentation auch mit einem allgemeinen 
Verweis auf die Notwendigkeit der Erhaltung biologischer Viel­
falt schwierig. Vor allem bei naturschützerisch relevanten und 
biogeographisch »interessanten« Populationen am Rande ihres 
Verbreitungsgebietes kann meist nicht gezeigt werden, daß Po­
pulationsprozesse, Artbildung oder genetischer Austausch wich­
tig »für die Evolution« sind, weil nicht klar ist, inwiefern die Er­
haltung der bestimmten Population bedeutsam ist. In der Regel 
dürfte für Mitteleuropa zudem die angestrebte naturräumliche 
Ausstattung das Ziel ausschließen, völlig unbeeinflußte Evolu­
tion zuzulassen. »Sicherung der Evolution« bedeutet vielmehr 

77 

siehe Frankel (1974), 
Frankel & Soule (1981) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 

siehe Myers (1979) 

Fallbeispiel Evolution 

die Sicherung der Fortentwicklungsmöglichkeiten raumzeitlich 
bestimmter und im einzelnen zu bestimmender Populationen 
von Organismen in ihrem ökologischen Zusammenhang. 
Prozeßschutz statt Artenschutz? Oft wird Artenschutz berechtig­
terweise kritisiert, wenn er auf nur wenige spektakuläre Spezies 
ohne Berücksichtigung der anderen Arten und der ökologischen 
Gesamtzusammenhänge beschränkt bleibt. Dennoch orientiert 
sich auch der Prozeßschutz daran, letziich alle Organismenarten 
eines bestimmten Systems zu erhalten. Die Sicherung notwendi­
ger Prozesse (beispielsweise Überflutungsdynamik oder Zulas­
sen von Feuer) ist Mittel zu diesem Zweck. Aus der Perspektive 
der Evolutionsbiologie wird die spezifische und unersetzbare 
Bedeutung jeder einzelnen Art betont. Sie kann gerade nicht 
durch Verweis auf abstrakte Funktionen oder Prozesse beseitigt 
werden, da die Akteure der Stammesgeschichte im ökologi­
schen Kontext immer Organismen bestimmter lokal einzigarti­
ger Populationen und Spezies sind. Die Evolutionsbiologie 
stärkt also die Bedeutung eines richtig verstandenen Schutzes 
aller Arten in ihrer Besonderheit, die gleichzeitig eine Veränder­
lichkeitsperspektive umfaßt. 
Eine sich auf die Evolution beziehende Naturschutzethik steht 
vor einer großen Bandbreite von Verknüpfungsmöglichkeiten 
im Rahmen eines anscheinend kategorischen Imperativs: 
»Handle so, daß Du stets zum Mehren der evolutiven Optionen 
beiträgst und nie zu deren Minderung!« Ebenso könnte diese 
Maxime evolutionstheoretischer Erwägung aus einem utilitari­
stischen Gesamtnutzen-Maximierungsprinzip entwickelt wer­
den. Doch bereits Norman Myers hat darauf hingewiesen, daß 
im einzelnen kaum entscheidbar ist, weIche Arten, Lebensge­
meinschaften oder Ökosysteme die evolutiven Optionen beson­
ders erweitern, weIche organismischen oder genetischen Res­
sourcen zu fördern und erhalten, bzw. weIche zu opfern wären. 
Der Versuch einer wissenschaftlichen Zuweisung zukünftiger 
Bedeutung für die Evolution macht überhaupt keinen Sinn - au­
ßer man weiß schon, was man nutzen will (Landsorten von Kul­
turpflanzen und Nutztiere, Arzneipflanzen). Aber dann ist ge­
rade das Argument der noch offenen Potentialität nicht mehr 
stichhaltig. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 

2.3. Grundlegende Fragen der Begründung von Evolution als 
Schutzziel 

Naturmetaphysik: Mit der Forderung nach Erhaltung evolutiver 
Potentiale oder Prozesse ist eine bestimmte moralisch gehalt­
volle ontologisierende Natumuffassung verbunden. Sie bewegt 
sich als naturwissenschaftliche Erzählung im Zwischenbereich 
zwischen Erklären und Deuten. Zum einen wird - in der Spmche 
der Biologie - die zusammenhängende genealogische Kette al­
ler Lebewesen betont, welche es als ungerecht erscheinen läßt, 
unsere mitevolvierten Lebewesen auszurotten. Dies betrifft aus­
drücklich zunächst alle Lebewesen, und zwar positiv als Wert­
schätzung der Organismen als Vorfahren und derzeitige Koevo­
lutionspartner der Menschen. Eine für alle Beteiligten zwin­
gende Begründung eines Selbstwertes ergibt sich nicht aus dem 
Evolutionsprozeß. Vielmehr existiert ein Eigenwert als Resultat 
einer Wertschätzung durch Menschen. Ebensowenig wie reli­
giöse Gewißheiten können jedoch natunnetaphysische Annah­
men in einer plumlistischen säkularen Gesellschaft als verbind­
lich akzeptiert werden; sie sollten aber als freiwillig übernom­
mene Identifikationsangebote ihren Platz haben, sofern sie das 
Toleranzgebot erfüllen. 
Der Verweis auf »die Evolution« bietet eine kosmologische Si­
cherheit, er weist sowohl dem Menschen als auch der sonstigen 
Natur einen Ort, eine Geschichte, ein Verstehen im Rahmen 
eines Weltbildes zu. Diese Art von Verständnis ennöglicht die 
Ausbildung einer »Zuneigung«, eines Gefühls der Verantwor­
tung auf grund von genealogischer Nähe aller Organismen. In 
diesem Naturverständis ist die Natur nicht das dem Menschen 
gegenüberstehende Andere, und es erscheint als Verpflichtung, 
Rücksicht und Vorsicht im Umgang mit allen Lebewesen walten 
zu lassen. 
Verantwortung flr die Evolution: Der Ausgangspunkt dieser 
Debatte, die sich inzwischen unter dem Begriff der Biologischen 
Vielfalt (»Biodiversität«) forsetzt, war ausgesprochen anthropo­
zentrisch. Inzwischen aber ist im Kern der Argumentation zu­
weilen eine physiozentrische Figur wirksam. Selbst bei derzeit 
nutzlos erscheinenden Arten wird deren evolutives Potential als 
intrinsisch wertvoll angesehen. Es gibt Arten, die weder zum 
nicht-instrumentellen Wohl und der Erbauung des Menschen 
beitmgen noch als Bausteine hochkomplexer, interdependenter 
Ökosysteme oder des evolutiven Geschehens nötig sind. Wird 

79 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 

siehe Kap. 11. 4 

Zur Fehlerfreundlichkeit 
in Natur und Technik 
siehe Weizsäcker & Weiz­
säcker (1986), in der Öko­
nomie siehe Faber et al. 
(1992) 

Fallbeispiel Evolution 

das Argument der Vernetztheit und damit verbundenen funktio­
nellen Unverzichtbarkeit jeder Art ins Feld geftihrt, so muß es 
als spekulativ und wissenschaftlich nicht belegbar ausgewiesen 
werden. Gleichwohl ist es ernst zu nehmen als Anzeichen eines 
neuen Naturverständnisses im Rahmen möglichst vorsichtigen 
Umgangs mit der Natur. Weder anthropozentrisch noch physio­
zentrisch, sondern im Bewußtsein der Interaktion zwischen 
Menschen und Natur läßt sich ein Eigenwert natürlicher Objekte 
konzipieren, der die Trennung Mensch - Natur aufzuheben ver­
sucht. Solche Ansätze greifen notwendig auf naturmetaphysi­
sche Felder der Reflexion zurück. 
Die Erhaltung der natürlichen Evolution als Prozeßschutz legt 
zunächst den Schutz der Natur möglichst unabhängig von 
menschlichen Einflüssen nahe. Für den Naturschutz ergibt sich 
daraus ein Reservatsdenken und die scharfe Abgrenzung von 
der Nutzung durch den Menschen - sei sie urban, landwirt­
schaftlich oder touristisch. Meist wird dabei angenommen, daß 
natürliche Evolutionsprozesse erstens besser funktionieren und 
zweitens, daß sie auch wertvoller seien als anthropogene. Im 
Rahmen naturwissenschaftlicher Argumentation lassen sich 
aber beide Annahmen nicht stichhaltig begründen, da sie Bewer­
tungen voraussetzen. Erhaltung oder Bevorzugung natürlicher 
Prozesse wären beispielsweise mit der relativen Seltenheit oder 
einer regionalen Besonderheit zu begründen, nicht aber mit ei­
ner abstrakten Hinweis auf Evolution. 
Das Kriterium der Fehlerfreundlichkeit stammt aus der Tech­
nikbewertung und einem bestimmten Zweig der ökologisch ori­
entierten Ökonomie. Darin wird Evolution als sich selbst organi­
sierender und aufrechterhaltender Prozeß verstanden. Dessen 
Prinzipien sind in einem instrumentellen - und nicht etwa natu­
ralistischen - Sinne anwendbar zur Beurteilung von Handlun­
gen, welche die Funktion von Ökosystemen beeinflussen. Der 
mittels Fehlerfreundlichkeit auf Erhaltung und Zukunftsoffen­
heit von Systemen zielende Evolutionsbegriff orientiert sich 
nicht selten an Vielfalt, die erst aufgrund menschlicher Nutzung 
entstand und dadurch neue Evolutionspfade eröffnete. Der 
Schutz genetischer Vielfalt im agrarischen und forstlichen Be­
reich sowie die Forderung eines klugen Managements von Na­
tur- ebenso wie Kulturlandschaften ergeben sich aus dieser Po­
sition. Da Fehlerfreundlichkeit über den instrumentellen Nutzen 
für Menschen mit Bezug auf die Aufrechterhaltung ökologi­
scher Systeme) eingeführt wird, liegt hier kein Sein-Sollen-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 

Fehlschluß vor. Zu prüfen bleibt aber, wie konkret sich die Vor­
stellung von Fehlerfreundlichkeit tatsächlich zur Beurteilung 
natürlicher und anthropogener Systeme heranziehen läßt - jen­
seits der berechtigten Forderung, stets möglichst viel Unter­
schiedliches zu erhalten. 
Grundsätzlich besteht die Frage, ob Evolution in bestimmte zu 
bevorzugende Richtungen verlaufen soll. Wenn ja, ist zu klären 
welche richtenden oder optimierenden Prozesse dabei wirken. 
Möglicherweise ist es aber allein die Abwesenheit menschlicher 
Einwirkung, die zu sichern wäre. Da von den Antworten die 
Wertschätzung und die praktischen Schutzziele im Naturschutz 
entscheidend abhängen, folgt abschließend eine ausführliche 
Analyse unterschiedlicher Evolutionsverständnisse, die zu un­
terschiedlichen Begründungen und Zielvorstellungen führen. 

2.4 Zwei unterschiedliche Naturkonzeptionen in der Begrün­
dung zur Sicherung der Evolutionsprozesse 

Alle Begründungsversuche einer Norm, »die Evolution« oder »evo­
lutive Prozesse und Potentiale« schützen zu sollen, müssen auf ei­
nem sehr allgemeinen Naturverständnis beruhen. Dies geht über Er­
kenntnisse der Naturwissenschaft weit hinaus und berührt Fragen 
der Naturmetaphysik. Oft aber werden solche metaphysischen 
Grundlagen wenig berücksichtigt. Hinsichtlich des Evolutionsver­
ständnisses in der Naturethik lassen sich zwei Grundkonzeptionen 
zu einer unvereinbaren Alternative zuspitzen. Die folgende These 
charakterisiert dementsprechend naturphilosophische und natur­
ethische Gegensätze: Der Vorstellung, daß »Evolution« schutzwür­
dig ist, können zwei Naturbilder zugrundeliegen: Entweder wird an­
genommen, daß die natürlich evolvierte Natur »besser« funktio­
niere als die von Menschen zivilisatorisch überformte und daß da­
her natürliche Evolutionsprozesse auch moralisch zu bevorzugen 
seien (A). Oder aber kann die Vorstellung der Evolution wird zur 
Utopie des Fortschritts in der Natur, welcher auch die Umgestaltung 
der Natur durch Arbeit von Menschen einschließt und nicht von 
vorherein anthropogene Evolution abwertet (B). 

A Natürliche Evolution als Vorbild, anthropogene als Pro­
blem? 

Gemäß der in Kap. II erläuterten erkenntniskritischen Tradition ist 
die Natur als solche, als »Ding an sich« (um mit Kant zu sprechen) 

81 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Fallbeispiel Evolution 

nicht erkennbar. Allerdings kann mithilfe der naturwissenschaftli­
chen Methodik zwar widerlegbares, jedoch immer besser werden­
des objektives Wissen über die Mechanismen der Natur gewonnen 
werden. In dieser Konzeption von Natur und Wissenschaft ist eine 
vorbestimmte Richtung der natürlichen Evolution aus erkenntnis­
theoretischen Gründen grundsätzlich nicht ermittelbar. Der heutige 
Stand der Naturwissenschaft wird dahingehend gedeutet, daß Evo­
lutionsprozesse offen im Sinne einer unvorhersehbaren Weiterent­
wicklung sind. Dies bedeutet, daß Arten und andere Taxa nicht mit 
Notwendigkeit entstanden, aber auch nicht rein zufällig sind, son­
dern sich in der je spezifischen Situation unter bestimmten Rahmen­
bedingungen entwickeln konnten. Auch wenn anscheinend Phäno­
mene wie Komplexitätszunahme der Organismen und Diversität der 
Arten und Interaktionen in der Evolution aufgetreten sind, können 
sie im Rahmen der Evolutionsbiologie nicht als Fortschreiten in 
eine vorbestimmte Richtung gelten. Es darf im Rahmen der Theo­
riesprache gar keine internen Entwicklungsziele geben. In der Evo­
lutionsbiologie hat die Stammesgeschichte also keine vorbestimmte 
Richtung, kein Ziel und noch viel weniger einen Sinn. Aus diesen 
Gründen müssen religiös oder säkular aufgeladene Ideen eines Ziels 
(Telos) oder eines Sinns (in) der Evolution grundsätzlich zurückge­
wiesen werden. 
In einer solchen Auffassung wird die Natur erkenntnistheoretisch 
und metaphysisch völlig getrennt vom Menschen gesehen. Für ethi­
sche Fragen ergibt sich daraus die substantielle, nicht nur begriffli­
che, Trennung zwischen Selbstwerten (in) der Natur und Werten 
von (Zivilisations)Menschen. Diese Unterscheidung legt die Idee 
einer Opposition physiozentrischer und anthropozentrischer Natur­
schutzbegründungen nahe. Entweder ist die Natur intrinsisch mit 
Werten ausgestattet oder es sind allein Menschen, die Werte erzeu­
gen und zuschreiben können. So richtig letzteres auf der erkenntnis­
theoretischen Ebene ist, so problematisch ist es rur wertethische 
Fragen, weil es die Beziehung und den Wert der Beziehung zwi­
schen Menschen und Natur (hier: der Evolution) ganz einseitig for­
muliert. Ebenso wie in physiozentrischen Ansätzen konzipieren 
auch viele VertreterInnen des Anthropozentrismus einen Gegensatz 
zwischen dem Zivilisationswesen Mensch und der Natur ein­
schließlich der biologischen Anteile des Menschen. Natur ist auch 
hier das Gegenüber, das Andere der Zivilisation. Gleichzeitig erhält 
jeder Eingriff in die evolvierende Natur eine vorab negative Beur­
teilung. Damit sind allerdings erhebliche Widersprüche verbunden, 
denn die Bevorzugung möglichst unbeeinflußter Natur gilt im Na-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 83 

turschutz dann plötzlich nicht mehr, wenn menschliche Landnut­
zung eine bestimmte gewünschte biologische Lebewelt erst ermög­
licht und aufrechterhält. Eine solche Ausnahme vom Prinzip der 
Nichtbeeinflussung ist logisch inkonsistent. Eine allein auf natürli­
che Evolutionsprozesse abzielende Begründung des Kulturland­
schaftsschutzes ist schlichtweg unmöglich. Ebensowenig überzeu­
gend wäre es, einfach all das, was man gerne schützen möchte, als 
zur natürlichen Evolution gehörig zu bezeichnen und gegen die 
>>unnatürlichen« moderneren Zivilisationsfolgen abzugrenzen. 
Oft wird unterstellt, daß Evolutionsprozesse optimal oder zumin­
dest besser abgepuffert gegen Katastrophen verlaufen, wenn sie 
vom Menschen nicht verfälscht werden. Mit solchen und ähnlichen 
Formulierungen wird allerdings gegen die eigene Norm der Wert­
freiheit wissenschaftlicher Aussagen verstoßen: Es mag manchen 
oberflächlich betrachtet plausibel erscheinen, die vom Menschen 
durcheinandergebrachte »Devolution« der ordentlichen »Evolu-
tion« in der Natur gegenüberzustellen. Um naturwissenschaftlich- siehe Lorenz (1973) 

deskriptive Aussagen handelt es sich dabei keinesfalls, sondern um 
Ideologie im Namen und unter Berufung auf die Autorität der Bio-
logie. 
Die Sichtweise der natürlich optimierten Evolution hat auch Kon­
sequenzen für den moralischen Status von Menschen. In einer an 
biologischen Kriterien orientierten Sichtweise der Ethik ist es nicht 
möglich, die moralische Sonderstellung des Menschen zu begrün­
den: alle als moralisch relevant erachteten Kriterien können entwe­
der bei einzelnen Menschen fehlen, oder Tiere weisen bestimmte 
dieser Kriterien ebenfalls auf. Aus dieser Position ergibt sich in vie­
len utilitaristischen Ansätzen und in der Mitleidsethik die morali­
sche Gleichheit von empfindungsfähigen - wie auch immer dies 
biologisch abgrenzbar sein soll- Tieren und dem Menschen. Nicht 
selten wird gleichzeitig offen oder latent menschenfeindlich (mis­
anthropisch) die zivilisationsskeptische Trennung zwischen dem 
die Natur zerstörenden Gesellschaftswesen Mensch einerseits und 
der Natur als Summe aller Lebewesen inklusive eines »ursprüngli­
chen« naturangepaßten Menschen vorgenommen. Erst in dieser 
Kombination von mehr oder minder offenem Biologismus mit einer 
Zivilisationsskepsis liegt es nahe, die scharfe Trennung zwischen 
Biozentrik und Anthropozentrik in Naturschutzfagen überhaupt 
hervorzuheben. Die Naturwissenschaft aber bietet keiner dieser 
bei den Naturschutzethik-Fronten Kriterien dafür, welche Eingriffe 
des Menschen in die Evolution moralisch erlaubt sind und welche 
nicht. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 

zu einer solchen Meta­
physik der Biologie siehe 
Jonas (1973) 

siehe die »inklusive« Posi­
tion in Kap. IV. 2 und V. 3 

Fallbeispiel Evolution 

Im Hinblick auf ihr Evolutionsverständnis gleichen sich Positionen, 
deren Vertreter sie als völlig unvereinbar begreifen: auf der einen 
Seite die Anhänger der These, daß alles, was einen Wert hat, ihn 
vom Menschen erhält, auf der anderen Seite diejenigen, die mit un­
terschiedlichen Argumenten objektive Werte in der Natur selbst be­
haupten. Beide berufen sich aber auf übereinstimmende Konzepte 
(auch) zur Begründung des Evolutionsschutzes: (1) Die Idee einer 
Verbundenheit mit der Natur als genuin biologische; (2) die Idee, 
daß die natürliche Evolution Fehlerfreundlichkeit und Produktion 
von Neuheit besser als der Mensch in der gesamten westlichen Zivi­
lisation verwirklicht habe, (3) die Idee einer richtunglosen Evolu­
tion, die gleichzeitig durch die natürliche Selektion gleichsam von 
unsichtbarer Hand stabilisiert ist. Eine solche anthropologisch-bio­
logistische und tendenziell misanthropische Deutung vernachlässigt 
sytematisch Partialinteressen, Machtverhältnisse und Differenzen 
innerhalb von Gesellschaften und Staaten als Ursachen der Umwelt­
krise. 

B Fortschritt in der Evolution auch mit den Menschen? 

In einem anderen Verständnis der Evolution werden die methodolo­
gischen Spielregeln der Naturwissenschaft nicht von vornherein 
verworfen, wohl aber in einen völlig anderen erkenntnis- und ge­
seIlschaftstheoretischen Kontext gestellt. Als gemeinsamer Nenner 
steht ein gegen den »Positivismus« gerichtetes Naturverständnis, 
das unter anderem die theoretische Spaltung zwischen der Zivilisa­
tion und einer davon getrennten Natur ablehnt. In dieser Perspektive 
gibt es Richtungen der Evolution, welche sich objektiv in der Welt 
zeigen: Zunahme der Vielfalt an Lebensformen, Komplexität der 
Lebewesen und ihrer Interaktionen sowie die Entstehung des 
menschlichen Geistes als bisheriger Höhepunkt des Entwicklungs­
prozesses der Welt. Solche Entwürfe sind notwendig spekulativ und 
legen eine Naturmetaphysik zugrunde, welche nicht durch natur­
wissenschaftliches Wissen begründbar ist, ihm aber auch nicht wi­
derspricht. Sie wenden sich gegen eine Trennung der Subjektivität 
des Menschen vom reinen Objektcharakter der Natur. Gleichzeitig 
ergibt sich daraus, daß die Bevorzugung einer von Menschen unbe­
einflußten Natur nicht unbegründet, sondern - im Rahmen des auf­
gehobenen Mensch-Natur-Dualismus - schlicht sinnlos ist. Der 
Einheitscharakter der Natur vollzieht die Opposition physiozen­
trisch versus anthropozentrisch nicht mit. Aufgrund der graduellen 
Unterschiedlichkeit in Richtung einer Höherentwicklung ist aller-

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fallbeispiel Evolution 

dings die größere moralische Bedeutsamkeit des Menschen inner­
halb des Naturverständnisses gesichert. Nur dann, wenn der 
menschliche Geist, die Vergesellschaftung, die Kultur des Men­
schen in die »Natur des Menschen« integriert gedacht werden, er­
hält die Sonderstellung des Menschen eine Begründung und einen 
Sinn. 
Die biologische Evolution wird verstanden als Teil eines insgesamt 
sinnhaften Weltprozesses. Sie wird damit auch zu einem Gut, weil 
sie Teil des Prozesses ist und der Verwirklichung noch offener Po­
tentiale dient. Damit ,besitzen die konkreten Organismen als Pro­
dukte des Prozesses und Substrat der weiteren Veränderung einen 
Sinn - und als solche Repräsentanten von Sinn auch einen morali­
schen Wert. Von hier aus ist der Schritt zu einer Norm, die den 
Schutz der Organismen einschließlich ihrer noch zu verwirklichen­
den Potentiale fordert, plausibel. Eine weitere Konsequenz ist Wi­
derspruch gegen das (vulgär)darwinistische Selektionsparadigma 
der Evolutionslehre, vielmehr erscheint Evolution nun mit positiv 
konotierten harmonischen Bildern (siehe Zitate). 
Wer aus einer solchen Perspektive von der Evolution als Schutzgut 
spricht, entwirft ein im besten Sinne des Begriffs utopisches Szena­
rio der Zukunft, einer Zukunft des gelungenen Mensch-Natur-Ver­
hältnisses, von dem Ernst Bloch als »Heimat« (Bloch 1959: 1628) 
gesprochen hat. Natur ist dabei weder nur Lehrmeisterin noch steht 
sie dem Menschen als rein schutzbedüftig gegenüber, weil die Tren­
nung der Natur vom arbeitenden Menschen sinnlos ist. Einen Wert 
haben die Stammesgeschichte und evolutive Potentiale allerdings 
hier nicht an sich, sondern allein über die Bezüge zur menschlichen 
Praxis in einem weiten Sinne, welche Naturwissenschaft und natur­
philosophische Reflexion einschließt. 
Für die naturschutzethische Diskussion der Evolution sollten aus 
dem Gesagten folgende Konsequenzen gezogen werden: 

Es ist Zeit, den fruchtlosen Streit um Anthropzentrik gegen Phy­
siozentrik aufzugeben, indem die impliziten Vorannahmen the­
matisiert werden und die gemeinsame Perspektive von mensch­
licher Zivilisation und Natur hervorzuheben. Die vermeintlichen 
Selbstwerte der Natur sind relationale Eigenwerte der Bezie­
hung zwischen Menschen und Objekten (in) der Natur. Für juri­
stische Fragen und Gesetzestexte bestehen andere begriffliche 
und inhaltliche Schwierigkeiten die gesondert zu diskutieren 
sind (vgl. Hampicke 1995, Ott 1996). 
Es sollten Flächen zur Ermöglichung unbeeinflußter evolutiver 
Prozesse bereitgestellt werden. Allerdings kann dies nicht als 

85 

»Ich kann nicht sehen, 
warum die Einzigartigkeit 
der Menschen als der po­
tentiellen Verkörperung 
einer sich selbst bewußt 
gewordenen Natur nicht 
mit der Einzigartigkeit an­
derer Arten sich in der 
Weise versöhnen läßt, daß 
beide, Gesellschaft und 
Natur, eine gemeinsame 
ökologische Entwicklung 
teilen, die dem evolutionä­
ren Prozeß letztlich intel­
lektuelIen und ethischen 
Sinn verleiht. Den beson­
deren Platz der Mensch­
heit in der Natur zu leug­
nen ist nicht weniger ein­
seitig, als anderen Lebens­
formen ihren Platz im 
Ökosystem streitig zu ma­
chen.« 
(Bookchin 1985: 15) 

»Es läßt sich, wenn über­
haupt, im Lichte dessen, 
was wir wissen, ein sehr 
anderes Bild der natürli­
chen Welt aufzeigen: das 
einer fruchtbaren Natur, in 
dem die biologische Evo­
I ution von einer langen 
Geschichte wachsender 
Vielfalt und Komplexität 
gezeichnet ist, die mehr 
von Ökologischer Komple­
mentarität und symbioti­
schen >Mutualismus( ge­
prägt wurde als von einem 
erbarmungslosen Wettbe­
werb zwischen monadi­
schen, isolierten Arten.« 
(Bookchin 1985: 13) 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Fallbeispiel Evolution 

ökologisch-evolutionsbiologische Überlebensnotwendigkeit 
eingefordert werden, sondern vielmehr als regionalspezifisch re­
levanter Eigenwert von Objekten der Anschauung und der Auf­
rechterhaltung evolutionär entstandener Vielfalt. Mit derselben 
Begründung sind auch anthropogene Evolutionsprozesse in 
Kulturlandschaften zu sichern. 
Evolution ist ein faszinierendes Phänomen, aber kein Vorbild 
für den menschlichen Umgang mit der Natur, es sei denn, extern 
ausgewiesene Ziele werden instrumentell durch ein Kriterium 
wie Fehlerfreundlichkeit zwecks Erhaltung eines Systems ope­
rationalisierbar und beurteilbar. 
Die Idee einer »Optimalität der natürlich evolvierten Natur« als 
Gegensatz zur zivilisationsgeprägten kann das Schutzziel »Evo­
lutionsprozesse erhalten« nicht widerspruchsfrei begründen und 
transportiert verdeckte metaphysische und ideologische misan­
thropische Unterstellungen über die »Natur« des Menschen in 
der Zivilisation. Dagegen verfällt eine prozeß- und fortschritts­
orientierte »Utopie eines Noch-Nicht-Seienden« nicht dem pro­
blematischen und wenig hilfreichen Dualismus anthropozentri­
scher oder physiozentrischer Naturschutzbegründung, setzt aber 
eine strittige Natunnetaphysik voraus. Die Rede über Evolution, 
Ethik und Naturschutz kommt nicht an solchen Debatten vorbei. 
Ein Verzicht auf diese Auseinandersetzung durch Rückzug auf 
die Scheinsicherheit metaphysikfreier Naturwissenschaft wäre 
vor dem Hintergrund des Dargestellten sachlich unangemessen. 
Wer über die Evolution im Kontext des Naturschutzes redet, 
darf von ihrer oder seiner zugrundeliegenden Natunnetaphysik 
ebensowenig schweigen wie von der Politik. Injeder Naturethik 
gehen die Werte durch den Menschen und seine Ideen einer ge­
rechten Welt unter Einschluß der natürlichen Gegebenheiten 
ein. Auch die Werte der Natur entstehen in der Sphäre des Ge­
sellschaftlichen, der politischen Praxis, und weisen auf diese zu­
rück. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VII. Fazit: 
Die Rolle der Ethik im Naturschutz 

In vier Thesen wollen wir die Rolle der Ethik im Naturschutz zu­
sammenfassen. Dabei geht es (1) um den Zusammenhang von 
Naturwissenschaft und Normen bzw. Handlungsanweisungen, (2) 
um ethische Aspekte der Aufstellung von Naturschutzzielen, 
(3) um Unterschiede und Gemeinsamkeiten in den Argumenten 
zum Schutz anthropogener und nicht-anthropogener Natur sowie 
(4) um den nur scheinbaren Gegensatz von Mensch und Natur. 

(1) Ökologie und Evolutionsbiologie können als naturwissen­
schaftliche Disziplinen nicht allein klären, was im Natur­
schutz zu tun ist. 

Ökologie und Evolutionsbiologie als naturwissenschaftliche Diszi­
plinen beschreiben natürliche Phänomene und versuchen, sie im 
Rahmen möglichst allgemeiner Theorien zu erklären. Bewerten 
kann Naturwissenschaft das, was sie beschreibt, nicht. Beispiels­
weise kann die Ökologie unter Zuhilfenahme bekannter evolutions­
theoretischer Gesetzmäßigkeiten eine bestimmte Wahrscheinlich­
keit angeben, mit der die Zerstörung eines bestimmten Mindestare­
als zum Aussterben einer Population führen wird. Ob dies er­
wünscht oder unerwünscht ist, kann sie dagegen nicht entscheiden. 
Die Bewertung dieses Vorgangs ist eine moralische, das Ergreifen 
von Gegenmaßnahmen eine politische Frage. 
Weil Naturwissenschaft idealiter »wertfrei« in dem Sinn ist, daß sie 
keine moralischen oder sonstigen Wertungen natürlicher Phäno­
mene oder anthropogener Eingriffe vornehmen kann, muß der tat­
sächliche Eintrag von Werten in die Ökologie und die Evolutions­
biologie untersucht und kritisiert werden. Manche Begriffe und 
Theorien der Ökologie und der Evolutionsbiologie spiegeln Welt­
bilder wider, die hinter der wissenschaftlichen Fassade leicht uner­
kannt bleiben. Wir kritisieren, daß in umweltpolitischen Diskursen 
Weltbilder und Wertvorstellungen zuweilen als vermeintlich objek­
tive naturwissenschaftliche Erkenntnisse vertreten werden. Sie 
müssen offengelegt und diskutiert werden, wenn sie innerhalb na­
turwissenschaftlicher Kontexte auftauchen. 

87 

siehe Fallstudien in 
Kap. VI zu Neophyten und 
Evolution 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 

siehe Eser & Potthast 
(1997). 

Fazit 

Der Beitrag von Ökologie und Evolutionsbiologie zur Benennung 
von Problemen und zur Entwicklung von Schutzstrategien ist un­
strittig. Allerdings kann der unkritische Verweis auf biologische 
Theorien die ethischen und politischen Positionen zum Schutz von 
Arten oder Lebensgemeinschaften nicht legitimieren. Naturwissen­
schaftliche Forschung vermag die Werte, auf die sich der Natur­
schutz bezieht, aus prinzipiellen Gründen nicht selber zu erzeugen 
und auch nicht zu erkennen. Insofern wird die Bedeutung der Öko­
logie und der Evolutionsbiologie für den Naturschutz auf der Be­
gründungsebene überschätzt. 

(2) Aus ethischer Perspektive müssen Naturschutzziele 
ebenso wie die damit verbundenen Bewertungskriterien 
allgemeine Zustimmung erfahren können. 

Aus der Beschränkung ökologischer Aussagen auf die deskriptive 
und die Erklärungsebene ergibt sich ein Bewertungsproblem: Be­
wertungen sind auf andere Weise verallgemeinerbar als naturwis­
senschaftliche Erkenntnisse. Bewertungen setzen notwendig 
Werte als Bezugspunkte voraus, über die aber oft keine Einigkeit 
besteht. 
Die Diskussion um das Bewertungsproblem im Naturschutz würde 
erheblich an Klarheit gewinnen, wenn die häufig miteinander ver­
wechselten unterschiedlichen Ebenen deutlicher kenntlich gemacht 
und auseinandergehalten würden: 

naturschutzfachliche Bewertungsverfahren, 
Beurteilung der Praktikabilität und Umsetzung von Kriterien 
und Variablen für Bewertungsverfahren, 
Beurteilung der Gültigkeit und Angemesenheit naturwissen­
schaftlicher Theorien - auch als Grundlage zur Bearbeitung von 
Naturschutzfragen, 
ethische Beurteilung der Ziele, Mittel und Maßnahmen im Na­
turschutz, Prüfung der vorgebrachten Naturschutzargumente, 
strategische Beurteilung des Erfolgs und der Akzeptanz von 
Argumenten für den Naturschutz, 
politisch-administrative Bewertungen im Rahmen von Abwä­
gungen und Entscheidungen. 

Dabei müssen insbesondere die Aspekte strategischer Erfolgsaus­
sichten und der Praktikabilität entschieden von wissenschaftlichen 
Fragen und Normbegliindungen getrennt werden. 
Sprachlich sollten - auch im Rahmen von Bewertungsverfahren -
»Bewertung« und »Beurteilung« unterschieden werden. Wo die 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit 

Richtigkeit einer Aussage über einen Sachverhalt angesprochen ist, 
schlagen wir vor von »Beurteilung« zu sprechen. In der fachkundi­
gen Beurteilung naturschutzrelevanter Fragen liegt eine wichtige 
Aufgabe von Ökologie und Evolutionsbiologie. Wenn es dagegen 
um die Wertdimension eines Sachverhalts geht, handelt es sich um 
eine »Bewertung« im strengen Sinne. Eine moralische Bewertung 
muß, um nachvollziehbar und überzeugend zu sein, argumentativ 
begründet werden. Wenn ÖkologInnen sich am gesellschaftlichen 
Diskurs beteiligen, müssen sie sich bemühen, ihre Fachkenntnisse 
und ihre persönlichen Überzeugungen auseinanderzuhalten und ihre 
eigenen, zunächst subjektiven werthaften Vorentscheidungen so 
weit wie möglich offenzulegen und zu begründen. Ziel dieses Be­
mühens ist nicht eine wertfreie Begriffsverwendung, sondern das 
Bewußtmachen moralischer Dimensionen zentraler, vermeintlich 
rein deskriptiver Kriterien (beispielsweise »Seltenheit« oder »Na­
türlichkeit«). Oft transportiert bereits die Auswahl der Kriterien un­
ausgesprochen bestimmte Zielvorstellungen. Solche Vorentschei­
dungen sollten gerade von Naturschutzfachleuten deutlich(er) als 
solche angegeben und nicht im naturwissenschaftlichen, sondern im 
ethischen Kontext verortet werden. 
Die begrifflich notwendige Unterscheidung von objektiven, wert­
freien wissenschaftlichen Fakten und subjektiven Wertvorstellun­
gen darf aber nicht mit der wissenschaftlichen Realität verwechselt 
werden: So sind biologische Kriterien, die zur Bewertung eines Ob­
jekts herangezogen werden, vielfach bereits von subjektiven Wert­
vorstellungen geleitet. Diese Rede von der Subjektivität von Werten 
besagt aber keineswegs von vornherein - wie oft unterstellt wird -
ihre Beliebigkeit oder gar Irrationalität, sondern bezeichnet ledig­
lich ihren Ursprung in den beteiligten Subjekten. »Subjektiv« im 
abfalligen Sinn dieses Wortes werden sie erst, wenn sie sich nicht 
vernünftig begründen lassen oder wenn ihre vernünftige Begrün­
dung verweigert wird. Auch im Naturschutz sind argumentativ ge­
leitete Debatten die einzig mögliche Legitimationsgrundlage rur 
Entscheidungen. Im Gegensatz zur gegenwärtigen politischen Pra­
xis sollten dabei möglichst viele Beteiligte (und zwar nicht allein fi­
nanziell Interessierte, Grundbesitzer und Anlieger) gleichberechtigt 
und ohne Ausnutzung ökonomischer oder politischer Vormacht zu 
Wort kommen. 
In der politischen Auseinandersetzung erscheint die Position des 
Naturschutzes als sehr schwach, seine Anliegen lassen sich derzeit 
schwerer als noch vor einigen Jahren zu Gehör bringen oder gar 
durchsetzen. Bei den klassischen Nutzungskonflikten haben Natur-

89 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Fazit 

schutzinteressen gegenüber anscheinend (ge)wichtigeren ökonomi­
schen und sozialen Interessen allzu oft das Nachsehen. Aufgrund 
häufiger Erfolglosigkeit besteht ein Bedarf an überzeugenden und 
zugleich politisch durchsetzungsstarken Grundsatz-Argumenten 
für den Naturschutz. Dabei wird häufig die Ansicht geäußert, Na­
tur müsse um ihrer selbst willen geschützt werden und nicht auf­
grund menschlicher Interessen. Die damit verbundene Forderung 
nach Anerkennung eines Eigenwerts oder eines Selbstwerts der 
Natur hat also einen praktischen Hintergrund: Naturschutzargu­
mente sollen dem Abwägungsprozeß zwischen unterschiedlichen 
Nutzungen entzogen werden, weil sonst - so die Befürchtung -
Naturschutzanliegen immer von ökonomischen Interessen ausge­
stochen würden. Indem Rechte oder Selbstwerte der Natur postu­
liert werden, erscheint Naturschutz nicht mehr als eines unter vie­
len Anliegen von Menschen, sondern von einer grundsätzlich an­
deren Qualität. Nicht zuletzt auf grund solcher Überlegungen ent­
stand die Forderung, einen Selbstwert (Wert »an sich«) und damit 
moralische Rechte der Natur auch in der Verfassung zu verankern. 
Dagegen haben wir argumentiert, daß die Konzeption der Eigen­
werte natürlicher Objekte auf grund philosophischer Erwägungen 
stichhaltiger ist und daß sie gleichzeitig den vielfach geäußerten 
Ansprüchen an die Begründung einer nicht rein instumentellen Be­
ziehung zur Natur genügt. 
Wie die Ökologie muß auch die Ethik überzogene Erwartungen hin­
sichtlich ihres praktischen Nutzens zurückweisen. Ethik ist kein Er­
satz für Politik. Gute, also stichhaltige Argumente sollten daher 
trotz der empfundenen Dringlichkeit der Situation von strategischen 
Argumenten bzw. von Durchsetzungsstrategien deutlich unterschie­
den werden. Manche Argumente sind zwar sehr öffentlichkeits­
wirksam, halten aber einer kritischen Überprüfung aus naturwissen­
schaftlicher oder ethischer Perspektive nicht stand (etwa daß 
»fremde« Arten nicht in >>Unsere« Ökosysteme passen). Aus ethi­
scher Perspektive sollten Argumente nicht an strategischen Überle­
gungen ausgerichtet werden. Ebensowenig statthaft ist die populis­
tische Überzeichnung oder die Verfälschung von Sachverhalten. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Fazit 

(3) Naturschutzstrategien, die auf eine nachhaltige Nutzung 
der Kulturlandschaft ausgerichtet sind, bedürfen anderer 
Begründungen als solche, die die Natur »um ihrer selbst 
willen« schützen wollen. 

Wer Kulturlandschaften schützen will, muß anerkennen, daß die 
angemessene Nutzung der Natur ein moralisch legitimes Interesse 
ist, und kann eine entsprechende Naturveränderung nicht prinzipi­
ell als unmoralisch betrachten. Das zentrale Kriterium der Nachhal­
tigkeit bei der Nutzung und Gestaltung der Kulturlandschaft ist ein­
deutig anthropozentrisch begründet. Anthropozentrische Positio­
nen sind auch aus moralphilosophischen Gründen stichhaltiger als 
physiozentrische Ansätze. Sie werden aber häufig kritisiert, weil 
sie den moralischen Gefühlen im Naturschutz Engagierter wider­
sprechen. 
Physiozentrische (= bio- bzw. ökozentrische) Ansätze kommen sol­
chen Intuitionen bezüglich des »Selbstwerts« oder »Rechts der Na­
tur« entgegen, lassen sich aber mit gängigen Landnutzungs- und 
Naturschutzformen nur schwer vereinbaren. Allein für National­
parke, Wildniszonen und Tabuflächen können sie hilfreich sein. Sie 
sind jedoch auch hier nicht unbedingt erforderlich, denn das Sichern 
unbeeinflußter Naturabläufe läßt sich auch mit Verweis auf 
menschliche Interessen und Wertsetzungen legitimieren. 
Unter Berücksichtigung der Forderung, daß alle naturschutzpoliti­
schen Entscheidungen möglichst breite Zustimmung erhalten kön­
nen sollten, wäre solchen Argumenten der Vorzug zu geben, die 
ohne weitreichende religiöse oder metaphysische Voraussetzungen 
auskommen. Die Konzeption eines Eigenwerts natürlicher Objekte 
sieht im Gegensatz zu derjenigen von Selbstwerten nicht völlig vom 
Menschen ab. Vielmehr legt sie Wert auf die auch rür unsere Intui­
tionen so bedeutsame Beziehung zwischen uns und der Natur. 
Freilich kann auf der Ebene konkreter Zielformulierungen für be­
stimmte Objekte nicht einfach mit einer einheitlichen Standard­
Begründung argumentiert werden, sondern unterschiedliche Ziel­
setzungen verlangen in der Regel unterschiedliche Begründungen, 
unter Umständen, etwa im Falle ihrer Unvereinbarkeit, auch ge­
rechtfertigte Prioritätensetzungen. Gerade mit Bezug auf Eigen­
werte kann die Frage »Gewährenlassen oder Pflege?« nicht per se 
beantwortet werden. Vielmehr muß im konkreten Kontext ermittelt 
werden, welches Ziel aus welchen Gründen zu bevorzugen ist. 

91 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Fazit 

(4) Auch in bezug auf die Ethik ist es unzutreffend und pro­
blematisch, menschliche Nutzungsinteressen und das An­
liegen des Naturschutzes als unvereinbar zu betrachten. 

In manchen Naturschutzdebatten entsteht gelegentlich der Ein­
druck, die Natur solle nicht for den Menschen, sondern vor dem 
Menschen geschützt werden. Insbesondere die Forderung, die Na­
tur »an sich« in den Mittelpunkt der Begründung zu stellen, be­
stärkt eine strikte Trennung von Mensch und Natur. Solche Positio­
nen sind problematisch: zum einen, weil sie mit grundsätzlichen er­
kenntnistheoretischen und moralphilosophischen Schwierigkeiten 
behaftet sind, zum anderen aber auch, weil sie im politischen Pro­
zeß der Durchsetzung von Naturschutzinteressen kontraproduktiv 
sein können. Wenn im Namen der Natur generell gegen Anliegen 
von Menschen argumentiert wird, können sich an dieser Argumen­
tation Grundsatzkonflikte entzünden, die die Auseinandersetzung 
in Richtung einer falschen Alternative (Mensch versus Natur) lei­
ten. Es ist wichtig zu betonen, daß Konflikte zwischen Natur­
schutzanliegen und Nutzungsansprüchen meist keine Konflikte 
zwischen »Mensch« und »Natur« sind, sondern Interessenkonflikte 
unter Menschen. 
Bestrebungen zum Schutze der Natur sollten auf eine umfassende 
Idee des guten Lebens von Menschen gerichtet sein, und nicht auf 
eine Frage des bloßen Überlebens reduziert werden. Bezüglich 
naturethischer Begründungen ist die Frage nach Mensch oder Natur 
- im Sinne der eingeführten Unterscheidung anthropozentrischer 
versus biozentrischer Ethiken - falsch gestellt. Hier erfüllt das Kon­
zept eines Eigenwerts der Natur, der in der Beziehung von Men­
schen zur Natur liegt, eine Brückenfunktion zwischen dem An­
schein nach sich ausschließenden Positionen. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 93 

Literatur 

AristoteIes (1987): Physik. Vorlesung über Natur. Übersetzt, mit einer Einleitung und mit Anmerkun­
gen hg. v. Hans Günter Zekl. Hamburg (Meiner). 

Bimbacher, Dieter (1980): Sind wir für die Natur verantwortlich? In: Ökologie und Ethik! hg. v. 
D. Birnbacher. Stuttgart (Rec1am): 103-139. 

Blab, Josef, Klein, Manfred & Axel Ssymank (1995) Biodiversität und ihre Bedeutung in der Natur­
schutzarbeit. Natur und Landschaft 70: I I - I 8. 

Bloch, Ernst (1959): Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt a.M. (Suhrkamp). 
Bookchin, Murray (1985): Die Ökologie der Freiheit - Wir brauchen keine Hierarchien. Weinheim & 

Basel (Beltz). 
Botkin, D. B. (1990): Discordant harmonies - a new ecology for the 21st century. New York (Oxford 

University Press). 
Bright, Chris (1995): Bioinvasion: Der Vormarsch der fremden Arten. World Watch 4(5): 10-23. 
Connell, Joseph H. (1978): Diversity in tropical rain forests and coral reefs. Science 199: 1302-13 10. 
Cronk, Quentin C. B. & Fuller, Janice L. (1995): Plant invaders - The threat to natural ecosystems. 

London, Glasgow, Weinheim (Chapman & Hall). 
Disko, Rüdiger (1996): In dubio contra reum. Mehr Intoleranz gegen fremde Arten. Nationalpark 

(4/96): 38-42. 
Disko, Rüdiger (1997): »Grauhörnchen für Bayern«. Nationalpark(3/97): 43-46. 
Drake, James A., Mooney, Harold A., Di Castri, Francesco, Groves, Richard H., Kruger, Fred J., 

Rejmanek, Marcel & Williamson, Mark (Hg.)(l989): Biological invasions. Agiobai perspective 
Scope 37. Chichester, New York, Brisbane (John Wiley & Sons) xxiv + 525. 

Ehrenfeld, David (1997): Das Naturschutzdilemma. In: Ökophilosophie/hg. v. D. Bimbacher. Stuttgart 
(RecIam): 135-I 77. 

Elton, CharIes S. (1958): The ecology of invasions by animals and plants. London (Methuen). 
Engels, Eve-Marie (1993): George Edward Moores Argument der »naturalistic fallacy« in seiner Rele­

vanz für das Verhältnis von philosophischer Ethik und empirischer Wissenschaft. In: Ethische 
Norm und empirische Hypothese/ hg. v. L. H. Eckensberger & U. Gähde. Frankfurt a. M. (Suhr­
kamp): 92-132. 

Erz, Wolfgang (1986): Ökologie oder Naturschutz? Überlegungen zur terminologischen Trennung und 
Zusammenfiihrung. Ber. ANL 10: I 1-17. 

Eser, Uta (1999): Der Naturschutz und das Fremde. Ökologische und normative Grundlagen der Um­
weltethik. Frankfurt/M. (Campus). 

Eser, Uta & Potthast, Thomas (1997): Bewertungsproblem und Normbegriff in Ökologie und Natur­
schutz aus wissenschaftsethischer Perspektive. - Z. Ökologie u. Naturschutz 6: 163- I 7 I. 

Faber, Malte, Manstetten, Rainer & Proops, John (1992): Toward an open future: ignorance, novelty, 
and evolution. In: Costanza, R., Norton, B. G. & Haskell, B. D. (Hg.): Ecosystem Health - New 
goals for environmental management. Washington D.C. & Covelo CA (lsland Press): 72-96. 

FrankeI, Otto H. (1974): Genetic conservation: our evolutionary responsibility. Genetics (XIII. Inter­
national Congress ofGenetics, Symposion on Genetics and Society) 78: 58-65. 

FrankeI, Otto H. & Soule, Michael E. (1981): Conservation and Evolution. Cambridge MA (Cambridge 
University Press). 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 

Fuchs, Manfred (1990): Naturschutzforschung: Abgrenzung, Ziele, Aufgaben. Konzept der Akademie 
für Naturschutz und Landschaftspflege. Laufener Seminarbeiträge (3/90): 6-13. 

Habermas, Jürgen (1983): Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a.M. (Suhr­
kamp). 

Hampicke, Ulrich (1995): Biozentrische und anthropozentrische Naturethik - Randbemerkungen und 
Vorschlag für eine Gesetztesnovellierung. - Schr.-R. f. Vegetationskunde, Sukopp-Festschrift, 27: 
45-52 

Hartmann, Elisabeth, Schuldes, Helga, Kübler, Renate & KonoId, Werner (1995): Neophyten. Biolo­
gie, Verbreitung und Kontrolle ausgewählter Arten. Landsberg (ecomed). 

Heiland, Stephan (1992): Naturverständnis. Dimensionen des menschlichen Naturbezugs. Darmstadt 
(Wissenschaftliche Buchgesellschaft). 

Heringer, Josef K. (1981), Landschaftsbild - Eigenart und Schönheit, Tagungsberichte der Akademie 
für Naturschutz und Landschaftspflege (ANL) 7: 12-22 

Hume, David (1978): Ein Traktat über die menschliche Vernunft. 3. Buch: Über die Moral.Hamburg 
(Meiner). (engl. Orig.: A Treatise ofHuman Nature, 1739) 

Jax, Kurt, Jones, Clive G. & Pickett, Steward T.A. (1998): The self-identity of ecological units. Oikos 
82: 253-264. 

Jonas, Hans (1973): Organismus und Freiheit - Ansätze zu einer philosophischen Biologie. Göttingen 
(Vandenhoeck & Ruprecht). 

Kowarik, Ingo (1996): Auswirkungen von Neophyten auf Ökosysteme und deren Bewertung. Texte des 
Umweltbundesamtes 58: 119-155. 

Krebs, Angelika (1997): Naturethik im Überblick. In: Naturethikl hg. v. A. Krebs. Frankfurt/M. (Suhr­
kamp): 337-379. 

Landespflege, Deutscher Rat für (1988): Zur Umweltverträglichkeitsprüfung. Gutachtliche Stellung­
nahme und Ergebnisse eines Kolloquiums des Deutschen Rates für Landespflege. 

Leopold, Aldo (1970): A Sand County Almanach - with Essays on Conservation from round river. 
Ballantine Books, New York, 295 S. (Orig. bei Oxford University Press 1949 und 1953). 

Lohmeyer, Wilhelm & Sukopp, Herbert (1992): Agriophyten in der Vegetation Mitteleuropas. Bonn­
Bad Godesberg (BfANL). 

Lorenz, Konrad (1973): Die acht Todsünden der ziviliserten Menschheit.- München (Piper). 
Midgley, Mary (1994): The end of anthropocentrism? In: Philosophy and the natural environment! hg. 

v. R. Attfield & A. Belsey. Cambridge (University Press): 103-112. 
Mieth, Dietmar (1995): Ethische Evaluierung der Biotechnologie. In: Schell, T. v. & Mohr, H. (Hg.): 

Biotechnologie - Gentechnik. Eine Chance für neue Industrien. Berlin (Springer): 505-530. 
Moore, George Edward (1978): Principia ethica. Revised edition. Cambridge (Cambridge University 

Press). (Orig. 1903). 
Myers, Norman (1979): The sinking ark - a new look at the problem of disappearing species. Oxford 

(Pergamon Press). 
Norton, Bryan G. (1991): Toward unity among environmentalists. New York,Oxford (Oxford Univer­

sity Press). 
Ott, Konrad (1996): Wie ist eine diskursethische Begründung von ökologischen Rechts- und Moralnor­

men möglich? In: ders.: Vom Begründen zum Handeln. Aufsätze zur angewandten Ethik. Tübingen 
(Attempto): 88-128. 

Ott, Konrad (1997): Ipso Facto. Zur ethischen Begründung normativer Implikate wissenschaftlicher 
Praxis. FrankfurtlM. (Suhrkamp). 

Pfordten, Dietmar von der (1986): Ökologische Ethik (Reinbek). 
Pickett, Steward T. A., Parker, V. Thomas & Fiedler, Peggy L. (1992): The new paradigm in ecology: 

implications for conservation biology above the species level. - In: Fiedler, P. L. & Jain, S. K. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 95 

(Hg.): Conservation biology. The theory and practice of conservation, preservation and manage­
ment. New York (Chapman & Hall): 65-88. 

Pickett, Steward T. A. & White, Peter S. (Eds.) (1985a): The ecology ofnatural disturbance and patch 
dynamics. San Diego & New York (Academic Press) 

Popper, Kar! R. (1984): Logik der Forschung, 8. Aufl. (Dt. Erstausgabe 1934) Tübingen (Mohr). 
Potthast, Thomas (1996): Die Methode diskursiver Leitbildentwicklung, die Rolle der Ethik und das 

»Bewertungsproblem« aus einer wissenschaftsethischen Perspektive. BTU Cottbus Aktuelle Reihe 
8/96: 18-29. 

Potthast, Thomas (1999): Die Evolution und der Naturschutz. Zum Verhältnis von Evolutionsbiologie, 
Ökologie und Naturethik. Frankfurt a.M. (Campus). 

Reichholf, Josef H. (1996): In dubio pro reo! Mehr Toleranz für fremde Arten. Nationalpark (2/96): 
21-26 

Reichholf, Josef H. (1997): Sine Ira et Studio. Nationalpark (2/97): 19-21. 
Remmert, H. (1991): The mosaic-cycle concept of ecosystems - an overview. - In: ders. (Hg.) The 

mosaic-cycle concept of ecosystems. Berlin (Springer): 1-21. 
Schiemann, Gregor [Hg.] (1996): Was ist Natur? Klassische Texte zur Naturphilosophie München 

(dtv). 
Schweitzer, A. (1981): Kultur und Ethik. München (C.H. Beck). (Orig. 1923) 
Spaemann, Robert (1980): Technische Eingriffe in die Natur als Problem der politischen Ethik. In: 

Ökologie und Ethik! hg. v. D. Bimbacher. Stuttgart (Reclam): 180-206. 
Sukopp, Ulrich & Sukopp, Herbert (1993): Das Modell der Einführung und Einbürgerung nicht einhei­

mischer Arten. Ein Beitrag zur Diskussion über die Freisetzung gentechnisch veränderter Kultur­
pflanzen. GAlA 2(5): 267-288. 

Trepl, Ludwig (1995): Die Landschaft und die Wissenschaft. In: Umwelt- und Naturschutz am Ende 
des 20. Jahrhunderts. Probleme, Aufgaben und Lösungen! hg. v. K.-H. Erdmann & H. G. Kasten­
holz. Ber!in, Heidelberg, New York (Springer): 11-26. 

Valsangiacomo, Antonio (1998): Die Natur der Ökologie. Anspruch und Grenzen ökologischer Wis­
senschaften. Zürich (vdfHochschulver!ag). 

Weber, Max (1904): Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis. In: 
Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre/ hg. v. J. Winckelmann (6. Aufl. 1985). 
Tübingen (Mohr): 146-214. 

Weizsäcker, Christine von & Weizsäcker, Emst-Ulrich von (1986): Fehlerfreundlichkeit als Evoluti­
onsprinzip und Kriterium der Technikbewertung. Universitas 41: 791-799. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eser & Potthast 1999 Folie 1 

Naturschutz 

• Erhaltung und Entwicklung der Vielfalt aller 
Organismenarten und der rur sie notwendigen 
Lebensbedingungen sowie »typischer« Landschaften 

• von Bewertungen abhängig, die zu begründen sind 

Ökologie 

• Lehre von den Beziehungen der Lebewesen 
untereinander und zu ihrer Umwelt 

• Zweig der Naturwissenschaft 
• prinzipiell wertfrei und objektiv 

Ethik 

• Ermittlung und Rechtfertigung richtigen oder guten 
Handelns, bezogen auf bestimmte Situationen, 
Personen und Institutionen 

• Theorie der Moral: Analyse, Kritik und Begründung 
• rational und intersubjektiv: Begründung durch 

Argumentation 

97 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Folie 2 Eser & Potthast 1999 

Objektivität 

• Intersubjektivität 
• bei empirischen Wissenschaften: 

Wiederholbarkeit von Beobachtung und 
Experiment 

• Unabhängigkeit von individuellen 
Eigenschaften und Fähigkeiten bestimmter 
Personen (Subjektunabhängigkeit) 

• nicht: Wahrheit als Übereinstimmung mit der 
Wirklichkeit. 

Wertfreiheit 

• prinzipielle Freiheit empirischer 
Wissenschaften von Wertungen 

• Unmöglichkeit von Werturteilen, die allein auf 
Beschreibung und Erklärung beruhen 

• außerwissenschaftliche Herkunft von 
moralischen Werten und Normen 

• nicht: tatsächliche Wertneutralität der 
Wissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eser & Potthast 1999 Folie 3 

Sechs Ebenen der »Bewertung« 

• Naturschutzfachlich 
Bewertung von Flächen, möglichen Eingriffsfolgen etc. als 
Teil eines planerischen Verfahrens 

• Praxisorientiert 
Beurteilung der in Bewertungsverfahren verwendeten Ziele 
und Kriterien hinsichtlich ihrer Handhabbarkeit 

• Naturwissenschaftlich 
Beurteilung der Angemessenheit und Gültigkeit der wissen­
schaftlichen Theorien und Begriffe, welche Voraussetzung 
naturschutzfachlicher Bewertungen sind 

• Ethisch 
Prüfung und Begründung der moralischen Angemessenheit 
von Zielen, Mitteln und Kriterien im Naturschutz allgemein 
und bei konkreten Entscheidungen 

• Strategisch 
Beurteilung der Durchsetzbarkeit und des möglichen 
Erfolgs auf der politisch-administrativen Ebene 

• Politisch-administrativ 
Abwägung aller gesellschaftlichen Aspekte (z. B. sozialer, 
ökonomischer, naturschutzfachlicher) unter juristischen, 
politischen und administrativen Gesichtspunkten 

99 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Folie 4 Eser & Potthast 1999 

Fundamentale Instanzen zur 
Begründung der Moral: 
naturethische Beispiele 

Religion 
»Pflanzen und Tiere sind Geschöpfe Gottes. Menschen sind nach 
dem Willen Gottes zur Achtung und Erhaltung der gesamten 
Schöpfung verpflichtet.« 

Natur 
»Natürliche Systeme zeigen die Prinzipien der Vielfalt, der Nach­
haltigkeit oder des Recycling. Wir sollen der Natur folgen und 
solchen Prinzipien auch moralische Gültigkeit verleihen.« 

Kultur 
»Jede Kultur oder Gesellschaft bestimmt, wie ihre Mitglieder mit 
dem Reichtum der Natur zum individuellen oder kollektiven Wohl 
umzugehen haben. Diese vorfindliehe Moral ist for alle 
verbindlich. « 

Gefühl 
»Wenn ich sehe, wie ein Affenrudel sein Leben genießt, fohle ich, 
daß diese Lebewesen einen von mir unabhängigen Selbstwert 
haben. Dieser weckt in mir ein Gefühl der Achtung, dem ich zu 
folgen geneigt bin.« 

Vernunft 
»Alle heutigen Menschen und die nach uns Lebenden brauchen und 
wollen Natur. Niemand kann vernünftigerweise wollen, daß wir und 
unsere Nachkommen in einer vergifteten und biologisch verarmten 
Welt leben.« 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eser & Potthast 1999 Folie 5 

Wie kann die moralische Relevanz der 
Natur begründet werden? 

anthropozentrische Auffassung 

Ethische Begründung bezieht sich allein auf Menschen 
instrumentell: Nutzungsfähigkeit der Natur 
nicht-instrumentell: Wertschätzung der Natur durch 

Menschen über unmittelbare Nützlichkeit hinaus 

physiozentrische Auffassung 

Ethische Begründung ohne jeden Bezug auf Menschen 
pathozentrisch: Leidensfähigkeit von Lebewesen 
biozentrisch: Selbstwert des Lebens 

101 

egalitär: Lebenswert aller Lebewesen ist gleich 
abgestuft: Lebenswert nimmt mit Organisationshöhe 

der Lebewesen zu 
ökozentrisch: Se1bstwert von Ökosystemen 

inklusive Auffassung 

Menschen sind von Natur (auch) in der ethischen 
Begründung nicht zu trennen. Der Versuch, Mensch oder 
Natur in den Mittelpunkt der Begründung zu stellen, ist 
daher irreführend 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Folie 6 Eser & Potthast 1999 

Welchen Wert hat Natur oder haben 
einzelne Natur-Objekte? 

Gebrauchswert 
(instrumenteller Wert) 

Natur'-----Mensch 

Natur ist wertvoll, weil sie bestimmten Zwecken oder 
Zielen von Menschen dienlich ist 

Selbstwert 
(intrinsischer Wert) 

Natur'----Mensch 

Natur ist »an sich« wertvoll, auch ohne daß 
Menschen sie wertschätzen 

Eigenwert 
(inhärenter Wert) 

Natur~---Mensch 

Natur ist wertvoll, weil Menschen eine nicht an Nutzung 
interessierte Beziehung zu ihr haben, sie also 

»um ihrer selbst willen« wertschätzen 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Eser & Potthast 1999 Folie 7 103 

Mittlere Prinzipien 
für den Umgang mit Natur 

• Nicht-Schadensprinzip 
Handlungen, die Menschen und Natur nicht schaden, 
sind solchen vorzuziehen, die ihnen Schaden zufiigen. 

• Wohltuensprinzip 
Handlungen, die das Wohlergehen von Menschen und 
Natur fordern, sind solchen vorzuziehen, die dies nicht 
tun. 

• Berücksichtigung der Bedürfnisse zukünftiger 
Generationen 
Handlungen, die mit dem Wohlergehen zukünftiger 
Generationen vereinbar sind, sind solchen vorzuziehen, 
die das Wohlergehen zukünftiger Generationen 
einschränken. 

• Achtung der Selbstbestimmung des Menschen 
Handlungen und Normen, denen alle Betroffenen aus 
freien Stücken zustimmen können, sind solchen vorzu­
ziehen, die man gegen ihren Willen durchsetzen muß. 

• Freier Zugang zu allen Informationen 
Die aufgeklärte Zustimmung aller Betroffenen zu 
bestimmten Handlungen oder Normen setzt ungehinder­
ten Zugang zu allen relevanten Informationen voraus. 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Folie 8 Eser & Potthast 1999 

Naturschutzbegründungen und 
Schutzstrategien: 

Welche Maßnahmen lassen sich auf 
welche Weise ethisch begründen? 

Idealisiertes Fallbeispiel 

Schutzstrategie => extensive Pflege »Hände 
Moralphilosophische Position ~ Nutzung weg« 

am Gebrauchswert orientierte 
Anthropozentrik 

Anthropozentrik und 
Eigenwert von Arten 

Anthropozentrik und 
Eigenwert der Kulturgeschichte 

Anthropozentrik und 
Eigenwert natürlicher Prozesse 

Biozentrik: 
Selbstwert aller Arten 

Ökozentrik: 
Selbstwert natürlicher Prozesse 

Inklusive Position 

++ Maßnahme folgt fast zwangsläufig aus dem angeführten Argument 
+ Maßnahme ist mit dem angefiihrten Argument zu rechtfertigen 
(+) Maßnahme läßt sich mit diesem Argument nur mit Mühe rechtfertigen 

Maßnahme läßt sich mit diesem Argument nicht rechtfertigen 
? läßt sich pauschal nicht beurteilen, kommt auf den konkreten Einzelfall an 

https://doi.org/10.5771/9783845261447 - am 19.01.2026, 21:02:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845261447
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Vorwort
	I.  Was hat Naturschutz mit Ethik zu tun?
	II.  Naturschutz, Ökologie und Ethik: Notwendige Begriffsklärungen
	1.  Was ist Naturschutz?
	1.1.  Wer sind die Akteure im Naturschutz?
	1.2.  Was ist Natur?
	1.3.  Zu den Unterschieden von Naturschutz, Umweltschutz, Tierschutz

	2.  Was ist Ökologie?
	2.1.  Zur Wertfreiheit der Ökologie
	2.2.  Zur Objektivität der Ökologie

	3.  Was ist Ethik?
	3.1.   Zum Unterschied von Ethik und Moral
	3.2.   Zum Unterschied von Ethik und Recht

	4.  Der Sein-Sollen-Fehlschluß und das Bewertungsproblem im Naturschutz
	4.1.  Der Sein-Sollen-Fehlschluß
	4.2.  Das Bewertungsproblem
	4.3.  Zum Unterschied von Zielen, Mitteln und Kriterien


	III.  Moralphilosophische Grundlagen
	1.  Welchen Status haben moralische Urteile?
	1.1.  Können wir wissen, was gut ist?
	1.2.  Sind moralische Urteile verbindlich?
	1.3.  Gibt es kulturunabhängige Kriterien von gut und schlecht?
	1.4.  Theorie und Praxis der Statusbestimmung moralischer Urteile

	2.  Begründung der Moral
	3.  Prinzipien oder Handlungsfolgen?
	4.  Vorbedingungen der Einigung über moralische Fragen

	IV.  Naturschutz und Ethik
	1.  Umweltethik, Naturschutzethik, Naturethik
	2.  Warum ist die Natur moralisch relevant?
	3.  Hat die Natur Rechte?
	3.1.   Zur Gegenseitigkeit von Rechten und Pflichten
	3.2.   Der Grundsatz »Sollen impliziert Können«

	4.  Welchen Wert hat die Natur?
	5.  Naturethische Prinzipien mittlerer Reichweite

	V.  Naturschutzbegründungen und Schutzstrategien in der Praxis: Warum welche Natur auf welche Weise schützen?
	1.  Anthropozentrik
	1.1.  Gebrauchswert der Natur
	1.2.  Eigenwert von Arten
	1.3.  Eigenwert kulturgeschichtlicher Objekte
	1.4.  Eigenwert natürlicher Prozesse

	2.  Physiozentrik
	2.1.  Selbstwert von Arten
	2.2.  Selbstwert natürlicher Prozesse

	3.  Inklusive Position

	VI.  Zu den Schwierigkeiten »ökologischer« Naturschutzbegründungen: Zwei Fallbeispiele
	1.  Ethische Aspekte der Neophytenproblematik
	1.1.  Probleme durch fremde Arten?
	1.2.  Zur Wertfreiheit der Neophytenforschung
	1.3.  Mit welchen Naturschutzwerten konfligiert die Ausbreitung von Neophyten?
	1.4.  Welche Werte sind in der öffentlichen Debatte noch zu berücksichtigen?

	2.  Evolution und Naturschutz. Zum Verhältnis von Evolutionsbiologie, Ökologie und Naturethik
	2.1  Ökologie und Evolutionsbiologie als Grundlage der Naturschutztheorie
	2.2  Evolution und Naturschutzziele: naturschutzpraktische Aspekte
	2.3.  Grundlegende Fragen der Begründung von Evolution als Schutzziel
	2.4  Zwei unterschiedliche Naturkonzeptionen in der Begründung zur Sicherung der Evolutionsprozesse


	VII.  Fazit: Die Rolle der Ethik im Naturschutz
	Literatur
	Anhang: Folienvorlagen

