Lebenssoziologie -
eine intensive Wissenschaft

Robert Seyfert

Die Lebenssoziologie hat sich in den letzten Jahrzehnten ohne Zweifel zu einer
veritablen Wissenschaft des Sozialen formiert.! Dabei handelt es sich jedoch
nicht um eine Wissenschaft im klassischen Sinn, nicht um eine >Kénigswis-
senschafts, die mit etablierten Theoremen, kanonisierten Lektiiren und festen
Wissensbestinden operieren wiirde. Vielmehr hat sich die lebenssoziologische
Wissenschaft nicht nur als exzentrische, sondern auch als intensive Wissen-
schaft erwiesen. Um deren Darstellung soll es in diesem Kapitel gehen.

Im Anschluss an die im Band bis hier dargestellten theoriehistorischen
Arbeiten, theoretischen Konzepten, empirischen Einzelfallstudien und kriti-
schen Auseinandersetzungen soll in diesem abschlieffenden Kapitel die Le-
benssoziologie als eigenstindige Wissenschaft vorgestellt werden. Das umfasst
die Diskussion eines Theorieprogramms, einer Methode und die Durchfiih-
rung einer exemplarischen Fallstudie. Die Theorie setzt sich aus zentralen
Schliisselbegriffen zusammen. Diese beziehen sich auf Begriffe, die in diesem
Band bereits Erwihnung gefunden haben: auf die Begriffe des Werdens, der
Intensitit und des Mehr-als-Lebens, dariiber hinaus aber auch auf eine spezi-
fische Differenztheorie — die nicht von einem konstitutiven Auflen, sondern
von einem konstitutiven Zwischen ausgeht —; und auf die Konzepte der Affektivi-
tit, Suspension und Interpassivitit. Im Anschluss daran entwickelt der Aufsatz
auch eine spezifisch lebenssoziologische Methode, die Intensititsanalyse, die
illustrativ an einer empirischen Fallstudie zu algorithmischen Praktiken im
»automatischen< Borsenhandel durchgefithrt wird.

1| Man kann ganz verschiedene Autoren und Texte dazu zdhlen, fokussiert findet
man diese Wissenschaft z.B. bei Maffesoli 1986, 1988; Lash 2005, 2006, 2010; Kel-
ler 2004, 2006; Seyfert 2006, 2007, 2008, 2011; Delitz 2008, 2010, 2015; Ruggieri
2017, sowie in den Beitrdgen in diesem Band.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Robert Seyfert

1. ELEMENTE EINER LEBENSSOZIOLOGISCHEN THEORIE
Emergenz: Das Auftauchen des Lebens in der Theorie

Helmuth Plessner hat das Auftauchen des Konzepts des Lebens in den Stufen
des Organischen und der Mensch als Spezifikum des 20. Jahrhunderts bestimmt
(Plessner 1975: 3). Das Auftauchen ist in Form des Konzepts der Emergenz eines
der entscheidenden Theoreme der Lebenstheorien selbst (Driesch 1921b). Der
Emergentismus ist eine Theorie diskontinuierlicher Uberginge, der Bildung
von Ganzheiten, die nicht aus den Eigenschaften der Elemente erklirt werden.
Bekanntermaflen ist Durkheims Idee der sozialen Tatbestinde vom Emergen-
tismus geprigt: Soziales lisst sich nicht auf die Interessen, Motive und Hand-
lungen von Individuen zurtickfithren. Die wissenschaftshistorischen Bezugs-
linien der Lebenssoziologie sind jedoch vielfiltig. Sie entstammen der Biologie,
genauso wie der Philosophie und Soziologie, und sie finden sich im Denken von
Autoren wie Charles Darwin, Hans Driesch, Henri Bergson, Jakob von Uexkiill,
Emile Durkheim, Gabriel Tarde und Georg Simmel, um nur einige zu nennen.

Die Lebenssoziologie gewinnt aus diesen heterogenen Theorien und em-
pirischen Beobachtungen ein ganz eigenstindiges Paradigma, das sich nicht
aus einer einzelnen Theorie (der Biologie oder des Vitalismus) umstandslos
ableiten liefe (Seyfert 2008: 4691). Mit anderen Worten, sie entwickelt ihre
Theorie selbst mithilfe emergenztheoretischer Verfahren: Sie ist auf keine der
Theorien zurtickfithrbar, auf die sie sich bezieht. Zum einen eignet sich le-
benssoziologisches Denken diese Theorien genuin soziologisch an, ganz im
Gegensatz beispielsweise zum Sozialdarwinismus und Behaviorismus, die das
Soziale durch den Riickgriff auf biologische Theorien gleichsam biologisieren.
Das heifdt, die lebenssoziologischen Theorien des Sozialen und der Gesell-
schaft stehen nicht auf einer biologischen Grundlage. Zum anderen erginzt
die Lebenssoziologie rein formalistische Theorien wie die des Emergentismus
durch einen spezifisch inhaltlichen Aspekt, z.B. durch die Einfithrung der Ka-
tegorien des Werdens, der Dauer und der Intensitit.

Jenseits dieser emergenztheoretischen Entwicklung eines eigenstindigen
Theorieprogramms geht auch die lebenssoziologische Analyse emergenztheo-
retisch vor. Das soziale Leben wird als ein heterogenes »Gefiige«? verstanden,
das aus der Verbindung verschiedenster Elemente hervorgeht und das dabei
seine eigenen Formen des Werdens, seine eigenen Rhythmen und insgesamt
eine spezifische Eigengesetzlichkeit hervorbringt. Die Lebenssoziologie be-
schrinkt sich also nicht auf die Analyse organischer Dinge, sondern widmet

2 | Dass derdurch die deutsche Ubersetzung der Arbeiten von Deleuze/Guattari ins Feld
gekommene Begriff des »Gefliges« keine ganz gliickliche Begriffsbildung ist (insofern er
etwas Starres assoziiert), darauf habe ich woanders hingewiesen (Seyfert 2011: 26).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

sich immer auch der Analyse vitaler individueller und kollektiver Gefiige. Es
geht um das Auftauchen einer eigengesetzlichen Bewegung, eines »Vitalismus
der sozialen Institutionen« (Hauriou 1965: 66).

Die Analysen der Lebenssoziologie beginnen insofern nicht ausgehend
von klassischen Unterscheidungen wie organisches vs. anorganisches Leben,
menschliches vs. tierisches Leben, tierisches vs. pflanzliches Leben etc., son-
dern vielmehr ausgehend von der Frage, welche Mischungsverhiltnisse mit
welcher Dichte iiberhaupt zu vitalen Erscheinungen fithren. So besteht die
zentrale lebenssoziologische Frage dann darin, wie organische, anorganische
und artifizielle Elemente zu mischen sind, so dass ein vitales Sozialgebilde aus
ihnen hervorgeht. Gilles Deleuze und Félix Guattari sagen demgemiR:

»Die organischen Schichten schopfen das Leben [...] nichtvoll aus [...] Das Leben ist um
so intensiver und kraftvoller, je anorganischer es ist. Und es gibt beim Menschen auch
noch nichtmenschliche Arten des Werdens, die die anthropomorphen Schichten von
allen Seiten Giberschwemmen« (Deleuze/Guattari 2002: 697).

Welche materiellen Elemente (Reliquien, Totems, Infrastrukturen etc.) sind
notwendig, um ein Kollektiv (eine Stadt, einen Stamm etc.) emergieren zu las-
sen? Welche Handlungen (Rituale, Interaktionen etc.) sind notwendig, um die
Intensitit des sozialen Vitalismus so zu steigern, dass man von >lebendigenc
Gemeinschaften sprechen kann?

Hier deuten sich zugleich Anschlusspotentiale der Lebenssoziologie an
andere Forschungszweige an, z.B. an den Neo-Materialismus (Bennett 2010;
Coole/Frost 2010), den Post-Humanismus (Wolfe 2003; Haraway 2003) und
die Theorien des Artificial Life (Langton 1995). Leben ist nicht eine bestimmte
(z.B. menschliche) Existenzform, sondern eine Form sozialer Beziehungen,
durch die Elemente aller Art in ein kollektives Gefiige hineingezogen werden.
Dabei ist es unerheblich, ob diese Elemente anthropologischer, organischer,
anorganischer oder artifizieller Natur sind.

Im Zitat von Deleuze und Guattari findet sich nicht allein die Uberwin-
dung der klassisch vitalistischen Unterscheidung von organischer und anorga-
nischer Natur, sondern auch eine Umstellung von einem Denken in Struk-
turen zu einem Denken in Prozessen. Eine Ordnung ist hier keine Struktur,
sondern ein Strémen und Uberschwemmen, mit anderen Worten: eine Ord-
nung im Werden (Delitz 2010; Seyfert 2014a). Wir hatten den Begriff des Wer-
dens bereits als einen der zentralen Begriffe der Lebenssoziologie angekiindigt
und wollen ihn hier spezifizieren.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

375


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Robert Seyfert

Werden

In der Lebenssoziologie hat der Begriff des Werdens eine gewisse Zentralitit.
Sie operiert nicht mit Axiomen und Definitionen, sondern mit >hydraulischen
Modellens, denn sie stellt das, was in anderen Wissenschaften nur als Phase
des Ubergangs gilt, ins Zentrum der Forschung: Sie macht aus dem »Werden
als solches ein Modell« (Deleuze/Guattari 2002: 495). Die Idee des Werdens,
die vor allem im Anschluss an die Rezeption von Deleuze und Guattari wieder
in den Blick gekommen ist, ist eine genuin bergsionianische Idee. Heike Delitz
hat diese Idee theoriehistorisch, theoriesystematisch und mit Hinblick auf ihre
Analysepotentiale umfinglich ausgearbeitet (2014, 2015, vgl. ihren Beitrag in
diesem Band).

Bei Bergson ist die Einfiihrung des Konzepts des Werdens Ausdruck einer
gewissen Unzufriedenheit mit den verfiigbaren wissenschaftlichen Methoden
(Seyfert 2000). Es geht ihm darum, prizise zu sein und das (soziale) Leben
in seiner Ginze zu erfassen. Diesem Anspruch schliefdt die Lebenssoziologie
sich an. Im Gegensatz zur phinomenologisch geprigten Lebensphilosophie
bestimmt sich die lebenssoziologische Methode nicht durch individuelles Erle-
ben und subjektive Erfahrung (Schrage 2004: 298), sondern durch méglichst
allumfingliche und prizise Beschreibungen, Analysen und Interpretationen
des sozialen Lebens. >Prizise sein«< heifit fiir Bergson: »nichts beiseite zu las-
sen« (Bergson 198s: 31). In diesem Zusammenhang ist Bergsons Appell einzu-
ordnen, das radikale Werden nicht zu vernachlissigen. Das richtet sich gegen
die klassischen Modelle der Soziologie und Philosophie, die in der Frage des
Werdens stets auf Ordnung fokussieren — was etwas war und was es wird — sel-
ten aber auf das Werden selbst. Es wird stets ausgehend von einem Anfangs-
und Endzustand gedacht, niemals aber von der Mitte her.

Dieser Appell ist nach wie vor aktuell, denn auch fiir die sozial- und kultur-
wissenschaftliche Forschung gilt, dass sie dazu tendiert, das radikale Werden
auszuschalten. Sie operiert im Denken von Strukturen und Ordnungen, die in
einen kausalen Zusammenhang gebracht werden miissen und dadurch gerade
das unvorhersehbare Anders-Werden konzeptionell ausblenden. Bergson hatte
das als Denken in intellektuellen Begriffen (oder auch in denen der Ordnung)
beschrieben und als Erginzung ein Denken in >intuitiven< Begriffen vorge-
schlagen. Intuition bezieht sich bei ihm nicht auf eine dunkle Eingebung der
Seele, um irgendwie individuelles oder instinktives Erspiiren der Wahrheit, es
geht nicht um wissenschaftliche Abkiirzungen. Intuition erfasst das Werden,
wohingegen der Intellekt entzeitlichte, vorgestellte Strukturen erfasst: hier das
Werden, dort Kausalverhiltnisse »im Raums, oder zeitliche Prozesse, die ver-
raumlicht werden. Bergsons Kritik richtet sich dagegen, zeitliche Prozesse als
Kausalverhiltnisse zu denken, in denen das Gestern die Ursache des Heute
ist und sich auch so analytisch erschlieflen lisst. Demgegentiber ist die Zeit

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

als Werden kein Kausalverhiltnis, sondern beriicksichtigt immer auch ein An-
ders-Werden, das sich nicht umstandslos aus der Vergangenheit erschlieffen
lasst. Es umfasst qualitative Spriinge oder wie wir es spiter nennen werden:
Intensitdtsdifferenzen.

Es gibt durchaus gute, vor allem pragmatische Griinde, hinsichtlich der
Zeit kausale Raumbegriffe zu verwenden. In der Regel stellt ihre Verwendung
den Versuch dar, das Leben des Alltags in den Griff zu bringen. Das ist eine
vor allem praktische Notwendigkeit. So weist Bergson darauf hin, dass Zeit
kausal zu denken vor allem in handwerklichen Bereichen unumginglich ist.
Handwerkliches Handeln hat ein konkretes Ziel, und dieses ist selten der Weg
bzw. das Werden:

»Um zu handeln, aber beginnen wir damit, uns ein Ziel zu setzen [sic!]; wir machen einen
Plan und gehen dann zu den Einzelheiten des Mechanismus lber, mit dem er verwirk-
licht werden soll. Dieses letztere Verfahren ist nur méglich, wenn wir wissen, womit wir
rechnen kdnnen. Wir miissen in der Natur Ahnlichkeiten herausgehoben haben, die uns
erlauben, auf die Zukunft vorzugreifen. Folglich miissen wir, bewufit oder unbewuft, das
Gesetz der Kausalitat zur Anwendung gebracht haben« (Bergson 2013: 58f.).

Zeit kausal zu denken heifit, direkte Verbindungen herzustellen, Skalen und
lineare Abfolgen zu denken. Als Handwerker muss man, um iiberhaupt han-
deln zu konnen, das radikale Werden gerade wegdenken. Das heifit aber, dass
das radikale Werden deswegen nicht verschwindet. Es taucht dann in Form
unvorhersehbarer Ereignisse wieder auf. Dabei handelt es sich um Ereignisse,
die die Handwerkerin zwar hinzunehmen bereit ist, nie aber als konstitutiv
fur ihr Handeln ansieht. Das Gegenteil zum handwerklichen Denken bildet
das kiinstlerische Denken, das zwar auch handwerklich sein kann, aber eben
konstitutiv nicht in temporalen Kausalketten denkt. Mit anderen Worten, die
Kunst operiert fast ausschlieflich mit dem radikalen Werden, in dem die Zu-
kunft keine lineare Beziehung zur Vergangenheit hat bzw. haben soll.

Mit Bergsons Appell ist nun die Kritik verbunden, dass wissenschafiliches
Denken oft allein im Denken des Handwerks verbleibt. Aber wissenschaftli-
ches Denken ist nicht an dessen pragmatische Begrenzungen gebunden. Es
muss sich insofern auch nicht denselben Limitierungen hingeben. Statt die
Abweichung und permanente Unerwartbarkeit in Konzepten unvorhersehba-
rer Ereignisse zu verbannen, kann man sie hier gleichsam als Kennzeichen
des sozialen Lebens ansehen. Bergson geht es also nicht um die Ersetzung
von abstrakten Raum- und Ordnungsbegriffen durch Begriffe des Werdens.
Sein Ausgangspunkt ist vielmehr eine Kritik an der umgekehrten Praxis, die
in der Wissenschaft dominiert, nimlich alles in Begriffen des Raumes zu den-
ken. So ist es in der Soziologie viel iiblicher, die Stadt als eine rdumliche (bzw.
quasi-riumliche, >sozialriumliche<) Angelegenheit zu erschlieflen, als sie tiber

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

377


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Robert Seyfert

ihre verschiedenen Rhythmen zu bestimmen. Es ist viel iiblicher, die Stadt als
rdumliche Struktur (der sich verteilenden und zerstreuenden Milieus, Klas-
sen, Schichten, Subkulturen) und nicht als Gefiige des Werdens zu denken.

Fiir ein Denken in Begriffen des Werdens steht nun die Intuition als Me-
thode. Die Methode besteht nach Bergson aus drei Schritten: Erstens muss es
darum gehen, ein Problem richtig zu stellen. Oft gehen wir dagegen davon aus,
dass man die Losung fiir ein bereits existierendes Problem zu finden hat. Das
ist das Denken des Handwerkers. Das tibersieht allerdings, dass die Lésung
bereits im Problem selbst enthalten ist. Es muss sich dann nur noch jemand
finden, der die Losung findet. Die Losung fiir ein Problem zu finden ist Hand-
werk, weil es sich auf allein auf ein bereits bestimmtes Ziel konzentriert. Wer
dagegen das Werden in den Blick nehmen will, der muss ein Problem erfinden.
Zweitens muss man die Momente der Emergenz, des Auftauchens von We-
sensunterschieden erkennen. Wer kausal denkt, kennt nur graduelle Unter-
schiede. Das Werden ist aber nicht nur der Ubergang von einer Ursache in die
Wirkung, sondern oft auch ein radikales Anderswerden: Differenz. Wesensdif-
ferenzen findet man nicht im Raum, sondern nur in der Zeit (Seyfert 2006:
205f.). Drittens miissen wir lernen, in Begriffen der Zeit zu denken. Dazu ist
es notig, die eigene Dauer zu verlassen und »beliebig zahlreiche Zeitrhythmen
unterscheiden zu lernen« (Bergson 1985: 208). Diese Methode arbeitet mit ver-
zeitlichten Problemen — alle empirischen Probleme sind dabei (im Rahmen
einer Soziologie) entlang der Rhythmen sozialer Dinge zu stellen. Insofern
handelt es sich bei Bergsons Intuitionsbegriff um eine wissenstheoretische Er-
ginzung zum abstrakten Denken. Beide zusammen, Intellekt und Intuition,
ergeben die lebenssoziologische Methode.

Oder noch einmal anders formuliert: Werden tibersetzt sich in der lebens-
soziologischen Forschung durch die Ersetzung des Strukturbegriffs in einen
Stromungsbegriff: Formen des Sozialen und der Gesellschaft bestimmt man
dann nicht anhand der Anordnung verschiedener Elemente, so wie der Struk-
turalismus Verhiltnisse im sozialen Raum verortet, sondern durch Ordnungs-
muster von Strédmen (Seyfert 2007). Das Stromen wird selbst zur Form bzw.
es hat Formen.

Es hat sich im Zusammenhang mit dem Werden bereits angedeutet: Der
zentrale Kern des lebenssoziologischen Konzepts des Werdens steht im Zu-
sammenhang mit einem Anders-Werden, mit dem Auftauchen von Wesens-
differenzen. Insofern beruht die lebenssoziologische Methode nun wiederum
auf einer spezifischen Form der Differenztheorie, einer Theorie konstitutiver
Differenz.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Differenz als konstitutives Zwischen

In beiderlei Hinsicht, in Fragen der Emergenz und in Fragen des Werdens ist
die hier angesprochene Theoriekonstruktion ausgesprochen differenztheore-
tisch. Differenztheoretisch heifit lebenssoziologisch gedacht: (soziale oder ge-
sellschaftliche) Einheit ausgehend von der Differenz zu denken. Dabei geht es
nicht darum, Einheit als einen Prozess der Differenzierung von etwas ande-
rem zu denken, z.B. in Abgrenzung gegen eine Umwelt, oder vom konstituti-
ven AufSen, wie Differenz in der Systemtheorie und Hegemonietheorie in der
Regel verstanden wird. Vielmehr wird sie als konstitutives Zwischen verstanden:
Nicht das System unterscheidet ein Hier vom Dort, eine Innenwelt von einer
Umwelt, vielmehr entsteht Innen und Auflen ausgehend von der Mitte, aus
dem Zwischen, aus der Falte, die zwei Seiten teilt: »eine >Zwiefaltung, ein
»Zwischen-Zwei« in dem Sinne, dass sich die Differenz differenziert« (Deleu-
ze 1995: 24). Das Spezifikum dieser differenztheoretischen Methode besteht
also in der Bestimmung der Differenz als konstitutives Zwischen, und in der
entsprechenden methodischen Fokussierung auf Intensitit (im Gegensatz zu
extensiven Methoden, die sich mit Verteilungen und Strukturen beschiftigen).
Differenz als konstitutives Zwischen heifst dabei auch nicht Differenz als evo-
lutionire Ausdifferenzierung, in deren Rahmen ein System immer gréflere
Komplexitit gewinnt, noch heift es Etablierung innerer Kohirenz in Abgren-
zung gegen einen Anderen (wie etwa in Carl Schmitts Freund-Feind-Schema).
Die Differenz konstituiert vielmehr beide Seiten gleichurspriinglich.

In klassischen Darstellungen zur Geschichte der soziologischen Theo-
rie wird dieses Spezifikum der Differenztheorien oft iibersehen, ordnet man
doch sowohl Georg Simmel als auch Emile Durkheim in der Regel als Dif-
ferenzierungstheoretiker ein, die ihre Ansitze in Aneignung der Evolutions-
theorie Charles Darwins entwickelt haben. Hier versteht man unter Differenz
ausschliefllich Prozesse interner Ausdifferenzierung. Obwohl solche Diffe-
renzierungsprozesse (von den archaischen zu modernen Gesellschaften) als
sozialevolutionidr bezeichnet worden sind, und als solche oft mit den Arbeiten
Durkheims in Verbindung gebracht werden (als frither Vertreter des Struktur-
funktionalismus!), gibt es gerade bei Durkheim eine andere Form der Diffe-
renztheorie, die sich paradoxerweise auch auf Darwin bezieht, dabei aber eine
ganz anderes Konzept der Differenz entfaltet, nimlich in der Tat ein Konzept
des konstitutiven Zwischens.

Dieses Konzept wendet (implizit) Durkheim beispielsweise in seiner Theo-
rie der sozialen Arbeitsteilung an. Differenzierung durch Arbeitsteilung unter-
scheidet sich in entscheidender Weise von dem, was man gemeinhin unter
Durkheims Differenzierungstheorie versteht. Wenn Evolution fiir Spencer
nichts Anderes als Uberlebenskampf und Uberleben des Stirkeren ist, dann
sieht Durkheim in evolutioniren Differenzierungen zuerst einmal einen

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

379


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Robert Seyfert

positiven, d.h. intensiven und kreativen Prozess. So definiert sich die sozia-
le Arbeitsteilung gerade nicht durch Konflikt, Kampf und Konkurrenz, viel-
mehr stellt sie eine vitale Bewegung dar, die sich solcherart antagonistischer
Sozialbeziehungen gerade entzieht. Die Arbeit teilt sich ndmlich gerade dann,
wenn der »Uberlebenskampf hitziger« wird (Durkheim 1992: 325). Die sozia-
le Arbeitsteilung ist genau genommen das Gegenteil des Uberlebenskampfes
und der Konkurrenz, wie ihn der Sozialdarwinismus beschreibt. Nach Durk-
heim umgeht die soziale Arbeitsteilung Konflikte, die im Zusammenhang der
zunehmenden gesellschaftlichen Verdichtung und Beschleunigung entste-
hen. Solche sozialen Verdichtungen sind immer auch Gefahrenquellen, da sie
tendenziell zum ruinésen Konkurrenzkampf fithren. Die Arbeitsteilung ist die
Losung dieses Problems:

»Die Arbeitsteilung dndert sich im direkten Verhdltnis zum Volumen und zur Dichte der
Gesellschaften; wenn sie also im Lauf der sozialen Entwicklung stédndig fortschreitet, so
deshalb, weil die Gesellschaften regelmafig dichter und ganz allgemein umfangreicher
geworden sind« (ebd.: 321).

Soziale Arbeitsteilung ist vitalistisch, weil sie ein Prozess der Vermeidung des
Uberlebenskampfes darstellt: die Arbeit wird gerade deshalb geteilt, um sich
nicht in den selben Bereichen zu Tode zu konkurrieren (Seyfert 2015). Leben
ist also nicht Konkurrenzkampf, sondern viel mehr noch der Versuch, der Kon-
kurrenz auf kreative Weise zu entgehen.

Die gesellschaftliche Umstrukturierung im Zusammenhang der Arbeits-
teilung ist zugleich die Intensivierungen des sozialen Lebens. Sie trennt die
Individuen nicht so sehr, als dass sie gesellschaftliche Bewegungen auf neue
Weise anordnet: So »vereint aber die Arbeitsteilung auch, obgleich sie ent-
gegensetzt; sie 1ift die Tatigkeiten zusammenflieflen, die sie differenziert;
sie ndhert diejenigen an, die sie trennt« (ebd.: 335). Fiir Durkheim besteht das
vitalistische Element der Theorie Darwins also nicht in einer inneren vitalen
Energie der Individuen, sondern in der Intensivierung sozialer Beziehungen
(z.B. bei drohenden Konflikten) durch Neuordnung. Soziale Verdichtungen
mit drohenden Konflikten stellen Differenz und Intensititsstufen dar, die im
Zwischen der Individuen entstehen, sie sind also weder das Resultat mensch-
licher Kreativitit und Erfindergabe, noch sind sie eine bloRe Reaktion auf du-
Rere Umstinde (Anpassung).?

3 | Diese neo-vitalistische Aneignung der darwinschen Theorie findet sich auch bei
Georg Simmel, der seine spezifische Differenzierungstheorie ebenfalls ausgehend von
der Evolutionstheorie Darwins entwickelt hat, wobei er das vormals vitalistische Prinzip
dervis vitalis in das einer differenzierenden Differenz transformiert. Vgl. Lash in diesem
Band: 47.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Neben Durkheim findet sich, wir hatten es angedeutet, mit Simmel in der
Soziologiegeschichte ein zweiter Autor, dessen Theorie lebenssoziologisch an-
gelegt ist. Das betrifft zum einen die Refokussierung des Lebens auf die Dif-
ferenz selbst: Weder individuelle Struktur noch duflere Umstinde, sondern
Wechselbeziehungen bilden das Zentrum des Sozialen. Zum einen besteht der
Beitrag von Simmel in einem post-vitalistischen Lebensbegriff, der die Vor-
stellung des werdenden bzw. stromenden Lebens mit einem Ordnungsbegriff
verbindet, ohne dabei in struktur-funktionalistische Theoriekonzeptionen zu
verfallen. Bei Simmel findet sich sehr friith die Idee einer Verbindung von Pro-
zess und Form, einer stromenden Form bzw. einer geformten Strémung. Er
schlieft dabei zum einen an Nietzsches Definition des Lebens als reine Tran-
szendenz, als reines UberflieRen und als Prozess der Transgression an: Das
Leben ist eben immer auch »Mehr-als-Leben« (Simmel 1918: 20; vgl. dazu auch
Seyfert 2008: 4686fF.). Uber Nietzsche hinausgehend verbindet er jedoch die
Vorstellung des Lebens als reine Transgression konstitutiv mit dem Formbe-
griff: Leben ist in der Tat Transgression, muss aber zur Aktualisierung dieser
Transgression eine Form annehmen. »Mit diesem Widerspruch ist das Leben
behaftet, dass es nur in Formen unterkommen kann und doch in Formen
nicht unterkommen kann, eine jede also, die es gebildet hat, tiberlangt und
zerbricht« (Simmel 1918, 23). Insofern ist die Form nicht das Gegenteil des
stromenden Lebens, nicht nur »kontinuierliche[r] Prozess des Sich-iiber-sich-
selbst-Erhebens« (ebd.: 16), sondern entfremdet sich in Formen, die Simmel
»transvitale Sonderexistenzen« (ebd.: 26) nennt. Die Formulierung der trans-
vitalen Sonderexistenzen stellt das post-vitalistische Anrennen gegen das Para-
dox des Lebens dar, das faktisch reines Stromen ist, aber ohne irgendeine Form
nicht auskommt. Die Form ist dabei Strémung selbst. Simmel hat diese kon-
zeptionelle Umstellung am Gesellschaftsbegriff vorgefiihrt. Thm steht in der
Tat das Verdienst zu, den Begriff der Gesellschaft als erster lebenssoziologisch,
als eine Ordnung im Werden verstanden zu haben — als Vergesellschaftung. Es
gibt keine Gesellschaft und man hat nie eine gesehen; es gibt vielmehr Pro-
zesse der Vergesellschaftung und bestindige Versuche der Bildung kollektiver
Identititen, z.B. durch kollektive Fabulationen und Imaginationen (Giesen/
Seyfert 2016). Dariiber hinaus hat Simmel mit dem Konzept der Wechselwir-
kung wohl als erster eine Sozialtheorie differenztheoretischen Zuschnitts vor-
gelegt, in der das konstitutive Zwischen zentral ist. Weder die Akteure, noch die
Handlungen stehen im Zentrum dieser Theorie, sondern die Wechselwirkun-
gen. Wenn manche Historiker Simmel heute als Urvater der Interaktionstheo-
rie ansehen, dann muss man darauf hinweisen, dass in Simmels Theorie das
entscheidende Element der Vergesellschaftung weder die Interaktionen noch
die Individuen sind, sondern eben die Wechselwirkungen. Wechselwirkungen

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

381


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Robert Seyfert

sind weder identisch mit, noch das Ergebnis von Interaktionen.* Vielmehr sind
sie Zwischenphinomene sozialer Beziehungen. Dabei handelt es sich gleich-
sam um Krifte im Zwischen, die gar nicht notwendiger Weise auf Handlungen
von Akteuren zuriickgehen miissen, wie der Begriff der Interaktion unterstellt.
Eine Wechselbeziehung kann als konstitutives Zwischen soziales Leben auch
in passiven Beziehungen hervorbringen: Es kann sich soziales Leben auch zwi-
schen Passeuren — als Interpassion — ergeben (Seyfert 2018a).

Eine konzeptionelle Weiterfithrung des fluiden Ordnungsdenkens — dhn-
lich Simmels Konzept der Vergesellschaftung und den (Konflikte) umgehen-
den Bewegungen in Durkheims Theorie der sozialen Arbeitsteilung — kann
man in dem von Deleuze und Guattari geprigten Begriff der »Fluchtlinie«
(ligne de fuite) finden (Deleuze/Guattari 2002: 19f.). Dabei bezeichnet das fran-
zosische fuite nicht nur das FlieRen, sondern enthilt auch die Konnotation
des Entweichens, eines Lecks. Mit Deleuze und Guattari wiirde man z.B. die
soziale Arbeitsteilung Durkheims als eine Fluchtlinie beschreiben: Sie ent-
zieht sich den sozialen Konflikten. Mit dem Konzept der Fluchtlinie kann man
gleichsam die Umstellung von Struktur auf Prozess grenztheoretisch ergin-
zen: Fiir die Lebenssoziologie formiert sich die Ordnung nicht innerhalb von
Strukturen und internen Hierarchien, sondern durch Fluchtlinien, d.h. durch
die Ordnung von Bewegungen. Neben der Umstellung von der Anordnung
zur FlieRordnung ist damit auch ein Moment der Unbestimmtheit und Vag-
heit angesprochen, weil eine Fluchtlinie keine klare Linie bezeichnet, sondern
am Horizont zunehmend unscharf wird und verschwindet. Sie ist ein Leck
und entzieht sich immer deutlicher der Konsistenz und Bestimmbarkeit: eine
Fluchtlinie verschwindet in der Ferne, gerit aus dem Blick. Wissenssoziolo-
gisch geht das mit der Einsicht einher, die Zentralperspektive aufgeben zu
miissen. Nun geht es aber nicht um das Umstellen von einer Zentralperspek-
tive auf einen spezifischen Standpunkt, vielmehr geht es um die Umstellung
vom Bild (einer Gesellschaft) auf die Bewegung (die Vergesellschaftung): Die
Zentralperspektiven der Mainstream-Soziologie haben Fluchtpunkte, lebensso-
ziologische Analysen bewegen sich entlang von Fluchtlinien.

Vom Vitalismus zum Neovitalismus, zum Postvitalismus

Bereits bei Durkheim zeigte sich, dass die Theorie Darwins eine bedeutende
Inspiration fiir die Lebenssoziologie war, von dieser aber auf ihre eigene Wei-
se angeeignet wurde. Jenseits der differenztheoretischen Aneignungen findet
sich eine weitere Prizisierung, die der vitalistischen Theorien. Mit der Rede

4 | Es hat lange gedauert, bis die Soziologie Simmels Konzept der Wechselwirkung mit
Wechselbeziehung und dann mit Interaktionen in eins gesetzt hat (vgl. dazu Bergmann
2011).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

von einem Neo-Vitalismus bzw. Post-Vitalismus ist der theoriehistorische Be-
zug bereits prizisiert, insofern die Lebenssoziologie genauso wenig strikt in
der Tradition Darwins steht, wie in der Tradition des klassischen Vitalismus.
Die neo-vitalistischen Bezugsautoren wie Henri Bergson, Hans Driesch und
Jacob von Uexkiill haben sich allesamt vom klassischen Vitalismus abgegrenzt.
Sie haben ihm differenztheoretische Uberarbeitungen entgegengesetzt, wie
z.B. in der kritischen Aneignung des Aristotelischen Entelechie-Begriffs durch
Hans Driesch (Seyfert 2012b). Der zentrale Abgrenzungspunkt ist dabei die
dem klassischen Vitalismus inhirente Idee einer abstrakten Produktion bzw.
einer irgendwie selbsttitigen Lebenskraft, einer vis vitalis. Neo- und post-vita-
listische Ansitze zeichnen sich gerade durch den Abschied von dieser Idee aus.

Suspension und Interpassivitit

Demgemif findet sich das wohl schwierigste Konzept neo-vitalistischen Den-
kens im Verstindnis des Vitalen selbst, der Kategorie der Produktion, des
Kreativen und Schopferischen. Die Lebenssoziologie verdankt den neo-vitalis-
tischen Theorietraditionen die Einsicht, das Soziale und Gesellschaftliche als
etwas Positives und Produktives denken zu koénnen: als etwas, das nicht allein
in Sanktionen und Zwangsveranstaltungen besteht. Denn nach wie vor schei-
nen die Sozial- und Gesellschaftswissenschaften von negativen Theoriekons-
truktionen dominiert, sei es in der Vorstellung, bei sozialen und gesellschaft-
lichen Institutionen handele es sich um Limitationen (z.B. von Egoismen)
oder der Vorstellung, Ordnung sei erklirungsbediirftiger als Nicht-Ordnung.
Lebenssoziologisch denken heifdt dagegen, das Soziale als eine schépferische,
positive und produktive Veranstaltung zu denken: Es gibt ein Leben der Insti-
tutionen (Seyfert 2011).

Gleichzeitig sind damit Probleme verbunden. Diese summieren sich in der
Kritik am Produktionsparadigma, wie es u.a. Jean Baudrillard an den post-
vitalistischen Theorien von Deleuze und Guattari formuliert hat (Baudrillard
1977). Die Kritik Baudrillards an der Theorie von Deleuze und Guattari wur-
de prominent aufgegriffen (Badiou 2003, ZiZek 2005), und man hat sie ex-
plizit in einen produktionsparadigmatischen Denkzusammenhang gebracht
(Hallward 2006: 162; Kaufman 2012: 16). Dominik Schrage fasst die Kritik
am Produktionsparadigma diskursanalytisch folgendermaflen zusammen: Es
handele sich um »eine auf die Mehrung des kollektiven Lebens ausgerichtete
Disposition [...], die dieses >Leben< auf der Grundlage biologischer Modelle auf-
fasst und es mit Hilfe wissenschaftlicher und technologischer Verfahren pro-
gressiv und quantitativ zu steigern sucht« (Schrage 2004: 292). Gemif Bau-
drillard (19777) passen Theorien der Stréme und des Werdens nur zu gut zum
neoliberalen Regime der Flexibilisierung und der Optimierung des Selbst.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

383


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Robert Seyfert

Alles wird zum Strémen gebracht, aufgelost und dem Produktionsparadigma
untergeordnet.

Nun kénnte man gegen die Kritik Baudrillards bereits mit Deleuze und
Guattari leicht theorieimmanente Antworten finden: Das Problem, das Bau-
drillard beschreibt, besteht gar nicht in tibermifiger Flexibilisierung und da-
rin, alles zum Fliefen zu bringen. Das Problem ist vielmehr, dass das Werden
des Lebens axiomatisch kanalisiert wird, dass es immer auf dieselbe Art und
Weise zur Zirkulation gebracht wird. Es ist der Versuch eines Gleich-Werdens.
Das Problem ist nicht die Flexibilisierung der Subjekte, sondern der Umstand,
dass sie in der Tat nicht besonders flexibel sind. Die Aufforderung, flexibel zu
sein, gilt nur unter der Bedingung, dass diese Flexibilitit identisch mit der
aller anderen ist. Allerdings ist das vitalistische Produktionsparadigma bereits
von den Neo-Vitalisten Bergson und Driesch kritisiert und tiberwunden wor-
den. Diese Autoren haben die Vitalisten gerade fiir die naive Vorstellung einer
Lebenskraft kritisiert. Obwohl die neo-vitalistischen Denktraditionen domi-
nant an der Uberwindung dieses esoterischen Denkens gearbeitet haben, ist
die Umstellung bis heute nicht verstanden worden, und man vermutet nach
wie vor, dass Konzepte wie Bergsons élan vital und Hans Drieschs Entelechie
mit der Vorstellung einer autonomen vis vitalis, einer produktiven Lebenskraft
oder einer Entelechie identisch seien.

Konzeptionell folgt die Definition des Lebens als eine konstitutiv positive
Bewegung im neo-vitalistischen Denken indes nicht dem Produktionspara-
digma, sondern vielmehr dem Differenzparadigma. Als solches richtet es
sich zugleich gegen verschiedene theoretische Konzepte: zum einen gegen
die traditionelle Vorstellung einer universalen Lebenskraft, die als >Leben< in
der Natur waltet und durch ein eigenstindiges Lebensprinzip von unbelebter
Materie unterschieden werden kann; zum anderen gegen die Vorstellung, das
Kreative ins Individuelle, ins Subjektive oder sogar ins Personelle zu verlagern,
so wie man es z.B. in Hans Joas’ Handlungsbegriff findet, der jedwede positive
Bewegung allein auf die individuelle Kreativitit von Menschen bezieht (Joas
1992). Fiir die Lebenssoziologie ist die Differenz zwar positiv, d.h. konstitutiv,
sie folgt aber nicht dem hier immer noch dominanten Produktionsparadigma.
Das heifst, sie geht nicht aus dem Leben (der Natur, des Individuums etc.) her-
vor, sondern sie geht aus den Wechselwirkungen, aus dem konstitutiven Zwi-
schen hervor. Sie ist konstitutiv sozial. Bergsons bertthmter >Lebensschwung«
(€lan vital) ist durchaus nicht mit der abstrakten Lebenskraft identisch, son-
dern vielmehr erneut als eine Art Zwischenphinomen zu verstehen. Leben ist
nicht Produktion, sondern Suspension: Der élan vital ist nichts Anderes als auf-
gespeicherte Energie, die in entsprechender Menge zur Entstehung explosiver
Vitalphinomenen fithren kann:

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

»Was aber stellt nun dieser Sprengstoff dar, wenn nicht eine Aufspeicherung von Sonnen-
energie, Energie, deren Entwertung somit an einigen der Punkte, auf die sie sich ergof,
voriibergehend ausgesetzt wird. Die nutzbare Energie [wére] schon frither verbraucht ge-
wesen, wenn nicht ein Organismus zugegen gewesen ware, um ihrer Vergeudung Einhalt
zu gebieten, sie zuriickzubehalten und aufzusummieren« (Bergson 2013: 279).

Leben ist fiir Bergson eine Unterbrechung, »ein Intervall [...], ein Abstand
zwischen Aktion und Reaktion [...]. Mehr verlangt Bergson nicht: Bewegun-
gen und Intervalle zwischen Bewegungen, die als Einheiten dienen« (Deleu-
ze 1997: 91). Leben ist keine abstrakte Kraft, sondern Suspension, die Leben
konstituiert. Es ist eine Differenz, die beide Seiten differenziert. Durch die
Unterbrechung energetischer Stréme, die sonst zu einem Gleichgewicht ge-
fuhrt hitten, wird Leben zu einem Energiespeicher mit schépferischer Kraft.
Dabei sind es gerade die Suspensionen, die »Zentren der Indeterminiertheit
[schaffen], die auf Leben schlieflen lassen« (Bergson 1964: 9o).

Was fiir die Theorie Bergsons gilt, gilt in gleichem Mafe fiir Hans Driesch.’
Auch sein Konzept der Entelechie wird oft umstandslos mit der Entelechie des
klassischen Vitalismus von Aristoteles gleichgesetzt, obwohl das gesamte
Denken Drieschs in dessen Uberwindung besteht. Auch Driesch operiert mit
einer Theorie der Suspension: Entelechie ist keine Lebenskraft, sondern die
Suspension duflerer Bewegungen, wie wir sie in Bergsons élan vital gefunde-
nen hatten. Ahnlich wie Bergson besteht Driesch darauf, dass die Entelechie
suspendierende Differenz ist:

»Die Entelechie suspendiert Aktualitat absolut; ohne sie wiirden alle méglichen che-
mischen Reaktionen bis zur Erreichung des »Gleichgewichts« mit der durch die anorga-
nischen Umsténde gegebenen Geschwindigkeit vor sich gehen« (Driesch 1921a: 446,
FuBnote 1).

Der suspensionstheoretische Aspekt der Lebenssoziologie ist insofern fiir die
analytische Arbeit hilfreich, dass er hilft, Leben als ein differenzielles und rela-
tionales Geschehen zu verstehen. Leben geht weder allein vom Korper oder von
einem abstrakten Lebensstrom aus, sondern konstituiert sich zwischen zwei
verschiedenen Kriften. Insofern lehnt die Lebenssoziologie nicht nur das Pro-
duktionsparadigma ab, sondern auch den aktivistischen Bias der Soziologie, in
dem alles soziale Geschehen auf spezifische Formen von Aktivititen fokussiert
wird: Handlungen, Interaktionen, Selektionen, Operationen, Kommunikatio-
nen etc. Lebenssoziologisch gesehen ergibt sich die Intensitit des Lebens nicht
aus intentionalen Handlungen von Akteuren, sondern konstituiert sich zwi-
schen interpassiven Passeuren, es sind »Interpassionen« in den Kommunika-

5 | Und dbrigens auch fiir Gilbert Simondon.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

385


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Robert Seyfert

tionen, Handlungen, Entscheidungen und Verhalten, die in der Schwebe blei-
ben (Seyfert 2016a). Leben als Suspension sorgt mit den Worten Bergsons und
Drieschs dafiir, dass nicht alle méglichen Gleichgewichtszustinde erreicht
werden. Sie hilt die Moglichkeit von Intensititsdifferenzen aufrecht, die selbst
ein Kennzeichen des Lebens sind: »Alles Geschehende und Erscheinende ist
korrelativ zu Differenzordnungen: Hohen-, Temperatur-, Druck-, Spannungs-,
Potentialdifferenz, Intensititsdifferenz« (Deleuze 1992: 280).

Als positive Instanz ist Leben in gewisser Weise evolutionir, dabei kommt
aber alles darauf an, das Evolutionire richtig zu verstehen. Lebenssoziologie
ist keine Theorie funktionaler Differenzierung, sondern eine Theorie diffe-
rentieller Differenzierung, eine Theorie differenzierender Differenz. Leben ist
keine Funktion des Menschen oder der Gesellschaft, auf die es hinauslaufen
wiirde. Leben ist reine, hierarchielose und ungerichtete Immanenzebene, ein
Feld unpersonlicher Individuationen und priindividueller Singularititen — ein
»transzendentales Feld« fiir Individuation und Subjektivierung, voll von »In-
dividuationsfeldern«, »passiven Ichs«, »larvenhaften Subjekten« und »raum-
zeitlichen Dynamiken« (Seyfert 2008: 4690). Das heifdt auch, dass die Ele-
mente in der sozialen Immanenzebene des Lebens unbestimmt sind, weder
vorgingig Mensch, Individuum noch Subjekt, sondern kulturell und histo-
risch variante kollektive und individuelle Gefiige unterschiedlicher Zusam-
mensetzung und Bauart. Die Differenzierungsprozesse sind moglicherweise
evolutionir, aber nicht im Sinne genetischer Abstammung und Vererbung,
einliniger, gerichteter funktionaler Ausrichtung oder hierarchischer Ordnung.

Eine solche nicht-determinierte, nicht-hierarchische Konstruktion der Le-
benssoziologie erlaubt eine grofe Abstraktionshohe. Sie erlaubt es, alle mog-
lichen Dinge als Elemente des Sozialen und der Gesellschaft zu beobachten.
Das konnen Menschen, Tiere und Pflanzen genauso sein wie artifizielle und
technische Artefakte und nichtlebendige natiirliche Objekte. Der >Deleuzianer<
Bruno Latour wiirde das Leben iiber die Einbindung und ihre Relationen defi-
nieren: Reine Objekte gibt es nicht, sie sind in gewisser Weise immer bereits
subjektiv oder sozial. Sie bestimmen sich nicht durch innere Bestimmung (ob-
jektives Dasein), sondern nur relational tiber die Einbindung in soziale Bezie-
hungen: »Es hat nie Objekte gegeben und wir haben nie welche gesehen bzw.
sind sie nur dann Objekte, wenn sie keiner gesehen hat« (Latour 1994: 34). In
einer solchen relationalen Theorie — einer Theorie des konstitutiven Zwischens
— kommt es aber nicht so sehr darauf an, den Akteuren und Aktanten zu fol-
gen, sondern das konstitutive Zwischen oder die konstitutiven Relationen zu
beschreiben. In Latours Arbeiten finden sich unzihlige empirische Beispiele
fiir solche Beziehungen. So beschreibt er am Fall der Parfiimindustrie, dass
die menschlichen Nasen und die chemischen Sensoren auf ihnliche Weise
trainiert werden. Weder das artifizielle Organ (Sensor), noch das organische
Organ (Nase) spielen allein eine konstitutive Rolle, sondern vielmehr die Be-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

ziehung, die zwischen Geruch und Organ hergestellt wird (Latour 2004). Aber
jenseits der empirischen Einzelfallstudien bleibt die Art der Relationen kon-
zeptionell recht unterbelichtet. Das gilt nicht nur fiir Latour, sondern fiir die
Akteur-Netzwerk-Theorie ganz im Allgemeinen. Uns scheint, dass es nicht nur
darauf ankommt, den Akteuren zu folgen und die Beziehungen nachzuzeich-
nen, sondern vielmehr die Art der Relationen genau zu bestimmen. Wir haben
vorgeschlagen, diese Relationen als Affektbeziehungen zu bezeichnen (Seyfert
20123). Das soll heifSen, soziale Beziehungen sind nicht allein semiotische und
symbolische Beziehungen, wie es die Sozial- und Gesellschafstheorie tradi-
tionell betont. Sie sind auch affektiv in dem Sinne, als sie sich eher iiber Fre-
quenzen und Rhythmen zwischen Kérpern bestimmen, als durch Sinnbezie-
hungen etc. In diesem Sinne ist Lebenssoziologie immer auch Affektanalyse.

Affekte: die Relationen des Lebens

Leben als differenzierende Differenz heifdt, dass die Produktivitit aus der Diffe-
renz selbst, aus dem konstitutiven Zwischen, entspringt. Sie ist weder eine eso-
terische Lebenskraft, noch entstammt sie der Energiestruktur der handelnden
Menschen: Sie ist weder transzendent noch anthropologisch bzw. individuell.
Das heifit, die Positivitit des Lebens ist relational und differentiell bestimmt,
ergibt sich aus Verhiltnissen, aus dem konstitutiven Zwischen. Die Vorteile
eines solchen differenztheoretischen Vorgehens zeigen sich z.B. fiir Emotions-
und Affekttheorien. Relationale Ansitze machen es moglich, kulturelle und
historische Varianzen zu erkliren, ohne dabei individualistisch oder deter-
ministisch argumentieren zu miussen. Affekte, Gefithle, Emotionen und Be-
gehren sind relationale Phinomene, d.h. sie gehen aus sozialen Beziehungen
tiberhaupt erst hervor. Demgegentiiber verlegen die klassische Psychologie und
Psychoanalyse alles Leben ins Subjekt. So unternimmt Sigmund Freud alle
Anstrengungen, solcherart Affekte — von denen Gustave Le Bon gerade gezeigt
hatte, dass sie aus der Masse hervorgehen — als Projektionen von Individuen
nachzuweisen (Freud 1982). Und fiir Paul Ekman gibt es sechs basale mensch-
liche Emotionen, die so sehr ans Individuum gebunden sind, dass es ganz egal
ist, in welchen sozialen Beziehungen man sich befindet (Ekman 1999). Solche
Konstruktionen erlauben keine angemessene Berticksichtigung der Anderen,
der Milieus und der Umwelt. Es handelt sich so gesehen per se nicht um sozio-
logische Ansitze. Dariiber hinaus bekommt man damit auch nicht die intensi-
ven Verinderungen in den Blick, die die Individuen in affektiven Zusammen-
hingen durchlaufen: Es gibt hier weder Verdnderungen auf Seiten des Milieus,
noch auf Seiten des Individuums. Man hat das Werden ausgeschlossen.®

6 | Demgegeniiber interessiert sich nun die gegenwartige Atmosphdaren-Forschung al-
lein fiir die Affizierungen des Individuums in Milieus, nur fiir das Werden der Subjekte,

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

387


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Robert Seyfert

Emotionen werden immer auf die gleiche, normative Weise empfunden:
Vergniigen ist gut, Schmerz ist schlecht etc. Dagegen kann man in einem re-
lationalen Modell erkldren, warum es nicht so sehr auf die Personen und die
Emotionen selbst ankommt, sondern oft auch auf deren Intensitit (Massumi
1995). Ganz unabhingig davon, ob es sich um Vergniigen oder Schmerz han-
delt, haben Intensititswechsel eine eigene Attraktivitit. Insofern kénnen Er-
eignisse, die scheinbar normativ problematisch erscheinen, wie z.B. Streit und
Konflikt, ein Begehren hervorrufen, einfach aufgrund ihrer Intensitit. Thre
Intensitit besteht darin, die Subjektivitit selbst zu verdndern bzw. sogar zu
uberwinden: Transgressionen und Exzesse sind Beispiele fiir die affektive At-
traktivitit von Desubjektivierungen. In solchen Konstellationen entstammt die
Attraktivitit nicht einer bestimmten Subjektform (einem Vorbild etc.), sondern
beruht im Intensititswechsel selbst. Randall Collins hat in seiner an Durk-
heim angelegten Emotionssoziologie argumentiert, dass wir Interaktionen ge-
mif ihrer emotionalen Energie bewerten: Wir suchen solche Interaktionen,
die einen Gewinn an emotionaler Energie versprechen und meiden solche, die
uns emotionale Energie rauben (Collins 2004: 44). Vermutlich ist das noch ein
zu 6konomisch-rationalistisches Modell, das man geradezu als eine Art Kampf
um emotionales Kapital beschreiben konnte. Es steht vielmehr zu vermuten,
dass die Attraktivitit von Interaktionen, wie sie Collins beschreibt, nicht in
der emotionalen Energie besteht, die wir dadurch gewinnen, sondern in der
Hohe und Schwiche von Intensititswechseln: Interaktionen werden danach
beurteilt, ob sie mehr oder weniger intensiv sind (ob sie attraktiv oder lang-
weilig sind). Dabei sind (zumindest die menschlichen) Akteure durchaus nicht
nur >Intensititsjunkies<, denn genau genommen kann auch die Vermeidung
von Intensititswechseln attraktiv sein. Intensive Beziehungen sind also nicht
ausschliellich durch Attraktivitit gekennzeichnet. Es muss sich dabei auch
nicht um besonders tiefgriindige Beziehungen handeln. Sie kénnen durchaus
auch abstoflenden Charakter haben. Intensitit bezieht sich nur auf die Verdn-
derung, die die Korper in der Beziehung durchlaufen: ihr Werden.

Wir wollen im Folgenden diesen Begriff der Intensitit als einen weiteren
lebenssoziologischen Kernbegriff herausarbeiten. Intensitit soll dabei als dop-
pelte Operation funktionieren: Zum einen handelt es sich um die theoretische
Beschreibung eines empirischen Phinomens (im Gegensatz zur Analyse ex-
tensiver empirischer Phinomene), und zum anderen handelt es sich um eine
Methode (Intensititsanalyse). Lebenssoziologie ist eine intensive Wissenschaft,
wie Manuel DeLanda (2013) es fiir eine post-vitalistische Philosophie vorge-
schlagen hat.

ohne dass das Milieu in irgendeiner Weise eine Verdnderung erfahren wiirde. Sie fo-
kussiert allein auf kontextuelle Einflisse, und ignoriert demgegeniiber die spezifische
Affektfahigkeit der Korper innerhalb der Milieus (Seyfert 2012a).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Intensitat

Man kann sicher sagen, dass gerade die sozialwissenschaftliche Forschung do-
minant mit extensiven Konzepten operiert: Sie operiert nicht mit der Einzig-
artigkeit und der Differenz des Werdens, sondern mit Ahnlichkeit, Vergleich-
barkeit und Ubersetzbarkeit. Michel Maffesoli unterscheidet die extensive von
einer intensiven Methode — durch den wissenschaftlichen Fokus auf die Zu-
kunft (auf Reihen) oder aber auf die unmittelbare Gegenwart, auf das Ereignis
(Maffesoli 1988: 114). Im extensiven Denken geht es um das Aufspannen eines
mehr oder minder kontinuierlichen Horizonts, in dem die Elemente in eine
skalierbare Ordnung gebracht werden kénnen. Besonders Begriffe wie System,
Struktur und Feld sind — wie oben im Blick auf Bergson bereits erwihnt — ex-
tensive Begriffe, weil sie mit der Vorstellung raumlicher Verteilungen operie-
ren und Elemente in einen systematischen Zusammenhang setzen. Ein sol-
ches Vorgehen setzt eine mehr oder minder grofle Stabilitit der verglichenen
Elemente voraus. Mit anderen Worten: Alles lduft darauf hinaus, die zu verglei-
chenden Elemente stabil zu halten, um davon ausgehend wiederum eine mehr
oder minder stabile Ordnung postulieren zu kénnen. Der lebenssoziologische
Einwand besteht nun darin, dass mit dieser Art der Anordnung von Elementen
das Werden methodisch unbeobachtbar wird.

Fiir eine Lebenssoziologie ist »>Intensitit« kein gradueller und extensiver
Begriff, sondern ein differenzieller Begriff, d.h. er beschreibt intensive Uber-
ginge statt nur extensive Verinderungen. Eine Intensitit ist nicht einfach das
mehr oder weniger, der graduelle Unterschied, zu einem anderen Zustand,
sondern ein eigenstindiges Merkmal, das nicht aus anderen ableitbar ist. Sol-
che Intensititsstufen sind in der Physik weitverbreitet. So hat Wasser im gas-
férmigen, fliissigen und gefrorenem Zustand verschiedene Intensititen. Zwar
kann man diese Intensititswechsel durch die graduelle Erth6hung bzw. Absen-
kung der Temperatur hervorrufen, die Intensititsstufen selbst haben nichts-
destotrotz eine eigene Qualitdt und einen eigenen Index. Die graduellen Unter-
schiede (der Temperatur) diirfen also mit den differenziellen Intensititsstufen
des Beobachtungsgegenstandes (des Wassers) nicht verwechselt werden. Der
graduellen Erh6hung der Temperatur entspricht nicht die graduelle Erhdhung
der Intensitit, sondern verschiedene Intensititsstufen.

Intensitit ist nicht die langsam zunehmende oder abnehmende Stirke
der kollektiven Emotion, oder die zunehmende bzw. abnehmende Wirme des
Wassers (Intensititsgrade). Vielmehr handelt es sich um einen Wechsel, in
dem eine private emotionale Erfahrung in eine Kollektivemotion umschligt,
in dem das Wasser vom fliissigen in den gasférmigen bzw. gefrorenen Zustand
ubergeht etc. — Intensititsdifferenz! Diese Umstellung von der graduellen Verin-
derung der Korper auf die Differenzen der Beziehungen hat die Konsequenz,
nicht mehr die Elemente, Kérper und Gruppenmitglieder als Individuen zu

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

389


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Robert Seyfert

beschreiben, sondern die Differenzen, das konstitutive Zwischen. Intensitit be-
stimmt sich nicht allein als das Prinzip der Selbstorganisation und Autopoie-
sis, sondern als die Transmission von Kriften.

Wir sehen hier, inwiefern das post-vitalistische Denken mit dem Begriff
der Intensitit sowohl iiber den Emergentismus, als auch tiber systemtheore-
tisches Denken hinausgeht. Als rein formaler Theoriezusammenhang ist der
Emergentismus mit neo-vitalistischen Theorien nicht identisch, da hier gleich-
sam die Intensitit fehlt. In der Tat werden Selbstorganisation und Vitalismus
oft sogar definitorisch voneinander unterschieden (Stephan 2005). Die Theorie
der Emergenz wird in der neo-vitalistischen Theoriebildung (im Anschluss an
Driesch und Bergson) durch das Suspensionsparadigma und das Konzept der
Intensitit ergdnzt.

Uns geht es nun um den methodischen Perspektivenwechsel von extensi-
ven auf intensive Kategorien. Einen solchen Perspektivwechsel kann man z.B.
im Vergleich der Frith- und Spitwerke von Simmel und Durkheim beobachten.
In gewisser Weise ist die Intensitdt sowohl von Durkheim als auch von Simmel
spat erkannt worden. So ist Simmels frithe Soziologie der Wechselwirkungen
eine rein formale Soziologie, in der Intensitit als eigenstindige Kategorie noch
gar nicht auftaucht. Sie ist vollstindig der formalen Soziologie unterworfen,
so wenn sich Intensivierung bei ihm auf einen héheren Grad von Wechselwir-
kungen bezieht (Lash 2010: 37). In diesem dialektischen Prozess wird Inhalt
zu reiner Form. Diesem Prozess ist auch die Intensitit unterworfen. Die ge-
steigerte Komplexitit von Wechselbeziehungen befindet sich vollstindig auf
Seiten formaler Bestimmungen. Hier fehlt gleichsam die inhaltliche Seite. Das
zeigt sich auch in den Studien, in denen sich Simmel mit Lebensformen wie der
Mode beschiftigt. Der entscheidende Charakter dieser formalen Soziologie be-
steht ndmlich in der Einsicht, dass in Sozialbeziehungen wie der Mode (Nach-
ahmungen) eine reine Form »an einem an sich gleichgiiltigen Inhalt sich ver-
wirklicht« (Simmel 1995: 20). Die dialektische Methode tendiert also dazu, den
Inhalt und die Intensitit auf Kosten der Form zu opfern.

Auch in Durkheims Frithschriften sind intensive Kategorien eher formal
bestimmt — Figengesetzlichkeit, Emergenz etc. Erst in den Spitschriften tau-
chen rein >intensive« Bestimmungsmerkmale auf. So finden sich in Durkheims
Die Elementaren Formen des religiosen Lebens und in Simmels Lebensanschauung
Konzepte der Intensitit als reine Intensitit. Gerade Die Elementaren Formen
des religiosen Lebens ist in geradezu idealtypischer Weise das Studium der vi-
talen Intensititsprinzipien von Gesellschaften. In Intensive Culture weist Scott
Lash bei Durkheim auf die vitalistische Verbindung des Emergentismus mit
der Idee der Intensitit hin: Eine bestimmte Anzahl von Gruppenmitgliedern
muss zusammenkommen, bis das Kollektiv und damit der efferveszente und
emergente Effekt entsteht (Lash 2010: 170f.). Das heift, man kann einer Grup-
pe eine bestimmte Anzahl von Mitgliedern hinzufiigen und abziehen, ohne

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

ein Kollektivereignis hervorbringen zu kénnen, aber ab einem (nicht niher zu
bestimmenden) Punkt schligt die Versammlung in ein Kollektiv um. Dieses
Umschlagen indiziert eine Intensititsstufe. Das wohl wirkmichtigste Beispiel
eines solchen Intensititsprinzips findet sich in Durkheims Ritualtheorie. Hier
entstehen kollektive Gefiithle und Ideen, die keine(r) der Beteiligten imstande
ist, aus sich heraus hervorzubringen:

»Innerhalb einer Ansammlung, die eine gemeinsame Leidenschaft erregt, haben wir Ge-
fiihle und sind zu Akten fahig, deren wir unfahig sind, wenn wir auf unsere Krafte allein
angewiesen sind. Lost sich die Ansammlung auf und stehen wir allein da, dann sinken
wirauf unsere gewohnliche Ebene zuriick und kdnnen dann die Hohe ermessen, liber die
wir uns liber uns hinaus erhoben haben« (Durkheim 1994: 289).

Gesellschaft wird dann nicht mehr nur formal als ein ausdifferenziertes Sys-
tem mit eigengesetzlichen Operationen verstanden. Vielmehr gilt nun, dass
die Inhalte als gleichurspriingliche konstitutive Elemente der Gesellschafts-
analyse erkannt werden. Gesellschaft ist eine Welt »voller intensiver Krifte, die
[den socius] tiberfluten und verwandeln« (ebd.: 300). Man kann Durkheims re-
ligionssoziologische Beschreibung auch lebenssoziologisch als die Intensivie-
rung der Gesellschaft beschreiben. Sowohl die Grofistadt als auch die efferves-
zenten Rituale sind Intensititsstufen. Sie sind das konstitutive Zwischen (von
Gruppenmitgliedern), aus denen das soziale Leben hervorgeht. In Durkheims
Beispiel der kollektiven Efferveszenz geht das Leben gleichsam aus der nicht
vollstindig lokalisierbaren Mitte des Rituals hervor. Auch Elias Canetti hatte
das Entstehen der Masse als eine Kombination aus Emergenz und Intensitits-
ereignis erkannt — einer Masse,

»die plotzlich da ist, wo vorher nichts war. Einige wenige Leute mdgen beisammen ge-
standen haben, finf oder zehn oder zwélf, nicht mehr. Nichts ist angekiindigt, nichts
erwartet worden. Plotzlich ist alles schwarz von Menschen. Von allen Seiten strémen
sie zu, es ist, als hatten Stralen nur eine Richtung. Viele wissen nicht, was geschehen
ist, sie haben auf Fragen nichts zu sagen; doch haben sie es eilig, dort zu sein, wo die
meisten sind. Es ist eine Entschlossenheit in ihrer Bewegung, die sich vom Ausdruck
gewohnlicher Neugier sehr wohl unterscheidet. Die Bewegung der einen, meint man,
teilt sich den anderen mit, aber das allein ist es nicht: sie haben ein Ziel. Es ist das
schwérzeste - der Ort, wo die meisten Menschen beisammen sind« (Canetti 2001: 14f.).

Die Plotzlichkeit und eine geradezu teleologische Intensitit beschreiben den
Moment der vitalen Emergenz der Masse: Sie geht auf keine Intention eines
Individuums zuriick, weder auf das Charisma eines Fiihrers (Weber), noch auf
die Projektionen der Verehrer (Freud), vielmehr taucht sie im Zwischen auf.
Ahnlich muss man sich die kollektive Efferveszenz Durkheims vorstellen; die

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

391


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Robert Seyfert

sorgsamen rituellen Handlungen, die solche Ereignisse hervorrufen wollen,
weisen auf die Schwierigkeiten hin, diese Pl6tzlichkeit gezielt zu erzeugen.

Wenn wir Efferveszenz als pripersonale und praindividuelle Ereignisse be-
schreiben, als Intensititsereignisse, dann steht sie im deutlichen Gegensatz zu
extensiven Ereignissen. Extensive Ereignisse sind nicht aus sich selbst heraus
teleologisch, sie entwickeln keine Intensitit. Sie entstammen der duflerlichen
Anordnung von Elementen: Man trifft sich zu einer Besprechung, die ein kon-
kretes Ziel hat, aber keine Intensitit, sondern nur Langeweile produziert. Ex-
tensionen beziehen sich nicht nur auf die Ausdehnung von Kérpern, sondern
vor allem auf Schliefungen: auf konkrete Ziele, Identititen und Subjektivie-
rungsformen. Demgegeniiber beziehen sich Intensitdten auf das Werden der
Subjekte, ja sogar auf deren De-Subjektivierungen, Ent-Personalisierungen
und Transgressionen. Werden und Intensitit sind insofern soziale Bewegun-
gen, die sich von der gesellschaftlichen Produktion von Subjektivitit unter-
scheiden (Brockling 2007, Reckwitz 2013). Dabei handelt es sich gleichsam um
die »andere« Seite des Sozialen.

Intensivierung als De-Subjektivierung

Wenn sich Theorien der Subjektivierung mit den extensiven Momenten des
Sozialen beschiftigen (Identitit und Persénlichkeit haben, Subjekt-Sein), dann
kommen mit der lebenssoziologischen Forschung auch die intensiven Momen-
te der De-Subjektivierung in den Blick (Anders-Werden). Das zeigt sich gerade
in Durkheims Diskussion der Bedeutung kollektiver Rituale: Diese sind ge-
sellschaftsbildend — vergesellschaftend! — und gerade deswegen de-subjektivie-
rend. In Durkheims Religionssoziologie finden sich unzihlige Beschreibun-
gen fiir solche transgressive Bewegungen:

»Man kann sich leicht vorstellen, daf} sich der Mensch bei dieser [rituellen] Erregung
nicht mehr kennt. Er fiihlt sich beherrscht und hingerissen von einer Art dufieren Macht,
die ihn zwingt, anders als gewdhnlich zu denken und zu handeln. Ganz natiirlich hat er
das Gefiihl, nicht mehr er selbst zu sein. Er glaubt sogar, ein neues Wesen geworden zu
sein« (Durkheim 1994: 300).

Diese Transgressionen bezeichnet Durkheim auch als »Ekstasen« (ebd.: 311),
womit erneut auf die de-subjektivierenden Momente hingewiesen ist. Und so
gibt es gute Griinde, die durkheimsche Lebenssoziologie intensititstheoretisch
als die Geburt der Gesellschaft aus dem Orgiasmus bzw. der Ekstase zu be-
schreiben (Maffesoli 1986, Dirmann 2007).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Transgressionen ins Jetzt

Nun hat man es als problematisch empfunden, dass Durkheim solche inten-
siven De-Subjektivierungsprozesse nur fiir sogenannte primitive Gesellschaf-
ten als den konstitutiven Modus der Vergesellschaftung angesehen hat. Sei-
ne Schiiler haben im Anschluss deshalb an der »Aufhebung des kulturellen
Unterschieds zwischen fremder und eigener Kultur« gearbeitet, und damit
das Konzept der Efferveszenz fiir die Gegenwartsanalyse wieder brauchbar ge-
macht (Moebius 2006: 3252). Problematisch bleibt das Konzept der Efferves-
zenz in der Soziologie der Durkheim-Schule aber in einer anderen Hinsicht:
Es gilt nur fiir sehr spezifische Bereiche des Sozialen, nimlich aufleralltig-
liche Ereignisse wie Feste, Rituale und Spiele. Das heifit zugleich, sie gelten
explizit nicht fiir die Okonomie, die oft als der Prototyp der Alltiglichkeit gilt.
Fiir Durkheim sind 6konomische Titigkeiten Ereignisse mit geringer Intensi-
tit (1994: 296). Im Okonomischen herrscht die Langeweile des Alltiglichen,
wohingegen in den aufleralltiglichen und ekstatischen Festen die Kollektiv-
bindungen erneuert werden. Dieser Trennung folgend ist das Heilige das In-
tensive und das Profane ist das Extensive. Auch bei Maffesoli findet sich diese
Idee, hat man ihn doch geradezu als »an-6konomischen Lebenssoziologen«
bezeichnet (Keller 2004: 355). Leben wird hier, in der Tradition Batailles, in
erster Linie als unproduktive Verausgabung verstanden. Jedoch >verunreinigt<
Maffesoli diese saubere Trennung, da fiir ihn selbst in den reinsten Sphiren
des Okonomischen noch nicht-6konomische Aspekte zu finden sind. Damit
wird es nun mdoglich, transgressive und de-subjektive Momente des Okonomi-
schen zu analysieren. Diese theoretische Feinheit wird fiir unsere Fallstudie
wichtig sein. Fiir die Analyse der Gegenwartsgesellschaft soll eine Intensitits-
analyse demgegeniiber als allgemeines Analysewerkzeug operabel gemacht
werden. Sie kann sich dann auch auf soziale Beziehungen im Alltag und im
Okonomischen beziehen.

Die Alltaglichkeit des Intensiven

Uns geht es im Folgenden nun um die Aufhebung des kulturellen Unter-
schieds zwischen 6konomischer und nichtékonomischer Titigkeit, bzw. um
die Ausweitung des Konzepts der Efferveszenz hinein in das Alltigliche und
Okonomische. Der Fokus soll dabei auf dem Mechanismus der De-Subjekti-
vierung liegen, den Durkheim als entscheidendes Charakteristikum der Effer-
veszenz angesehen hat: Efferveszenz ist genau genommen weder die Begeg-
nung mit einer personalen Gottheit, noch mit einer konkreten Gesellschaft,
vielmehr handelt es sich um die Begegnung mit dem Prozess der Vergesellschaf-
tung selbst, »die nur durch die Natur ihrer Wirksamkeit definiert werden kann«
(Durkheim 1994: 277).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

393


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Robert Seyfert

Vielleicht ist es ein entscheidendes Merkmal postmoderner Vergesellschaf-
tung, das Okonomische nicht mehr als das Alltigliche zu behandeln. Arbeit
ist dann auch nicht (notwendig) Sphire der Langenweile, der man mithilfe
freizeitlicher Unterhaltung entkommen miisste. Das heifdt, Arbeit kann aufler-
alltiglich sein, was wiederum hiefle, dass sich Transgressionsphinomene zu-
nehmend in der 6konomischen Betitigung aufweisen lassen. Momente der
Transgression und Ekstase gibt es im Rausch genauso wie in der Versenkung
in die Arbeit. Gerade in zunehmend individualisierten Gesellschaften wird
die Erfahrung der De-Subjektivierung gleichsam zur alltdglichen Erfahrung,
zu einer Intensititserfahrung im Alltag selbst. Formen der Transgression be-
ziehen sich also nicht allein auf Freizeit und nicht6konomische Titigkeiten,
sondern tauchen uiberall auf, auch in die Sphire der Arbeit. Zumindest im
hier zu diskutierenden Fallbeispiel ist die direkte Bindung der Alltiglichkeit
an okonomische Arbeit und Aufleralltiglichkeit als nichtokonomische Titig-
keit aufgehoben.

2. DiE REGELN DER LEBENSS0ZIOLOGISCHEN METHODE

Bevor wir zur Fallanalyse tibergehen, wollen wir noch einige methodische und
methodologische Uberlegungen voranschieben. Hier soll es auch um die Ent-
wicklung und Ausformulierung einer explizit lebenssoziologischen Methode
gehen. Das soll komparativ geschehen und darstellen, wie sich die lebenssozio-
logische Forschung innerhalb der kultur- und sozialwissenschaftlichen For-
schung positioniert.

Intensitatsanalysen

In der empirischen Sozialforschung ist die Intensititsanalyse ein bekanntes
Untersuchungsinstrument. Intensititsanalyse ist eine Form der Valenzanaly-
se, also der Frage nach der Bewertung von Aussagen. Im Gegensatz zur nu-
merischen Bestimmung von Merkmalen in der Frequenzanalyse geht es der
Valenz- und Intensititsanalyse um die normative Bewertung dieser Merkmale.
Wenn die Valenz die Bewertung von Merkmalen untersucht (gut-schlecht etc.),
ordnet die Intensititsanalyse die Bewertungen in Skalen ein (wie gut bzw. wie
schlecht etc.). Im Gegensatz zur Frequenzanalyse widmet sich die Intensitits-
analyse so z.B. der Frage, mit welcher Uberzeugung eine bestimmte Aussage
getitigt wird (Kromrey 2002: 334). Man sieht hier, dass empirische Sozialfor-
schung die Frage nach der Intensitit als extensive Kategorie behandelt, des
mehr oder weniger. Sie behandelt sie als skalierbare Grofie. Im Gegensatz dazu
soll nun eine explizit lebenssoziologische Intensititsanalyse entwickelt wer-
den, die sich von den extensiven Methoden der qualitativen und quantitativen

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Methoden unterscheidet. Dabei geht es um die methodische Berticksichtigung
von Diskontinuititen, Skalen- und Indexwechseln innerhalb einer Methode
bzw. um Diskontinuitdt als zentrales Merkmal der lebenssoziologischen Me-
thode. Statt um Skalen und Indexe geht es um die Entwicklung eines methodi-
schen Blickes auf Differenzen: von der Kontinuitit zum Bruch. Es geht um die
Analyse des konstitutiven Zwischens. Aus methodischer Sicht ist Intensitit kei-
ne skalierbare Einheit, d.h. sie kann nicht geteilt werden, ohne ihren Charakter
zu verlieren. Intensitit ist eine Bewegung, und als solche kann sie nicht durch
irgendeinen Index auflerhalb ihrer selbst bestimmt werden (Massumi 2002:
7). Wir wollen den Unterschied einer extensiven und einer intensiven Methode
am Beispiel der Nachbarschaft illustrieren. Dieses Beispiel bietet sich an, weil
es sowohl in der klassischen Sozialwissenschaft als auch in post-vitalistischen
Untersuchungen bereits ausformulierte Uberlegungen dazu gibt.

Extensive und Intensive Nachbarschaften

In der klassischen empirischen Sozialforschung misst man die Intensitit der
Nachbarschaft z.B. anhand der Hiufigkeit und Regelmifiigkeit sozialer Kon-
takte (Kromrey 2002: 35). Die Hypothese besteht darin, dass die »Haufigkeit
von Nachbarschaftskontakten als Indikator fiir deren Intensitit« (ebd.: 46) an-
gesehen werden kann. Wenn sie nichtideologisch verfihrt, verbindet die empi-
rische Sozialforschung damit keineswegs Kausalbeziehungen, sie ist sich der
Tatsache des rein hypothetischen Zusammenhangs von hiufigen Kontakten
und intensiven Nachbarschaftsbeziehungen durchaus bewusst. Es konnte also
sein, dass zwischen Hiufigkeit und Intensitit zwar eine Korrelation, aber gar
kein Kausalzusammenhang besteht. Das Problem besteht aber nicht in der
Frage kausaler oder korrelativer Beziehungen, sondern in der impliziten Nor-
mativitit. In dieser Form der Sozialforschung setzt man intensive und enge
Nachbarschaftskontakte mit solidarischen Beziehungen gleich: So sei »die
Bedeutung von Nachbarschaftskontakten fiir das Zusammenleben von Men-
schen nicht zu unterschitzen; sie bieten emotionalen Riickhalt, erleichtern das
Alltagsleben und schaffen eine freundliche Atmosphire« (Rohr-Zinker/Miil-
ler 1998: 17). Dies ist bereits in der Argumentation dieser Forschungsansitze
selbst problematisch. Schlieflich kénnen hiufige Kontakte auch auf Konflikte,
z.B. auf bestindige Beschwerden, permanente Beldstigungen und fortwih-
rende Schligereien hinweisen. Obwohl es sich gemif} der eigenen Hypothese
auch in solchen nicht-solidarischen Fillen um intensive Nachbarschaftsbezie-
hungen handeln miisste, wiirden solche Nachbarschaftskontakte nicht als in-
tensiv angesehen werden.

Die lebenssoziologische Methode kann sich demgegentiber am Konzept
der Nachbarschaft (voisinage) von Deleuze und Guattari orientieren. Sie verste-
hen Nachbarschaft nicht als friedliches Zusammenleben, sondern ganz sozio-

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

395


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Robert Seyfert

logisch als ein abstraktes Zwischenverhiltnis. Damit sind es Beziehungen des
Werdens und der Intensititsdifferenz. Nachbarschaft ist nicht einfach als ein
friedliches Nebeneinander zu verstehen, sondern als eine spezifische Inten-
sitit. Im Gegensatz zum Prinzip der Individualitit und Identitit bestimmen
sich Intensitit und Werden durch die Krifte des Kollektivs, in dem man sich
befindet. Nachbarschaft ist eine Mannigfaltigkeit, die durch das konstitutive
Zwischen hervorgebracht und zusammengehalten wird — »eine Mannigfaltig-
keit wird weder durch Elemente definiert, die sie in extenso zusammensetzen,
noch durch Eigenschaften, die sie im Auffassungsvermégen zusammenset-
zen, sondern durch die Linien und Dimensionen, die sie in >intensio< enthilt«
(Deleuze/Guattari 2002: 334). Nachbarschaft beschreibt also nicht die Anord-
nung verschiedener Elemente im Raum, sondern deren intensive Beziehungen
zueinander. Intensive Beziehungen bestimmen sich nicht durch die Hiufig-
keit von Kontakten, sondern durch die Verinderung der Elemente, die in den
sozialen Beziehungen involviert sind. Es geht hier um die transformativen
Mechanismen der Nachbarschaft, der Transformation durch die Koprisenz
anderer Elemente.

Hier zeigt sich der entscheidende Unterschied zwischen herkommlicher
empirischer Sozialforschung und lebenssoziologischer Intensititsanalyse.
Wie sich am Beispiel des Streits gezeigt hat, gibt es Intensititsstufen, die sich
nicht durch graduelle Erh6hung oder Abschwichung der Hiufigkeit ergeben,
sondern vielmehr Grenzwerte darstellen. So wie physikalische Elemente wie
Wasser verschiedene Aggregatzustinde haben, haben auch Sozialbeziehun-
gen verschiedene Aggregatzustinde. Nachbarschaft ist eine Intensititsstufe
als solche, die von anderen Formen, wie Indifferenz- und Liebesbeziehungen,
gerahmt wird. Dagegen operiert die (klassische) empirische Forschung mit
einem normativen Verstindnis von Nachbarschaftsbeziehungen, in die sie
dann verschiedene Intensititsstufen hineinprojiziert. Nachbarschaft ist hier
ein spezifischer Punkt auf einer Skala, in der Nachbarschaft von »Sehbekannt-
schaften (sich griiflen) bis zur persénlichen Freundschafi« reicht (Rohr-Zin-
ker/Miiller 1998: 15). Fiir die lebenssoziologische Methode hingegen gilt, dass
sie die Formen der Nachbarschaft nicht normativ bewertet. Auch scheinbar
negative Beziehungen (Beschwerden, Klagen, Schligereien etc.) kénnen Nach-
barschaftsbeziehungen mit verschiedener Intensitit sein. Dabei ist die Hiufig-
keit der Kontakte keineswegs ausschlaggebend. Vielmehr bestimmt sich die
Intensitit der Nachbarschaft durch die Verinderungen der Nachbarn, durch
deren Werden. Es kann durchaus sein, dass es hiufige Kontakte ohne Werden
gibt (z.B. Indifferenz), was wiederum hiefe, solcherart Zusammenleben nicht
als Nachbarschaft zu bezeichnen. Umgekehrt kann die Nachbarschaftsbezie-
hung bei der Uberschreitung einer gewissen Intensititsstufe in eine andere
Form des Werdens iibergehen, z.B. in eine Partnerbeziehung, oder aber als Be-
lastigung und Stalking empfunden werden. In beiden Fillen hitte man es mit

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Intensititswechseln zu tun, die mit dem graduellen Anstieg sozialer Kontakte
keineswegs korrelieren miissen. Fiir die lebenssoziologische Methode sind die
Intensititswechsel qualitativer Natur, haben ihren eigenen Index, sodass sie
derselben Skala tiberhaupt nicht mehr entsprechen, der Axiomatik nicht mehr
umstandslos zuordenbar sind. Ohne Intensititswechsel ist ein Nebeneinan-
der keine Nachbarschaft (ganz unabhingig davon, wie eng man beieinander
wohnt). Umgekehrt beschreibt Nachbarschaft keine notwendig wiinschens-
werte Sozialbeziehung, denn Intensititswechsel konnen durchaus auch nega-
tiver Natur sein. Es geht der Lebenssoziologie also darum, die Intensititsstufen
einer Nachbarschaft zu beschreiben, zu untersuchen, durch welche Mechanis-
men (De-Subjektierungen, Transgressionen etc.) sie hervorgebracht werden.
Genau genommen ist Transgression sogar die notwendige Bedingung, um
neue soziale Beziehungen aufzubauen; das gilt auch fiir Nachbarschaften. Ge-
mifl der lebenssoziologischen Theorie kénnen Nachbarschaftsbeziehungen
auch zu nichtmenschlichen Akteuren und Umwelten aufgebaut werden. So
werden wir in der folgenden Fallstudie zu sozio-technischen Umwelten sehen,
dass die sozialen Beziehungen dort nicht in einer affektneutralen Beziehung
zu Maschinen bestehen, sondern umgekehrt vielfiltige affektive und intensive
Beziehungen aufweisen. Das Prinzip der Nachbarschaft kann uns hier helfen,
die wechselseitigen Anpassungen und Transgressionen von Mensch und Ma-
schine im Moment ihrer Begegnung zu beobachten. Diese Begegnung fithrt
zu Wechselwirkungen, einem konstitutiven Zwischen, dass nun umgekehrt
sowohl die Maschine als auch den menschlichen Akteur als etwas zuriicklisst,
was sie vorher nicht waren.

Insofern kann die empirische lebenssoziologische Untersuchung Intensi-
titsmomente nur mit vergleichenden Methoden erreichen. So kann man ein
Werden nur durch temporal-begleitende Methoden erkennen. Die Beobach-
tung muss den Ubergang begleiten, denn Untersuchungen von Momentauf-
nahmen tendieren dazu, die Intensititsdifferenzen gerade nicht in den Blick
zu bekommen. Man darf die Akteure, Kollektive und Gefiige nicht in eine Ska-
la einordnen, sondern man muss sie beim Werden erwischen und die Inten-
sititsstufen beschreiben.” Hier zeigen sich zugleich die Nachteile narrativer,
diskursiver oder konversationsanalytischer Methoden: Intensititsdifferenzen
konnen nicht reflexiv narrativiert werden, zumindest nicht im Werden selbst,
da dieses Werden de-subjektivierend wirkt. Nun tendieren Akteure aber aus
Gewohnheit dazu, tiber sich und Ereignisse kohirente Geschichten zu erzih-
len — Geschichten des Subjekts zu erzihlen. Sie schalten das Werden aus. Die
methodischen Schwierigkeiten bei der Erfassung von Intensititsmomenten
haben mit den Prozessen des Werdens und den damit einhergehenden Trans-

7 | Eine mdégliche Methode, die zwar eher eine partizipative und aktivistische Schlag-
seite hat, kdnnte die von Scheffer und Schmidt entwickelte liveSoziologie sein (2013).

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

397


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Robert Seyfert

gressionen und De-Subjektivierungen zu tun. Solche Prozesse sind genuin
prareflexiv. Andreas Langenohl hat darauf hingewiesen, dass solche Prozesse
des Werdens dem reflexiven Zugriff und Sinnverstehen verschlossen bleiben.
Gerade weil die Akteure in solchen Momenten prireflexiv operieren, miisse die
empirische Forschung »streng genommen durch ethnografische Beobachtun-
gen eingelost werden« (Langenohl 2007: 338). Mit anderen Worten, Intensi-
titsdifferenzen und reines Werden sind durch Interviews, Befragungen, Lek-
tlire narrativer Erzdhlungen und diskursiver Formationen nicht zu erfassen.
Bei all diesen Formen handelt es sich um die aposteriorischen Versuche, aus
dem Werden eine kohirente Identitit bzw. ein kohirentes Narrativ (des Sub-
jekts) zu konstruieren. Die Intensititsstufen in Transgressions- und De-Sub-
jektiverungserfahrungen haben dann keinen eigenen Wert (keinen eigenen
Index) mehr, sondern werden zu einem Element einer immer schon fix und
fertigen Identitit bzw. einer Geschichte. Die Intensititsdifferenzen werden in-
dexikalisch an ein Vorher und Nachher gebunden und geraten aus dem Blick.
Umgekehrt muss man die Intensititsdifferenzen auf ihren Eigenwert hin be-
obachten: das Werden als Werden beobachten, das in einer jeweiligen Situation
allein ein Werden ist.

Das heift natiirlich nicht, dass die narratologischen und diskursanalyti-
schen Forschungen ohne Nutzen wiren. Im Gegenteil kommt es darauf an,
die subjektivierende und identititsbildende Funktion der Diskurse und Nar-
rative genauso zu beobachten, wie die De-Subjektivierungen und Transgres-
sionen. Die Diskursanalyse reflektiert diesen Umstand sehr wohl, z.B. dann,
wenn sie Diskurse als >Anrufungen«< an ein Subjekt versteht, und dabei auf
die »Differenz zwischen totalitirem Anspruch und seiner stets nur partiellen
Einlosung« hinweist (Brockling 2007: 284). Es geht also explizit nicht um die
Behauptung einer Identitit von Diskurs und empirischer Praxis. Die Schwie-
rigkeit besteht insofern in ihrer Kopplung und in der Frage, welche Rolle der
Diskurs im Hinblick auf die Formierung der Praxis spielt, und umgekehrt, wie
sich der Diskurs durch die Praxis selbst verindert. Am schwierigsten ist das
im Fall offensichtlicher Widerspriiche, wenn der Diskurs bzw. die Eigenerzih-
lung tiber die eigene Praxis in der tatsichlichen Praxis abweichen.

Im Folgenden wollen wir die methodischen Schwierigkeiten mit diskur-
siven Analysen aufzeigen, die im Zusammenhang mit der Intensititsanalyse
auftreten. Dabei geht es um ein spezifisches Beispiel, nimlich das der Arbeit
in sozio-technischen Umwelten. Als Beispiel dient hier der automatisierte Bor-
senhandel, eine Praxis, in der Kognition und Handlung kollektiv verteilt sind.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

3. EMPIRISCHE FALLSTUDIE:
DER AUTOMATISCHE BORSENHANDEL

Die permanenten Wechselwirkungen von Kohirenzerzeugung durch Narrati-
vierung und De-Subjektivierungen in der Praxis lassen sich besonders gut im
Zusammenhang der sozio-technischen Immersion von Akteuren beobachten.
Die gegenwirtige Entwicklung immersiver Technologien stellt in diesem Zu-
sammenhang ein attraktives Forschungsfeld dar. Hier unterscheiden sich die
narrativen Erzdhlungen der Akteure oft dramatisch davon, was sich in der im-
mersiven Praxis abspielt. Hier zeigt sich die Tendenz, das Werden und die De-
Subjektiverung zu tibersehen und narrativ auszuschalten, besonders deutlich.
Als Beispiel dient die empirische Forschung im algorithmischen Bérsenhan-
del, der wohl in der Spezialform des Hochfrequenzhandels am bekanntesten
ist (Lange/Lenglet/Seyfert 2016; Seyfert 2016b). Die empirische Untersuchung
stofdt hier auf zwei widerspriichliche Beobachtungen. Zum einen zeigt sich
in den Interviews bzw. in der Analyse der Gespriche unter den Akteuren ein
recht eindeutiges Narrativ. Dies lisst sich problemlos diskursanalytisch erfas-
sen. Auf der narrativen Ebene konstruieren die Akteure eine eigenstindige
Gruppenidentitit, mit einer institutionellen Eigengeschichte, die auch auf der
organisatorischen Ebene eine bedeutende Rolle spielt. Das ist der Diskurs der
Finanzmarktakteure, der Quants, der davon erzihlt, wie man mit quantitativen
Methoden und hochkomplexen Technologien den Finanzmarkt meistert und
sich entscheidende Vorteile gegeniiber den Konkurrenten verschafft (Seyfert
2013). Thnen geht es um die Systematisierung des Borsenhandels mithilfe al-
gorithmischer Operationen und technologischer Infrastrukturen. Neben der
reinen Beschleunigung zielt diese Transformation der Bérsenpraxis immer
auch auf die Ausschaltung menschlicher Fehlerquellen. In Interviews findet
sich ein dominantes Narrativ, das in der Anrufung eines affektneutralen Sub-
jekts besteht: Das Ziel der systematischen Automatisierung der Handelspraxis
bestehe u.a. auch darin, die auf menschliche Emotionen zuriickzufiihrenden
Fehlerquellen auszuschalten. Die Affektneutralitit wird dabei sowohl durch
Selbstdisziplinierung als auch durch Delegierung angestrebt: Der Algorith-
mische Borsenhandel versteht sich als ein vollstindig automatisierter Handel,
in der die menschlichen Akteure zwar als Designer, Konstrukteure und War-
tungspersonal der automatisierten Handelssysteme eine Rolle spielen, aus der
eigentlichen Handelspraxis jedoch weitestgehend herausgehalten werden.

Die empirische Beobachtung kann dieses Narrativ in der Praxis jedoch an-
dererseits nicht bestitigen. Die menschlichen Akteure spielen nicht allein die
Rolle des Supervisors, der in Notsituationen die Systeme herunterfihrt. Viel-
mehr sind sie aktiv am Borsenhandel beteiligt. Zwar finden Informationsbe-
schaffung, Handlungsentscheidung und Transaktionsausfithrung in der Tat
algorithmisch statt, die menschlichen Akteure sind aber tief in diese Systeme

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

399


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Robert Seyfert

verwebt. Algorithmische Handelssysteme operieren nicht autonom, sondern
als verteilte Handlungsgefiige, denen auch menschliche Akteure angehéren.
Diese miissen die Algorithmen und deren Funktionsweisen sehr gut kennen.
Sie miissen wissen, wie die Algorithmen >denken< und, was noch viel wichti-
ger ist, sie miissen wissen, fiir welche Umwelt diese gebaut sind. Andert sich
das Handlungsumfeld, dann miissen Justierungen vorgenommen werden.
Das beschrinkt sich nicht allein auf die Abschaltung des Systems im Fall eines
Bérsencrashs, sondern besteht auch darin, bestimmte Parameter wie Handels-
volumen und Haltezeiten >live< zu verindern. Ein einfaches Beispiel wire eine
unerwartete Verzégerung in der Verkiindigung von Arbeitslosenzahlen. Algo-
rithmische Handelssysteme preisen solche Informationen unter Umstinden
mit ein bzw. gehen davon aus, dass die Arbeitslosenzahlen bereits erschienen
sind und der Marktpreis diese Information bereits eingepreist hat (Ehrenfreud
2015). Da der Algorithmus die Verzégerung selbst nicht beobachten kann,
kann es notwendig sein, den Start des Handelssystems manuell zu verzégern;
sonst operiert das System mit falschen Informationen. Mit anderen Worten, es
hat sich hier die Handelsumwelt gedndert und es kommt von nun an darauf
an, dass Gefiige zu justieren.

Dazu ist eine moglichst intensive Gefiigebindung notwendig.® Die mensch-
lichen Akteure miissen mdoglichst eng mit dem algorithmischen System ver-
bunden sein. So laufen im Hochfrequenzhandel die Systeme nicht autonom,
sondern unter bestindiger Begleitung. Die Hindler verlassen ihre Bildschir-
me keine Sekunde. Diese enge Bindung ist in den avancierten Formen des
Hochfrequenzhandels sogar durch intensive Kollektivbildungen geregelt:
Man arbeitet in Teams und in verschiedenen Arbeitsschichten, die sich flie-
Rend vor den Monitoren abwechseln. Diese Bindung wird aber auch affektiv
und immersiv bewerkstelligt, insofern die Akteure nicht nur durch visuelle
Informationen am Bildschirm, sondern auch durch akustische Informationen
(signal sounds) eingebunden werden. Man konnte also gleichsam sagen, dass
nicht der Mensch exkludiert wird und die Systeme autonom handeln, vielmehr
kommt es zu einer geradezu symbiotischen Beziehung zwischen menschli-
chen und artifiziellen Akteuren. Die »synthetische Situation, die Karin Knorr
Cetina fiir die manuellen Bérsenhidndler zum Finanzmarkt >am Bildschirms«
beschrieben hat (2009), wird im automatisierten Borsenhandel gleichsam
intensiviert und zu einer quasi symbiotischen Situation gesteigert. Um diese
Symbiose zu initiieren, bedarf es komplexer Affektbeziehungen. Eine solche
symbiotische Steigerung operiert mit Transgressionen und setzt gleichsam die
De-Subjektivierung der Akteure voraus.

Wie bereits erwihnt, trifft man in der empirischen Forschung auf die Kluft
zwischen narrativer Subjektivierung und praktischer Transgression und De-

8 | Eine ausfiihrlichere Darstellung dazu findet sich in Seyfert 2018b.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Subjektivierung. Man trifft auf einen Widerspruch zwischen narrativ behaup-
teter Affektneutralitit und der Kontrolle des Selbst und einer dem ginzlich
widersprechenden hohen affektiven Einbindung der menschlichen Akteure
in die sozio-technischen Systeme. Es ist offensichtlich, dass diese kollektiven
Gefiige nur durch Immersion und De-Subjektivierung hergestellt werden. In
den Interviews werden hingegen bestindig die Vorteile der Umstellung auf
systematische Transaktionsausfithrung betont, die zu einer hoheren Effizienz
und Profitabilitit fithren, und das vor allem deshalb, weil menschliche Storfak-
toren (wie Emotionen) ausgeschaltet wiirden. Auf der anderen Seite zeigt die
ethnographische Forschung transgressive De-Subjektivierungspraktiken, die
von den Akteuren nicht nur volle Aufmerksambkeit als vielmehr vollige Selbst-
vergessenheit verlangt: Wihrend der Arbeit sind die menschlichen Elemente
des Hochfrequenzhandles gar nicht oder nur begrenzt ansprechbar. Sie haben
weder die Zeit noch die kognitiven Kapazititen, das Narrativ des Quants auf-
rechtzuerhalten. Dasselbe gilt fiir ihre Subjektform. Die affektive Immersion
in die sozio-technischen Umwelten erfolgt dabei in einer Vielfalt affektiver
Sinne: visuell, taktil, akustisch etc. In Extremformen werden auch pharmako-
logische Wege gefunden, um die Einbindung zu intensivieren (Seyfert 2018b).

Die Immersion in die sozio-technische Umwelt verlangt De-Subjekti-
vierungen, die mit den Geschichten der Subjektivititsnarrative nichts mehr
zu tun hat. Diese Praktiken sind nicht affektfrei und emotionslos, sondern
vereinnahmen die gesamte Person auf eine Weise, die sie ins Jenseits der Sub-
jektivitdt fithrt. Von den Hindlern wird am Morgen beim Betreten der Firma
nichts Anderes erwartet, als das Uberschreiten einer Intensititsstufe. Das, was
das sozio-technische Gefiige — das »Affektif« — zusammenhilt, sind Affekte
(Seyfert 2014Db).

Dieser Umstand zeigt, dass sich die empirische Forschung nicht allein auf
narrative, konversationsanalytische und interviewbasierte Untersuchungen
verlassen kann. Dann fingt man zugleich >nur« das Narrativ ein. Hier kann
die lebenssoziologische Forschung einen Methodenbeitrag leisten. Sie schligt
mit der Intensititsanalyse eine neue soziologische Methode vor, die auch eine
Affektanalyse enthilt (Kwek/Seyfert 2015). Es ist der Vorschlag, Momente des
Werdens, der Intensitit und Immersion, der De-Subjektivierung und Trans-
gression in den Blick zu bekommen. Sie macht mit anderen Worten einen
Vorschlag, die sozial- und kulturwissenschaftliche Forschung um eine Be-
obachtungsweise zu erginzen, die es ermdglicht, eines Tages vielleicht etwas
weniger wegzulassen — priziser zu werden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

401


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Robert Seyfert

ZUSAMMENFASSUNG

Im vorliegenden Text wurde der Versuch unternommen, die Lebenssoziologie
als intensive Wissenschaft darzustellen, die ihre eigenen Theorien, Modelle
und Methode hat. Wir haben anhand der zentralen Schliisselbegriffe der Emer-
genz, des Werdens, der Differenz als konstitutives Zwischen, der Suspension
und Interpassivitit, der Intensitit und Affektivitit deren konstitutive Elemente
dargestellt. Im Anschluss daran ging es um die Entwicklung der Regeln einer
lebenssoziologischen Methode, die wir »Intensititsanalyse« genannt haben.
Anhand einer Fallstudie zum automatischen Bérsenhandel haben wir gezeigt,
inwiefern die lebenssoziologische Intensititsanalyse erginzende Beitrige zur
sozial- und kulturwissenschaftlichen Forschung liefern kann. Dabei beziehen
sich die Erginzungen auf die empirische Analyse von Phinomenen, die auf-
grund der extensiven Methodologie der klassischen Sozialforschung notwendig
ausgeblendet bleiben. Dort operieren Abstraktionen, die mit ihrem dominanten
Fokus auf Anfangs- und Endzustinde dazu tendieren, zentrale Zwischenphi-
nomene auszuschalten. Demgegentiber abstrahiert die Intensititsanalyse das
Zwischen. Sie macht das Werden zu Theorie, Methode und Modell.

LITERATUR

Badiou, Alain (2003): Deleuze. >Das Geschrei des Seins<, Ziirich/Berlin: diapha-
nes.

Baudrillard, Jean (1977): Oublier Foucault, Paris: Galilée.

Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham/
London: Duke UP.

Bergmann, Jorg (2011): »Von der Wechselwirkung zur Interaktions, in: Hart-
mann Tyrell/Otto Rammstedt/Ingo Meyer (Hg.), Georg Simmels grofie So-
ziologie, Bielefeld: transcript, S. 125-148.

Bergson, Henri (1964): Materie und Geddchtnis und andere Schriften, Frankfurt
a.M.: Fischer.

— (1985): Denken und schopferisches Werden. Aufsitze und Vortrige, Frankfurt
a.M.: Syndikat.

— (2013): Schopferische Evolution, Hamburg: Meiner.

Brockling, Ulrich (2007): Das unternehmerische Selbst: Soziologie einer Subjekti-
vierungsform, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Canetti, Elias (2001): Masse und Macht, Frankfurt a.M.: Fischer.

Collins, Randall (2004): Interaction Ritual Chains, Princeton: Princeton UP.

Coole, Diana/Frost, Samantha (2010): New Materialisms: Ontology, Agency, and
Politics, Durham/London: Duke UP.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Dirmann, Iris (2007): »Die Geburt der Gesellschaft aus dem Taumel der Eks-
tase. Das rituelle Opfer in Durkheims Religionssoziologie«, in: Kathrin
Busch/Dies. (Hg.), Pathos: Konturen eines kulturwissenschaftlichen Grund-
begriffs, Bielefeld: transcript, S. 161-182.

DeLanda, Manuel (2013): Intensive Science and Virtual Philosophy, London u.a.:
Bloomsbury Academic.

Deleuze, Gilles (1992): Differenz und Wiederholung, Miinchen: Wilhelm Fink.

— (1995): Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1997): Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (2002): Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schi-
zophrenie I, Berlin: Merve.

Delitz, Heike (2008): »Institution und Ereignis aus lebenssoziologischer Pers-
pektive, in: Gernot Kamecke/Henning Teschke (Hg.), Ereignis und Institu-
tion. Ankniipfungen an Alain Badiou, Tiibingen: Narr, S. 227-244.

— (2010): Gebaute Gesellschaft: Architektur als Medium des Sozialen, Frankfurt
a.M.: Campus.

— (2014): »Eines Tages wird das Jahrhundert vielleicht bergsonianisch sein
..., in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Kultursoziologie im 21.
Jahrhundert, Wiesbaden: VS, S. 43-51

— (2015): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im franzdsischen sozio-
logischen Denken, Weilerswist: Velbriick.

Driesch, Hans (1921a): Philosophie des Organischen. Gifford-Vorlesungen gehalten
an der Universitdt Aberdeen in den Jahren 1907-1908, Leipzig: Engelmann.

— (1921b): Das Ganze und die Summe, Leipzig: Reinicke.

Durkheim, Emile (1992 [1893]) Uber soziale Arbeitsteilung: Studie iiber die Orga-
nisation hoherer Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1994 [1912]): Die elementaren Formen des religiosen Lebens, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Ehrenfreud, Max (2015): »The feds released today’s jobs data 62 seconds late, and
suspicions flew«, in: The Washington Post, 6. Mirz, https://www.washing
tonpost.com/news/wonk/wp/2015/03/06/the-feds-released-todays-jobs-da
ta-62-seconds-late-and-suspicions-flew-2/ (letzter Zugriff am 14.04.2018).

Ekman, Paul (1999): »Basic Emotions«, in: Tim Dalgleish/Mick J. Power (Hg.),
Handbook of Cognition and Emotion, Sussex, U.K.: Wiley & Sons, S. 45-60.

Freud, Sigmund (1982): »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, in: Ders., Fra-
gen der Gesellschaft, Urspriinge der Religion, Sigmund Freud Studienausgabe
Band 9, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 61-134.

Giesen, Bernhard/Seyfert, Robert (2016): »Collective identities, empty signifi-
ers and solvable secrets«, in: European Journal of Social Theory 19(11), S. 111-
126.

Hallward, Peter (20006): Out of this world. Deleuze and the Philosophy of Creation,
London/New York: Verso.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

403


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Robert Seyfert

Haraway, Donna (2003): The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and
Significant Otherness, Chicago: Prickly Paradigm Press.

Hauriou, Maurice (1965): Die Theorie der Institution und zwei andere Aufsitze,
Berlin: Duncker & Humblot.

Joas, Hans (1992): Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kaufman, Eleanore (2012): Deleuze, the dark precursor. Dialectic, Structure, Be-
ing, Baltimore: The Johns Hopkins UP.

Keller, Thomas (2004): »Ein franzésischer Lebenssoziologe: Michel Maffe-
soli«, in: Stephan Moebius/Lothar Peter (Hg.), Franzdsische Soziologie der
Gegenwart, Konstanz: UTB, S. 355-378.

Keller, Reiner (2006): Michel Maffesoli: Eine Einfiihrung, Konstanz: UVK.

Knorr Cetina, Karin (2009): »The Synthetic Situation: Interactionism for a
Global World, in: Symbolic Interaction 32(1), S. 61-87.

Knorr Cetina, Karin/Bruegger, Urs (2002): »Global Microstructures: The Vir-
tual Societies of Financial Markets«, in: The American Journal of Sociology
107(4), S. 905-950.

Kromrey, Helmut (2002): Empirische Sozialforschung, Opladen: Leske und Bu-
drich.

Kwek, Dorothy H.B./Seyfert, Robert (2015): »Affekt. Macht. Dinge. Die Auftei-
lung sozialer Sensorien in heterologischen Gesellschaften«, in: Hanna K.
Gobel/Sophia Prinz (Hg.), Die Sinnlichkeit des Sozialen: Wahrnehmung und
materielle Kultur, Bielefeld: transcript, S. 123-145.

Lange, Ann-Christina/Lenglet, Marc/Seyfert, Robert (2016): »Cultures of
high-frequency trading: mapping the landscape of algorithmic develop-
ments in contemporary financial markets« in: Economy & Society (45/2),
S.149-165.

Langenohl, Andreas (2007): »Kurzfristigkeit und Langfristigkeit als Artikula-
tion und Losung gesellschaftlicher Krisenkonstellationen. Zur finanzsko-
nomischen Dimension sozialen Sinns«, in: Ders./Kerstin Schmidt-Beck
(Hg.), Die Markt-Zeit der Finanzwirtschaft, Marburg: metropolis, S. 323-355.

Langton, Christopher G. (1995) (Hg.): Artificial Life: An Overview, Cambridge/
London: MIT.

Lash, Scott (2000): »Life (Vitalism)«, in: Theory, Culture & Society 23(2-3),
S.323-349.

— (2010): Intensive Culture. Social Theory, Religion and Contemporary Capital-
ism, Los Angeles u.a.: Sage.

Latour, Bruno (1994): »Der Berliner Schliissel, in: Ders., Der Berliner Schliissel.
Erkundungen eines Liebhabers der Wissenschaften, Berlin: Akademie Verlag,
S.37-52.

— (2004): »How to Talk About the Body? The Normative Dimension of Science
Studies«, in: Body & Society 10 (2-3), S. 205-229.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Maffesoli, Michel (1986): Der Schatten des Dionysos: zu einer Soziologie des Or-
giasmus, Frankfurt a.M.: Syndikat.

— (1988): Le temps des tribus. Le décline de Uindividualisme dans les sociétés de
masse, Paris: Meridiens Klincksieck.

Massumi, Brian (1995): »The Autonomy of Affect«, in: Cultural Critique 31(2),
S. 83-109.

— (2002): Parables for the virtual: movement, affect, sensation, Durham, NC:
Duke UP.

Moebius, Stephan (2000): »Das Sakrale, die Gabe und die Wirkungen der
Durkheim-Schule: die Aufhebung des kulturellen Unterschieds zwischen
fremder und eigener Kultur am Collége de Sociologie«, in: Karl-Siegbert
Rehberg (Hg.), Soziale Ungleichheit, kulturelle Unterschiede: Verhandlungen
des 32. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Miinchen 2004,
Frankfurt a.M.: Campus, S. 3249-3259.

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung
in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Reckwitz, Andreas (2013): Subjekt, Bielefeld: transcript.

Rohr-Zianker, Ruth/Miiller, Wolfgang (1998): »Die Rolle von Nachbarschaften
fur die zukiinftige Entwicklung von Stadtquartieren«, in: Arbeitspapiere
des Bundesamtes fiir Bauwesen und Raumordnung, Oldenburg, http://stadt
region.net/fileadmin/downloads/Rolle_von_Nachbarschaften.pdf (letzter
Zugriff, 15.04.18).

Ruggieri, Davide (2017): »Georg Simmel and the >Relational Turn<. Contribu-
tions to the foundation of the Lebenssoziologie since Simmels, in: Simmel
Studies 21(1), S. 43-71.

Schmidt, Robert/Scheffer, Thomas (2013): »Public Sociology. Eine praxeologi-
sche Reformulierungs, in: Soziologie 42(3), S. 255-270.

Schrage, Dominik (2004): »Optimierung und Uberbietung. >Leben< in pro-
duktivistischer und konsumistischer Perspektive, in: Ulrich Brockling/
Axel T. Paul/Stefan Kaufmann (Hg.), Vernunft — Entwicklung — Leben.
Schliisselbegriffe der Moderne. Festschrift fiir Wolfgang Efbach, Minchen:
Wilhelm Fink, S. 291-304.

Seyfert, Robert (2006) »Wissen des Lebens. Lebenssoziologische Beitrige zur
Wissenssoziologie«, in: Sociologia Internationalis 2, S. 193-215.

— (2007): »Barbaren, Despoten, Zivilisierte, Klassen und Minderheiten. For-
men der Vergesellschaftung aus lebenssoziologischer Perspektive«, in:
Gunther Gebhard et al. (Hg.), >Realitit< der Klassensgesellschaft — >Klassen-
gesellschaft< als Realitdt?, Miinster: Monsenstein und Vannerdat, S. 321-344.

— (2008): »Zum historischen Verhiltnis von Lebensphilosophie und Sozio-
logie und das Programm einer Lebenssoziologie«, in: Karl-Siegbert Reh-
berg (Hg.), Die Natur der Gesellschaft, Frankfurt a.M./New York: Campus,

S. 4684-4694.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

405


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Robert Seyfert

— (20m1): Das Leben der Institutionen: Zu einer Allgemeinen Theorie der Institutio-
nalisierung, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

— (2012a): »Beyond Personal Feelings and Collective Emotions: A Theory of
Social Affect«, in: Theory, Culture & Society 29(6), S. 27-46.

— (2012b): »Poststrukturalistische und Philosophische Anthropologien der
Differenz«, in: Thomas Ebke/Matthias SchlofRberger (Hg.), Dezentrierun-
gen: Zur Konfrontation von Philosophischer Anthropologie, Strukturalismus
und Poststrukturalismus, Berlin: Akademie Verlag, S. 65-8o.

— (2013): »Der Quant: Zu einer neuen Figur der Okonomie, in: Kay Junge/
Werner Binder/Marco Gerster/Kim-Claude Meyer (Hg.), Kippfiguren. Am-
bivalenz in Bewegung, Weilerswist: Velbriick, S. 234-246.

— (2014a): »The Problem of Order and the Specter of Chaos« in: Behemoth. A
Journal on Civilisation 7 (1), S. 140-157.

— (2014b): »Das Affektif — zu einem neuen Paradigma der Sozial- und Kul-
turwissenschaften«: in: Martina Low (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt.
Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie,
Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 797-804.

— (2015): »I am inclined not to«. Circumventing Contestation and Competi-
tion, in: Nicole Falkenhayner/Andreas Langenohl/Johannes Scheu/Doris
Schweitzer/Kacper Szulecki (Hg.), Rethinking Order: Idioms of Stability and
Destabilization, Bielefeld: transcript, S. 139-158.

— (2016a): »Anschliisse in der Schwebe. Zu einer Theorie sozialer Suspensio-
nen«, in: Giesen, Bernhard/Francis Le Maitre/Nils Meise/Veronika Zink
(Hg.), Uberformungen. Wir ohne Nichts, Weilerswist: Velbriick, S. 203-223.

— (2016b): »Bugs, predations or manipulations? Incompatible epistemic re-
gimes of high-frequency trading«, in: Economy & Society 45(2), S. 251-2777.

— (2018a): »Passeure, Passionen und passive Praktiken. Mit Gabriel Tarde zu
einer Soziologie der Interpassivitit«, in: Zeitschrift fiir Theoretische Sozio-
logie (i.E.).

— (2018b): »Automation and Affect: A Study of Algorithmic Trading, in: Bir-
gitt Rottger-Rossler/Jan Slaby (Hg.), Affect in relation. Families, places, tech-
nologies. Essays on affectivity and subject formation in the 21th century, Lon-
don: Routledge, S. 1977-217.

Simmel, Georg (1918): Lebensanschauung, Vier metaphysische Kapitel, Leipzig/
Miinchen: Duncker & Humblot.

— (1995): »Philosophie der Modex, in: Ders. Philosophie der Mode. Die Religion.
Kant und Goethe. Schopenhauer und Nietzsche, Gesamtausgabe Band 10, hg.
von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-38.

Stephan, Achim (2005): Emergenz: Von der Unvorhersagbarkeit zur Selbstorgani-
sation, Paderborn: mentis.

Ténnies, Ferdinand (1991 1887)): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe
der reinen Soziologie, Darmstadt: WBG.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie - eine intensive Wissenschaft

Wolfe, Cary (2003): Animal Rites: American Culture, the Discourse of Species, and
Posthumanist Theory, Chicago: University of Chicago Press.

Zizek, Slavoj (2005): Kérperlose Organe: Bausteine fiir eine Begegnhung zwischen
Deleuze und Lacan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.

407


https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839445587-014 - am 14.02.2026, 20:51:29.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

