
Einleitung 

1. …normaler deutscher Muslim sein!? 

»…normaler deutscher Muslim sein!«, diesen Wunsch äußerte mit resigniertem Un
terton der 15-jährige Gymnasiast Bilal mir gegenüber bei einem Gespräch über die 
Zukunft. Bilal wurde in Deutschland geboren. Er sprach weder Arabisch noch be
herrschte er Tamazight, die Muttersprache seiner Eltern, die Berber sind und aus 
Marokko stammen (Bilal, 10.03.2019). Sein Wunsch reflektiert die Erfahrung, dass 
deutsch sein und muslimisch sein in der Gesellschaft der Bunderepublik als separate 
Kategorien gehandhabt werden und deutsche Muslimin oder deutscher Muslim zu sein, 
außerhalb der gesellschaftlichen Normalität verortet wird. 

Muslim*innen in Deutschland sehen sich mit ideologisch aufgeladenen und po
larisierten Islam-Debatten konfrontiert, die in weiten Teilen von islamkritischen und 
islamfeindlichen Positionen dominiert sind. Die gesellschaftlichen Paradigmen und 
epistemischen Kategorien, auf welche sich das öffentliche Sprechen und Schreiben 
über Islam stützt, folgen der Logik binärer Oppositionen eines modernen, säkularen, 
kritischen, aufgeklärten und also rationalen Westens auf der einen Seite und eines 
vormodernen, religiösen, fundamentalistischen und irrationalen Islam auf der an
deren. Durch diese dichotome Strukturierung des Denkens und Sprechens werden 
Muslim*innen zu essenziell Anderen stilisiert, was der Literaturkritiker Edward Said 
(1978) als othering bezeichnet. Das Feindbild Islam ist mittlerweile – entkoppelt von der 
real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus – zu einem inte
gralen Bestandteil der europäischen (Attia, 2009: 74) wie der deutschen (Hafez, 1996: 
431f.; vgl. Schooman & Spielhaus, 2009) Identitätskonstruktion avanciert. Muslim*in
nen werden folglich als Gefahr wahrgenommen, sofern sie sich nicht in reformierte 
Strukturen eingliedern (Ceylan, 2015: 175) und in Diskurse eintreten, deren normative 
Zielsetzung wahlweise die Etablierung eines Euro-Islam, eines reformierten, säkularen 
oder liberalen Islam oder eines ›deutschen Islam‹ ist. Die Islamverständnisse, welche in 
der öffentlichen Debatte hegemoniale Positionen einnehmen, werden zwar auch in der 
muslimischen Alltagspraxis on the ground in Moscheegemeinden und Unterrichtsräumen 
rezipiert. Zugleich werden dort aber islamische Glaubensauslegungen argumentativ 
in Stellung zueinander gebracht, die entweder als Negativfolie des normativen Islam- 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Diskurses dienen oder sich der Aufmerksamkeit der Mehrheitsgesellschaft gänzlich 
entziehen. Diese Aushandlungsprozesse zwischen verschiedenen gesellschaftlichen 
Rechtfertigungsordnungen und islamischen Traditionen on the ground stellen das zen
trale Interesse dieses Buches dar. 

Die empirische Islamforschung in Deutschland steht in enger Wechselwirkung 
mit gesellschaftspolitischen Fragen und ist seit dem Ende des 20. Jahrhunderts von 
einem Integrationsparadigma geprägt, dessen leitendes Interesse die Anpassung an 
und die Identifikation von Migrant*innen mit der nicht-muslimischen Mehrheitsge
sellschaft ist. Dieser Fokus auf Integration wurde spätestens seit dem 11. September 
2001 sukzessive von einem Sicherheitsdispositiv (Foucault, 1975; 1978) und dem daraus 
resultierenden Radikalisierungsparadigma (Juschkat & Leimbach, 2019) überlagert.1 
Forschungen zu Muslim*innen in Deutschland stellen daher oftmals auf Einstellungs
abfragen und Typologisierungen ab, welche die Nähe oder Ferne von Muslim*innen zum 
europäischen respektive deutschen Wertekanon oder der freiheitlich demokratischen 
Grundordnung ›überprüfen‹, so dass Brigitte Schepelern Johansen und Riem Spielhaus 
von einer »Vermessung der Muslime« (2018) sprechen. Weitere interdisziplinäre For
schungsstränge beschäftigen sich auf religionspolitischer Ebene mit der rechtlichen 
Anerkennung des Islam (Busch & Goltz, 2011; Meyer & Schubert, 2011b; Schiffauer, 
2014; Tezcan, 2012), den Institutionalisierungsprozessen und der Organisation von 
Moscheen und Islamverbänden (Halm et al., 2012; Rückamp, 2021; Schiffauer, 2010) 
oder der Einführung des Islamischen Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen (im 
Folgenden IRU genannt; Ceylan, 2014, 2015; Kiefer, 2005; Mohr & Kiefer, 2009; Shakir & 
Hafez, 2012). Diese am gesamtgesellschaftlichen Interesse orientierten Diskurse greifen 
jedoch kaum innerislamische Debatten auf. Vereinzelt erscheinen auch qualitative Stu
dien (z.B. Rückamp, 2021),2 die zwar die Bedeutung theologischer und islamrechtlicher 
Auseinandersetzungen beispielsweise für die Binnendifferenzierung muslimischer 
Gemeinschaften und die Selbstpositionierung von Akteur*innen im islamischen Feld 
betonen, dieser Feststellung aber nicht analytisch Rechnung tragen. Demgegenüber 
hat sich in der internationalen anthropology of Islam spätestens seit Talal Asads (1986) 
Konzept von Islam als discursive tradition die analytische Rückkopplung islamischer 
Glaubenspraktiken an den normativen Diskurs der textbasierten Theologie etabliert. In 

1 Foucaults Konzept des »Sicherheitsdispositivs« beschreibt Mechanismen und Praktiken, die dar
auf abzielen, Sicherheit zu erzeugen und zu erhalten, indem sie Risiken kontrollieren und überwa
chen. Dieser Begriff ist Teil seines umfassenderen Diskurses über Macht und Disziplin in moder

nen Gesellschaften. Es bezieht sich darauf, wie Institutionen und Techniken der Sicherheit nicht 
nur reaktiv auf Bedrohungen reagieren, sondern auch proaktiv Bedingungen schaffen, um poten
zielle Gefahren zu minimieren. Foucault betont, dass Sicherheit nicht nur ein Zustand ist, sondern 
ein kontinuierlicher Prozess der sozialen Kontrolle. Foucaults Ideen zu Sicherheit und Dispositi
ven finden sich in verschiedenen Werken, darunter »Überwachen und Strafen« (1994, Originaltitel: 
Surveiller et punir, 1975) und »Dispositive der Macht« (1978: 119–120). 

2 Rückamp (2021) hat ethnographisch in deutschsprachigen Städten Österreichs und der Schweiz 
geforscht. Zwar variiert die Situation von Muslim*innen in den jeweiligen nationalstaatlichen Kon
texten durchaus, beispielsweise hinsichtlich der Formen staatlicher Anerkennung und der demo

grafischen Zusammensetzung der muslimischen Bevölkerung. Gleichwohl existieren zahlreiche 
Gemeinsamkeiten zwischen Deutschland, Österreich und der Schweiz, etwa in der negativen Dar
stellung von Muslim*innen im öffentlichen Diskurs. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13 

der auf den deutschsprachigen Raum bezogenen Islamforschung kommt dieser integra
tive Ansatz zuvorderst in jenen Arbeiten zur Geltung, die sich mit einzelnen religiösen 
und ideologischen Strömungen wie beispielsweise der Gülen-Bewegung (Agai, 2008, 
2010), der Milli Görüş-Bewegung (Schiffauer, 2010) oder der Salafiyya (Damir-Geilsdorf, 
Hedider & Menzfeld, 2018, 2019; Damir-Geilsdorf & Menzfeld, 2017; Jaraba, 2021; Jo
kisch & Ceylan, 2014; Said & Fouad 2014; Schneiders, 2014) beschäftigen. Viele dieser 
Arbeiten sind von der methodischen Integration und oftmals personellen Kooperation 
zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie geprägt und bieten wertvolle Einblicke in 
die Aushandlungsprozesse, welche im Spannungsfeld zwischen dogmatischer Orien
tierung und pragmatischer Alltagspraxis stattfinden.3 Bemerkenswert sind in diesem 
Zusammenhang die Beiträge der Islamwissenschaftlerin Sabine Damir-Geilsdorf und 
der Ethnologin Mira Menzfeld (2017, 2018 und 2019 mit Yasmina Hedider, 2020) zur 
Salafiyya oder die rezente ethnographische Studie der Islamwissenschaftlerin Ayşe 
Almıla Akca (2020) zur Aushandlung von religiösem Wissen und Autorität im türkisch 
geprägten Islam. Innerhalb der deutschen ethnologischen Islamforschung sind die 
Arbeiten von Werner Schiffauer hervorzuheben, der umfassende Studien zu islami
schen Organisationen wie dem Kalifatsstaat (2000) oder der Islamischen Gemeinde 
Milli Görüş (2010) durchführte.4 Während Akca, Damir-Geilsdorf und Schiffauer die 
islamische Polyvokalität innerhalb einzelner Bewegungen hervorheben, existiert bis
lang keine Forschung, die die Positionierung der divergierenden Islamverständnisse 
und Glaubensauslegungen auf lokaler Ebene in bzw. zwischen verschiedenen islamischen 
Bildungsräumen analysiert. Hier bringen alternative Denkweisen neue und innovative 
Formen postmigrantischer muslimischer Vergemeinschaftung und Selbstpositionie
rung hervor. Auch wird Islam mittlerweile bereits mit großer Selbstverständlichkeit 
auf Deutsch praktiziert und vermittelt. Das Buch richtet den Blick jenseits der nor
mativen Setzungen des öffentlichen Islamdiskurses auf die Ebene lokaler Interaktion, 
Kollaboration und Praxis. Es fragt danach, wie sich muslimische Akteur*innen auf 
Islamverständnisse und konkurrierende Rechtfertigungsordnungen beziehen, um sich 
in den islamischen Bildungsräumen und Öffentlichkeiten einer postmigrantischen 
Großstadt im Feld des deutschen Islam zu positionieren. Oder pointiert: Wie vermitteln 
muslimische Akteur*innen zwischen der staatsbürgerlichen Ordnung und dem nor
mativen Anspruch der Religion? Wenn ich hier den Begriff ›deutscher Islam‹ verwende, 

3 Dies trifft auch auf die Forschungsprojekte zu, aus denen die vorliegende Arbeit hervorging. So 
habe ich als Ethnologe die erste Forschungsphase 2018–2019 im Rahmen meiner Beschäftigung im 
Zentrum für Islamische Theologie Münster durchgeführt. Die Gelegenheit zu vertiefenden Studien 
zur Salafiyya im selben Forschungsort erhielt ich im Rahmen eines Projekts (Salafiyya leben.) das 
als Kooperation des Instituts für Sprachen und Kulturen der islamisch geprägten Welt und des 
Instituts für Ethnologie an der Universität zu Köln angelegt war. 

4 Zum Stand der ethnographischen Forschung zu Islam in anderen europäischen Ländern sei hier 
exemplarisch auf einige renommierte Vertreter*innen verwiesen. Für Frankreich haben beispiels
weise John Bowen (2010) und Mayanthi L. Fernando (2014) zum Verhältnis von laizistischer Re
publik und muslimischen Gemeinden gearbeitet. In den Niederlanden forscht Thijl Sunier (2005, 
2012, 2020, 2021) zu den Bedingungen muslimischer Lebens- und Alltagspraxis und Martijn de Ko
ning (2012, 2018, 2020 mit Carmen Becker & Ineke Roex) hat vielbeachtete Beiträge zur Salafiyya, 
insbesondere zum dschihadistischen Spektrum, vorgelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

rezipiert dieser nicht die hegemonialen Normen der populären und populistischen 
Islam-Debatten zu einem Deutschen Islam, sondern zielt als deskriptives Konzept auf 
das, was deutscher Islam – d.h. ein zuvorderst auf Deutsch gelebter und vermittelter 
Islam – auf der Ebene lokaler Alltagspraxis empirisch bereits ist. 

Um die Forschungsfrage zu beantworten, stütze ich mich auf Datenmaterial, das 
ich während einer ethnographischen Feldforschung in einer Großstadt in Nordrhein- 
Westfalen (NRW) (co-)produziert habe. Von April 2018 bis Mai 2019 und in zahlreichen 
Folgeaufenthalten im Jahr 2022 führte ich teilnehmende Beobachtung und zahlreiche 
Interviews und Gespräche in den verschiedenen ›islamischen Bildungsräumen‹ der 
Stadt durch: in Moscheen, Jugendgruppen, Vereinen, dem Islamischen Religionsunter
richt an öffentlichen Schulen und in digitalen Räumen. Ich verstehe islamische Bildung 
hier in Anlehnung an John Bowens Entwurf einer anthropology of public reasoning (2010) 
im Bourdieu’schen Sinne als ›Feld‹, in dem religiöse Wissensbestände, vorhandene 
Expertise und angefragte Kompetenzen die symbolischen Kapitalien der Akteur*innen 
darstellen.5 Da aber die Annahme von quantifizierbarem kulturellem Kapital und die 
Unterscheidung religiös – säkular von vielen Muslim*innen in Frage gestellt wird, 
verwendet Bowen – und dem soll hier gefolgt werden – einen ›weichen‹ Begriff von Feld 
»as a set of repertoires and pedagogical possibilities, all having to do with ›education,‹ 
but with reference about various ideas about Islam and for advancement in […] socie
ty« (Bowen, 2010: 109). Die im Deutschen zumeist genutzten Begriffe Erziehung und 
Bildung sind aus der Perspektive sozial- und erziehungswissenschaftlicher Theorien 
tendenziell unterschiedlich konnotiert. »Dabei betont der Erziehungsbegriff stärker 
die Notwendigkeit der sozialen Einflussnahme – etwa der Vermittlung von Werten 
und Normen. Dagegen wird in Bildungstheorien stärker die umfassende Entfaltung 
individueller Potentiale – einschließlich der Fähigkeit zur kritischen Auseinanderset
zung mit sozialen Erwartungen und Vorgaben – akzentuiert« (Scherr, 2013a: 35). Der 
hier verwendete Begriff der islamischen Bildung als Feld ist derart weit gefasst, dass er 
nicht lediglich die deutschsprachigen Dimensionen integriert, sondern auch die Vielfalt 
der Begriffe in den gängigen Sprachen der Theologie und Islamwissenschaft in Europa 
einschließt. Çimşit (2012) betont die Übersetzungsschwierigkeiten zwischen diesen: 

Schließlich kommen im Bereich der Erziehung und Bildung im Türkischen eğitim, öğ
retim, yetiştirme, aşılama, belletme, öğrenme; im Arabischen tarbiyya, ta’līm, tadrīs, ta’dīb, 
taḥsil, talqīn, tablīġ, tazkiya, iršād; im Englischen education, teaching, training, instruction, 
nurturing, indoctrination, upbringing, catechism, evangelism, learning u.a. zur Anwendung. 

5 Bourdieu hat seinem Feldbegriff in verschiedenen Arbeiten ausgeführt (1997, 2000, 2001). Er sieht 
soziale Felder als Produkt kapitalistischer und arbeitsteiliger Gesellschaften, die sich beispielswei
se in das politische Feld (2001) oder das religiöse Feld (2000) etc. ausdifferenziert haben. Diese 
Felder weisen je eigene Logiken auf, haben eine eigene historische Genese und folglich eigene Re
geln, die ein Feld konstituieren und sein Funktionieren garantieren (vgl. Janning, 1991: 144). Diese 
Regeln sind nicht als bewusst gesetzte und von den Teilnehmer*innen eines Feldes reflektiert be
folgte Normen im Sinne explizierbarer Gesetze zu verstehen. Sie konstituieren vielmehr ein Sys
tem impliziter Regelhaftigkeiten – Bourdieu nennt dies Habitus – die Akteur*innen durch ihr Han
deln in Übereinstimmung zu den Normen des Feldes produzieren bzw. reproduzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15 

Dass bei der Übersetzung dieser Begriffe ins Deutsche nicht sattelfeste Begriffe her
auskommen, dürfte auf der Hand liegen (Çimşit, 2012: 4; Hervorh. im Orig.). 

Vor diesem Hintergrund haben Moscheen, schulischer Islamunterricht oder muslimi
sche Bildungsvereine eine Gemeinsamkeit darin, dass sie Räume islamischer Bildung 
konstituieren, in denen eine muslimische community of practice (Lave & Wenger, 1991) die 
islamische Religion erlernt und einübt. Sie stellen konkrete Handlungszusammenhän
ge dar, die je spezifische Formen von Öffentlichkeit hervorbringen, die wiederum im
mer auch in Wechselwirkung mit weiteren gestaffelten Öffentlichkeiten (Zillinger, 2017) 
und ihren jeweiligen hegemonialen Rechtfertigungsordnungen (Boltanski & Thévenot, 
1991) stehen. Insofern in diesen öffentlichen und halb-öffentlichen Räumen ausgehan
delt wird, wie im Kontext einer nicht-islamischen Mehrheitsgesellschaft ein islamisches 
Leben gestaltet werden kann und wie normative Ordnungen und religiöse Ideale in der 
Praxis pragmatisch umgesetzt werden können, lassen sie sich letztlich auch als Orte des 
future making verstehen. Islamische Bildungsräume, so der US-amerikanische Ethnologe 
Robert W. Hefner, »…are not merely institutions for teaching and training young belie
vers. They are the forges from which will flow the ideas and actors for the Muslim world’s 
future« (Hefner, 2007: 4). 

2. Das Feld und die Forschung 

Das Ruhrgebiet: Land an Rhein und Ruhr, Emscher und Lippe, größtes Industriegebiet 
Europas und Heimat für Generationen Zugewanderter. Hier ist der Fußball zu Hause, 
aber auch die Arbeit. Einst prägten Kohle, Stahl und Bier die Region – Forschung, Tech
nologie und Dienstleistungen gehört die Zukunft (Infotafel industriekultur.ruhr). 

Dieser Infotext steht am Rande einer Abraumhalde, einem in Bergbau-Tagen aufge
schütteten Hügel, auf einer Tafel der Marketingkampagne industriekultur.ruhr. Vom 
Aussichtsturm, der oben auf der Halde thront, wandert der Blick über eine Landschaft, 
in deren Topographie sich die genannten Charakteristika eingeschrieben haben. Die 
Großstadt dehnt sich vielgestaltig in die Fläche aus und ihre markantesten Blickfänge 
sind die gen Himmel ragenden ›Kathedralen der Arbeit‹, die stillgelegten Kraftwerke 
und Fördertürme des Bergbaus. Sie erinnern an eine Zeit, in der Kolonnen geschwärzter 
Gesichter fern des Tageslichts aus der Erde holten, was für Jahrzehnte die Antriebsfe
der der bundesrepublikanischen Industrialisierung war: Die Kohle. Das Stadtzentrum 
prägen urbane Siedlungen mit hochaufragenden Mietshäusern, Gewerbegebiete mit 
ihren zahlreichen Autohäusern und verschiedenen Dienstleistungsbetrieben; doch 
schweift der Blick weiter, überrascht das Grün, die Bauernhöfe, mit ihren Kuhweiden 
und Feldern, die geblieben sind, als die Industrie kam und die riesigen Brachen, die 
geblieben sind, als sie weder ging. Nach den Anwerbeabkommen mit Italien (1955) und 
Griechenland (1960) gelangten mit den Gastarbeiter*innen aus der Türkei (ab 1961) und 
Marokko (ab 1963) schließlich auch Menschen hierher, die nicht nur eine andere Sprache 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

und eine andere Nationalität hatten, sondern auch einer anderen Religion angehörten 
als die vormals angeheuerten und die Mehrheitsgesellschaft.6 

Abbildung 1: Schild auf Deutsch und Türkisch im Feldforschungsort (eigene Auf
nahme). 

Nicht weit entfernt vom Aussichtsturm auf der Halde, an der Stirnseite des großen 
Zechenparks gelegen, ragen vier Nadelspitzen in den Himmel, die einen massiven qua
dratischen Kuppelbau umgeben. Die im Bau befindliche repräsentative Moschee der lo
kalen Gemeinde der DİTİB (Diyanet İşleri Türk İslam Birliği; Türkisch-Islamische Union 
der Anstalt für Religion e.V.) steht symbolisch für die Verheimatung der damaligen mus
limischen Gastarbeiter*innen und insbesondere ihrer in Deutschland geborenen Kinder 
und Enkelkinder sowie ihrer Religion, des Islam.  

In Deutschland lebten laut einer von der Deutschen Islamkonferenz (DIK) in Auftrag 
gegebenen Studie im Jahr 2019 ca. fünfeinhalb Millionen Menschen, die als Muslim*in
nen identifiziert werden und von welchen wiederum etwa ein Drittel im Bundesland 
Nordrhein-Westfalen ansässig ist (Pfündel, Stichs & Tanis, 2021)7. Die Stadt, in der von 

6 Der Begriff der Gastarbeiter*innen ist aufgrund seiner Ambivalenz nicht unproblematisch. Stefan 
Zeppenfeld der zur Migrationsgeschichte forscht fasst zusammen: »Eigentlich scheint sich der Be
griff ganz eindeutig auf diejenigen Arbeitsmigrant:innen zu beziehen, die zwischen 1955 und 1973 
über die bilateralen Anwerbeabkommen aus den ›Anwerbeländern‹ in die Bundesrepublik mi

grierten. Im Bild des ›Gastes‹ war die Erwartungshaltung einer Rückkehr verankert, ein dauerhafter 
Verbleib war politisch nicht vorgesehen. […] In seinen Entwicklungslinien bewegt sich der Wort

gebrauch zwischen beschönigender Adaption, rassistischer Projektionsfläche und indifferentem 
Sammelbegriff. Zur Uneindeutigkeit und Langlebigkeit des Begriffs trug maßgeblich seine alltäg
liche gesellschaftliche Verwendung bei. Das Wort wurde ›von unten‹ geprägt und erhielt erst da
durch Einzug in den politischen Diskurs. Der ›Gastarbeiter‹ ist keinesfalls eine Wortschöpfung der 
politischen Amtssprache der Arbeitsmigration« (Zeppenfeld, 2023). 

7 In der durch die Deutsche Islamkonferenz in Auftrag gegebenen Studie Muslimisches Leben in 
Deutschland 2020 heißt es: »Durch Zuwanderung hat die Zahl der muslimischen Religionsange
hörigen in Deutschland mit Migrationshintergrund in den letzten Jahren zugenommen. Die mus

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17 

April 2018 bis Mai 2019 die Feldforschung durchgeführt wurde, hat eine Einwohnerzahl 
von ca. 200.000 und somit den Status einer Großstadt. Die Siedlungsstruktur ist ge
kennzeichnet von einem geschlossenen Stadtbereich, um den sich die eingemeindeten, 
ehemals dörflichen Siedlungen teils übergangslos, teils von agrarisch genutzten Flächen 
aufgelockert, anschließen. Hinsichtlich ihrer soziodemographischen Zusammenset
zung weisen die verschiedenen Stadtbezirke große Divergenzen auf. So sind in den von 
Bergbau und Industrie geprägten nördlichen und westlichen Stadtteilen beispielsweise 
Bevölkerungsdichte oder Ausländeranteil deutlich höher als in den bürgerlich-landwirt
schaftlichen Bezirken.8 Diese Divergenzen manifestieren sich im Innenstadtbereich 
auch im Stadtbild. Die Wohnbezirke Westen und Norden, die seitens der Lokalpolitik 
als Quartiere im Niedergang begriffen werden, sind vom Bezirk Stadtmitte, dem ge
werblich geprägten Innenstadtbereich mit Fußgängerzone und Einkaufszentren, durch 
Bahntrassen, einen Kanal und einen Fluss auch räumlich klar voneinander separiert. 

Auf dem heutigen Stadtgebiet entstanden im 19. Jahrhundert vier Bergwerke, die 
sich teils über mehrere Stadtteile erstreckten. Im Zuge der Arbeitsmigration der 1960er 
und -70er Jahre fanden hier zahlreiche Menschen aus mehrheitlich muslimischen Län
dern wie der Türkei oder Marokko, aber auch aus Polen und Russland ein Auskommen. 
Der Niedergang des Bergbaus erreichte den Feldforschungsort ab 1977 und die wichtigs
ten Industrien Bergbau und Metallverarbeitung wichen sukzessive anderen Branchen 
wie chemischen Betrieben oder Autozulieferern. Ende der 2010er Jahre wurde der Be
trieb des letzten Bergwerks der Stadt eingestellt, was die über 100-jährige Geschichte 
des Bergbaus in der Stadt beendete. 

Das muslimische Leben im Feldforschungsort ist – wie insgesamt in Deutschland 
– maßgeblich von Gläubigen der ›Türkischen Tradition‹ geprägt, der sich vierzehn von 
den insgesamt sechzehn Moscheevereinen zuordnen lassen (auch die Bosniaken folgen 
in Ritus und Rechtsschule der ›Türkischen Tradition‹).9 Von den dreizehn Türkisch-spra
chigen Moscheevereinen gehören fünf der Türkisch-Islamischen Union der Anstalt für 
Religion e.V. (türk. Diyanet İşleri Türk İslam Birliği, abgekürzt DİTİB) an und jeweils vier 
dem Verband Islamischer Kulturzentren e.V. (VIKZ, türkisch: İslam Kültür Merkezleri Bir
liği) und der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş e.V. (IGMG, Türkisch: İslâm Toplumu 

limische Bevölkerungsgruppe umfasst 2019 nunmehr zwischen 5,3 und 5,6 Millionen Personen. Ihr 
Anteil an der Gesamtbevölkerung liegt zwischen 6,4 % und 6,7 %. Gleichzeitig ist die Zusammen

setzung in Bezug auf die Herkunftsländer vielfältiger geworden. Türkeistämmige Musliminnen 
und Muslime bilden weiterhin die größte muslimische Herkunftsgruppe, stellen aber nicht mehr 
die absolute Mehrheit« (Pfündel, Stichs & Tanis, 2021: 10). 

8 Durchschnittsalter nach Wohnbereichen im Jahr 2017: Wohnbezirk Westen-Nord und Wohnbe

zirk Nord jeweils 38,6 bis unter 40,3. Dazu liegt im Vergleich in fünf südöstlichen Wohnbezirken 
das Durchschnittsalter bei 45,5 und mehr Jahren. Der Anteil der Personen ohne deutsche Staats
bürgerschaft nach Wohnbereichen ist in den westlichen Innenstadtbereichen mit 21 % und mehr 
am höchsten und liegt im Vergleich in vier der südöstlichen Bereiche bei lediglich 2 bis 5 % (Be
völkerungsbericht Feldforschungsort, 2018). 

9 Mit dem Begriff ›Türkische Tradition‹ bezeichnen meine Gesprächspartner*innen die Summe der 
Normen und Glaubenspraktiken (bspw. die Zugehörigkeit zur hanafitischen Rechtsschule), die un
ter Muslim*innen und deren Nachfahren zu finden sind, die aus Territorien des ehemaligen Osma

nischen Reiches stammen. Entsprechend ordnen meine Gesprächspartner*innen auch bosnische 
und albanische Muslim*innen der ›Türkischen Tradition‹ zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Millî Görüş). Die bosnische Moschee ist an die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in 
Deutschland e.V. (IGBD, bosn. Islamska zajednica Bošnjaka u Njemačkoj) angebunden. Le
diglich die vornehmlich von Marokkaner*innen geleiteten Moscheen Al-Taqwa und Ar- 
Rahim haben keine Anbindung an einen Dachverband und sind selbstorganisiert. Die 
wenigen Anhänger der Salafiyya waren vorübergehend in zwei Vereinen organisiert, bil
deten zur Zeit der Forschung aber lediglich ein loses Netzwerk.10 

Während der einjährigen Feldphase begleitete ich zahlreiche Akteur*innen in öffent
lichen, halb-öffentlichen und privaten Räumen. Ich führte teilnehmende Beobachtun
gen in zwei Jugendzentren, in Moscheen der IGMG und zwei marokkanischen Moscheen 
ohne Verbandsanbindung durch sowie an einem Gymnasium und einer Hauptschule. Ich 
begleitete Gebete, Religionsunterricht, Elternsprechtage, Hochzeiten, Lehrersitzungen, 
das Fastenbrechen im Ramadan (ifṭār), Jugendübernachtungen und einen Koran-Rezita
tionswettbewerb. Ich spielte im Gebetsraum mit Imamen und Religionsschülern Fußball 
und stellte meine Fähigkeiten im türkischen Ringkampf unter Beweis, rauchte ›mit den 
Jungs‹ Schischa im Park, hing mit ihnen auf Friedhöfen, Schulhöfen und in Fastfood- 
Restaurants rum und aß mit Salafis zu Abend. Nicht zuletzt folgte ich auch den Insta
gram-Kanälen verschiedener Jugendlicher, der WhatsApp-Gruppe einer Moschee und 
den YouTube und TikTok Profilen eines Salafi-Predigers. Während all dieser Situationen 
begleitete mich mein Feldtagebuch, in dem ich in oder nach einer jeweiligen Situation 
so umfangreich wie möglich meine Beobachtungen festhielt und unzählige Protokolle 
verfasste. Weiter führte ich neben zahlreichen informellen Gesprächen, die ebenfalls no
tiert wurden, 60 leitfadengestützte qualitative Interviews mit 31 Lernenden, zuvorderst 
mit Schüler*innen im Alter von 14 bis 18 Jahren, aber auch mit einigen Bundesfreiwil
ligendienstleistenden und Studierenden Anfang 20. Weitere Gesprächspartner*innen 
waren Lehrende in Schulen und Moscheen, Imame, Sozialarbeiter*innen, Schulleitun
gen, Gemeindemitglieder und verschiedene andere Akteur*innen der Stadtgesellschaft. 
Die meisten Interviews umfassten eine Sitzung von ein bis zwei Stunden. Die zentralen 
Protagonisten traf ich über die informellen Gespräche hinaus zwischen drei und sechs 
Interview-Sitzungen, so dass in letztem Fall Gesprächsmaterial von nahezu zehn Stun
den mit einem Protagonisten entstand. Einige meiner Gesprächspartner*innen gewähr
ten mir auch Einblicke in Aspekte ihres Alltags, die über die organisationalen Kontexte 
der Moschee oder der Schule hinausgingen und luden mich beispielsweise zu sich nach 
Hause ein. 

10 Die zwei Alevitischen Vereine werden hier nicht berücksichtigt, da der Fokus der Arbeit auf dem 
sunnitischen Islam liegt. Aufgrund gravierender dogmatischer und ritueller Unterschiede hat sich 
das Alevitentum heute als eigenständige Religionsgemeinschaft konstituiert, die religionsge
schichtlich aus dem Islam hervorgegangen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19 

2.1 Die Forschungsräume 

Es gibt ein arabisches Sprichwort: Hör nicht darauf, was über mich geredet wird, son
dern rede mit mir! (Sheikh Abdellatif, 27.01.2019). 

Wie bereits deutlich wurde, ist das Skalierungsniveau der hier verfolgten ethnogra
phischen Begleitung muslimischer Akteur*innen jenes der gelebten und öffentlich 
vollzogenen Sozialität im Lokalen (vgl. Breidenstein et al. 2013: 32). Als Ausgangspunkt 
der Felderschließung, d.h. der aktiven Suche und Herstellung von Kontakten, diente 
ein Jugend- und Stadtteilzentrum, dessen Leitung mich zum christlich-islamischen 
Gesprächskreis der Stadt einlud. Dort konnte ich erste Kontakte zu Vertreter*innen 
verschiedener Moscheen knüpfen. Sukzessive kristallisierten sich bald fünf zentrale 
Forschungsräume heraus, die sich in Moscheen und Vereine einerseits und öffentliche 
Schulen andererseits differenzieren lassen. Während die Moscheen Räume darstellen, in 
welchen die religiös-normative Ordnung in praxi sozial institutionalisiert wird, gilt die 
Schule als die Sozialisationsagentur der zivilgesellschaftlichen Nationalstaaten, in der 
die jeweilige politische Kultur erlernt und praktisch vermittelt wird (Schiffauer, 2002: 
1–15). Hier hat das Religiöse seinen Platz, sofern es sich der staatsbürgerlichen Ordnung 
unterwirft (Mannitz, 2002b: 113). Entgegen dieser dominanten oppositionellen Veror
tung nehmen manche muslimischen Stimmen eine komplementäre Perspektive ein und 
sehen die Moschee als Domäne der religiösen Praxis und den IRU in der öffentlichen 
Schule als Ort der Vermittlung religiösen Theoriewissens. Angesichts dieser Verhält
nisbestimmungen eröffnet die komparative Perspektive auf islamische Bildungsräume 
interessante Möglichkeiten für die Analyse. 

Die von mir untersuchten islamischen Bildungsräume sind: (1) die türkischsprachi
gen Moscheen der Milli Görüş-Bewegung, die u.a. von vereinheitlichten Verbandsstruk
turen und dem Festhalten an der Muttersprache geprägt sind; (2) Die Al-Taqwa Moschee 
eines unabhängigen, deutsch-arabischsprachigen Vereins, der von marokkanischen Mi
grant*innen und ihren Nachfahr*innen getragen wird; (3) ein kleines Netzwerk von Sa
lafis, die zwischen 2008 und 2014 in direkter Nachbarschaft zur Al-Taqwa Moschee zwei 
Bildungsvereine betrieben hatten und nunmehr in losem Kontakt zueinander standen. 
Einer von ihnen baut sich seit 2021 eine Präsenz als Onlineprediger im digitalen Raum 
auf, den ich ebenfalls mit einbeziehe. Neben diesen selbstorganisierten muslimischen 
Bildungsräumen bezog ich auch zwei staatlich verantwortete Räume islamischer Bil
dung mit ein: Das Goethe-Gymnasium (4) das aufgrund der hohen Zahl türkeistämmiger 
Schüler*innen, stadtweit den Ruf des ›Türken-Gymnasiums‹ hatte; (5) sowie die von ei
ner sprachlich, religiös und soziokulturell hyperdiversen Schülerschaft besuchte Haupt
schule Nord. Um die Forschung in den verschiedenen Räumen dieser städtischen multi- 
sited ethnography (Marcus, 1995) zu koordinieren, erstellte ich einen Stundenplan in wel
chen ich die Unterrichtsbesuche an beiden Schulen, das Freitagsgebet in den Moscheen 
und den sonntäglichen Unterricht eintrug und so eine Routine der Tagesabläufe entwi
ckelte. Eine Woche bestand nun aus teilnehmender Beobachtung in insgesamt 11 Schul
stunden schulischen Islamischen Religionsunterrichts, weiteren vier Stunden Islami
scher Unterweisung in der Moschee sowie dem regelmäßigen Besuch des Freitagsge
bets. Interviewtermine vereinbarte ich zumeist in Anschluss an einen der Besuchster

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

mine. Neben den fünf zentralen Settings konnte ich bei Folgebesuchen im Feld nach der 
ersten einjährigen Forschungsphase weitere Initiativen beobachten, die alternative We
ge religiöser Bildung außerhalb der etablierten Möglichkeiten zu schaffen suchten. 

Im Folgenden skizziere ich die Spezifika der jeweiligen Bildungsräume in der ur
banen (muslimischen) Öffentlichkeit meines Feldes sowie die Modalitäten der jeweili
gen Praxisgemeinschaften. Dazu bietet sich eine Perspektive an, die Islam als Ausdruck 
von Urbanität, d.h. von städtischer Lokalspezifik in den Blick nimmt. Alexa Färber, Riem 
Spielhaus und Beate Binder (2012) nutzen das Konzept der Sichtbarkeit, um Unterschie
de zu identifizieren, die sich aus der räumlichen Verteilung, den vorhandenen Lokalitä
ten der einzelnen Vereine und den eigenen symbolischen Verortungen (z.B. Namensge
bung, Architektur) ergeben. Um die Komplexität von Aushandlungsprozessen in Bezug 
auf Planung, Realisierung und Gemeindealltag zu reflektieren, schlagen sie eine Kate
gorisierung von Moscheen in Nachbarschaftsmoscheen, Stadtteilmoscheen und Stadt
moscheen vor, die hier für eine erste Orientierung im Feld heranziehe und durch welche 
auch die jeweiligen Praxisgemeinschaften, ihre Teilnehmenden und Autoritäten in den 
Blick geraten. Ferner skizziere ich auch den ethnographischen Zugang zu und meine 
zentralen Gesprächspartner*innen in jedem jeden Forschungskontext. 

Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş 
Die Emir Sultan Camii im südwestlichen Stadtteil A wurde Mitte der 1980er von türki
schen Bergarbeitern gegründet und gilt als erste der vier Moscheen der Stadt, die heute 
der Islamischen Gemeinschaft Milli Görüş e.V. angehören.11 Ihr Einzugsgebiet erstreck
te sich daher in den ersten Jahren über den Stadtteil hinaus auch auf die benachbarten 
Stadtteile. Mit der Beschäftigung eines renommierten Hodscha (etwa Lehrer) aus der 
Türkei erlangte die Emir Sultan Camii zeitweise auch überregionale Bekanntheit. Un
ter jenen Einwanderern der ersten Generation, die nicht im Stadtteil lebten, wuchs mit 
zunehmendem Alter und insbesondere mit Eintritt in den Ruhestand der Bedarf nach 
einem Gebetsort, der mehrmals täglich auch ohne Rückgriff auf ÖPNV oder Auto er
reichbar war. Deshalb gründeten die Besucher aus dem etwa einen Kilometer entfern
ten Stadtteil B Anfang der 1990er die Sultan Mehmet Camii in einem ehemaligen Super
markt. Da sich das Einzugsgebiet »…auf ein kleinräumiges Quartier mit hohem Anteil 
an Zugewanderten aus mehrheitlich muslimischen Ländern und ihren Nachkommen« 
(Färber, Spielhaus & Binder, 2012: 74) erstreckt und sie von der »Wohnbevölkerung in 
der Nachbarschaft gegründet« (ebd.) wurden, können die IGMG-Moscheen als Nachbar
schaftsmoscheen kategorisiert werden. Die Verteilung der Verbandsmoscheen im Stadt
gebiet korrespondiert mit planerischen Überlegungen des Dachverbands als Dienstleis
ter, der eine möglichst hohe Abdeckung von Gebieten mit potenziellen Zielgruppen er
reichen möchte und seine Angebote auf die sozialen, kulturellen und religiösen Bedar
fe der Bergarbeiter-Nachbarschaften zuschneidet (ebd.). Die Islamische Gemeinschaft 

11 Camii (arab.: ğami) ist der Begriff für Moscheen, in welchen das Freitagsgebet mit Predigt verrich
tet wird und die entsprechend über eine Kanzel (minbar) verfügen. Kleinere Gebetsräume ohne 
Kanzel werden auch als Masdschid bezeichnet. Der Begriff wird in Deutschland aber zumeist syn
onym mit Moschee verwendet. Auch die Al-Taqwa Gemeinde, die über einen minbar verfügt, nennt 
die Moschee Masdschid. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21 

Milli Görüş wurde als Verband türkischer Muslim*innen in Deutschland gegründet und 
hat ihren Sitz in Köln, gleichwohl gehören ihr auch Moscheen in Australien, Kanada oder 
Südafrika an. Sie organisiert Pilgerreisen und weltweite Hilfsprogramme und agiert in
sofern auch transnational. 

Sowohl in der Emir Sultan Camii wie auch in der Sultan Mehmet Camii boten jeweils 
der Hodscha und ein jugendlicher Hilfslehrer am Wochenende Unterricht für Kinder 
und Jugendliche bis ca. 14 Jahre an. Die Inhalte umfassten die Koranalphabetisierung 
(türk. elif cüz)12, Koranrezitation (taǧwīd, türk. tecvid) und allgemeinen Religionsunter
richt (türk. din dersi). Für ältere Jugendliche ab ca. 14 Jahren wurde kein Unterricht mehr 
in der Moschee angeboten. Diese trafen sich in der Regel zu Gesprächskreisen (sohbetler, 
Sg. sohbet) im privaten Rahmen oder besuchten samstags den weiterführenden dreijäh
rigen hilal kursu des IGMG-Regionalverbands in Dortmund. 

Für junge Menschen scheint die IGMG insofern besonders ansprechend, als sie mit 
ihren vielfältigen Partizipationsmöglichkeiten und dem Einsatz popkultureller Elemen
te (musikalische Hymnen, Fan-Artikel) ein breites Repertoire an Identifikationsmomen
ten bereithält. Zwar werden alle Dokumente und Darstellungen des Verbandes auch auf 
Deutsch und in weiteren Sprachen veröffentlicht; auf Gemeindeebene wird aber nahe
zu ausschließlich Türkisch gesprochen. Über die gemeinsame Sprache hinaus wird in 
der symbolischen Gestaltung vieler IGMG-Moscheen – z.B. durch die Benennung nach 
siegreichen Sultanen oder die Verzierung mit Wandbildern großer Schlachten wie der 
Eroberung Konstantinopels – auch die Größe des Osmanischen Reiches glorifiziert. Die 
Innenräume der von mir besuchten IGMG-Moscheen waren aufwändig mit Kalligrafien 
verziert und die Gebetsnische sowie die sie umgebende Wand zumeist mit blau-weißen 
türkischen Fliesen gekachelt. Da die Moscheegebäude ursprünglich zumeist für ander
weitige Nutzung vorgesehen waren, gingen die Gemeinden zur Herstellung von Reprä
sentativität im urbanen Raum bisweilen kreative Wege. So wurde die Fassade des Gebäu
des der Emir Sultan Camii mit dem Graffito einer Moschee mit Kuppel und Minaretten 
gestaltet. An jeder dem Verband zugehörigen Moschee prangte das Logo der IGMG auf 
dem Eingangs- bzw. Namensschild. 

Im Feldforschungsort erhielt ich durch unterschiedliche Gesprächspartner*innen 
und verschiedene Zugänge Einblicke in diese Organisationsformen und -praktiken. 
An einem Info-Stand in der Stadt lernte ich beispielsweise die jungen Frauen der 
Mädchenabteilung (türk.: kadınlar gençlik teşkilatı) der Sultan Mehmet Camii kennen, 
von welchen einige das Goethe-Gymnasium besuchten, wo sich fortan zahlreiche Ge
sprächsmöglichkeiten ergaben. Die jungen Frauen trafen sich wöchentlich zu religiösen 
Gesprächskreisen (sohbetler, Sg. sohbet), dokumentierten diese online auf Instagram 
und zeigten eine Begeisterung für die IGMG, die sie durch verschiedene ›Fan-Artikel‹ 
wie z.B. Buttons am Schulrucksack auch öffentlich präsentierten. Am Gymnasium, an 
dem ich den IRU begleitete, lernte ich die 18-jährigen Schüler Engin und Mert kennen, 
die sich als Hilfslehrer in den Moscheen engagierten. Die Hodschas beider Moscheen 
durchliefen denselben staatlichen Bildungsweg für Religionsbedienstete in der Türkei. 

12 Elif cüz oder elif be entspricht in etwa dem deutschen Begriff ›Fibel‹. Elif und be sind die ersten 
beiden Buchstaben des arabischen Alphabets (alif, ba) in türkischer Aussprache. Cüz bezeichnet 
im Türkischen eine Lese- oder Lerneinheit des Koran (arab. ǧuzʾ). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Während der Vorbeter der Emir Sultan Moschee erst jüngst nach Deutschland gekom
men war, wurde Mustafa, der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee Anfang der 2000er 
vom Präsidium für Religionsangelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı) nach Deutsch
land entsandt. Er entschied sich nach sieben Jahren Dienst in DİTİB-Moscheen, mit 
der Familie in Deutschland zu bleiben und wechselte zur IGMG. Nicht zuletzt lernte 
ich in der Emir Sultan Gemeinde in Stadtteil A auch einen ehemaligen Funktionär des 
IGMG-Dachverbandes kennen. Zekeriya, der zur Zeit der Forschung Mitte Dreißig war, 
arbeitete einige Jahre als stellvertretender Vorsitzender der Studierendenabteilung auf 
Bundesebene. 

Die marokkanische Al-Taqwa Moschee 
Die al-Taqwa Moschee liegt nur rund 300 Meter von der Emir Sultan Moschee der IGMG 
in Stadtteil A entfernt und ist in einem großen vergrauten Wohnhaus mit angeschlos
senem Flachdachbau untergebracht. An der Fassade weist lediglich ein Schild mit klei
ner, schwarzer Schrift auf Deutsch und Arabisch auf die Nutzung hin. Die Moschee ist 
unscheinbar, fast unsichtbar. Das ändert sich jedoch, wenn jeden Freitag zum Gemein
schaftsgebet auf der Hauptstraße kurzzeitig Verkehrschaos herrscht, in dem sich auch 
Fahrzeuge aus benachbarten Kreisen finden. Neben dem Einzugsgebiet, das die ganze 
Stadt und benachbarte Kommunen umfasst, weist die Al-Taqwa Moschee weitere Allein
stellungsmerkmale auf, die sie als Stadtmoschee ausweisen (Färber, Spielhaus & Binder, 
2012: 75–76), wie z.B. die religiöse Autorität des Imams, das spezifische Islamverständ
nis oder der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. Außerdem gehört die Al-Taqwa 
Moschee nicht, wie die türkischen Moscheen, einem Verband an, in dessen Organisati
onsstrukturen die Gemeinde eingebunden ist oder von dessen Ressourcen sie profitieren 
könnte. 

Abbildung 2: Der Gebetsraum der al-Taqwa Moschee (eigene Aufnahme). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 23 

Obgleich die überwiegende Mehrzahl der Vereinsmitglieder marokkanischer Her
kunft ist, lehnt die Gemeinde eine Identifikation mit den nationalen Traditionen des 
Herkunftslandes als unislamisch ab und betont ihre Unabhängigkeit gegenüber Förde
rungen des marokkanischen Konsulats. Die Ablehnung kultureller Elemente spiegelt 
sich in der puristischen architektonischen Gestaltung des Gebetsraumes wider, in dem 
nichts vom Gebet ablenken soll (vgl. Abb. 2). Die Indifferenz gegenüber ethnischen 
und nationalen Kategorien manifestiert sich am deutlichsten in der Kongregation des 
Freitagsgebets, die sich – wie die Alten nicht ohne Stolz erklärten – über die Jahre mehr 
und mehr internationalisiert hatte. Neben Jungen und Männern in Dschellaba, dem 
bodenlangen marokkanischen Gewand mit Kapuze, das in der Regel auf die maghrebi
nische Herkunft seiner Träger schließen lässt, finden sich unter den Besuchern Männer 
bosnischer und türkischer Abstammung, eine kleine Gruppe von Nigerianern und ei
nige Tschetschenen mit langen Bärten und dem Vorbild des Propheten entsprechend 
bis über die Knöchel gekürzten Hosen. Da viele dieser Männer ebenso wie zahlreiche 
marokkostämmige Jugendliche nicht des Arabischen mächtig sind, wird die arabische 
Predigt (ḫuṭba) des Scheikh im Anschluss ins Deutsche übertragen. Auch das samstags 
und sonntags angebotene Unterrichtsprogramm, das als taʿlīm13 bezeichnet wird, findet 
auf Deutsch statt. Ahmad Lahbabi, der zur Zeit der Forschung für dieses Angebot zu
ständig war und daher auch ›der Direktor‹ genannt wurde, beschrieb die Entwicklung 
seit Beginn der 2000er als stetige Expansion: »Wir hatten früher zwei Klassen, jetzt 
haben wir neun Klassen. Über 120 Schüler an zwei Tagen!« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019). 
In den Klassenräumen wurde ausschließlich Deutsch gesprochen. Neben dem taʿlīm- 
Bereich bot die Jugendabteilung gelegentlich Übernachtungen in der Moschee oder 
gemeinsames Fußballspielen an. 

Die über 40-jährige Geschichte der Al-Taqwa Gemeinde ist vom anhaltenden Wachs
tum der Besucherzahlen und der Suche nach diesen entsprechenden Räumlichkeiten 
geprägt. In den 1990ern zog die Gemeinde von der Peripherie ins urbane Zentrum, wo 
sie weiter anwuchs. Richtungsweisend für die weitere Entwicklung sollte vor allem die 
Einstellung des Imams sein, der seit 1995 der Gemeinde in religiösen Belangen vorsteht. 
Während in den Moscheen der Türkischen Tradition der Hodscha alle vier bis fünf Jahre 
wechselt, war Abdellatif mit knapp 25 Jahren im Amt eine stadtbekannte Größe. Er wur
de von den Brüdern respektvoll als ›Scheikh‹ (schaiḫ, Pl. schuyūḫ; Ehrentitel im Sinne von 
›Geistiger Führer‹) angesprochen und auch jenseits der Al-Taqwa Gemeinde als Autorität 
anerkannt. Abdellatif ist Berber aus dem Rif und durchlief eine ausschließlich religiöse 
Bildungslaufbahn an verschiedenen Medressen in Marokko. 

Anfang der Nullerjahre Jahre fanden dann einerseits türkische, bosnische und alba
nische Jugendliche der zweiten Generation den Weg in die Al-Taqwa Gemeinde, die von 
den türkischen Hodschas keine befriedigenden Antworten für ihren Alltag in Deutsch
land mehr bekamen. Andererseits stießen auch Studenten aus Marokko hinzu, die in 
Deutschland eine Generation Jugendlicher ohne religiöses Wissen vorfanden und mit 
viel Engagement ein erstes deutschsprachiges Unterrichtsangebot ins Leben riefen. En
de der 2000er spalteten sich einige Brüder von der Gemeinde ab, die sich bald als Anhän

13 Çimşit übersetzt taʿlīm mit Erziehung (2012: 4), während Bülent Uçar ›das Lehren‹ benutzt und die 
koranische Herkunft belegt (Uçar, 2013: 200). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

ger der aufstrebenden Salafiyya zu erkennen gaben und den ersten salafistischen Verein 
der Stadt gründeten. Als die Gemeinde 2014 aus dem Zentrum zurück nach Stadtteil A 
zog, konnten in neuen großen Räumlichkeiten die Aktivitäten im heutigen Umfang ent
wickelt werden. 

In der Al-Taqwa Moschee führte ich teilnehmende Beobachtung in zwei Klassen des 
Islamunterrichts und zahlreichen Vorträgen durch. Ich führte Gespräche mit zahlrei
chen Lernenden und Lehrenden wie dem Scheikh Abdellatif, dem Direktor Ahmad Lah
babi oder Abdullah, dem Lehrer der ältesten Jungen, der gemäß seiner Profession als Arzt 
zumeist als ›der Doktor‹ oder ›Dr. Abdullah‹ bezeichnet wurde. Der Vorsitzende und sein 
Stellvertreter, die beide vor vierzig Jahren die Moschee gegründet hatten, rekonstruier
ten für mich ihre Geschichte. Ich war zu Hochzeitsfeiern und Lehrersitzungen eingela
den, nahm am Elternsprechtag und an einer Jugendübernachtung teil und aß mit dem 
Scheikh, der ein leidenschaftlicher Koch ist zu Abend. Zu den Freitagsgebeten nahm ich 
bewusst exponiert an der Rückwand des Gebetsraumes Platz, die man beim Eintritt zu
erst erblickt, so dass sich alsbald meine Sonderrolle als einziger offensichtlich nicht Be
tender zunehmend normalisierte und ich trotz des Wissens, dass ich kein Muslim bin, 
vereinzelt gar als ›Bruder‹ angesprochen wurde. 

Das salafistische Netzwerk 
Während der Feldforschung begegnete ich der Bewegung der Salafiyya lange nur indirekt 
in Form von Plakaten der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle, die mit dem Slogan »Ge
meinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« warb, oder in Form von einzelnen Werken 
der wahhabitischen Großgelehrten Ibn Baz und Ibn Uthaymin im Bücherregal der Al-Ta
qwa Moschee.14 Je mehr Zeit ich dort verbrachte, desto mehr erfuhr ich von der wechsel
haften Geschichte der Gemeinde mit den wenigen Salafis der Stadt. Diese waren zwei
mal vorübergehend in Vereinen organisiert, welche sich in direkter Nachbarschaft zur 
Moschee befanden. Beide Episoden waren von punktuell intensiven Aushandlungspro
zessen zwischen Moschee und Salafis begleitet. 

Die erste dieser Episoden fällt in die Jahre 2008 bis 2009 als die Al-Taqwa Moschee 
noch in der Innenstadt lag und die Platzprobleme eine Ausweitung des Unterrichtsange
bots unmöglich machten. Eine Gruppe junger Männer, darunter der Moscheelehrer Dr. 
Abdullah, der Konvertit Abdulaziz und ein Mann, den sie den ›Bosnier‹ nannten, mietete 

14 Wegweiser ist ein Präventionsprogramm des nordrhein-westfälischen Innenministeriums, dessen 
Slogan 2018 noch »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« lautete. Dieser wurde mittler

weile durch die Wendung »Stark ohne islamistischen Extremismus!« ersetzt. Das Programm un
terhält flächendeckend Betreuungs- und Beratungsstellen in 24 Städten und Regionen des Lan
des. Es soll laut Selbstdarstellung »… mögliche Radikalisierungsprozesse bei Jugendlichen und jun
gen Heranwachsenden bereits in ihren Anfängen verhindern. Ein wesentliches Element des Pro
gramms ist die konkrete Beratung vor Ort. Sie steht Angehörigen und anderen Personen offen, 
die Probleme erkennen und Veränderungen an jungen Menschen feststellen. Über Gespräche mit 
Personen aus dem direkten Umfeld besteht die Möglichkeit, die Betroffenen frühzeitig zu errei
chen. Ergänzend zur Beratung und Begleitung betroffener junger Menschen bezieht Wegweiser 
das soziale Umfeld in die Arbeit ein.« (Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen, 
o.J.). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 25 

einen Raum für deutschsprachige Sitzungen und Unterricht direkt gegenüber der Mo
schee. Zwar betete die Gruppe weiterhin dort. Mit der Gründung von Al-Hijra e.V. be
anspruchte sie aber eine formale Eigenständigkeit dem Moscheeverein gegenüber. Da 
der Handlungsspielraum für die salafistisch orientierten Brüder in der marokkanischen 
Moschee stark eingeschränkt war, schufen sie sich eine Gegenöffentlichkeit außerhalb 
der Autorität des Scheikh und der Alten der ersten Generation, in der die nunmehr offen 
als Salafis auftretenden Akteure die Deutungshoheit beanspruchten. Die Pluralität sala
fistischer Positionen trat nun unverkennbar zu Tage, resultierte in weiteren Friktionen 
und letztlich in der Auflösung des Vereins. 

Der ›Bosnier‹ und der Konvertit Abu Samira, die sich aufgrund der Assoziation von 
Hijra e.V. mit dem Verein Einladung zum Paradies (EZP) um Pierre Vogel und Sven Lau 
früh von der Gruppe losgesagt hatten, hielten untereinander weiterhin losen Kontakt.15 

15 Pierre Vogel alias Abu Hamza wurde 1978 in Frechen bei Köln geboren, ist ehemaliger Profiboxer 
und studierte, nachdem er den Islam angenommen hatte, vorübergehend an der Umm al-Qurā 
Universität in Mekka. 2005 lernte er den Palästinenser Ibrahim Abou Nagie kennen und begann 
in dessen Netzwerk Die Wahre Religion (DWR) eine Karriere als Prediger. Bereits 2008 kam es aber 
zum Bruch mit Abou Nagie, nachdem dieser mehrfach den takfīr al-ḥākim (einen muslimischen 
Herrscher für ungläubig erklären) befürwortet hatte, was Vogel ablehnte. Die Vortrags- und Se
minartätigkeiten von DWR gingen zunehmend in den öffentlichen Missionierungs-Kampagnen 
der Lies! – Stiftung auf, so dass ab 2011 die Bezeichnungen synonym verwendet werden können 
(Wiedl & Becker, 2014). Die Einschätzung des Bundesamtes für Verfassungsschutz führte schließ
lich zum Verbot der Stiftung: »Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kämpfe

risch-aggressive Grundhaltung bei den überwiegend jungen, zum Teil minderjährigen Anhängern 
geschaffen und geschürt. Dies reicht bis zu einer Befürwortung von und einem Aufruf zu Gewalt 
und der Ausreise von bisher mindestens 140 Aktivisten und Unterstützern nach Syrien bzw. in den 
Irak, um sich dort dem Kampf terroristischer Gruppierungen anzuschließen« (Bundesministeri

um des Innern, 15.11.2016). Vogel orientierte sich unterdessen »…eng an der Doktrin saudischer 
Staatsgelehrter wie Ibn Baz und Muhammad ibn al-Uthaymin […] sowie an den Lehren al-Albānīs.« 
(Wiedl & Becker, 2014: 194). Er vertrat jedoch die Auffassung, »einige Rechtsurteile saudischer 
Staatsgelehrter müssten den Bedingungen muslimischen Lebens in der Diaspora angepasst wer
den. So legitimierte er seine im Vergleich zu strikten Quietisten politischeren daʿwa-Methoden« 
(ebd.) wie z.B. Protestkundgebungen gegen die Unterdrückung von Muslim*innen. Vogel pfleg
te seit etwa 2010 Kontakt zum ägyptischen Scheikh Abu Ishaq al-Huwayni (geb. 1956), dem wohl 
wichtigsten Vertreter der Lehren al-Albanis in Ägypten, wo der deutsche Starprediger auch eini
ge Zeit mit seiner Familie lebte. Nach dem Sturz Mubaraks im Zuge des ›Arabischen Frühlings‹ 
politisierte sich Vogel und die distanzierte Haltung wandte sich in offene Unterstützung der op
positionellen salafistischen An-Nur Partei (ebd.: 195). Während manche Salafis ihn als Aufrührer 
schmähen, ist er für Dschihadisten vom Glauben abgefallen; so wird Vogel 2016 in der Frühjahrs
ausgabe von Dabiq, dem englischsprachigen Propagandamagazin des IS in einer Reihe ›abtrünni
ger‹ Imame genannt, die zu töten seien (Damir-Geilsdorf, Hedider & Menzfeld, 2018: 6). 
Sven Lau (*1980) ist ein Deutscher Konvertit und (ehemaliger) salafistischer Prediger und Akti
vist aus Mönchengladbach. Lau war Anhänger von Pierre Vogel und zwischenzeitlich Vorsitzender 
des mittlerweile aufgelösten Vereins Einladung zum Paradies e.V. Lau erregte Aufsehen, als die von 
ihm gegründete Schariah Police 2017 in Wuppertal auf der Straße muslimisch gelesene junge Men

schen ansprach und etwa von Spielhallen- und Bordellbesuchen oder Alkoholkonsum abzuhalten 
versuchte (DER SPIEGEL, 27.05.2019). 2017 wurde Lau wegen Unterstützung einer ausländischen 
terroristischen Vereinigung zu einer Freiheitsstrafe von fünfeinhalb Jahren verurteilt, die er 2019 
jedoch vorzeitig beenden konnte, da die Untersuchungshaft auf die Dauer der Strafe angerechnet 
wurde (DER SPIEGEL, 16.05.2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Als Anfang der 2010er Jahre die salafistische Szene in Deutschland aufblühte, gründe
ten sie 2012 den Verein ʿ Ilm e.V. in Stadtteil A. Im Freundes- und Bekanntenkreis konnte 
eine kleine Besucherschaft akquiriert werden, die regelmäßig zu Vorträgen und Unter
richt erschien. Der ›Bosnier‹ hielt jeden Freitag in kleiner Runde Vorträge zur salafisti
schen Glaubenslehre. Samstags bot Abu Samiras Frau Hatice Unterricht für Mädchen an 
und sonntags verantworteten der ›Bosnier‹ oder Abu Samira selbst den Unterricht, den 
selten mehr als zehn Jungen besuchten. Im Zentrum der Sitzungen stand die Rezitation 
des Koran sowie die Vermittlung von Grundlagenwissen. Insofern unterschied sich das 
Angebot, wie Abu Samira einräumte, kaum vom Unterricht in den Moscheen. 

Während der ›Bosnier‹ die theologische Führungsrolle einnahm, lag die Organisati
on der Aktivitäten allein in den Händen des Vorstandsvorsitzenden Abu Samira. Dieser 
war mit der Konstellation bald derart unzufrieden, dass er sein Amt niederlegte und, da 
er keinen Nachfolger fand, war das Ende von ʿ Ilm e.V. 2014 besiegelt. In diesem Jahr zog 
die marokkanische Gemeinde aus dem Zentrum zurück in den Stadtteil A. Der Scheikh 
erinnerte sich: »Als wir kamen sind die gegangen.« (Abdellatif, 27.01.2019). Die erneute 
Nachbarschaft von Al-Taqwa Gemeinde und Salafis kam, so sind sich alle Gesprächspart
ner einig, rein zufällig zustande. 

Die Darstellungen der salafistischen Vereine beruhen auf Rekonstruktionen zahlrei
cher Gesprächspartner aus der Al-Taqwa Gemeinde, wie dem Scheikh, dessen Schwie
gersohn, den alten Herren des Vorstands oder Dr. Abdullah, der den ersten Verein Hijra 
e.V. mitgegründet hatte. Während diese mir von jenem ersten Verein aus der Innenper
spektive erzählten, sind ihre Darstellungen des zweiten Vereins auf die Außenperspek
tive beschränkt. Als über einen weiteren Bruder aus der Moschee schließlich der Kon
takt zu Melek, einer ehemaligen Besucherin von ʿ Ilm e.V., entstand, in deren Familie 
Abu Samira eingeheiratet hatte, erhielt ich erstmals auch Schilderungen aus der Innen
perspektive des zweiten Vereins. Ebenso durch einen Hauptschüler, der den Unterricht 
dort besucht hatte. Abu Samira lud mich schließlich zum Gespräch inklusive Abendessen 
zu sich nach Hause ein und vermittelte mir auch den Kontakt zu Abdulaziz, der bei Dr. 
Abdullah in der Al-Taqwa Gemeinde zum Islam konvertiert war. Dieser war in beiden 
Vereinen eher passiver Besucher, entwickelte aber während der COVID-19-Pandemie ein 
Sendungsbewusstsein als salafistischer Prediger, dem er mit der Eröffnung eines You
Tube-Kanals und eines TikTok Profils ab 2020 Rechnung trug. Angesichts der als falsch 
wahrgenommenen Darstellung der Salafiyya in den Medien betonten beide Salafis die 
Hoffnung, seitens der Wissenschaft »echtes Interesse« an ihren Absichten zu erfahren. 

Das Goethe-Gymnasium – Abi in der kulturellen Clique 
Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil, der 
historisch von Industrie und Bergbau geprägt ist und der lokal als Quartier im Nieder
gang begriffen wird. Von den über 900 Schüler*innen im Schuljahr 2018/19 beträgt der 
Anteil ausländischer Lernender 7,5 Prozent während ca. 64 Prozent als Schüler*innen 
mit Zuwanderungsgeschichte geführt werden. Über ein Drittel der Lernenden sind Mus
lim*innen und überwiegend Kinder türkeistämmiger Eltern, weshalb der Schule stadt
weit der Ruf als »Türken-Gymnasium« anhaftet.  

Der Schulleiter Herr Müller lehrte Physik und unterrichtete früher auch katholische 
Religion. Er betrachtete die Rolle des Islam im gesellschaftlichen Miteinander grund

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 27 

sätzlich als Herausforderung. Während das Zusammenleben mit polnischen und rus
sischen Gastarbeiter*innen aufgrund der gleichen Religion vergleichsweise einfach ge
wesen sei, konstatierte er in einer Rhetorik von Belagerung und Machtübernahme, dass 
sich das Viertel mittlerweile »fest in der Hand der Moscheen« befinde und man sich »um
zingelt« fühle (Herr Müller, 06.07.2018). Im Schulalltag beklagte er eine »zunehmende 
Verschleierungstendenz« bei Oberstufenschüler*innen und identifizierte in diesem Zu
sammenhang die gesellschaftliche Entwicklung hin zur sozialen »Verinselung« als große 
Herausforderung (ebd.). 

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu war zur Zeit der Feldforschung Anfang Drei
ßig und wuchs im Milli Görüş-Milieu auf, das er als konservativ und politisiert beschrieb. 
Entsprechend sei er in einem »religiösen schwarz-weiß-Denken« (Mohammed Mutlu, 
29.11.2018) sozialisiert worden. In der Schulzeit fand er schließlich den Weg zur Hizmet- 
Bewegung des in den USA lebenden türkischen Predigers Fethullah Gülen (1941–2024). 
Dort habe sich seine Beziehung zur Religion in Richtung eines offenen und inklusiven 
Verständnisses entwickelt. Das Studium der Islamischen Theologie habe darüber hinaus 
die intellektuelle Auseinandersetzung gefördert und ihm die innerislamische Pluralität 
aufgezeigt. In der Tradition von Hizmet sprach sich Mutlu für islamisch motiviertes ge
sellschaftliches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unverein
barkeit von Islam und demokratischen westlichen Systemen. Der Schulleiter bezeichne
te Mutlu als Vertreter eines »sozialen Islam«. Er selbst sprach eher von einem »zivilen 
Islam«, müsse aber aufpassen, von den Eltern seiner Schüler*innen nicht als Reformer 
gesehen zu werden. Viele der Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer als Gelehrten 
mit entsprechender Autorität. 

Am Goethe-Gymnasium besuchte ich verschiedene Kurse des IRU von der achten bis 
zur zehnten Jahrgangsstufe, fokussierte aber auf die kontinuierliche Begleitung letzte
rer. Hier setzten sich die Schüler*innen fast ausschließlich aus Kindern türkeistämmi
ger Eltern zusammen, von denen der überwiegende Teil seit der Kindheit regelmäßig 
eine DİTİB- oder Milli Görüş-Moschee besuchte. Im Vergleich zur ebenfalls von mir be
forschten Hauptschule fiel bei den Gymnasialschüler*innen auf, dass der religiösen Pra
xis im Alltag ein hoher Stellenwert zukam und dass solide religiöse Grundkenntnisse be
standen. Diese manifestierten sich in kontroversen theologischen Argumentationen im 
Unterricht. Hinsichtlich frommer Körperpraktiken beobachtete ich einen hohen Anteil 
›bedeckter‹, d.h. kopftuchtragender junger Frauen, während im Kurs an der Hauptschu
le niemand Hidschab trug. Im Falle des beobachteten Kurses am Gymnasium saßen die 
›Hidschabis‹ geschlossen an einer Seite des Raumes.16 Einige Schüler*innen waren in ih
rer Freizeit in der Jugendgruppe einer Milli Görüş-Moschee aktiv und zeigten sich mir 
gegenüber sowohl im Unterricht als auch im Pausengespräch besonders engagiert und 
diskussionsfreudig. Alle Schüler*innen nahmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU 
in der Schule teil. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln über ihre Religion in einer 
muslimischen Praxisgemeinschaft im Kontext Schule stellte somit für alle Teilnehmen
den ein Novum dar. Der Kurs eignete sich folglich ideal, um zu beobachten, wie das in 

16 Hidschabi vom Arabischen ḥiǧāb (Hülle, Vorhang, Schleier etc.) ist eine gelegentlich verwendete 
Selbstbezeichnung der begleiteten kopftuchtragenden Schülerinnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, aus
gehandelt und sinnhaft übersetzt wird. 

Die Hauptschule-Nord – letzte Chance einer hyper-diversen Schülerschaft 
Die Hauptschule-Nord (HSN) liegt im Stadtteil Nord, einem Arbeiterviertel, das sukzes
sive Zuzugsort für Geflüchtete, Gastarbeiter*innen und (Spät-)Aussiedler*innen wurde 
und bis heute Heimat verschiedener sozial und ökonomisch benachteiligter Gruppen ist. 
Mit ihren ca. 350 Schüler*innen in 15 Klassen (SJ 2018/19) war die HSN die zweitgrößte 
dieser Schulform und wies mit 44,8 Prozent den höchsten Anteil an Lernenden mit aus
ländischer Staatsbürgerschaft und mit Zuwanderungsgeschichte auf. Unter den Religio
nen stellte der Islam im Beobachtungszeitraum den größten Anteil (125 Schüler*innen), 
gefolgt vom Katholizismus (67 S*.). Zahlreichen Schüler*innen mangelte es an grund
legenden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um 
überhaupt beschult werden zu können. Entsprechend war der Schwerpunkt der Arbeit 
an der Schule die Sprachförderung. Angesichts von Schulverweigerung und überforder
ten Eltern kam insbesondere der Vermittlung der basalen Spielregeln sozialen Miteinan
ders eine zentrale Rolle zu, um überhaupt erst die Voraussetzung für den Schulbetrieb 
zu schaffen. Der Erziehungsstil, der in der Selbstdarstellung der HSN als »autoritativ« 
beschrieben wird, äußerte sich in einem rigorosen disziplinarischen Ordnungskonzept. 

Der Schulleiter Herr Althoff, der sich selbst als Hauptschullehrer »von der Menta
lität her« (ebd.) beschrieb, sah gesellschaftliche Pluralität nicht als ungewöhnlich oder 
problematisch, sondern mithin als wünschenswert an, da Perspektivwechsel und gegen
seitiges Kennenlernen nur durch die Konfrontation mit dem Anderen möglich würden. 
Seine Darstellung der Rolle von Religion im (Schul-)Alltag war von einer bottom-up Per
spektive geprägt, auf der interpersonale Begegnungen den Referenzrahmen für seine 
Bewertung stellten, nicht kollektive Zuschreibungen. 

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Forschung Mitte Dreißig und un
terrichtete zuvorderst Geschichte und Englisch. Er qualifizierte sich, anders als Herr 
Mutlu, über einen von der Landesregierung NRW angebotenen Zertifikatskurs zum Is
lamischen Religionslehrer. Demir wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens ge
boren, wo der der türkische Staat in den 1990er Jahren auf eigenem Boden Krieg gegen 
die Arbeiterpartei Kurdistans (Partiya Karkerên Kurdistanê ; PKK) und ihre Sympathisan
ten in der Zivilbevölkerung führte. Als die Familie Demirs nach Deutschland floh, war er 
11 Jahre alt. Er teilt die Erfahrung der Flucht mit vielen seiner Schüler*innen. Assoziatio
nen zu Islamverbänden, spezifischen Bewegungen, Lesarten oder Gelehrten sparte er im 
Gespräch gänzlich aus und erklärte, dass er in Moscheen aller türkischsprachigen Ver
bände das Gebet verrichtet. Zu seiner eigenen Religiosität und ihrem Einfluss auf den 
IRU betont er, stehe die Praxis vor der Theorie; nicht die theologische Expertise mache 
die Gläubigen zu besseren Menschen, sondern das gewissenhafte Praktizieren der reli
giösen Gebote. 

Wie am Gymnasium begleitete ich auch an der HSN primär den Kurs der zehnten 
Jahrgangsstufe. Ich führte zahlreiche Gespräche mit verschiedenen Schüler*innen wie 
Selim, den ich bei einem Koran-Wettbewerb der IGMG wiedertraf, Younes, dessen Vater 
Stammgast in der Al-Taqwa Moschee war oder Matteo, der als Kind den Unterricht der 
Salafis bei Hijra e.V. besuchte. Ich führte teilnehmende Beobachtung im islamischen Re

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 29 

ligionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, der Schulsta
tion, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Neben dem Schulleiter und dem Islami
schen Religionslehrer interviewte ich auch den Ethik- und Geschichtslehrer, den Schul
sozialarbeiter und die Berufseinstiegsbegleiterin. Ganz im Gegenteil zu den Schüler*in
nen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschüler*innen recht leicht, mich zu duzen und 
so sprachen sie mich bald überwiegend als abicim (etwa ›mein Bruder‹) an. 

2.2 In verschiedenen Welten leben 

In der Bundesrepublik vollzieht sich etwa seit der Jahrtausendwende ein Wandel von der 
anerkannten Einwanderungsgesellschaft hin zu einer Gesellschaft, die in der neueren 
Migrationssoziologie als postmigrantisch beschrieben wird (Foroutan, 2018, 2019; Forou
tan, Karakayalı & Spielhaus, 2018; Mecheril, 2014b; Yıldız & Hill, 2018) und der von kon
fliktiven Aushandlungen und Neuverortungen begleitet wird.17 Der politische Akt der 
Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland im Jahr 2001 stellte insofern eine 
historische Zäsur dar, als er neue politische Handlungsoptionen für migrantische Ak
teur*innen und Kollektive eröffnete (Foroutan, 2019: 39). Er legte eine rechtliche Grund
lage für die Infragestellung und Aushandlung etablierter Exklusionsmechanismen und 
Machtstrukturen durch migrantische und marginalisierte Gruppen. Seitens der nicht- 
muslimischen Mehrheitsgesellschaft führt dies aber auch zu Abwehrreaktionen und »er
zeugt dabei steigende Rekurse auf Heimat und nationale Identität – als Distinktion und 
Zeichen eines kulturellen, symbolischen und primordialen Privilegs« (ebd.). Dass auch 
der Anschlag von 9/11 in dasselbe Jahr fiel, verschärfte die Infragestellungen der legiti
men gesellschaftlichen Teilhabe und öffentlichen Präsenz von Muslim*innen, denn seit
her werden sie entscheidend unter dem Aspekt der Sicherheit gesehen. Darüber hin
aus sind Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft auch innerislamisch mit 
einer Pluralität von Deutungsangeboten und divergierenden islamischen Glaubensleh
ren konfrontiert, die in globale, transnationale und lokale Öffentlichkeiten eingebettet 
sind und die auf dem lokalen Markt potenziell in Konkurrenz treten. Die islamischen 

17 Dieses Konfliktpotenzial entsteht – wie die Berliner Migrationssoziologin Naika Foroutan (2019) 
für Deutschland eindrücklich beschreibt – zuvorderst durch die Kluft, zwischen dem Versprechen 
der Gleichheit, das der pluralen Demokratie als Norm eingeschrieben ist, und dem empirisch viel
fach belegten Ausbleiben der Einhaltung dieses Versprechens (ebd.: 39–42). Der bereits oben dar
gestellte politische Akt der Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland stellte insofern 
eine historische Zäsur dar, als er eine neue Handlungsoptionen für migrantische Akteur*innen 
und Kollektive eröffnete. Er legte eine neue rechtliche Grundlage für die Infragestellung und Aus
handlung etablierter Positionen, symbolischer Repräsentationen sowie des verfassungsmäßig ga
rantierten Gleichheitsgebots (ebd.). Erol Yildiz betont, dass dem analytischen Begriff des »Post
migrantischen« auch eine explizit politische Dimension inhärent ist, denn er richtet sich gegen 
den öffentlichen Diskurs, der Migrationsgeschichten als spezifische historische Ausnahmeerschei

nung behandelt und in dem »zwischen einheimischer Normalität und eingewanderten Problemen 
unterschieden wird« (Yildiz, 2014: 22). Das Postmigrantische, so Yildiz weiter, »präsentiert also die 
Stimmen und Erfahrungen der Migration, greift marginalisierte Deutungen auf, wirkt irritierend 
auf nationale Erzählungen, stellt das gängige Differenzdenken in Frage. Es versteht sich als eine 
politische Perspektive, die auch subversive, ironische Praktiken einschließt und in ihrer Umkeh

rung provokant auf hegemoniale Verhältnisse« (ebd.: 23) wirkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Autoritäten, die Moscheegemeinden und Religionslehrer*innen müssen sich in diesem 
Diskursfeld als legitime Sprechende positionieren und Glaubwürdigkeit gegenüber den 
Gläubigen behaupten. 

Diese prozesshaften und grundsätzlich konfliktiven Dynamiken und Infragestellun
gen erfordern von den Akteur*innen im lokalen Feld letztlich pragmatische Anpassun
gen und Selbstverortungen, für deren Untersuchung sich eine praxistheoretisch infor
mierte Perspektive anbietet. Eine solche stellt die Verknüpfung von Denken und Praxis 
in das Zentrum des Interesses. Der deutsche Ethnologe Werner Schiffauer hebt hervor, 
dass es ebenso wichtig ist, nachzuvollziehen, was kollektive oder individuelle Akteur*in
nen denken, als auch zu verstehen, was sie tun (Schiffauer, 2010: 26). Ein »geistiger Pro
zess« wird, so der Autor weiter, erst greifbar, »wenn man die Praxen versteht, die sich mit 
ihm verbinden, die ihn reflektieren und auf ihn zurückwirken. Es geht darum, wie der 
Islam im Alltag gelebt wird, wie er seinen Niederschlag in ways of doing things findet, al
so in Routinen und Techniken« (ebd.). Eine soziale Praktik kann mit Schatzki als »nexus 
of doings and sayings« (1996: 89) verstanden werden, also Gesagtes und Getanes umfas
send, und wird durch ein implizites »practical knowledge« zusammengehalten, dessen 
inhärente Eigenlogiken wiederum auf das Denken zurückwirken. Diese Dynamik ist an
schlussfähig an Talal Asads Verständnis von Islam als discursive tradition (Asad, 1986) mit 
welchem er Islam als eine normative Ordnung beschreibt, auf deren Basis durch inter
pretative Leistungen islamisch legitimes Handeln gerechtfertigt wird. Das hieraus resul
tierende (religiöse) Alltagshandeln wird aber gleichsam im Kontext verschiedener gesell
schaftlicher Öffentlichkeiten vollzogen und produziert in dessen Sinnzusammenhängen 
situativ eigene Handlungslogiken, die wiederum auf die diskursive Tradition zurück
wirken und sie zu transformieren im Stande sind. Eine praxistheoretische Perspektive 
verfolgt also weniger ein Durchdringen des »Weltbilds« von Akteur*innen und Gemein
schaften als vielmehr eine »Annäherung an ihre ›Welt‹« (Schiffauer, 2010: 27). Ich ver
zichte an dieser Stelle darauf, einen umfassenden Überblick über die Vielzahl praxis
theoretischer Ansätze zugeben – dazu sei auf die Arbeiten von Andreas Reckwitz (2003, 
2004) verwiesen, der die Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken (2003) vorstellt – und 
expliziere lediglich die Ansätze, welche für meine Analyse der pragmatischen Selbstver
ortungen muslimischer Akteur*innen fruchtbar erscheinen. 

In Anlehnung an die Arbeit des US-amerikanischen Anthropologen John R. Bowen 
verfolge ich hier eine anthropology of public reasoning (2010: 6) und fokussiere auf Basis ei
nes ethnographischen Ansatzes zuvorderst auf soziale Interaktionen in situ in öffentli
chen, halb-öffentlichen und privaten islamischen Bildungsräumen: Moscheen, Klassen 
des schulischen Islamunterrichts, Diskussionsgruppen, Social Media Plattformen usf. 
Mit dem Begriff des public reasoning wird die Aufmerksamkeit auf »the ways in which peo
ple deliberate and debate in these public settings« (ebd.) gerichtet. Beide Aspekte dieser 
anthropologischen Perspektive sollen – beginnend mit dem Begriff der Öffentlichkeit – 
kurz erläutert werden. 

In Deutschland basierte das Idealmodell der öffentlichen Sphäre lange auf dem von 
Habermas beschriebenen Verständnis von Öffentlichkeit als neutralem sozialen Raum, 
in den private Individuen losgelöst von Staat, Wirtschaft oder sozialen Bindungen in 
einen rationalen Diskurs eintreten, um das Gemeinwohl auszuhandeln (Habermas, 
1962). Dieses Konzept beinhaltet implizit die Annahme einer universell etablierten 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 31 

Staatsbürgerschaft, so dass in der öffentlichen Sphäre Statusungleichheiten ausge
klammert würden und Diskutierende sich auf Augenhöhe begegnen könnten (Fraser, 
1990: 59). Demgegenüber weisen verschiedene Theoretiker*innen (Fraser, 1990; Felski, 
1989) auf die Zugangsvoraussetzungen hin. So ist der Eintritt in diese diskursive Arena 
maßgeblich von Statuspositionen abhängig und bleibt vielen Menschen durch formale 
Exklusion basierend auf Gender-, race18 oder Wohlstands-Attributen verwehrt (Fraser, 
1990: 63). Obgleich Individuen in der Theorie gleiche Zugangsrechte garantiert wer
den, so schränkt die Existenz tief verwurzelter Ungleichheiten in der Gesellschaft die 
Partizipationsmöglichkeiten von Minderheiten und Migrant*innen stark ein. Anstatt 
eine neutrale, säkulare öffentlichen Sphäre anzunehmen, identifizieren verschiedene 
Autor*innen eine »plurality of public spheres« (Felski, 1989: 155; vgl. Zillinger, 2017) und 
weisen darauf hin, dass marginalisierte soziale Gruppen in stratifizierten Gesellschaf
ten alternative publics (Fraser, 1990: 67) oder counterpublics (Hirschkind, 2006; Warner, 
2002) hervorbringen, die als separate diskursive Räume operieren. In diesen synchro
nen und überlappenden privaten, halb-öffentlichen und öffentlichen Räumen werden 
unterschiedliche Normen etabliert und abweichende Werte und Verhaltensweisen 
sanktioniert. Martin Zillinger beobachtet die Dynamiken des upscaling und downscaling 
zwischen diesen graduated publics (Zillinger, 2017). So findet ein upscaling beispielsweise 
dann statt, wenn individuelle Praktiken oder Bedürfnisse aus dem privaten Raum publi
ziert, also auf die Ebene überregionaler, nationaler oder internationaler Öffentlichkeit 
hervorgehoben, in die Öffentlichkeit gezerrt und auf den Prüfstand gestellt werden 
(wenn beispielsweise das Anlegen des Kopftuchs als Verweigerung der Integration in 
die nationale Gemeinschaft gewertet wird). Ein downscaling findet etwa statt, wenn das 
Bundesarbeitsgericht ein grundsätzliches Kopftuchverbot zugunsten der Einzelfall- 
Entscheidung kassiert und somit die den Sachverhalt betreffende Öffentlichkeit auf den 
lokalen Kontext begrenzt. Wenn im Folgenden weiterhin die Rede von der öffentlichen 
Sphäre oder Meinung ist, dann eingedenk ihrer hegemonialen Dynamiken wie auch der 
Pluralität gestaffelter Öffentlichkeiten. 

Nach diesem kurzen Blick auf den Begriff public gilt es, auch den zweiten Aspekt 
des reasoning genauer zu erläutern, also der Argumentation oder der Begründung. Ein 
zentraler Aspekt der Beschäftigung mit den oben beschriebenen gesellschaftlichen 
Aushandlungsprozessen ist die Untersuchung von Praktiken der Rechtfertigung und die 
Frage danach, auf welcher Basis die Sprechenden eine Position einer anderen vorziehen. 
Im islamischen Kontext berühren derartige Fragen unmittelbar die Fundamente, auf 
denen Autorität aufbaut, d.h. zuvorderst die historischen Gelehrten und Quellentexte: 
Wie wird die Möglichkeit bewertet, ein Leben als rechtgeleiteter Muslim in Deutschland 
zu führen und Spannungen zwischen Gottes Willen und den Normen und Gesetzen der 
Bundesrepublik zu normalisieren oder zu problematisieren? Oder: Wie wird Islam für 
das Leben in Deutschland sinnhaft gemacht? 

18 Ich verwende hier den aus dem US-amerikanischen Diskurs entlehnten Begriff race, der nicht als 
objektives Unterscheidungskriterium zu verstehen ist, sondern als Mechanismus der Veranderung 
und Diskriminierung durch Rassismus. Der Begriff impliziert insofern, dass die Kategorisierung 
der Spezies homo sapiens sapiens in Menschenrassen biologisch nicht haltbar ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

In Situationen der Uneinigkeit, des Konflikts und der Aushandlung, wie sie kenn
zeichnend für die postmigrantische Gesellschaft sind, greifen Menschen auf zahlreiche 
unterschiedliche kommunikative Repertoires zurück, um ihre Positionen zu rechtferti
gen. Für Bowen, der unter anderem im Kontext der laizistischen Französischen Republik 
arbeitet, stellt sich das grundsätzliche Problem als eines der unterschiedlichen Qualität 
zweier zentraler Größen dar: 

Muslims who are engaged about deliberating Islam in France must navigate between 
two spatially distinct realms of justification: a transnational one, based on the norms 
and traditions of Islam, and a national one, based on the civic values of France. The 
repertoires of evaluation at use in these two realms are not differentially weighted 
versions of each other but refer to entirely different foundations: God in the one case, 
the Republic in the other. Each repertoire is a distinct assembly of norms and values 
that delimits acceptable from unacceptable ways of explaining and justifying actions 
(Bowen, 2010a: 6). 

Während Bowen den Blick auf die Dichotomie Islam – (laizistische) Zivilgesellschaft 
richtet, schenkt er den weiteren Argumentationsrepertoires auf die Menschen in 
Situationen öffentlicher Argumentation zurückzugreifen im Stande sind wenig Auf
merksamkeit. Um die Vielfalt dieser sichtbar zu machen, stellt die pragmatische Soziologie 
der Kritik der französischen Soziologen Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991) ein 
vielversprechendes analytisches Instrumentarium bereit. Die Autoren beschäftigen sich 
mit der Frage, wie Menschen in konfliktträchtigen Situationen Widerspruch artikulieren 
und ihr Handeln rechtfertigen, um mit ihrem Gegenüber Einvernehmen oder zumindest 
einen Kompromiss zu erzielen. Eine entscheidende Annahme ist, dass gesellschaftliche 
Ordnung und Stabilität nicht die Regel, sondern die unwahrscheinliche Ausnahme 
darstellen. Boltanski und Thévenot grenzen die von ihnen proklamierte pragmatische 
Soziologie der Kritik von der traditionellen kritischen Soziologie – insbesondere der 
Praxistheorie Pierre Bourdieus (2009) – ab. Dieser führe das Handeln von Individuen, 
Gruppen und Klassen auf diesen verborgene Kräfte zurück und vernachlässige die 
Optionen und Emanzipationspotentiale der Akteur*innen (vgl. Bogusz, 2010: 38; Rot
tenburg, 2013: 70). Anstatt einem gefestigten Weltbild oder Habitus zu folgen, handele 
der Mensch in seinen praktischen, kognitiven und sprachlichen Äußerungen grundsätz
lich in mehreren ›Welten‹ (Boltanski & Thévenot, 1991: 206–221). Akteur*innen haben 
folglich die Möglichkeit, auf verschiedene Rechtfertigungsprinzipien zurückgreifen, die 
als »Grammatiken des politischen Bandes« (Boltanski & Thévenot, 1991: 97) verstanden 
werden können. Für die okzidentalischen Gesellschaften identifizieren Boltanski und 
Thévenot sechs allgegenwärtige Ordnungen des Gemeinnwesens, die den Logiken des 
Marktes, der öffentlichen Meinung, des Hauses, der Industrie, der staatsbürgerlichen Welt oder 
der Inspiration entsprechen.19 Obgleich letztere in vielen Aspekten mit der Religion über
einstimmt, sind die Ordnungen nicht deckungsgleich. Ich gehe daher von Religion als 

19 Diese wurden ideengeschichtlich in Werken der politischen Philosophie von Adam Smith (Ge
meinwesen des Marktes), Augustinus (Inspiration), Bossuet (häusliches Gemeinwesen), Saint-Si
mon (industrielle Ordnung), Rousseau (staatsbürgerliche Ordnung) und Hobbes (Gemeinwesen 
der öffentlichen Meinung) formuliert (Boltanski & Thévenot, 2014: 120–175). Die Termini ›Welt‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 33 

eigener normativer Ordnung aus, die im Islam eine spezifische Ausprägung findet. Die
se Repertoires kommunikativer Ressourcen können anhand von Äquivalenzprinzipien, 
Relationierungen und inhärenten Logiken verbindende und normalisierende Wirkun
gen erzielen. Dafür werden jeweils spezifische Aspekte, Verhaltensweisen, Wesenheiten 
oder Objekte mobilisiert, die nur innerhalb einer jeweiligen Ordnung »Größe« besitzen. 
So lässt sich in Situationen der Prüfung, des Streits oder Konflikts die vorherrschende 
Rechtfertigungsordnung entweder bestätigen oder durch das Einbringen von Größen 
anderer Ordnungen in Frage stellen, d.h. es wird Kritik geübt (ebd.: 291). Eine beispiel
hafte Situation stellt die öffentlich sichtbare Performanz islamischer Gebetspraxis auf 
dem Schulgelände dar. Dieses gilt als Bereich des staatsbürgerlichen Gemeinwesens 
und die der Welt der Inspiration bzw. Religion zugeordnete Praxis wird entsprechend 
als störend, nicht-hierher-gehörend oder gar als politisch subversiv wahrgenommen. 
Durch sie wird (beabsichtigt oder unbeabsichtigt) Kritik an Inklusions- und Exklusi
onsmechanismen der staatsbürgerlichen Welt geübt. Es besteht aber immer auch die 
Möglichkeit zum Kompromiss zwischen den Ordnungen, einem Zustand, in dem Grö
ßen verschiedener Regimes synchron Geltung beanspruchen können (ebd.: 394–447). 
Der daraus resultierende Störfaktor wird gewissermaßen als unvermeidbar hingenom
men oder kann, wie am Beispiel der nordwesteuropäischen Zivilgesellschaften noch 
gezeigt werden wird, auch eine konstitutive Rolle einnehmen. Obgleich dem Modell der 
Rechtfertigungsordnungen in den folgenden Analysen eine prominente heuristische 
Rolle zukommen wird, stellt es keine starre Schablone dar anhand derer Ordnungen 
lediglich aufgespürt und identifiziert werden sollen. So sei hier beispielsweise auch 
auf die Axel Honneth (2010) verwiesen, welcher unter anderem die Ignoranz der Au
toren gegenüber jeglichen strukturellen Ansätzen und institutionalisierten normativen 
Ordnungen kritisiert. Die Betonung von agency als universelle Entscheidungsfähigkeit 
führe bei Boltanski und Thévenot zu einem »strange voluntarism« (Honneth, 2010: 386) 
der zeige, dass die Autoren jegliches Konzept normativ regulierter Handlungssphären 
missen lassen. Ich gehe davon aus, dass das Modell der Rechtfertigungsordnungen mit 
dem Fokus auf Situationen der Aushandlung und des Konflikts in einer grundsätzlich 
von Instabilität und Transformation gekennzeichneten Gesellschaft ein geeignetes 
Vokabular zur Untersuchung der Selbstverortungen von Muslim*innen in der postmi
grantischen Gesellschaft darstellt. Eingedenk der Kritik Honneths nehme ich jedoch an, 
dass spezifische Rechtfertigungsordnungen in gesellschaftlichen Räumen und Insti
tutionen zur Konvention werden und also normative Geltung beanspruchen; so ist die 
öffentliche Schule jener Raum, in dem die staatsbürgerliche Ordnung institutionalisiert 
ist, die Moschee hingegen soll einen Rahmen bereitstellen, um durch soziales Handeln 
die religiöse Ordnung zu reproduzieren. 

und ›Gemeinwesen‹ werden in Zusammenhang mit dem Modell der Rechtfertigungsordnungen 
im Folgenden synonym verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

2.3 Meine Positionierung im Feld 

Meine eigene Rolle im Feld variierte enorm, je nach Kontext und Teilnehmenden einer 
Situation. Ich war ein zur Zeit der Forschung Ende dreißigjähriger weißer Mann, der 
zwar katholisch sozialisiert ist, jedoch keine Religion praktizierte. Insofern war mei
ne Haltung gegenüber dem Forschungsthema und meinen Gesprächspartner*innen 
jene eines »methodologischen Agnostizismus« (Bowie, 2000b: 5). Zum Zeitpunkt der 
Feldforschung war ich in einem Projekt am Zentrum für Islamische Theologie Münster 
angestellt, wo mehrere hundert Studierende zu islamischen Religionslehrkräften und 
Theolog*innen ausgebildet werden. Der Leiter des Zentrums wie auch des Forschungs
projekts, in dessen Rahmen die Feldforschung durchgeführt wurde, war Mouhanad 
Khorchide, der vielen konservativen Muslim*innen als unliebsamer Reformer gilt und 
für sein Vorgehen auch seitens theologischer und islamwissenschaftlicher Autor*innen 
teils scharf kritisiert wird (vgl. Bauer, 20.09.2020). Während mir die Assoziation mit 
Khorchide den Zugang zu den Schulen erleichterte, stellte ich überraschend fest, dass 
mein Vorhaben auch seitens der Moscheegemeinden und auch der konservativen und 
salafistischen Akteure nicht auf Ablehnung stieß. So war es in der Al-Taqwa Gemeinde 
gerade ein Student des ZIT-Münster, der mir die Türen öffnete. Entgegen meinen 
Befürchtungen wurde der Wissenschaft als glaubwürdiger Gegenspielerin des Journa
lismus ein erhöhtes Vertrauen entgegengebracht, dem die Erwartung der objektiven 
Darstellung zugrunde lag; insbesondere die Salafis äußerten die Hoffnung, dass die 
Wissenschaft als Korrektiv des öffentlich medialen Diskurses wirke. Lediglich vereinzelt 
stieß die Kontaktaufnahme auf Widerstände, so im Falle der zweiten marokkanischen 
Moschee oder den ablas (Türk: ältere Schwester, sowohl in verwandtschaftlichem wie 
auch in religiösem Sinne), welche die Gesprächskreise einer Milli Görüş-Gemeinde lei
teten. Es liegt gewissermaßen in der Natur der Sache, dass die Arbeit eines männlichen 
Ethnographen zu hochgradig gender-segregierten islamischen Bildungsräumen einen 
ausgeprägten male bias aufweist. Gleichwohl bot die Schule einen Raum, den eine Grup
pe kopftuchtragender Mädchen derselben Milli Görüş-Moschee nutzte, um wiederholt 
das Gespräch mit mir zu suchen. In den türkischen Moscheen wurde mein Status als 
externer Forscher aufrechterhalten. In der marokkanischen Al-Taqwa Moschee, wo 
ich die umfassendsten Beobachtungen durchführte, wuchs demgegenüber bei vielen 
›Brüdern‹ die Idee, ich würde vielleicht der Einladung zum Islam bald folgen, was mich 
wiederholt zu einer Klärung meiner wissenschaftlichen Absichten bewog. Dies gelang 
mir wohl weitestgehend, ohne Gesprächspartner*innen vor den Kopf zu stoßen. Man 
werde mich dennoch nicht aufgeben und ich sei trotzdem immer herzlich willkommen, 
lautete denn auch die Antwort, die sich im Fortgang bestätigen sollte. 

Für Jugendliche schien die Arbeit des Ethnographen insbesondere aufgrund seiner 
nur schwer einzuordnenden sozialen Rolle im Feld und dem Oszillieren zwischen Nä
he und Distanz eine große Herausforderung zu sein. So wurde mir schnell klar, dass ich 
mich, trotz Kenntnis der aktuellen Rap-Musik, up-to-date Sneakers und der Fähigkeit mir 
in angemessenem Maße Sprachcodes anzueignen, nicht derart in eine Gruppe musli
mischer Jugendlicher einleben konnte, um die Distanz der Beobachtung abzubauen und 
Teilnehmer der Gruppe zu werden. Schließlich war ich mit Ende dreißig so alt wie die El

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 35 

tern der Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, was viele kleine, teils lustige Situationen 
uns wiederholt vergegenwärtigen. Ein Beispiel aus dem Protokoll: 

Heute wird in der Neuen Moschee ein Fußballspiel gezeigt, das Mesut und Erkan sich mit mir 
gemeinsam dort ansehen wollen. Erkan muss seinem Vater Bescheid sagen, also warten wir vor 
dem Haus seiner Eltern auf dessen Rückkehr vom Supermarkt. 
Mein Telefon klingelt und Mesut scherzt: »Marcel, Dein Vater ruft an! Geh schnell ran!« 
Ich schaue auf mein Display und stelle klar: »Das ist nicht mein Vater, das ist mein Sohn!« 
(der anruft, um mir Gute Nacht zu sagen) (Protokoll, 23.10.2018). 

Darüber hinaus führte in institutionellen Settings wie den Schulen der kollegiale Um
gang der Erwachsenen und mit Autorität ausgestatteten Akteuren mit mir dazu, dass 
die Jugendlichen mich auf der ›Seite‹ der Erwachsenen verorteten. Diese Dynamik ließ 
sich sukzessive durchbrechen, in dem ich in Pausen und zu anderen Gelegenheiten in 
den Räumen der Jugendlichen verblieb, anstatt beispielsweise die Lehrkräfte zu beglei
ten. Wie Breidenstein schreibt, dient der Ethnograph im Feld bisweilen auch »der Ver
treibung von Langeweile. Sein Beitrag zur Unterhaltung ist vermutlich der wichtigste 
›Tauschartikel‹, den er anzubieten hat (für die Befriedigung seiner Neugier)« (Breiden
stein, 2007: 70). Diesen Aspekt ethnographischer Betätigung führen mir ebenfalls Erkan 
und Mesut vor Augen, die ich in der Erschließungsphase im Jugendzentrum des Stadt
teils B kennenlernte und mit denen ich einige Zeit »durch die Straßen zog«. Sie stachel
ten sich unter meiner Beobachtung gegenseitig zu immer weiteren Provokationen an, 
bedrängten und beschimpften jüngere Besucher des Jugendzentrums, fluchten unver
hältnismäßig laut und erhielten letztendlich ein vorübergehendes Hausverbot, so dass 
ich letztlich die Begleitung der beiden abbrach. 

Die Forschungserfahrung ist angesichts dieser Herausforderungen eine Situation 
andauernder Reflexion, des sorgsamen Abwägens und des Aus- und Durchhaltens. Die
se für den Zugang, die Positionierung des Forschers im Feld und somit letztlich auch für 
die Qualität der Daten ausschlaggebenden Kriterien sollen im Fortgang der Arbeit in den 
Ausführungen zu den jeweiligen Settings und Situationen immer wieder berücksichtigt 
werden.  

Zum Status des ethnographischen Materials und der ethnographischen Darstellung, 
soll hier zur Förderung der intendierten Rezeption noch darauf hingewiesen werden, 
dass die präsentierten Situationen und Konversationen selektiert und aus dem Zusam
menhang gerissen sind, was für die Dargestellten weitreichende Konsequenzen haben 
kann. 

Eine verbale Sequenz, ob sie nun auf Gedächtnisprotokollen oder Tonbandmitschnit

ten basiert, kann durch diese Reduktion etwas Bloßstellendes haben, einmal deshalb, 
weil alle anderen Kommunikationsebenen wegfallen und damit Relativierungen durch 
Tonfall, Gestik etc. nicht mitkommuniziert werden; dann aber auch deshalb, weil der 
weitere Kontext dessen, was sich vorher und nachher abgespielt hat, wegen der Not
wendigkeit zur Pointierung abgetrennt ist (Schiffauer, 2002: 19). 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

Dem Moment der Macht, das mit diesem Vorgehen einhergeht, bin ich mir als Reprä
sentant der von mir beforschten Menschen bewusst und versuche, so sensibel wie mög
lich damit umzugehen. Ferner möchte ich auf die Gewichtung der Darstellung einzelner 
Akteur*innen und Gemeinden im Text hinweisen, die verschiedenen Faktoren geschul
det ist, wie beispielsweise den sich teils zufällig ergebenden Zugängen zu einzelnen Set
tings oder dem Forschungsinteresse für Islamverständnisse, die in der deutschen Spra
che verhandelt werden und rückblickend oft jenen entsprechen die oft als »islamistisch« 
bezeichnet werden.20 Obgleich beispielsweise der große Raum, den etwa die Salafis hier 
einnehmen, in Gegensatz zum tatsächlichen Personenpotential von Anhänger*innen der 
Strömung im Feldforschungsort steht, kommt ihnen einerseits durch ihr provokatives 
Auftreten und die starke mediale Präsenz eine große Bedeutung für die öffentliche Mei
nung über Islam zu. Auf der anderen Seite stellen sie einen Großteil der islamischen 
Ideengeschichte und Traditionen in Frage und somit gleichsam die Glaubensfundamen
te der Mehrheit von Muslim*innen. Insofern repräsentiert der Text nicht die allgemeine 
Situation der Muslim*innen im Feldforschungsort, sondern ist Resultat des Zugangs, 
der Selektion und der Darstellung des Ethnographen. 

3. Das Buch 

In diesem Buch sollen gerade jene zur Sprache kommen, deren Stimme in der ideolo
gisch polarisierten öffentlichen Diskursarena zumeist nicht gehört wird, über die je
doch am meisten gesprochen und geschrieben wird. Jene, die islamischen Praktiken und 
Normen treu bleiben möchten, die hohen Wert auf traditionelle Lehrmeinungen legen, 
und die sich zumindest theoretisch als einzige errettete Gruppe verstehen und dennoch 
ein alltägliches Leben in Deutschland leben, ohne ihre Mitbürger*innen zu terrorisie
ren. Die islamischen Organisationen, die aus der Türkischen Tradition hervorgegangen 
sind, die Nachfahren der marokkanischen Bergleute oder die Salafis mit ihrer dogmati
schen Rigorosität – sie alle haben die konkreten Handlungszusammenhänge und Argu
mentationspraktiken der Art, wie sie Religion organisieren, maßgeblich in Interaktion 
mit den islamischen Quellen, den national-kulturellen Traditionen und im Kontext der 
postmigrantischen Gesellschaft adaptiert und entwickelt. Diese Muslim*innen, die Ima
me, Lehrkräfte in Moscheen und Schulen, die jungen Lernenden und ihre Eltern, Auszu
bildende und Studierende, sie alle praktizieren auf je spezifische Art und Weise islami
sche Lehren und Normen in der pluralen bundesrepublikanischen Gesellschaft und navi
gieren pragmatisch zwischen verschiedenen Rechtfertigungsordnungen. Sie rufen un
ter großen zeitlichen und finanziellen Investitionen Vereine und Institutionen ins Leben 
und bringen im Moscheeunterricht, in Gesprächskreisen, Bildungsvereinen und im Isla
mischen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen unterschiedlichste Praxisgemein

20 Sowohl der Salafismus als auch die Islamische Gemeinde Milli Görüş werden regelmäßig in den 
Verfassungsschutzberichten unter ›Islamismus‹ aufgeführt. Verschiedene Autor*innen (z.B. Da
mir-Geilsdorf & Menzfeld, 2020: 137–141; vgl. auch de Koning, 2018; Schiffauer, 2015b) hinterfragen 
die sicherheitsbehördlichen Kategorisierungs- und Benennungspraktiken kritisch und verweisen 
auf die möglichen negativen Konsequenzen für die so bezeichneten Personen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 37 

schaften hervor, in denen Islam an die nächste Generation junger deutscher Muslim*in
nen vermittelt und für die Zukunft in der vormaligen Fremde weitergegeben werden 
soll. Diese Vermittlungsprozesse werden von vielfältigen gesellschaftlichen Dynamiken 
von Inklusion und Exklusion, Anerkennung und Widerstand (Haddad, 2017), Kritik und 
Rechtfertigung (Boltanski & Thévenot, 1991) begleitet, in denen und durch die muslimi
sche Religiosität und Subjektivität ausgehandelt und transformiert wird. Islamische Bil
dungsräume als Orte dieser Aushandlungsprozesse sind in Kontrast zum großen öffent
lichen Interesse daran wissenschaftlich noch immer eine Black Box. Den zentralen Ge
genstand dieses Buches stellen dementsprechend die Praktiken islamischer Selbstveror
tung angesichts divergierender Islamverständnisse und öffentlicher Infragestellungen 
dar, die in diesen Räumen von individuellen und kollektiven muslimischen Akteur*innen 
situativ und dynamisch hervorgebracht werden. Dabei geht es mir nicht um die Beant
wortung der Frage, ob Muslim*in sein in Deutschland ›normal‹ ist oder nicht, oder ob es 
dies in absehbarer Zeit sein wird. Es geht mir vielmehr darum, wie verschiedene musli
mische Institutionen, Positionen und Subjektivitäten angesichts divergierender Recht
fertigungsordnungen unter den spezifischen Voraussetzungen der postmigrantischen 
Gesellschaft hervorgebracht werden und wie Islam aus einer Binnenperspektive musli
mischer Gläubiger für das alltägliche Leben in der Deutschen Zivilgesellschaft sinnhaft 
gemacht wird. Wie haben sich beispielsweise Moscheegemeinden verschiedener Tra
ditionen unter den Voraussetzungen der Bundesrepublik entwickelt und welche klas
sischen oder modernen Institutionen haben sie übernommen, transformiert oder her
ausgebildet? Wie transformieren sich Formen der Autorität und was bedeutet die Ein
führung des Islamischen Religionsunterrichts und der neuen Autoritäten Islamischer 
Religionslehrer*innen für Imame und Lehrende in den Moscheen? Wie werden theolo
gische Positionen verhandelt, um Divergenzen aufrecht zu erhalten oder Kompromis
se zwischen Rechtfertigungsordnungen zu schaffen und welche Prozesse von Öffnung 
und Schließung vollziehen sich im Spannungsfeld von Islamfeindlichkeit und islamis
tischen Dogmen? Diese Fragen legen den Fokus nicht auf das Ob, sondern vielmehr auf 
das Wie der Aushandlungsprozesse von Islam im spezifischen Kontext der deutschen Ge
sellschaft. 

Dieses Buch möchte damit erstens einen Beitrag zur Ethnologie des Islam in Deutsch
land respektive Europa leisten. Insofern ist seine Aufgabe, die Binnenperspektive der Ak
teur*innen und die ihr zugrunde liegenden Erfahrungen zu rekonstruieren. Das Buch ist 
somit auch als Kritik einer Tradition soziologischer und politikwissenschaftlicher Stu
dien zu Migration im Allgemeinen und zu Islam und Muslim*innen im Besonderen zu 
verstehen, in der unhinterfragt die Perspektive der Mehrheitsgesellschaft dominiert. Die 
Frage nach Integration stellen sich die Beforschten selbst jedoch selten und wenn, dann 
zuvorderst im Kontext anderer, für sie durchaus wichtigerer Fragestellungen: ›Was ist 
das Beste für meine Gemeinde?‹, ›Wie kann ich verhindern, dass meine Kinder die Reli
gion vergessen?‹ oder ›Wie ist ein gottgefälliges Leben unter Ungläubigen möglich?‹ Da
bei ist nicht die Frage nach Integration an sich problematisch – sie erweist sich in ver
schiedenen Kontexten durchaus als sinnvoll – sondern die Ausschließlichkeit, mit der 
sie die Beschäftigung mit Islam in Deutschland dominiert und zu einseitigen Ergebnis
sen und Fehleinschätzungen führt. Zugleich werden Fragen über innerislamische Aus
einandersetzungen oder zur politischen Partizipation in Politik und Wissenschaft noch 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland 

immer eher selten gestellt. Darüber hinaus leistet das Buch zweitens einen Beitrag zur 
jüngeren Entwicklungsgeschichte des Islam, denn es beschreibt die Prozesse der Aus
handlung und Positionierung verschiedener Islamverständnisse und Bewegungen in ei
nem – gemessen an der longue durée der islamischen Historiographie – noch immer jun
gen Entwicklungskontext der nordwesteuropäischen Zivilgesellschaften. Während isla
mische Denkströmungen wie der Postislamismus (vgl. Bayat, 2007; Schiffauer, 2010), 
der revolutionäre Islamismus, weltablehnende salafistische oder mystische Strömun
gen oder die Varianten eines liberalen Reform-Islam grundsätzlich in Konkurrenz zu
einander stehen, werden sie in praxi kontinuierlich auf Sinnhaftigkeit in einem spezifi
schen Kontext geprüft und pragmatisch den institutionalisierten Logiken der pluralen 
gesellschaftlichen Öffentlichkeiten angepasst. Erst ein Verständnis dieser Prozesse aus 
der Binnenperspektive ermöglicht ein Abschätzen der Richtung, in welche sich islami
sches Denken in Zukunft entwickeln wird. Dabei füllt der vergleichende Blick auf einen 
deutschen, d.h. zuvorderst einen deutschsprachigen Islam eine bislang nicht bearbeitete 
Forschungslücke. 

Das Buch umfasst fünf Kapitel, die insofern aufeinander aufbauen, als die an der ei
nen Stelle vorgestellten Protagonist*innen an anderer Stelle wieder auftauchen und ihre 
Geschichten fortführen. Darüber hinaus orientiert sich die inhaltliche Struktur (Kap. I. 
ausgenommen) grob an der Chronologie der Etablierung islamsicher Bildungsräume in 
Deutschland. Kapitel II und III untersuchen Prozesse innerhalb muslimischer Selbst
organisationen, d.h. Moscheen und Vereinen. In den Kapiteln IV und V steht der neue 
islamische Bildungsraum des schulischen IRU im Fokus, der in letzterem auch verglei
chend mit dem Moscheeunterricht betrachtet wird. 

Für die analytische Beschäftigung mit Islam in der Bundesrepublik bedarf es der 
Reflexion jener gesellschaftlichen Voraussetzungen, unter denen über Islam und Mus
lim*innen gedacht, geschrieben und gesprochen wird und aus welchen spezifische Im
plikationen für die epistemischen Grundlagen und die analytische Perspektive wissen
schaftlicher Beschäftigung resultieren. Dieser Feststellung folgend widmet sich Kapitel I 
dem gesellschaftlichen Blick auf Muslim*innen, wie er von meinen Gesprächspartner*in
nen – der Elterngeneration wie auch den Jugendlichen – konkret erfahren wurde und 
der, wie deutlich wird, ihre Selbstpositionierung in der deutschen Gesellschaft maßgeb
lich beeinflusst. 

Kapitel II widmet sich einer Herausforderung, mit der sich Moscheen angesichts des 
fortschreitenden Generationenwechsels in der mehrheitlich nicht-muslimischen deut
schen Gesellschaft konfrontiert sehen: der wahrgenommenen ›Gefahr‹, dass die Jugend
lichen den Gemeinden verloren gehen. Unter der Überschrift Islamische Bildungsräume 
schaffen steht hier die Frage im Zentrum, wie die Moscheen auf dieses Problem reagieren 
und welche spezifischen Organisationsformen islamischer Bildung sie als Antwort her
vorgebracht haben. Ausgehend von einer organisationssoziologischen Perspektive wer
den die Bildungsformate der Sultan Mehmet Camii (IGMG) und der marokkanischen 
Al-Taqwa Gemeinde verglichen. Dabei wird aufgezeigt, dass sich diese nicht nur hin
sichtlich ihrer Sozialformen, Hierarchien und Methoden deutlich unterscheiden, son
dern auch in ihrer historischen Genese, für die Faktoren wie Ethnizität, Nationalität und 
die spezifische islamische Diskurstradition wichtige Einflussgrößen darstellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 39 

Kapitel III stellt unter dem Titel Welcher Islam…? explizit die Polyvokalität des lokalen 
islamischen Diskursfeldes ins Zentrum des Interesses. Im lokalen Feld vertritt eine Viel
zahl islamischer Autoritäten das, was nach ihrem Dafürhalten den ›authentischen‹ oder 
›wahren‹ Islam darstellt. Ausgehend von Talal Asads (1986) Konzept der discursive traditi
on, das den Bezug der Alltagspraxis auf die Quellentexte betont, sowie einem Verständ
nis von Autorität als relational und prozesshaft (Sunier & Buskens, 2022), werden an
hand akteur*innenzentrierter Fallbeispiele die Diskurstraditionen der Milli Görüş, der 
Al-Taqwa Moschee und der Salafiyya rekonstruiert und die zentralen Stoßrichtungen der 
innerislamischen Kritik herausgearbeitet. 

Kapitel IV Islam macht Schule richtet den Blick weg von den muslimisch selbstorgani
sierten Bildungsräumen hin zur Einführung des staatlich verantworteten Islamischen 
Religionsunterrichts an der öffentlichen Schule. Diese wird von vielfältigen und teils wi
dersprüchlichen Erwartungen seitens der Eltern, Schulleiter*innen und Lehrer*innen 
begleitet, die etwa das vermittelte Islamverständnis oder die Verhältnisbestimmung 
zum Unterricht in den Moscheen betreffen. Die öffentliche Schule gilt in Nordwest
europa gemeinhin als zentrale Instanz der Sozialisation in die politische Kultur der 
nationalstaatlich verfassten Zivilgesellschaften. Dieser Auftrag wird, wie der Vergleich 
der beiden Schulen illustriert, auf unterschiedliche Weise im Schulalltag implementiert, 
woraus eine jeweils spezifische politische Schulkultur resultiert. Die islamischen Reli
gionslehrer*innen müssen das von ihnen vermittelte Islamverständnis in den Dienst 
dieser politischen Schulkultur stellen. Dabei stellt sich die zentrale Frage, wie islamische 
Normen und Praktiken als Beitrag zur zivilgesellschaftlichen Bildung geltend gemacht 
werden. 

Kapitel VI stellt schließlich auf das konkrete Unterrichtsgeschehen in situ ab und 
analysiert die Übersetzungen, die durch Praktiken der Kritik und des Kompromisses 
zwischen den Rechtfertigungsordnungen hergestellt werden, anhand dreier im Unter
richt verhandelter Themenbereiche: Islam und die Naturwissenschaften, Zwischen Himmel 
und Hölle und Gewalt im Islam. Die Themen Islam und die Naturwissenschaften und Zwi
schen Himmel und Hölle werden in vergleichender Perspektive analysiert und beziehen 
Beobachtungen aus den Moscheen mit ein. Dabei lassen sich auch Ansätze der Angst
pädagogik und vereinzelte exklusivistische Tendenzen beobachten. Immer wieder sind 
die Lehrkräfte aber auch darum bemüht, Kompromisse zu schließen, durch die sich 
staatsbürgerliche Erfordernisse islamisch legitimieren und begründen lassen. Nach 
diesem komparativen Blick auf die Vermittlungsansätze in den islamischen Bildungs
räumen im Feldforschungsort schließt das Kapitel mit einer Fallstudie aus dem IRU des 
Gymnasiums. Anhand eines mehrstündigen Unterrichtsmoduls zur Frage »Inwiefern ist 
der Islam gewalttätig?« wird demonstriert, dass Schüler*innen im IRU jenseits dualis
tischer Ordnungskonzepte (Säkularismus – Religion, Moderne – Tradition, christlich- 
jüdische Werte – Islam etc.) auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer
tigungsordnungen zurückgreifen, um Kritik zu üben, Kompromisse zu erzielen und 
sich im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Historiographie selbst sinnhaft als 
Muslim*innen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren. 

Abschließend fasse ich die Ergebnisse in einer Schlussbetrachtung zusammen. Ein 
Überblick über wichtige Organisationen, ein Abbildungsverzeichnis und das Literatur
verzeichnis schließen das Buch ab. 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

