Einleitung

1. ...normaler deutscher Muslim sein!?

»..normaler deutscher Muslim seinl«, diesen Wunsch duferte mit resigniertem Un-
terton der 15-jahrige Gymnasiast Bilal mir gegeniiber bei einem Gesprich iiber die
Zukunft. Bilal wurde in Deutschland geboren. Er sprach weder Arabisch noch be-
herrschte er Tamazight, die Muttersprache seiner Eltern, die Berber sind und aus
Marokko stammen (Bilal, 10.03.2019). Sein Wunsch reflektiert die Erfahrung, dass
deutsch sein und muslimisch sein in der Gesellschaft der Bunderepublik als separate
Kategorien gehandhabt werden und deutsche Muslimin oder deutscher Muslim zu sein,
auferhalb der gesellschaftlichen Normalitit verortet wird.

Muslim“innen in Deutschland sehen sich mit ideologisch aufgeladenen und po-
larisierten Islam-Debatten konfrontiert, die in weiten Teilen von islamkritischen und
islamfeindlichen Positionen dominiert sind. Die gesellschaftlichen Paradigmen und
epistemischen Kategorien, auf welche sich das offentliche Sprechen und Schreiben
iber Islam stiitzt, folgen der Logik binidrer Oppositionen eines modernen, sikularen,
kritischen, aufgeklirten und also rationalen Westens auf der einen Seite und eines
vormodernen, religiésen, fundamentalistischen und irrationalen Islam auf der an-
deren. Durch diese dichotome Strukturierung des Denkens und Sprechens werden
Muslim*innen zu essenziell Anderen stilisiert, was der Literaturkritiker Edward Said
(1978) als othering bezeichnet. Das Feindbild Islam ist mittlerweile — entkoppelt von der
real existenten Gefahrenlage durch dschihadistischen Terrorismus - zu einem inte-
gralen Bestandteil der europiischen (Attia, 2009: 74) wie der deutschen (Hafez, 1996:
431f.; vgl. Schooman & Spielhaus, 2009) Identititskonstruktion avanciert. Muslim*in-
nen werden folglich als Gefahr wahrgenommen, sofern sie sich nicht in reformierte
Strukturen eingliedern (Ceylan, 2015: 175) und in Diskurse eintreten, deren normative
Zielsetzung wahlweise die Etablierung eines Euro-Islam, eines reformierten, sikularen
oder liberalen Islam oder eines >deutschen Islam«ist. Die Islamverstindnisse, welche in
der offentlichen Debatte hegemoniale Positionen einnehmen, werden zwar auch in der
muslimischen Alltagspraxis on the ground in Moscheegemeinden und Unterrichtsriumen
rezipiert. Zugleich werden dort aber islamische Glaubensauslegungen argumentativ
in Stellung zueinander gebracht, die entweder als Negativfolie des normativen Islam-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Diskurses dienen oder sich der Aufmerksamkeit der Mehrheitsgesellschaft ginzlich
entziehen. Diese Aushandlungsprozesse zwischen verschiedenen gesellschaftlichen
Rechtfertigungsordnungen und islamischen Traditionen on the ground stellen das zen-
trale Interesse dieses Buches dar.

Die empirische Islamforschung in Deutschland steht in enger Wechselwirkung
mit gesellschaftspolitischen Fragen und ist seit dem Ende des 20. Jahrhunderts von
einem Integrationsparadigma geprigt, dessen leitendes Interesse die Anpassung an
und die Identifikation von Migrant*innen mit der nicht-muslimischen Mehrheitsge-
sellschaft ist. Dieser Fokus auf Integration wurde spitestens seit dem 11. September
2001 sukzessive von einem Sicherheitsdispositiv (Foucault, 1975; 1978) und dem daraus
resultierenden Radikalisierungsparadigma (Juschkat & Leimbach, 2019) iiberlagert.!
Forschungen zu Muslim*innen in Deutschland stellen daher oftmals auf Einstellungs-
abfragen und Typologisierungen ab, welche die Nihe oder Ferne von Muslim*innen zum
europiischen respektive deutschen Wertekanon oder der freiheitlich demokratischen
Grundordnung >iiberpriifens, so dass Brigitte Schepelern Johansen und Riem Spielhaus
von einer »Vermessung der Muslime« (2018) sprechen. Weitere interdisziplinire For-
schungsstringe beschiftigen sich auf religionspolitischer Ebene mit der rechtlichen
Anerkennung des Islam (Busch & Goltz, 2011; Meyer & Schubert, 2011b; Schiffauer,
2014; Tezcan, 2012), den Institutionalisierungsprozessen und der Organisation von
Moscheen und Islamverbinden (Halm et al., 2012; Riickamp, 2021; Schiffauer, 2010)
oder der Einfithrung des Islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen (im
Folgenden IRU genannt; Ceylan, 2014, 2015; Kiefer, 2005; Mohr & Kiefer, 2009; Shakir &
Hafez, 2012). Diese am gesamtgesellschaftlichen Interesse orientierten Diskurse greifen
jedoch kaum innerislamische Debatten auf. Vereinzelt erscheinen auch qualitative Stu-
dien (z.B. Riickamp, 2021),> die zwar die Bedeutung theologischer und islamrechtlicher
Auseinandersetzungen beispielsweise fiir die Binnendifferenzierung muslimischer
Gemeinschaften und die Selbstpositionierung von Akteur*innen im islamischen Feld
betonen, dieser Feststellung aber nicht analytisch Rechnung tragen. Demgegeniiber
hat sich in der internationalen anthropology of Islam spitestens seit Talal Asads (1986)
Konzept von Islam als discursive tradition die analytische Riickkopplung islamischer
Glaubenspraktiken an den normativen Diskurs der textbasierten Theologie etabliert. In

1 Foucaults Konzept des »Sicherheitsdispositivs« beschreibt Mechanismen und Praktiken, die dar-
aufabzielen, Sicherheit zu erzeugen und zu erhalten, indem sie Risiken kontrollieren und tiberwa-
chen. Dieser Begriff ist Teil seines umfassenderen Diskurses tiber Macht und Disziplin in moder-
nen Cesellschaften. Es bezieht sich darauf, wie Institutionen und Techniken der Sicherheit nicht
nur reaktiv auf Bedrohungen reagieren, sondern auch proaktiv Bedingungen schaffen, um poten-
zielle Gefahren zu minimieren. Foucault betont, dass Sicherheit nicht nur ein Zustand ist, sondern
ein kontinuierlicher Prozess der sozialen Kontrolle. Foucaults Ideen zu Sicherheit und Dispositi-
ven finden sich in verschiedenen Werken, darunter»Uberwachen und Strafen« (1994, Originaltitel:
Surveiller et punir, 1975) und »Dispositive der Macht« (1978:119-120).

2 Riickamp (2021) hat ethnographisch in deutschsprachigen Stidten Osterreichs und der Schweiz
geforscht. Zwar variiert die Situation von Muslim*innen in den jeweiligen nationalstaatlichen Kon-
texten durchaus, beispielsweise hinsichtlich der Formen staatlicher Anerkennung und der demo-
grafischen Zusammensetzung der muslimischen Bevolkerung. Gleichwohl existieren zahlreiche
Gemeinsamkeiten zwischen Deutschland, Osterreich und der Schweiz, etwa in der negativen Dar-
stellung von Muslim*innen im &ffentlichen Diskurs.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der auf den deutschsprachigen Raum bezogenen Islamforschung kommt dieser integra-
tive Ansatz zuvorderst in jenen Arbeiten zur Geltung, die sich mit einzelnen religiosen
und ideologischen Stromungen wie beispielsweise der Giilen-Bewegung (Agai, 2008,
2010), der Milli Goriig-Bewegung (Schiffauer, 2010) oder der Salafiyya (Damir-Geilsdorf,
Hedider & Menzfeld, 2018, 2019; Damir-Geilsdorf & Menzfeld, 2017; Jaraba, 2021; Jo-
kisch & Ceylan, 2014; Said & Fouad 2014; Schneiders, 2014) beschiftigen. Viele dieser
Arbeiten sind von der methodischen Integration und oftmals personellen Kooperation
zwischen Islamwissenschaft und Ethnologie geprigt und bieten wertvolle Einblicke in
die Aushandlungsprozesse, welche im Spannungsfeld zwischen dogmatischer Orien-
tierung und pragmatischer Alltagspraxis stattfinden.’ Bemerkenswert sind in diesem
Zusammenhang die Beitrige der Islamwissenschaftlerin Sabine Damir-Geilsdorf und
der Ethnologin Mira Menzfeld (2017, 2018 und 2019 mit Yasmina Hedider, 2020) zur
Salafiyya oder die rezente ethnographische Studie der Islamwissenschaftlerin Ayse
Almila Akca (2020) zur Aushandlung von religiésem Wissen und Autoritit im tiirkisch
gepragten Islam. Innerhalb der deutschen ethnologischen Islamforschung sind die
Arbeiten von Werner Schiffauer hervorzuheben, der umfassende Studien zu islami-
schen Organisationen wie dem Kalifatsstaat (2000) oder der Islamischen Gemeinde
Milli Gériis (2010) durchfiihrte.* Wihrend Akca, Damir-Geilsdorf und Schiffauer die
islamische Polyvokalitit innerhalb einzelner Bewegungen hervorheben, existiert bis-
lang keine Forschung, die die Positionierung der divergierenden Islamverstindnisse
und Glaubensauslegungen auf lokaler Ebene in bzw. zwischen verschiedenen islamischen
Bildungsriumen analysiert. Hier bringen alternative Denkweisen neue und innovative
Formen postmigrantischer muslimischer Vergemeinschaftung und Selbstpositionie-
rung hervor. Auch wird Islam mittlerweile bereits mit grofRer Selbstverstindlichkeit
auf Deutsch praktiziert und vermittelt. Das Buch richtet den Blick jenseits der nor-
mativen Setzungen des 6ffentlichen Islamdiskurses auf die Ebene lokaler Interaktion,
Kollaboration und Praxis. Es fragt danach, wie sich muslimische Akteur*innen auf
Islamverstindnisse und konkurrierende Rechtfertigungsordnungen beziehen, um sich
in den islamischen Bildungsriumen und Offentlichkeiten einer postmigrantischen
Grofstadt im Feld des deutschen Islam zu positionieren. Oder pointiert: Wie vermitteln
muslimische Akteur*innen zwischen der staatsbiirgerlichen Ordnung und dem nor-
mativen Anspruch der Religion? Wenn ich hier den Begriff sdeutscher Islam« verwende,

3 Dies trifft auch auf die Forschungsprojekte zu, aus denen die vorliegende Arbeit hervorging. So
habeich als Ethnologe die erste Forschungsphase 2018—2019 im Rahmen meiner Beschaftigungim
Zentrum fir Islamische Theologie Miinster durchgefiihrt. Die Gelegenheit zu vertiefenden Studien
zur Salafiyya im selben Forschungsort erhielt ich im Rahmen eines Projekts (Salafiyya leben.) das
als Kooperation des Instituts fiir Sprachen und Kulturen der islamisch gepriagten Welt und des
Instituts fiir Ethnologie an der Universitit zu Kéln angelegt war.

4 Zum Stand der ethnographischen Forschung zu Islam in anderen europdischen Landern sei hier
exemplarisch auf einige renommierte Vertreterinnen verwiesen. Fir Frankreich haben beispiels-
weise John Bowen (2010) und Mayanthi L. Fernando (2014) zum Verhaltnis von laizistischer Re-
publik und muslimischen Gemeinden gearbeitet. In den Niederlanden forscht Thijl Sunier (2005,
2012, 2020, 2021) zu den Bedingungen muslimischer Lebens- und Alltagspraxis und Martijn de Ko-
ning (2012, 2018, 2020 mit Carmen Becker & Ineke Roex) hat vielbeachtete Beitriage zur Salafiyya,
insbesondere zum dschihadistischen Spektrum, vorgelegt.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

13


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

rezipiert dieser nicht die hegemonialen Normen der populiren und populistischen
Islam-Debatten zu einem Deutschen Islam, sondern zielt als deskriptives Konzept auf
das, was deutscher Islam - d.h. ein zuvorderst auf Deutsch gelebter und vermittelter
Islam - auf der Ebene lokaler Alltagspraxis empirisch bereits ist.

Um die Forschungsfrage zu beantworten, stiitze ich mich auf Datenmaterial, das
ich wihrend einer ethnographischen Feldforschung in einer Grof3stadt in Nordrhein-
Westfalen (NRW) (co-)produziert habe. Von April 2018 bis Mai 2019 und in zahlreichen
Folgeaufenthalten im Jahr 2022 fithrte ich teilnehmende Beobachtung und zahlreiche
Interviews und Gespriche in den verschiedenen sislamischen Bildungsriumen« der
Stadt durch: in Moscheen, Jugendgruppen, Vereinen, dem Islamischen Religionsunter-
richt an 6ffentlichen Schulen und in digitalen Rdumen. Ich verstehe islamische Bildung
hier in Anlehnung an John Bowens Entwurf einer anthropology of public reasoning (2010)
im Bourdiewschen Sinne als >Felds, in dem religiose Wissensbestinde, vorhandene
Expertise und angefragte Kompetenzen die symbolischen Kapitalien der Akteur*innen
darstellen.” Da aber die Annahme von quantifizierbarem kulturellem Kapital und die
Unterscheidung religiés — sdkular von vielen Muslim*innen in Frage gestellt wird,
verwendet Bowen — und dem soll hier gefolgt werden — einen >weichen« Begriff von Feld
»as a set of repertoires and pedagogical possibilities, all having to do with >education,«
but with reference about various ideas about Islam and for advancement in [...] socie-
ty« (Bowen, 2010: 109). Die im Deutschen zumeist genutzten Begriffe Erziehung und
Bildung sind aus der Perspektive sozial- und erziehungswissenschaftlicher Theorien
tendenziell unterschiedlich konnotiert. »Dabei betont der Erziehungsbegriff stirker
die Notwendigkeit der sozialen Einflussnahme - etwa der Vermittlung von Werten
und Normen. Dagegen wird in Bildungstheorien stirker die umfassende Entfaltung
individueller Potentiale — einschlieflich der Fihigkeit zur kritischen Auseinanderset-
zung mit sozialen Erwartungen und Vorgaben — akzentuiert« (Scherr, 2013a: 35). Der
hier verwendete Begriff der islamischen Bildung als Feld ist derart weit gefasst, dass er
nichtlediglich die deutschsprachigen Dimensionen integriert, sondern auch die Vielfalt
der Begriffe in den gingigen Sprachen der Theologie und Islamwissenschaft in Europa
einschliefit. Cimsit (2012) betont die Ubersetzungsschwierigkeiten zwischen diesen:

Schliefdlich kommen im Bereich der Erziehung und Bildung im Tirkischen egitim, g-
retim, yetistirme, asilama, belletme, 6grenme; im Arabischen tarbiyya, ta’lim, tadris, ta'dib,
tahsil, talgin, tablig, tazkiya, irsad; im Englischen education, teaching, training, instruction,
nurturing, indoctrination, upbringing, catechism, evangelism, learning u.a. zur Anwendung.

5 Bourdieu hat seinem Feldbegriff in verschiedenen Arbeiten ausgefiihrt (1997, 2000, 2001). Er sieht
soziale Felderals Produkt kapitalistischer und arbeitsteiliger Gesellschaften, die sich beispielswei-
se in das politische Feld (2001) oder das religiose Feld (2000) etc. ausdifferenziert haben. Diese
Felder weisen je eigene Logiken auf, haben eine eigene historische Genese und folglich eigene Re-
geln, die ein Feld konstituieren und sein Funktionieren garantieren (vgl. Janning, 1991: 144). Diese
Regeln sind nicht als bewusst gesetzte und von den Teilnehmer*innen eines Feldes reflektiert be-
folgte Normen im Sinne explizierbarer Gesetze zu verstehen. Sie konstituieren vielmehr ein Sys-
tem impliziter Regelhaftigkeiten — Bourdieu nennt dies Habitus — die Akteur*innen durch ihr Han-
deln in Ubereinstimmung zu den Normen des Feldes produzieren bzw. reproduzieren.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Dass bei der Ubersetzung dieser Begriffe ins Deutsche nicht sattelfeste Begriffe her-
auskommen, dirfte auf der Hand liegen (Cimsit, 2012: 4; Hervorh. im Orig.).

Vor diesem Hintergrund haben Moscheen, schulischer Islamunterricht oder muslimi-
sche Bildungsvereine eine Gemeinsamkeit darin, dass sie Riume islamischer Bildung
konstituieren, in denen eine muslimische community of practice (Lave & Wenger, 1991) die
islamische Religion erlernt und einiibt. Sie stellen konkrete Handlungszusammenhin-
ge dar, die je spezifische Formen von Offentlichkeit hervorbringen, die wiederum im-
mer auch in Wechselwirkung mit weiteren gestaffelten Offentlichkeiten (Zillinger, 2017)
und ihren jeweiligen hegemonialen Rechtfertigungsordnungen (Boltanski & Thévenot,
1991) stehen. Insofern in diesen 6ffentlichen und halb-6ffentlichen Riumen ausgehan-
delt wird, wie im Kontext einer nicht-islamischen Mehrheitsgesellschaft ein islamisches
Leben gestaltet werden kann und wie normative Ordnungen und religiése Ideale in der
Praxis pragmatisch umgesetzt werden kénnen, lassen sie sich letztlich auch als Orte des
future making verstehen. Islamische Bildungsrdume, so der US-amerikanische Ethnologe
Robert W. Hefner, »...are not merely institutions for teaching and training young belie-
vers. They are the forges from which will flow the ideas and actors for the Muslim world’s
future« (Hefner, 2007: 4).

2. Das Feld und die Forschung

Das Ruhrgebiet: Land an Rhein und Ruhr, Emscher und Lippe, groftes Industriegebiet
Europas und Heimat fiir Generationen Zugewanderter. Hier ist der Fufiball zu Hause,
aberauch die Arbeit. Einst pragten Kohle, Stahl und Bier die Region — Forschung, Tech-
nologie und Dienstleistungen gehort die Zukunft (Infotafel industriekultur.ruhr).

Dieser Infotext steht am Rande einer Abraumhalde, einem in Bergbau-Tagen aufge-
schiitteten Hiigel, auf einer Tafel der Marketingkampagne industriekultur.ruhr. Vom
Aussichtsturm, der oben auf der Halde thront, wandert der Blick iiber eine Landschaft,
in deren Topographie sich die genannten Charakteristika eingeschrieben haben. Die
GrofRstadt dehnt sich vielgestaltig in die Fliche aus und ihre markantesten Blickfinge
sind die gen Himmel ragenden >Kathedralen der Arbeit, die stillgelegten Kraftwerke
und Fordertiirme des Bergbaus. Sie erinnern an eine Zeit, in der Kolonnen geschwirzter
Gesichter fern des Tageslichts aus der Erde holten, was fiir Jahrzehnte die Antriebsfe-
der der bundesrepublikanischen Industrialisierung war: Die Kohle. Das Stadtzentrum
pragen urbane Siedlungen mit hochaufragenden Mietshiusern, Gewerbegebiete mit
ihren zahlreichen Autohiusern und verschiedenen Dienstleistungsbetrieben; doch
schweift der Blick weiter, iiberrascht das Griin, die Bauernhofe, mit ihren Kuhweiden
und Feldern, die geblieben sind, als die Industrie kam und die riesigen Brachen, die
geblieben sind, als sie weder ging. Nach den Anwerbeabkommen mit Italien (1955) und
Griechenland (1960) gelangten mit den Gastarbeiter*innen aus der Tiirkei (ab 1961) und
Marokko (ab 1963) schlieRlich auch Menschen hierher, die nicht nur eine andere Sprache

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
und eine andere Nationalitit hatten, sondern auch einer anderen Religion angehérten

als die vormals angeheuerten und die Mehrheitsgesellschaft.

Abbildung 1: Schild auf Deutsch und Tiirkisch im Feldforschungsort (eigene Auf-
nahme).

ARG Aber so:
v Ama boyle.

Nicht weit entfernt vom Aussichtsturm auf der Halde, an der Stirnseite des grofRen
Zechenparks gelegen, ragen vier Nadelspitzen in den Himmel, die einen massiven qua-
dratischen Kuppelbau umgeben. Die im Bau befindliche reprisentative Moschee der lo-
kalen Gemeinde der DITIB (Diyanet Isleri Tiirk Islam Birligi; Tiirkisch-Islamische Union
der Anstalt fiir Religion e.V.) steht symbolisch fiir die Verheimatung der damaligen mus-
limischen Gastarbeiter*innen und insbesondere ihrer in Deutschland geborenen Kinder
und Enkelkinder sowie ihrer Religion, des Islam.

In Deutschland lebten laut einer von der Deutschen Islamkonferenz (DIK) in Auftrag
gegebenen Studie im Jahr 2019 ca. fiinfeinhalb Millionen Menschen, die als Muslim®in-
nen identifiziert werden und von welchen wiederum etwa ein Drittel im Bundesland
Nordrhein-Westfalen ansissig ist (Pfiindel, Stichs & Tanis, 2021)’. Die Stadt, in der von

6 Der Begriff der Gastarbeiter*innen ist aufgrund seiner Ambivalenz nicht unproblematisch. Stefan
Zeppenfeld der zur Migrationsgeschichte forscht fasst zusammen: »Eigentlich scheint sich der Be-
griff ganz eindeutig auf diejenigen Arbeitsmigrant:innen zu beziehen, die zwischen 1955 und 1973
ber die bilateralen Anwerbeabkommen aus den >Anwerbeldndern<in die Bundesrepublik mi-
grierten. Im Bild des>Gastes<war die Erwartungshaltung einer Rickkehr verankert, ein dauerhafter
Verbleib war politisch nicht vorgesehen. [..] In seinen Entwicklungslinien bewegt sich der Wort-
gebrauch zwischen beschénigender Adaption, rassistischer Projektionsflache und indifferentem
Sammelbegriff. Zur Uneindeutigkeit und Langlebigkeit des Begriffs trug mafigeblich seine alltiag-
liche gesellschaftliche Verwendung bei. Das Wort wurde svon unten< gepragt und erhielt erst da-
durch Einzug in den politischen Diskurs. Der>Gastarbeiterc<ist keinesfalls eine Wortschopfung der
politischen Amtssprache der Arbeitsmigration« (Zeppenfeld, 2023).

7 In der durch die Deutsche Islamkonferenz in Auftrag gegebenen Studie Muslimisches Leben in
Deutschland 2020 heifdt es: »Durch Zuwanderung hat die Zahl der muslimischen Religionsange-
hoérigen in Deutschland mit Migrationshintergrund in den letzten Jahren zugenommen. Die mus-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

April 2018 bis Mai 2019 die Feldforschung durchgefithrt wurde, hat eine Einwohnerzahl
von ca. 200.000 und somit den Status einer GroRstadt. Die Siedlungsstruktur ist ge-
kennzeichnet von einem geschlossenen Stadtbereich, um den sich die eingemeindeten,
ehemals dorflichen Siedlungen teils iibergangslos, teils von agrarisch genutzten Flichen
aufgelockert, anschliefRen. Hinsichtlich ihrer soziodemographischen Zusammenset-
zung weisen die verschiedenen Stadtbezirke grofie Divergenzen auf. So sind in den von
Bergbau und Industrie geprigten nérdlichen und westlichen Stadtteilen beispielsweise
Bevolkerungsdichte oder Auslinderanteil deutlich hoher als in den biirgerlich-landwirt-
schaftlichen Bezirken.® Diese Divergenzen manifestieren sich im Innenstadtbereich
auch im Stadtbild. Die Wohnbezirke Westen und Norden, die seitens der Lokalpolitik
als Quartiere im Niedergang begriffen werden, sind vom Bezirk Stadtmitte, dem ge-
werblich geprigten Innenstadtbereich mit Fuflgingerzone und Einkaufszentren, durch
Bahntrassen, einen Kanal und einen Fluss auch riumlich klar voneinander separiert.

Auf dem heutigen Stadtgebiet entstanden im 19. Jahrhundert vier Bergwerke, die
sich teils iiber mehrere Stadtteile erstreckten. Im Zuge der Arbeitsmigration der 1960er
und -70er Jahre fanden hier zahlreiche Menschen aus mehrheitlich muslimischen Lin-
dern wie der Tiirkei oder Marokko, aber auch aus Polen und Russland ein Auskommen.
Der Niedergang des Bergbaus erreichte den Feldforschungsort ab 1977 und die wichtigs-
ten Industrien Bergbau und Metallverarbeitung wichen sukzessive anderen Branchen
wie chemischen Betrieben oder Autozulieferern. Ende der 2010er Jahre wurde der Be-
trieb des letzten Bergwerks der Stadt eingestellt, was die iiber 100-jihrige Geschichte
des Bergbaus in der Stadt beendete.

Das muslimische Leben im Feldforschungsort ist — wie insgesamt in Deutschland
— maf3geblich von Gliubigen der >Tirkischen Tradition« geprigt, der sich vierzehn von
den insgesamt sechzehn Moscheevereinen zuordnen lassen (auch die Bosniaken folgen
in Ritus und Rechtsschule der>Tiirkischen Tradition<).? Von den dreizehn Tiirkisch-spra-
chigen Moscheevereinen gehéren funf der Tiirkisch-Islamischen Union der Anstalt fir
Religion eV. (tiirk. Diyanet Igleri Tiirk Islam Birligi, abgekiirzt DITIB) an und jeweils vier
dem Verband Islamischer Kulturzentren e.V. (VIKZ, tiirkisch: Islam Kiiltiir Merkezleri Bir-
ligi) und der Islamischen Gemeinschaft Milli Gériis e.V. IGMG, Tiirkisch: Islam Toplumu

limische Bevolkerungsgruppe umfasst 2019 nunmehr zwischen 5,3 und 5,6 Millionen Personen. |hr
Anteil an der Gesamtbevélkerung liegt zwischen 6,4 % und 6,7 %. Gleichzeitig ist die Zusammen-
setzung in Bezug auf die Herkunftsldnder vielfaltiger geworden. Tiirkeistimmige Musliminnen
und Muslime bilden weiterhin die gréfite muslimische Herkunftsgruppe, stellen aber nicht mehr
die absolute Mehrheit« (Pfiindel, Stichs & Tanis, 2021: 10).

8 Durchschnittsalter nach Wohnbereichen im Jahr 2017: Wohnbezirk Westen-Nord und Wohnbe-
zirk Nord jeweils 38,6 bis unter 40,3. Dazu liegt im Vergleich in finf siid6stlichen Wohnbezirken
das Durchschnittsalter bei 45,5 und mehr Jahren. Der Anteil der Personen ohne deutsche Staats-
birgerschaft nach Wohnbereichen ist in den westlichen Innenstadtbereichen mit 21 % und mehr
am héchsten und liegt im Vergleich in vier der siidéstlichen Bereiche bei lediglich 2 bis 5% (Be-
volkerungsbericht Feldforschungsort, 2018).

9 Mit dem Begriff >Turkische Tradition< bezeichnen meine Gesprachspartner*innen die Summe der
Normen und Glaubenspraktiken (bspw. die Zugehérigkeit zur hanafitischen Rechtsschule), die un-
ter Muslim*innen und deren Nachfahren zu finden sind, die aus Territorien des ehemaligen Osma-
nischen Reiches stammen. Entsprechend ordnen meine Gesprichspartnerfinnen auch bosnische
und albanische Muslim*innen der>Tiirkischen Tradition<zu.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Milli Goriig). Die bosnische Moschee ist an die Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in
Deutschland e.V. (IGBD, bosn. Islamska zajednica Bosnjaka u Njemackoj) angebunden. Le-
diglich die vornehmlich von Marokkaner*innen geleiteten Moscheen Al-Taqwa und Ar-
Rahim haben keine Anbindung an einen Dachverband und sind selbstorganisiert. Die
wenigen Anhinger der Salafiyya waren voriibergehend in zwei Vereinen organisiert, bil-
deten zur Zeit der Forschung aber lediglich ein loses Netzwerk.™

Wihrend der einjihrigen Feldphase begleitete ich zahlreiche Akteur*innen in 6ffent-
lichen, halb-6ffentlichen und privaten Riumen. Ich fithrte teilnehmende Beobachtun-
gen in zwei Jugendzentren, in Moscheen der IGMG und zwei marokkanischen Moscheen
ohne Verbandsanbindung durch sowie an einem Gymnasium und einer Hauptschule. Ich
begleitete Gebete, Religionsunterricht, Elternsprechtage, Hochzeiten, Lehrersitzungen,
das Fastenbrechen im Ramadan (iffar), Jugendiibernachtungen und einen Koran-Rezita-
tionswettbewerb. Ich spielte im Gebetsraum mit Imamen und Religionsschiilern Fuf3ball
und stellte meine Fihigkeiten im tiirkischen Ringkampf unter Beweis, rauchte >mit den
Jungs«< Schischa im Park, hing mit ihnen auf Friedhofen, Schulhéfen und in Fastfood-
Restaurants rum und af mit Salafis zu Abend. Nicht zuletzt folgte ich auch den Insta-
gram-Kanilen verschiedener Jugendlicher, der WhatsApp-Gruppe einer Moschee und
den YouTube und TikTok Profilen eines Salafi-Predigers. Wihrend all dieser Situationen
begleitete mich mein Feldtagebuch, in dem ich in oder nach einer jeweiligen Situation
so umfangreich wie moglich meine Beobachtungen festhielt und unzihlige Protokolle
verfasste. Weiter fithrte ich neben zahlreichen informellen Gesprichen, die ebenfalls no-
tiert wurden, 60 leitfadengestiitzte qualitative Interviews mit 31 Lernenden, zuvorderst
mit Schiiler*innen im Alter von 14 bis 18 Jahren, aber auch mit einigen Bundesfreiwil-
ligendienstleistenden und Studierenden Anfang 20. Weitere Gesprichspartner*innen
waren Lehrende in Schulen und Moscheen, Imame, Sozialarbeiter*innen, Schulleitun-
gen, Gemeindemitglieder und verschiedene andere Akteur*innen der Stadtgesellschaft.
Die meisten Interviews umfassten eine Sitzung von ein bis zwei Stunden. Die zentralen
Protagonisten traf ich iiber die informellen Gespriche hinaus zwischen drei und sechs
Interview-Sitzungen, so dass in letztem Fall Gesprichsmaterial von nahezu zehn Stun-
den mit einem Protagonisten entstand. Einige meiner Gesprichspartner®*innen gewahr-
ten mir auch Einblicke in Aspekte ihres Alltags, die iiber die organisationalen Kontexte
der Moschee oder der Schule hinausgingen und luden mich beispielsweise zu sich nach
Hause ein.

10  Die zwei Alevitischen Vereine werden hier nicht berlicksichtigt, da der Fokus der Arbeit auf dem
sunnitischen Islam liegt. Aufgrund gravierender dogmatischer und ritueller Unterschiede hat sich
das Alevitentum heute als eigenstindige Religionsgemeinschaft konstituiert, die religionsge-
schichtlich aus dem Islam hervorgegangen ist.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung
2.1 Die Forschungsraume

Es gibt ein arabisches Sprichwort: Hor nicht darauf, was tiber mich geredet wird, son-
dern rede mit mir! (Sheikh Abdellatif, 27.01.2019).

Wie bereits deutlich wurde, ist das Skalierungsniveau der hier verfolgten ethnogra-
phischen Begleitung muslimischer Akteur*innen jenes der gelebten und éffentlich
vollzogenen Sozialitit im Lokalen (vgl. Breidenstein et al. 2013: 32). Als Ausgangspunkt
der Felderschlieffung, d.h. der aktiven Suche und Herstellung von Kontakten, diente
ein Jugend- und Stadtteilzentrum, dessen Leitung mich zum christlich-islamischen
Gesprichskreis der Stadt einlud. Dort konnte ich erste Kontakte zu Vertreter*innen
verschiedener Moscheen kniipfen. Sukzessive kristallisierten sich bald funf zentrale
Forschungsriume heraus, die sich in Moscheen und Vereine einerseits und 6ffentliche
Schulen andererseits differenzieren lassen. Wihrend die Moscheen Riume darstellen, in
welchen die religiés-normative Ordnung in praxi sozial institutionalisiert wird, gilt die
Schule als die Sozialisationsagentur der zivilgesellschaftlichen Nationalstaaten, in der
die jeweilige politische Kultur erlernt und praktisch vermittelt wird (Schiffauer, 2002:
1-15). Hier hat das Religidse seinen Platz, sofern es sich der staatsbiirgerlichen Ordnung
unterwirft (Mannitz, 2002b: 113). Entgegen dieser dominanten oppositionellen Veror-
tung nehmen manche muslimischen Stimmen eine komplementire Perspektive ein und
sehen die Moschee als Domine der religiosen Praxis und den IRU in der 6ffentlichen
Schule als Ort der Vermittlung religiosen Theoriewissens. Angesichts dieser Verhilt-
nisbestimmungen eréffnet die komparative Perspektive auf islamische Bildungsriume
interessante Moglichkeiten fir die Analyse.

Die von mir untersuchten islamischen Bildungsriume sind: (1) die tiirkischsprachi-
gen Moscheen der Milli Goriig-Bewegung, die u.a. von vereinheitlichten Verbandsstruk-
turen und dem Festhalten an der Muttersprache gepragt sind; (2) Die Al-Taqwa Moschee
eines unabhingigen, deutsch-arabischsprachigen Vereins, der von marokkanischen Mi-
grant*innen und ihren Nachfahr*innen getragen wird; (3) ein kleines Netzwerk von Sa-
lafis, die zwischen 2008 und 2014 in direkter Nachbarschaft zur Al-Taqwa Moschee zwei
Bildungsvereine betrieben hatten und nunmehr in losem Kontakt zueinander standen.
Einer von ihnen baut sich seit 2021 eine Prisenz als Onlineprediger im digitalen Raum
auf, den ich ebenfalls mit einbeziehe. Neben diesen selbstorganisierten muslimischen
Bildungsriumen bezog ich auch zwei staatlich verantwortete Riume islamischer Bil-
dung mitein: Das Goethe-Gymnasium (4) das aufgrund der hohen Zahl tiirkeistimmiger
Schiiler*innen, stadtweit den Ruf des >Tirken-Gymnasiums«< hatte; (5) sowie die von ei-
ner sprachlich, religiés und soziokulturell hyperdiversen Schiilerschaft besuchte Haupt-
schule Nord. Um die Forschung in den verschiedenen Riumen dieser stidtischen multi-
sited ethnography (Marcus, 1995) zu koordinieren, erstellte ich einen Stundenplan in wel-
chen ich die Unterrichtsbesuche an beiden Schulen, das Freitagsgebet in den Moscheen
und den sonntiglichen Unterricht eintrug und so eine Routine der Tagesabliufe entwi-
ckelte. Eine Woche bestand nun aus teilnehmender Beobachtung in insgesamt 11 Schul-
stunden schulischen Islamischen Religionsunterrichts, weiteren vier Stunden Islami-
scher Unterweisung in der Moschee sowie dem regelmifligen Besuch des Freitagsge-
bets. Interviewtermine vereinbarte ich zumeist in Anschluss an einen der Besuchster-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

mine. Neben den finf zentralen Settings konnte ich bei Folgebesuchen im Feld nach der
ersten einjihrigen Forschungsphase weitere Initiativen beobachten, die alternative We-
ge religioser Bildung auRerhalb der etablierten Moglichkeiten zu schaffen suchten.

Im Folgenden skizziere ich die Spezifika der jeweiligen Bildungsrdume in der ur-
banen (muslimischen) Offentlichkeit meines Feldes sowie die Modalititen der jeweili-
gen Praxisgemeinschaften. Dazu bietet sich eine Perspektive an, die Islam als Ausdruck
von Urbanitit, d.h. von stidtischer Lokalspezifik in den Blick nimmt. Alexa Firber, Riem
Spielhaus und Beate Binder (2012) nutzen das Konzept der Sichtbarkeit, um Unterschie-
de zu identifizieren, die sich aus der riumlichen Verteilung, den vorhandenen Lokalita-
ten der einzelnen Vereine und den eigenen symbolischen Verortungen (z.B. Namensge-
bung, Architektur) ergeben. Um die Komplexitit von Aushandlungsprozessen in Bezug
auf Planung, Realisierung und Gemeindealltag zu reflektieren, schlagen sie eine Kate-
gorisierung von Moscheen in Nachbarschaftsmoscheen, Stadtteilmoscheen und Stadt-
moscheen vor, die hier fiir eine erste Orientierung im Feld heranziehe und durch welche
auch die jeweiligen Praxisgemeinschaften, ihre Teilnehmenden und Autorititen in den
Blick geraten. Ferner skizziere ich auch den ethnographischen Zugang zu und meine
zentralen Gespriachspartner®innen in jedem jeden Forschungskontext.

Die Moscheen der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriis

Die Emir Sultan Camii im sitdwestlichen Stadtteil A wurde Mitte der 1980er von tiirki-
schen Bergarbeitern gegriindet und gilt als erste der vier Moscheen der Stadt, die heute
der Islamischen Gemeinschaft Milli Goriig e.V. angehéren.” Thr Einzugsgebiet erstreck-
te sich daher in den ersten Jahren tiber den Stadtteil hinaus auch auf die benachbarten
Stadtteile. Mit der Beschiftigung eines renommierten Hodscha (etwa Lehrer) aus der
Tiirkei erlangte die Emir Sultan Camii zeitweise auch tiberregionale Bekanntheit. Un-
ter jenen Einwanderern der ersten Generation, die nicht im Stadtteil lebten, wuchs mit
zunehmendem Alter und insbesondere mit Eintritt in den Ruhestand der Bedarf nach
einem Gebetsort, der mehrmals tiglich auch ohne Riickgriff auf OPNV oder Auto er-
reichbar war. Deshalb griindeten die Besucher aus dem etwa einen Kilometer entfern-
ten Stadtteil B Anfang der 1990er die Sultan Mehmet Camii in einem ehemaligen Super-
markt. Da sich das Einzugsgebiet »...auf ein kleinrdumiges Quartier mit hohem Anteil
an Zugewanderten aus mehrheitlich muslimischen Lindern und ihren Nachkommen«
(Farber, Spielhaus & Binder, 2012: 74) erstreckt und sie von der »Wohnbevélkerung in
der Nachbarschaft gegriindet« (ebd.) wurden, kénnen die IGMG-Moscheen als Nachbar-
schaftsmoscheen kategorisiert werden. Die Verteilung der Verbandsmoscheen im Stadt-
gebiet korrespondiert mit planerischen Uberlegungen des Dachverbands als Dienstleis-
ter, der eine moglichst hohe Abdeckung von Gebieten mit potenziellen Zielgruppen er-
reichen mochte und seine Angebote auf die sozialen, kulturellen und religiésen Bedar-
fe der Bergarbeiter-Nachbarschaften zuschneidet (ebd.). Die Islamische Gemeinschaft

11 Camii (arab.: gami) ist der Begriff fiir Moscheen, in welchen das Freitagsgebet mit Predigt verrich-
tet wird und die entsprechend (iber eine Kanzel (minbar) verfiigen. Kleinere Gebetsraume ohne
Kanzel werden auch als Masdschid bezeichnet. Der Begriff wird in Deutschland aber zumeist syn-
onym mit Moschee verwendet. Auch die Al-Tagwa Gemeinde, die (iber einen minbar verfiigt, nennt
die Moschee Masdschid.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Milli Gériig wurde als Verband tiirkischer Muslim*innen in Deutschland gegriindet und
hatihren Sitz in K6ln, gleichwohl gehéren ihr auch Moscheen in Australien, Kanada oder
Stidafrika an. Sie organisiert Pilgerreisen und weltweite Hilfsprogramme und agiert in-
sofern auch transnational.

Sowohl in der Emir Sultan Camii wie auch in der Sultan Mehmet Camii boten jeweils
der Hodscha und ein jugendlicher Hilfslehrer am Wochenende Unterricht fir Kinder
und Jugendliche bis ca. 14 Jahre an. Die Inhalte umfassten die Koranalphabetisierung
(ttirk. elif ciiz)'*, Koranrezitation (fagwid, tiirk. tecvid) und allgemeinen Religionsunter-
richt (tiirk. din dersi). Fiir dltere Jugendliche ab ca. 14 Jahren wurde kein Unterricht mehr
in der Moschee angeboten. Diese trafen sich in der Regel zu Gesprichskreisen (sohbetler,
Sg. sohbet) im privaten Rahmen oder besuchten samstags den weiterfithrenden dreijih-
rigen hilal kursu des IGMG-Regionalverbands in Dortmund.

Fiir junge Menschen scheint die IGMG insofern besonders ansprechend, als sie mit
ihren vielfiltigen Partizipationsmoglichkeiten und dem Einsatz popkultureller Elemen-
te (musikalische Hymnen, Fan-Artikel) ein breites Repertoire an Identifikationsmomen-
ten bereithilt. Zwar werden alle Dokumente und Darstellungen des Verbandes auch auf
Deutsch und in weiteren Sprachen verdffentlicht; auf Gemeindeebene wird aber nahe-
zu ausschlieflich Tiirkisch gesprochen. Uber die gemeinsame Sprache hinaus wird in
der symbolischen Gestaltung vieler IGMG-Moscheen - z.B. durch die Benennung nach
siegreichen Sultanen oder die Verzierung mit Wandbildern grofRer Schlachten wie der
Eroberung Konstantinopels — auch die Gréf3e des Osmanischen Reiches glorifiziert. Die
Innenriume der von mir besuchten IGMG-Moscheen waren aufwindig mit Kalligrafien
verziert und die Gebetsnische sowie die sie umgebende Wand zumeist mit blau-weifden
tirkischen Fliesen gekachelt. Da die Moscheegebaude urspriinglich zumeist fir ander-
weitige Nutzung vorgesehen waren, gingen die Gemeinden zur Herstellung von Repri-
sentativititim urbanen Raum bisweilen kreative Wege. So wurde die Fassade des Gebiu-
des der Emir Sultan Camii mit dem Graffito einer Moschee mit Kuppel und Minaretten
gestaltet. An jeder dem Verband zugehorigen Moschee prangte das Logo der IGMG auf
dem Eingangs- bzw. Namensschild.

Im Feldforschungsort erhielt ich durch unterschiedliche Gesprichspartner*innen
und verschiedene Zuginge Einblicke in diese Organisationsformen und -praktiken.
An einem Info-Stand in der Stadt lernte ich beispielsweise die jungen Frauen der
Midchenabteilung (tirk.: kadnlar genglik teskilatr) der Sultan Mehmet Camii kennen,
von welchen einige das Goethe-Gymnasium besuchten, wo sich fortan zahlreiche Ge-
sprachsmoglichkeiten ergaben. Die jungen Frauen trafen sich wochentlich zu religiésen
Gesprichskreisen (sohbetler, Sg. sohbet), dokumentierten diese online auf Instagram
und zeigten eine Begeisterung fiir die IGMG, die sie durch verschiedene >Fan-Artikel
wie z.B. Buttons am Schulrucksack auch 6ffentlich prisentierten. Am Gymnasium, an
dem ich den IRU begleitete, lernte ich die 18-jihrigen Schiiler Engin und Mert kennen,
die sich als Hilfslehrer in den Moscheen engagierten. Die Hodschas beider Moscheen
durchliefen denselben staatlichen Bildungsweg fiir Religionsbedienstete in der Tiirkei.

12 Elif ciiz oder elif be entspricht in etwa dem deutschen Begriff sFibel«. Elif und be sind die ersten
beiden Buchstaben des arabischen Alphabets (alif, ba) in tiirkischer Aussprache. Ciiz bezeichnet
im Tirkischen eine Lese- oder Lerneinheit des Koran (arab. guz’).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Wihrend der Vorbeter der Emir Sultan Moschee erst jiingst nach Deutschland gekom-
men war, wurde Mustafa, der Hodscha der Sultan Mehmet Moschee Anfang der 2000er
vom Prisidium fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet Isleri Bagkanligr) nach Deutsch-
land entsandt. Er entschied sich nach sieben Jahren Dienst in DITiB-Moscheen, mit
der Familie in Deutschland zu bleiben und wechselte zur IGMG. Nicht zuletzt lernte
ich in der Emir Sultan Gemeinde in Stadtteil A auch einen ehemaligen Funktionir des
IGMG-Dachverbandes kennen. Zekeriya, der zur Zeit der Forschung Mitte Dreifdig war,
arbeitete einige Jahre als stellvertretender Vorsitzender der Studierendenabteilung auf
Bundesebene.

Die marokkanische Al-Taqgwa Moschee

Die al-Taqwa Moschee liegt nur rund 300 Meter von der Emir Sultan Moschee der IGMG
in Stadtteil A entfernt und ist in einem groflen vergrauten Wohnhaus mit angeschlos-
senem Flachdachbau untergebracht. An der Fassade weist lediglich ein Schild mit klei-
ner, schwarzer Schrift auf Deutsch und Arabisch auf die Nutzung hin. Die Moschee ist
unscheinbar, fast unsichtbar. Das dndert sich jedoch, wenn jeden Freitag zum Gemein-
schaftsgebet auf der Hauptstrafde kurzzeitig Verkehrschaos herrscht, in dem sich auch
Fahrzeuge aus benachbarten Kreisen finden. Neben dem Einzugsgebiet, das die ganze
Stadt und benachbarte Kommunen umfasst, weist die Al-Taqwa Moschee weitere Allein-
stellungsmerkmale auf, die sie als Stadtmoschee ausweisen (Firber, Spielhaus & Binder,
2012: 75-76), wie z.B. die religiose Autoritit des Imams, das spezifische Islamverstind-
nis oder der hohe Stellenwert der deutschen Sprache. Auflerdem gehort die Al-Taqwa
Moschee nicht, wie die tiirkischen Moscheen, einem Verband an, in dessen Organisati-
onsstrukturen die Gemeinde eingebunden ist oder von dessen Ressourcen sie profitieren
konnte.

Abbildung 2: Der Gebetsraum der al-Taqwa Moschee (eigene Aufnahme).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. -



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Obgleich die iiberwiegende Mehrzahl der Vereinsmitglieder marokkanischer Her-
kunft ist, lehnt die Gemeinde eine Identifikation mit den nationalen Traditionen des
Herkunftslandes als unislamisch ab und betont ihre Unabhingigkeit gegeniiber Forde-
rungen des marokkanischen Konsulats. Die Ablehnung kultureller Elemente spiegelt
sich in der puristischen architektonischen Gestaltung des Gebetsraumes wider, in dem
nichts vom Gebet ablenken soll (vgl. Abb. 2). Die Indifferenz gegeniiber ethnischen
und nationalen Kategorien manifestiert sich am deutlichsten in der Kongregation des
Freitagsgebets, die sich — wie die Alten nicht ohne Stolz erklirten — tiber die Jahre mehr
und mehr internationalisiert hatte. Neben Jungen und Minnern in Dschellaba, dem
bodenlangen marokkanischen Gewand mit Kapuze, das in der Regel auf die maghrebi-
nische Herkunft seiner Triger schliefden lisst, finden sich unter den Besuchern Minner
bosnischer und tiirkischer Abstammung, eine kleine Gruppe von Nigerianern und ei-
nige Tschetschenen mit langen Birten und dem Vorbild des Propheten entsprechend
bis iiber die Kndchel gekiirzten Hosen. Da viele dieser Mdnner ebenso wie zahlreiche
marokkostimmige Jugendliche nicht des Arabischen michtig sind, wird die arabische
Predigt (hutba) des Scheikh im Anschluss ins Deutsche iibertragen. Auch das samstags
und sonntags angebotene Unterrichtsprogramm, das als fa lim" bezeichnet wird, findet
auf Deutsch statt. Ahmad Lahbabi, der zur Zeit der Forschung fiir dieses Angebot zu-
stindig war und daher auch »der Direktor« genannt wurde, beschrieb die Entwicklung
seit Beginn der 2000er als stetige Expansion: »Wir hatten frither zwei Klassen, jetzt
haben wir neun Klassen. Uber 120 Schiiler an zwei Tagen!« (Ahmad Lahbabi, 19.02.2019).
In den Klassenriumen wurde ausschliefdlich Deutsch gesprochen. Neben dem ta Tim-
Bereich bot die Jugendabteilung gelegentlich Ubernachtungen in der Moschee oder
gemeinsames Fuflballspielen an.

Die iiber 40-jahrige Geschichte der Al-Tagwa Gemeinde ist vom anhaltenden Wachs-
tum der Besucherzahlen und der Suche nach diesen entsprechenden Riumlichkeiten
gepragt. In den 1990ern zog die Gemeinde von der Peripherie ins urbane Zentrum, wo
sie weiter anwuchs. Richtungsweisend fiir die weitere Entwicklung sollte vor allem die
Einstellung des Imams sein, der seit 1995 der Gemeinde in religiosen Belangen vorsteht.
Wihrend in den Moscheen der Tiirkischen Tradition der Hodscha alle vier bis fiinf Jahre
wechselt, war Abdellatif mit knapp 25 Jahren im Amt eine stadtbekannte Grofie. Er wur-
de von den Briidern respektvoll als sScheikh« (schaih, Pl. schuyih; Ehrentitel im Sinne von
»Geistiger Fithrer<) angesprochen und auch jenseits der Al-Tagwa Gemeinde als Autoritit
anerkannt. Abdellatif ist Berber aus dem Rif und durchlief eine ausschliefilich religiose
Bildungslaufbahn an verschiedenen Medressen in Marokko.

Anfang der Nullerjahre Jahre fanden dann einerseits tiirkische, bosnische und alba-
nische Jugendliche der zweiten Generation den Weg in die Al-Taqwa Gemeinde, die von
den titrkischen Hodschas keine befriedigenden Antworten fiir ihren Alltag in Deutsch-
land mehr bekamen. Andererseits stiefRen auch Studenten aus Marokko hinzu, die in
Deutschland eine Generation Jugendlicher ohne religioses Wissen vorfanden und mit
viel Engagement ein erstes deutschsprachiges Unterrichtsangebot ins Leben riefen. En-
de der 2000er spalteten sich einige Briider von der Gemeinde ab, die sich bald als Anhin-

13 Cimsit (ibersetzt ta‘lim mit Erziehung (2012: 4), wiahrend Biilent Ugarsdas Lehren<benutzt und die
koranische Herkunft belegt (Ugar, 2013: 200).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

23


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2%

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

ger der aufstrebenden Salafiyya zu erkennen gaben und den ersten salafistischen Verein
der Stadt griindeten. Als die Gemeinde 2014 aus dem Zentrum zuriick nach Stadtteil A
zog, konnten in neuen grofien Riumlichkeiten die Aktivititen im heutigen Umfang ent-
wickelt werden.

In der Al-Tagwa Moschee fithrte ich teilnehmende Beobachtung in zwei Klassen des
Islamunterrichts und zahlreichen Vortrigen durch. Ich fithrte Gespriche mit zahlrei-
chen Lernenden und Lehrenden wie dem Scheikh Abdellatif, dem Direktor Ahmad Lah-
babi oder Abdullah, dem Lehrer der dltesten Jungen, der gemifd seiner Profession als Arzt
zumeist als der Doktor< oder>Dr. Abdullah< bezeichnet wurde. Der Vorsitzende und sein
Stellvertreter, die beide vor vierzig Jahren die Moschee gegriindet hatten, rekonstruier-
ten fir mich ihre Geschichte. Ich war zu Hochzeitsfeiern und Lehrersitzungen eingela-
den, nahm am Elternsprechtag und an einer Jugendiibernachtung teil und af mit dem
Scheikh, der ein leidenschaftlicher Koch ist zu Abend. Zu den Freitagsgebeten nahm ich
bewusst exponiert an der Riickwand des Gebetsraumes Platz, die man beim Eintritt zu-
erst erblicke, so dass sich alsbald meine Sonderrolle als einziger offensichtlich nicht Be-
tender zunehmend normalisierte und ich trotz des Wissens, dass ich kein Muslim bin,
vereinzelt gar als >Bruder< angesprochen wurde.

Das salafistische Netzwerk

Wahrend der Feldforschung begegnete ich der Bewegung der Salafiyya lange nur indirekt
in Form von Plakaten der lokalen Wegweiser-Beratungsstelle, die mit dem Slogan »Ge-
meinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« warb, oder in Form von einzelnen Werken
der wahhabitischen Grofigelehrten Ibn Baz und Ibn Uthaymin im Biicherregal der Al-Ta-
qwa Moschee.™ Je mehr Zeit ich dort verbrachte, desto mehr erfuhr ich von der wechsel-
haften Geschichte der Gemeinde mit den wenigen Salafis der Stadt. Diese waren zwei-
mal voriibergehend in Vereinen organisiert, welche sich in direkter Nachbarschaft zur
Moschee befanden. Beide Episoden waren von punktuell intensiven Aushandlungspro-
zessen zwischen Moschee und Salafis begleitet.

Die erste dieser Episoden fillt in die Jahre 2008 bis 2009 als die Al-Taqwa Moschee
nochin der Innenstadtlag und die Platzprobleme eine Ausweitung des Unterrichtsange-
bots unmoglich machten. Eine Gruppe junger Minner, darunter der Moscheelehrer Dr.
Abdullah, der Konvertit Abdulaziz und ein Mann, den sie den >Bosnier<nannten, mietete

14 Wegweiser ist ein Praventionsprogramm des nordrhein-westfilischen Innenministeriums, dessen
Slogan 2018 noch »Gemeinsam gegen gewaltbereiten Salafismus!« lautete. Dieser wurde mittler-
weile durch die Wendung »Stark ohne islamistischen Extremismus!« ersetzt. Das Programm un-
terhalt flichendeckend Betreuungs- und Beratungsstellen in 24 Stadten und Regionen des Lan-
des. Essoll laut Selbstdarstellung»... mogliche Radikalisierungsprozesse beiJugendlichen und jun-
gen Heranwachsenden bereits in ihren Anfingen verhindern. Ein wesentliches Element des Pro-
gramms ist die konkrete Beratung vor Ort. Sie steht Angehdrigen und anderen Personen offen,
die Probleme erkennen und Verinderungen an jungen Menschen feststellen. Uber Gesprache mit
Personen aus dem direkten Umfeld besteht die Moglichkeit, die Betroffenen friihzeitig zu errei-
chen. Ergianzend zur Beratung und Begleitung betroffener junger Menschen bezieht Wegweiser
das soziale Umfeld in die Arbeit ein.« (Ministerium des Innern des Landes Nordrhein-Westfalen,
0.)).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

einen Raum fiir deutschsprachige Sitzungen und Unterricht direkt gegeniiber der Mo-
schee. Zwar betete die Gruppe weiterhin dort. Mit der Griindung von Al-Hijra e.V. be-
anspruchte sie aber eine formale Eigenstindigkeit dem Moscheeverein gegeniiber. Da
der Handlungsspielraum fiir die salafistisch orientierten Briider in der marokkanischen
Moschee stark eingeschrinkt war, schufen sie sich eine Gegenoéffentlichkeit aufderhalb
der Autoritit des Scheikh und der Alten der ersten Generation, in der die nunmehr offen
als Salafis auftretenden Akteure die Deutungshoheit beanspruchten. Die Pluralitit sala-
fistischer Positionen trat nun unverkennbar zu Tage, resultierte in weiteren Friktionen
und letztlich in der Auflésung des Vereins.

Der >Bosnier< und der Konvertit Abu Samira, die sich aufgrund der Assoziation von
Hijra eV. mit dem Verein Einladung zum Paradies (EZP) um Pierre Vogel und Sven Lau
frith von der Gruppe losgesagt hatten, hielten untereinander weiterhin losen Kontakt.”

15 Pierre Vogel alias Abu Hamza wurde 1978 in Frechen bei Kdln geboren, ist ehemaliger Profiboxer

und studierte, nachdem er den Islam angenommen hatte, voriibergehend an der Umm al-Qura
Universitdt in Mekka. 2005 lernte er den Paléstinenser Ibrahim Abou Nagie kennen und begann
in dessen Netzwerk Die Wahre Religion (DWR) eine Karriere als Prediger. Bereits 2008 kam es aber
zum Bruch mit Abou Nagie, nachdem dieser mehrfach den takfir al-hakim (einen muslimischen
Herrscher fiir unglaubig erkldren) befiirwortet hatte, was Vogel ablehnte. Die Vortrags- und Se-
minartatigkeiten von DWR gingen zunehmend in den 6ffentlichen Missionierungs-Kampagnen
der Lies! — Stiftung auf, so dass ab 2011 die Bezeichnungen synonym verwendet werden konnen
(Wiedl & Becker, 2014). Die Einschitzung des Bundesamtes fiir Verfassungsschutz fiihrte schlief3-
lich zum Verbot der Stiftung: »Durch sie wird eine verfassungsfeindliche Einstellung und kimpfe-
risch-aggressive Grundhaltung bei den tiberwiegend jungen, zum Teil minderjdhrigen Anhiangern
geschaffen und geschiirt. Dies reicht bis zu einer Befiirwortung von und einem Aufruf zu Gewalt
und der Ausreise von bisher mindestens 140 Aktivisten und Unterstiitzern nach Syrien bzw. in den
Irak, um sich dort dem Kampf terroristischer Gruppierungen anzuschlieflen« (Bundesministeri-
um des Innern, 15.11.2016). Vogel orientierte sich unterdessen »..eng an der Doktrin saudischer
Staatsgelehrter wie Ibn Baz und Muhammad ibn al-Uthaymin [...] sowie an den Lehren al-Albanis.«
(Wiedl & Becker, 2014: 194). Er vertrat jedoch die Auffassung, »einige Rechtsurteile saudischer
Staatsgelehrter missten den Bedingungen muslimischen Lebens in der Diaspora angepasst wer-
den. So legitimierte er seine im Vergleich zu strikten Quietisten politischeren da‘wa-Methoden«
(ebd.) wie z.B. Protestkundgebungen gegen die Unterdriickung von Muslim*innen. Vogel pfleg-
te seit etwa 2010 Kontakt zum agyptischen Scheikh Abu Ishaq al-Huwayni (geb. 1956), dem wohl
wichtigsten Vertreter der Lehren al-Albanis in Agypten, wo der deutsche Starprediger auch eini-
ge Zeit mit seiner Familie lebte. Nach dem Sturz Mubaraks im Zuge des >Arabischen Frithlings«
politisierte sich Vogel und die distanzierte Haltung wandte sich in offene Unterstiitzung der op-
positionellen salafistischen An-Nur Partei (ebd.: 195). Wahrend manche Salafis ihn als Aufrithrer
schmihen, ist er fiir Dschihadisten vom Glauben abgefallen; so wird Vogel 2016 in der Friithjahrs-
ausgabe von Dabiq, dem englischsprachigen Propagandamagazin des IS in einer Reihe>abtriinni-
gerclmame genannt, die zu t6ten seien (Damir-Ceilsdorf, Hedider & Menzfeld, 2018: 6).
Sven Lau (*1980) ist ein Deutscher Konvertit und (ehemaliger) salafistischer Prediger und Akti-
vist aus Monchengladbach. Lau war Anhanger von Pierre Vogel und zwischenzeitlich Vorsitzender
des mittlerweile aufgeldsten Vereins Einladung zum Paradies e.V. Lau erregte Aufsehen, als die von
ihm gegriindete Schariah Police 2017 in Wuppertal auf der Strafle muslimisch gelesene junge Men-
schen ansprach und etwa von Spielhallen- und Bordellbesuchen oder Alkoholkonsum abzuhalten
versuchte (DER SPIEGEL, 27.05.2019). 2017 wurde Lau wegen Unterstiitzung einer auslandischen
terroristischen Vereinigung zu einer Freiheitsstrafe von fiinfeinhalb Jahren verurteilt, die er 2019
jedoch vorzeitig beenden konnte, da die Untersuchungshaft auf die Dauer der Strafe angerechnet
wurde (DER SPIEGEL, 16.05.2019).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

25


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Als Anfang der 2010er Jahre die salafistische Szene in Deutschland aufblithte, griinde-
ten sie 2012 den Verein ‘Ilm e.V. in Stadtteil A. Im Freundes- und Bekanntenkreis konnte
eine kleine Besucherschaft akquiriert werden, die regelmif3ig zu Vortrigen und Unter-
richt erschien. Der >Bosnier< hielt jeden Freitag in kleiner Runde Vortrige zur salafisti-
schen Glaubenslehre. Samstags bot Abu Samiras Frau Hatice Unterricht fiir Mddchen an
und sonntags verantworteten der >Bosnier< oder Abu Samira selbst den Unterricht, den
selten mehr als zehn Jungen besuchten. Im Zentrum der Sitzungen stand die Rezitation
des Koran sowie die Vermittlung von Grundlagenwissen. Insofern unterschied sich das
Angebot, wie Abu Samira einriumte, kaum vom Unterricht in den Moscheen.

Wihrend der >Bosnier« die theologische Fithrungsrolle einnahm, lag die Organisati-
on der Aktivititen allein in den Hinden des Vorstandsvorsitzenden Abu Samira. Dieser
war mit der Konstellation bald derart unzufrieden, dass er sein Amt niederlegte und, da
er keinen Nachfolger fand, war das Ende von ‘Ilm e.V. 2014 besiegelt. In diesem Jahr zog
die marokkanische Gemeinde aus dem Zentrum zuriick in den Stadtteil A. Der Scheikh
erinnerte sich: »Als wir kamen sind die gegangen.« (Abdellatif, 27.01.2019). Die erneute
Nachbarschaft von Al-Taqwa Gemeinde und Salafis kam, so sind sich alle Gesprachspart-
ner einig, rein zufillig zustande.

Die Darstellungen der salafistischen Vereine beruhen auf Rekonstruktionen zahlrei-
cher Gesprichspartner aus der Al-Taqwa Gemeinde, wie dem Scheikh, dessen Schwie-
gersohn, den alten Herren des Vorstands oder Dr. Abdullah, der den ersten Verein Hijra
eV. mitgegriindet hatte. Wihrend diese mir von jenem ersten Verein aus der Innenper-
spektive erzihlten, sind ihre Darstellungen des zweiten Vereins auf die Auflenperspek-
tive beschrankt. Als iiber einen weiteren Bruder aus der Moschee schlieSlich der Kon-
takt zu Melek, einer ehemaligen Besucherin von ‘Ilm e.V., entstand, in deren Familie
Abu Samira eingeheiratet hatte, erhielt ich erstmals auch Schilderungen aus der Innen-
perspektive des zweiten Vereins. Ebenso durch einen Hauptschiiler, der den Unterricht
dort besucht hatte. Abu Samira lud mich schlieflich zum Gesprich inklusive Abendessen
zu sich nach Hause ein und vermittelte mir auch den Kontakt zu Abdulaziz, der bei Dr.
Abdullah in der Al-Tagwa Gemeinde zum Islam konvertiert war. Dieser war in beiden
Vereinen eher passiver Besucher, entwickelte aber wihrend der COVID-19-Pandemie ein
Sendungsbewusstsein als salafistischer Prediger, dem er mit der Eréffnung eines You-
Tube-Kanals und eines TikTok Profils ab 2020 Rechnung trug. Angesichts der als falsch
wahrgenommenen Darstellung der Salafiyya in den Medien betonten beide Salafis die
Hoffnung, seitens der Wissenschaft »echtes Interesse« an ihren Absichten zu erfahren.

Das Goethe-Gymnasium - Abi in der kulturellen Clique
Das Goethe-Gymnasium liegt im Westen des Feldforschungsortes, einem Stadtteil, der
historisch von Industrie und Bergbau gepragt ist und der lokal als Quartier im Nieder-
gang begriffen wird. Von den tiber 900 Schiiler*innen im Schuljahr 2018/19 betragt der
Anteil auslindischer Lernender 7,5 Prozent wihrend ca. 64 Prozent als Schiiler*innen
mit Zuwanderungsgeschichte gefithrt werden. Uber ein Drittel der Lernenden sind Mus-
lim*innen und tiberwiegend Kinder tiirkeistimmiger Eltern, weshalb der Schule stadt-
weit der Ruf als »Tiirken-Gymnasium« anhaftet.

Der Schulleiter Herr Miiller lehrte Physik und unterrichtete frither auch katholische
Religion. Er betrachtete die Rolle des Islam im gesellschaftlichen Miteinander grund-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

sitzlich als Herausforderung. Wihrend das Zusammenleben mit polnischen und rus-
sischen Gastarbeiter*innen aufgrund der gleichen Religion vergleichsweise einfach ge-
wesen sei, konstatierte er in einer Rhetorik von Belagerung und Machtiibernahme, dass
sich das Viertel mittlerweile »fest in der Hand der Moscheen«befinde und man sich »um-
zingelt« fithle (Herr Miiller, 06.07.2018). Im Schulalltag beklagte er eine »zunehmende
Verschleierungstendenz« bei Oberstufenschiiler*innen und identifizierte in diesem Zu-
sammenhang die gesellschaftliche Entwicklung hin zur sozialen »Verinselung« als grofe
Herausforderung (ebd.).

Der Religionslehrer Mohammed Mutlu war zur Zeit der Feldforschung Anfang Drei-
Rig und wuchs im Milli Goriig-Milieu auf, das er als konservativ und politisiert beschrieb.
Entsprechend sei er in einem »religiésen schwarz-weif3-Denken« (Mohammed Mutlu,
29.11.2018) sozialisiert worden. In der Schulzeit fand er schlieflich den Weg zur Hizmet-
Bewegung des in den USA lebenden tiirkischen Predigers Fethullah Giilen (1941-2024).
Dort habe sich seine Beziehung zur Religion in Richtung eines offenen und inklusiven
Verstindnisses entwickelt. Das Studium der Islamischen Theologie habe dariiber hinaus
die intellektuelle Auseinandersetzung gefordert und ihm die innerislamische Pluralitit
aufgezeigt. In der Tradition von Hizmet sprach sich Mutlu fiir islamisch motiviertes ge-
sellschaftliches Engagement aus und argumentierte gegen die vermeintliche Unverein-
barkeit von Islam und demokratischen westlichen Systemen. Der Schulleiter bezeichne-
te Mutlu als Vertreter eines »sozialen Islam«. Er selbst sprach eher von einem »zivilen
Islam«, miisse aber aufpassen, von den Eltern seiner Schiiler*innen nicht als Reformer
gesehen zu werden. Viele der Kursteilnehmer*innen sahen ihren Lehrer als Gelehrten
mit entsprechender Autoritit.

Am Goethe-Gymnasium besuchte ich verschiedene Kurse des IRU von der achten bis
zur zehnten Jahrgangsstufe, fokussierte aber auf die kontinuierliche Begleitung letzte-
rer. Hier setzten sich die Schiiler*innen fast ausschlief8lich aus Kindern tiirkeistimmi-
ger Eltern zusammen, von denen der iberwiegende Teil seit der Kindheit regelmifRig
eine DITIB- oder Milli Gériis-Moschee besuchte. Im Vergleich zur ebenfalls von mir be-
forschten Hauptschule fiel bei den Gymnasialschiiler*innen auf, dass der religiésen Pra-
xis im Alltag ein hoher Stellenwert zukam und dass solide religiose Grundkenntnisse be-
standen. Diese manifestierten sich in kontroversen theologischen Argumentationen im
Unterricht. Hinsichtlich frommer Korperpraktiken beobachtete ich einen hohen Anteil
sbedeckter, d.h. kopftuchtragender junger Frauen, wihrend im Kurs an der Hauptschu-
le niemand Hidschab trug. Im Falle des beobachteten Kurses am Gymnasium safien die
>Hidschabis« geschlossen an einer Seite des Raumes." Einige Schiiler*innen waren in ih-
rer Freizeit in der Jugendgruppe einer Milli Gériis-Moschee aktiv und zeigten sich mir
gegeniiber sowohl im Unterricht als auch im Pausengesprich besonders engagiert und
diskussionsfreudig. Alle Schiller*innen nahmen im Schuljahr 2018/19 erstmals am IRU
inder Schule teil. Das Sprechen, Nachdenken und Verhandeln tiber ihre Religion in einer
muslimischen Praxisgemeinschaft im Kontext Schule stellte somit fiir alle Teilnehmen-
den ein Novum dar. Der Kurs eignete sich folglich ideal, um zu beobachten, wie das in

16  Hidschabi vom Arabischen higab (Hiille, Vorhang, Schleier etc.) ist eine gelegentlich verwendete
Selbstbezeichnung der begleiteten kopftuchtragenden Schiilerinnen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

27


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Familie und Moschee vermittelte Wissen im Kontext Schule zur Geltung gebracht, aus-
gehandelt und sinnhaft itbersetzt wird.

Die Hauptschule-Nord - letzte Chance einer hyper-diversen Schiilerschaft

Die Hauptschule-Nord (HSN) liegt im Stadtteil Nord, einem Arbeiterviertel, das sukzes-
sive Zuzugsort fur Gefliichtete, Gastarbeiter*innen und (Spit-)Aussiedler*innen wurde
und bis heute Heimat verschiedener sozial und 6konomisch benachteiligter Gruppen ist.
Mit ihren ca. 350 Schiiler*innen in 15 Klassen (S] 2018/19) war die HSN die zweitgrofite
dieser Schulform und wies mit 44,8 Prozent den héchsten Anteil an Lernenden mit aus-
landischer Staatsbiirgerschaft und mit Zuwanderungsgeschichte auf. Unter den Religio-
nen stellte der Islam im Beobachtungszeitraum den gréften Anteil (125 Schiiler*innen),
gefolgt vom Katholizismus (67 S*.). Zahlreichen Schiiler*innen mangelte es an grund-
legenden Kompetenzen der deutschen Sprache und somit an den Voraussetzungen, um
iberhaupt beschult werden zu konnen. Entsprechend war der Schwerpunkt der Arbeit
an der Schule die Sprachférderung. Angesichts von Schulverweigerung und tiberforder-
ten Eltern kam insbesondere der Vermittlung der basalen Spielregeln sozialen Miteinan-
ders eine zentrale Rolle zu, um tiberhaupt erst die Voraussetzung fiir den Schulbetrieb
zu schaffen. Der Erziehungsstil, der in der Selbstdarstellung der HSN als »autoritativ«
beschrieben wird, duflerte sich in einem rigorosen disziplinarischen Ordnungskonzept.

Der Schulleiter Herr Althoff, der sich selbst als Hauptschullehrer »von der Menta-
litit her« (ebd.) beschrieb, sah gesellschaftliche Pluralitit nicht als ungewohnlich oder
problematisch, sondern mithin als wiinschenswert an, da Perspektivwechsel und gegen-
seitiges Kennenlernen nur durch die Konfrontation mit dem Anderen moglich witrden.
Seine Darstellung der Rolle von Religion im (Schul-)Alltag war von einer bottom-up Per-
spektive geprigt, auf der interpersonale Begegnungen den Referenzrahmen fiir seine
Bewertung stellten, nicht kollektive Zuschreibungen.

Der Religionslehrer Emre Demir war zur Zeit der Forschung Mitte Dreifdig und un-
terrichtete zuvorderst Geschichte und Englisch. Er qualifizierte sich, anders als Herr
Mutlu, iiber einen von der Landesregierung NRW angebotenen Zertifikatskurs zum Is-
lamischen Religionslehrer. Demir wurde in den kurdischen Gebieten Ostanatoliens ge-
boren, wo der der tiirkische Staat in den 1990er Jahren auf eigenem Boden Krieg gegen
die Arbeiterpartei Kurdistans (Partiya Karkerén Kurdistané; PKK) und ihre Sympathisan-
ten in der Zivilbevolkerung fithrte. Als die Familie Demirs nach Deutschland floh, war er
11 Jahre alt. Er teilt die Erfahrung der Flucht mit vielen seiner Schiiler*innen. Assoziatio-
nen zu Islamverbinden, spezifischen Bewegungen, Lesarten oder Gelehrten sparte erim
Gesprich ginzlich aus und erklirte, dass er in Moscheen aller tiirkischsprachigen Ver-
binde das Gebet verrichtet. Zu seiner eigenen Religiositit und ihrem Einfluss auf den
IRU betont er, stehe die Praxis vor der Theorie; nicht die theologische Expertise mache
die Glaubigen zu besseren Menschen, sondern das gewissenhafte Praktizieren der reli-
giosen Gebote.

Wie am Gymnasium begleitete ich auch an der HSN primir den Kurs der zehnten
Jahrgangsstufe. Ich fithrte zahlreiche Gespriche mit verschiedenen Schiller*innen wie
Selim, den ich bei einem Koran-Wettbewerb der IGMG wiedertraf, Younes, dessen Vater
Stammgast in der Al-Tagwa Moschee war oder Matteo, der als Kind den Unterricht der
Salafis bei Hijra e.V. besuchte. Ich fithrte teilnehmende Beobachtung im islamischen Re-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ligionsunterricht, Biologie und Ethikunterricht sowie im Trainingsraum, der Schulsta-
tion, auf dem Schulhof und in der Mensa durch. Neben dem Schulleiter und dem Islami-
schen Religionslehrer interviewte ich auch den Ethik- und Geschichtslehrer, den Schul-
sozialarbeiter und die Berufseinstiegsbegleiterin. Ganz im Gegenteil zu den Schiiler*in-
nen des Gymnasiums fiel es vielen Hauptschiiler*innen recht leicht, mich zu duzen und
so sprachen sie mich bald tiberwiegend als abicim (etwa >mein Bruder) an.

2.2 In verschiedenen Welten leben

In der Bundesrepublik vollzieht sich etwa seit der Jahrtausendwende ein Wandel von der
anerkannten Einwanderungsgesellschaft hin zu einer Gesellschaft, die in der neueren
Migrationssoziologie als postmigrantisch beschrieben wird (Foroutan, 2018, 2019; Forou-
tan, Karakayali & Spielhaus, 2018; Mecheril, 2014b; Yildiz & Hill, 2018) und der von kon-
fliktiven Aushandlungen und Neuverortungen begleitet wird.”” Der politische Akt der
Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland im Jahr 2001 stellte insofern eine
historische Zisur dar, als er neue politische Handlungsoptionen fiir migrantische Ak-
teur*innen und Kollektive eréffnete (Foroutan, 2019: 39). Er legte eine rechtliche Grund-
lage fiir die Infragestellung und Aushandlung etablierter Exklusionsmechanismen und
Machtstrukturen durch migrantische und marginalisierte Gruppen. Seitens der nicht-
muslimischen Mehrheitsgesellschaft fithrt dies aber auch zu Abwehrreaktionen und »er-
zeugt dabei steigende Rekurse auf Heimat und nationale Identitit — als Distinktion und
Zeichen eines kulturellen, symbolischen und primordialen Privilegs« (ebd.). Dass auch
der Anschlag von 9/11 in dasselbe Jahr fiel, verschirfte die Infragestellungen der legiti-
men gesellschaftlichen Teilhabe und 6ffentlichen Prisenz von Muslim*innen, denn seit-
her werden sie entscheidend unter dem Aspekt der Sicherheit gesehen. Dariiber hin-
aus sind Muslim*innen in der postmigrantischen Gesellschaft auch innerislamisch mit
einer Pluralitit von Deutungsangeboten und divergierenden islamischen Glaubensleh-
ren konfrontiert, die in globale, transnationale und lokale Offentlichkeiten eingebettet
sind und die auf dem lokalen Markt potenziell in Konkurrenz treten. Die islamischen

17 Dieses Konfliktpotenzial entsteht — wie die Berliner Migrationssoziologin Naika Foroutan (2019)
fur Deutschland eindriicklich beschreibt — zuvorderst durch die Kluft, zwischen dem Versprechen
der Gleichheit, das der pluralen Demokratie als Norm eingeschrieben ist, und dem empirisch viel-
fach belegten Ausbleiben der Einhaltung dieses Versprechens (ebd.: 39—42). Der bereits oben dar-
gestellte politische Akt der Anerkennung Deutschlands als Einwanderungsland stellte insofern
eine historische Zasur dar, als er eine neue Handlungsoptionen fir migrantische Akteur*innen
und Kollektive er6ffnete. Er legte eine neue rechtliche Grundlage fiir die Infragestellung und Aus-
handlung etablierter Positionen, symbolischer Reprasentationen sowie des verfassungsmafig ga-
rantierten Gleichheitsgebots (ebd.). Erol Yildiz betont, dass dem analytischen Begriff des »Post-
migrantischen« auch eine explizit politische Dimension inhidrent ist, denn er richtet sich gegen
den 6ffentlichen Diskurs, der Migrationsgeschichten als spezifische historische Ausnahmeerschei-
nung behandelt und in dem»zwischen einheimischer Normalitdt und eingewanderten Problemen
unterschieden wird« (Yildiz, 2014: 22). Das Postmigrantische, so Yildiz weiter, »prasentiert also die
Stimmen und Erfahrungen der Migration, greift marginalisierte Deutungen auf, wirkt irritierend
auf nationale Erzahlungen, stellt das giangige Differenzdenken in Frage. Es versteht sich als eine
politische Perspektive, die auch subversive, ironische Praktiken einschliefst und in ihrer Umkeh-
rung provokant auf hegemoniale Verhaltnisse« (ebd.: 23) wirkt.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

29


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Autorititen, die Moscheegemeinden und Religionslehrer*innen miissen sich in diesem
Diskursfeld als legitime Sprechende positionieren und Glaubwiirdigkeit gegeniiber den
Glaubigen behaupten.

Diese prozesshaften und grundsitzlich konfliktiven Dynamiken und Infragestellun-
gen erfordern von den Akteur*innen im lokalen Feld letztlich pragmatische Anpassun-
gen und Selbstverortungen, fiir deren Untersuchung sich eine praxistheoretisch infor-
mierte Perspektive anbietet. Eine solche stellt die Verkniipfung von Denken und Praxis
in das Zentrum des Interesses. Der deutsche Ethnologe Werner Schiffauer hebt hervor,
dass es ebenso wichtig ist, nachzuvollziehen, was kollektive oder individuelle Akteur*in-
nen denken, als auch zu verstehen, was sie tun (Schiffauer, 2010: 26). Ein »geistiger Pro-
zess«wird, so der Autor weiter, erst greifbar, s wenn man die Praxen versteht, die sich mit
ihm verbinden, die ihn reflektieren und auf ihn zuriickwirken. Es geht darum, wie der
Islam im Alltag gelebt wird, wie er seinen Niederschlag in ways of doing things findet, al-
so in Routinen und Techniken« (ebd.). Eine soziale Praktik kann mit Schatzki als »nexus
of doings and sayings« (1996: 89) verstanden werden, also Gesagtes und Getanes umfas-
send, und wird durch ein implizites »practical knowledge« zusammengehalten, dessen
inhirente Eigenlogiken wiederum auf das Denken zuriickwirken. Diese Dynamik ist an-
schlussfihig an Talal Asads Verstindnis von Islam als discursive tradition (Asad, 1986) mit
welchem er Islam als eine normative Ordnung beschreibt, auf deren Basis durch inter-
pretative Leistungen islamisch legitimes Handeln gerechtfertigt wird. Das hieraus resul-
tierende (religiose) Alltagshandeln wird aber gleichsam im Kontext verschiedener gesell-
schaftlicher Offentlichkeiten vollzogen und produziert in dessen Sinnzusammenhingen
situativ eigene Handlungslogiken, die wiederum auf die diskursive Tradition zuriick-
wirken und sie zu transformieren im Stande sind. Eine praxistheoretische Perspektive
verfolgt also weniger ein Durchdringen des »Weltbilds« von Akteur*innen und Gemein-
schaften als vielmehr eine »Anniherung an ihre >Welt« (Schiffauer, 2010: 27). Ich ver-
zichte an dieser Stelle darauf, einen umfassenden Uberblick iiber die Vielzahl praxis-
theoretischer Ansitze zugeben — dazu sei auf die Arbeiten von Andreas Reckwitz (2003,
2004) verwiesen, der die Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken (2003) vorstellt — und
expliziere lediglich die Ansitze, welche fiir meine Analyse der pragmatischen Selbstver-
ortungen muslimischer Akteur*innen fruchtbar erscheinen.

In Anlehnung an die Arbeit des US-amerikanischen Anthropologen John R. Bowen
verfolge ich hier eine anthropology of public reasoning (2010: 6) und fokussiere auf Basis ei-
nes ethnographischen Ansatzes zuvorderst auf soziale Interaktionen in situ in 6ffentli-
chen, halb-6ffentlichen und privaten islamischen Bildungsriumen: Moscheen, Klassen
des schulischen Islamunterrichts, Diskussionsgruppen, Social Media Plattformen usf.
Mit dem Begriff des publicreasoning wird die Aufmerksambkeit auf »the ways in which peo-
ple deliberate and debate in these public settings« (ebd.) gerichtet. Beide Aspekte dieser
anthropologischen Perspektive sollen — beginnend mit dem Begriff der Offentlichkeit -
kurz erliutert werden.

In Deutschland basierte das Idealmodell der 6ffentlichen Sphire lange auf dem von
Habermas beschriebenen Verstindnis von Offentlichkeit als neutralem sozialen Raum,
in den private Individuen losgeldst von Staat, Wirtschaft oder sozialen Bindungen in
einen rationalen Diskurs eintreten, um das Gemeinwohl auszuhandeln (Habermas,
1962). Dieses Konzept beinhaltet implizit die Annahme einer universell etablierten

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Staatsbiirgerschaft, so dass in der 6ffentlichen Sphire Statusungleichheiten ausge-
klammert wiirden und Diskutierende sich auf Augenhdhe begegnen kénnten (Fraser,
1990: 59). Demgegeniiber weisen verschiedene Theoretiker*innen (Fraser, 1990; Felski,
1989) auf die Zugangsvoraussetzungen hin. So ist der Eintritt in diese diskursive Arena
mafdgeblich von Statuspositionen abhingig und bleibt vielen Menschen durch formale
Exklusion basierend auf Gender-, race® oder Wohlstands-Attributen verwehrt (Fraser,
1990: 63). Obgleich Individuen in der Theorie gleiche Zugangsrechte garantiert wer-
den, so schrinket die Existenz tief verwurzelter Ungleichheiten in der Gesellschaft die
Partizipationsmoglichkeiten von Minderheiten und Migrant*innen stark ein. Anstatt
eine neutrale, sikulare offentlichen Sphire anzunehmen, identifizieren verschiedene
Autorinnen eine »plurality of public spheres« (Felski, 1989: 155; vgl. Zillinger, 2017) und
weisen darauf hin, dass marginalisierte soziale Gruppen in stratifizierten Gesellschaf-
ten alternative publics (Fraser, 1990: 67) oder counterpublics (Hirschkind, 2006; Warner,
2002) hervorbringen, die als separate diskursive Riume operieren. In diesen synchro-
nen und tberlappenden privaten, halb-6ffentlichen und offentlichen Riumen werden
unterschiedliche Normen etabliert und abweichende Werte und Verhaltensweisen
sanktioniert. Martin Zillinger beobachtet die Dynamiken des upscaling und downscaling
zwischen diesen graduated publics (Zillinger, 2017). So findet ein upscaling beispielsweise
dann statt, wenn individuelle Praktiken oder Bediirfnisse aus dem privaten Raum publi-
ziert, also auf die Ebene iiberregionaler, nationaler oder internationaler Offentlichkeit
hervorgehoben, in die Offentlichkeit gezerrt und auf den Priifstand gestellt werden
(wenn beispielsweise das Anlegen des Kopftuchs als Verweigerung der Integration in
die nationale Gemeinschaft gewertet wird). Ein downscaling findet etwa statt, wenn das
Bundesarbeitsgericht ein grundsitzliches Kopftuchverbot zugunsten der Einzelfall-
Entscheidung kassiert und somit die den Sachverhalt betreffende Offentlichkeit auf den
lokalen Kontext begrenzt. Wenn im Folgenden weiterhin die Rede von der 6ffentlichen
Sphire oder Meinung ist, dann eingedenk ihrer hegemonialen Dynamiken wie auch der
Pluralitit gestaffelter Offentlichkeiten.

Nach diesem kurzen Blick auf den Begriff public gilt es, auch den zweiten Aspekt
des reasoning genauer zu erliutern, also der Argumentation oder der Begriindung. Ein
zentraler Aspekt der Beschiftigung mit den oben beschriebenen gesellschaftlichen
Aushandlungsprozessen ist die Untersuchung von Praktiken der Rechtfertigung und die
Frage danach, auf welcher Basis die Sprechenden eine Position einer anderen vorziehen.
Im islamischen Kontext berithren derartige Fragen unmittelbar die Fundamente, auf
denen Autoritit aufbaut, d.h. zuvorderst die historischen Gelehrten und Quellentexte:
Wie wird die Moglichkeit bewertet, ein Leben als rechtgeleiteter Muslim in Deutschland
zu fithren und Spannungen zwischen Gottes Willen und den Normen und Gesetzen der
Bundesrepublik zu normalisieren oder zu problematisieren? Oder: Wie wird Islam fiir
das Leben in Deutschland sinnhaft gemacht?

18  Ich verwende hier den aus dem US-amerikanischen Diskurs entlehnten Begriff race, der nicht als
objektives Unterscheidungskriterium zu verstehen ist, sondern als Mechanismus der Veranderung
und Diskriminierung durch Rassismus. Der Begriff impliziert insofern, dass die Kategorisierung
der Spezies homo sapiens sapiens in Menschenrassen biologisch nicht haltbar ist.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

In Situationen der Uneinigkeit, des Konflikts und der Aushandlung, wie sie kenn-
zeichnend fir die postmigrantische Gesellschaft sind, greifen Menschen auf zahlreiche
unterschiedliche kommunikative Repertoires zuriick, um ihre Positionen zu rechtferti-
gen. Fiir Bowen, der unter anderem im Kontext der laizistischen Franzdsischen Republik
arbeitet, stellt sich das grundsitzliche Problem als eines der unterschiedlichen Qualitit
zweier zentraler GrofRen dar:

Muslims who are engaged about deliberating Islam in France must navigate between
two spatially distinct realms of justification: a transnational one, based on the norms
and traditions of Islam, and a national one, based on the civic values of France. The
repertoires of evaluation at use in these two realms are not differentially weighted
versions of each other but refer to entirely different foundations: God in the one case,
the Republic in the other. Each repertoire is a distinct assembly of norms and values
that delimits acceptable from unacceptable ways of explaining and justifying actions
(Bowen, 2010a: 6).

Wihrend Bowen den Blick auf die Dichotomie Islam — (laizistische) Zivilgesellschaft
richtet, schenkt er den weiteren Argumentationsrepertoires auf die Menschen in
Situationen Offentlicher Argumentation zuriickzugreifen im Stande sind wenig Auf-
merksamkeit. Um die Vielfalt dieser sichtbar zu machen, stellt die pragmatische Soziologie
der Kritik der franzésischen Soziologen Luc Boltanski und Laurent Thévenot (1991) ein
vielversprechendes analytisches Instrumentarium bereit. Die Autoren beschiftigen sich
mit der Frage, wie Menschen in konflikttrichtigen Situationen Widerspruch artikulieren
und ihr Handeln rechtfertigen, um mit ihrem Gegeniiber Einvernehmen oder zumindest
einen Kompromiss zu erzielen. Eine entscheidende Annahme ist, dass gesellschaftliche
Ordnung und Stabilitit nicht die Regel, sondern die unwahrscheinliche Ausnahme
darstellen. Boltanski und Thévenot grenzen die von ihnen proklamierte pragmatische
Soziologie der Kritik von der traditionellen kritischen Soziologie — insbesondere der
Praxistheorie Pierre Bourdieus (2009) — ab. Dieser fithre das Handeln von Individuen,
Gruppen und Klassen auf diesen verborgene Krifte zuriick und vernachlissige die
Optionen und Emanzipationspotentiale der Akteur*innen (vgl. Bogusz, 2010: 38; Rot-
tenburg, 2013: 70). Anstatt einem gefestigten Weltbild oder Habitus zu folgen, handele
der Mensch in seinen praktischen, kognitiven und sprachlichen Auflerungen grundsitz-
lich in mehreren >Welten«< (Boltanski & Thévenot, 1991: 206—221). Akteur*innen haben
folglich die Moglichkeit, auf verschiedene Rechtfertigungsprinzipien zuriickgreifen, die
als »Grammatiken des politischen Bandes« (Boltanski & Thévenot, 1991: 97) verstanden
werden konnen. Fiir die okzidentalischen Gesellschaften identifizieren Boltanski und
Thévenot sechs allgegenwirtige Ordnungen des Gemeinnwesens, die den Logiken des
Marktes, der dffentlichen Meinung, des Hauses, der Industrie, der staatsbiirgerlichen Welt oder
der Inspiration entsprechen.” Obgleich letztere in vielen Aspekten mit der Religion iiber-
einstimmt, sind die Ordnungen nicht deckungsgleich. Ich gehe daher von Religion als

19 Diese wurden ideengeschichtlich in Werken der politischen Philosophie von Adam Smith (Ce-
meinwesen des Marktes), Augustinus (Inspiration), Bossuet (hdusliches Gemeinwesen), Saint-Si-
mon (industrielle Ordnung), Rousseau (staatsbiirgerliche Ordnung) und Hobbes (Gemeinwesen
der offentlichen Meinung) formuliert (Boltanski & Thévenot, 2014: 120-175). Die Termini »Welt«

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

eigener normativer Ordnung aus, die im Islam eine spezifische Ausprigung findet. Die-
se Repertoires kommunikativer Ressourcen kdnnen anhand von Aquivalenzprinzipien,
Relationierungen und inhirenten Logiken verbindende und normalisierende Wirkun-
gen erzielen. Dafiir werden jeweils spezifische Aspekte, Verhaltensweisen, Wesenheiten
oder Objekte mobilisiert, die nur innerhalb einer jeweiligen Ordnung »GrofRe« besitzen.
So ldsst sich in Situationen der Priifung, des Streits oder Konflikts die vorherrschende
Rechtfertigungsordnung entweder bestitigen oder durch das Einbringen von GréfRen
anderer Ordnungen in Frage stellen, d.h. es wird Kritik geiibt (ebd.: 291). Eine beispiel-
hafte Situation stellt die 6ffentlich sichtbare Performanz islamischer Gebetspraxis auf
dem Schulgelinde dar. Dieses gilt als Bereich des staatsbiirgerlichen Gemeinwesens
und die der Welt der Inspiration bzw. Religion zugeordnete Praxis wird entsprechend
als stérend, nicht-hierher-gehérend oder gar als politisch subversiv wahrgenommen.
Durch sie wird (beabsichtigt oder unbeabsichtigt) Kritik an Inklusions- und Exklusi-
onsmechanismen der staatsbiirgerlichen Welt getibt. Es besteht aber immer auch die
Moglichkeit zum Kompromiss zwischen den Ordnungen, einem Zustand, in dem Gré-
Ren verschiedener Regimes synchron Geltung beanspruchen kénnen (ebd.: 394—447).
Der daraus resultierende Storfaktor wird gewissermafien als unvermeidbar hingenom-
men oder kann, wie am Beispiel der nordwesteuropdischen Zivilgesellschaften noch
gezeigt werden wird, auch eine konstitutive Rolle einnehmen. Obgleich dem Modell der
Rechtfertigungsordnungen in den folgenden Analysen eine prominente heuristische
Rolle zukommen wird, stellt es keine starre Schablone dar anhand derer Ordnungen
lediglich aufgespiirt und identifiziert werden sollen. So sei hier beispielsweise auch
auf die Axel Honneth (2010) verwiesen, welcher unter anderem die Ignoranz der Au-
toren gegeniiber jeglichen strukturellen Ansitzen und institutionalisierten normativen
Ordnungen kritisiert. Die Betonung von agency als universelle Entscheidungsfihigkeit
fithre bei Boltanski und Thévenot zu einem »strange voluntarism« (Honneth, 2010: 386)
der zeige, dass die Autoren jegliches Konzept normativ regulierter Handlungssphiren
missen lassen. Ich gehe davon aus, dass das Modell der Rechtfertigungsordnungen mit
dem Fokus auf Situationen der Aushandlung und des Konflikts in einer grundsitzlich
von Instabilitit und Transformation gekennzeichneten Gesellschaft ein geeignetes
Vokabular zur Untersuchung der Selbstverortungen von Muslim*innen in der postmi-
grantischen Gesellschaft darstellt. Eingedenk der Kritik Honneths nehme ich jedoch an,
dass spezifische Rechtfertigungsordnungen in gesellschaftlichen Riumen und Insti-
tutionen zur Konvention werden und also normative Geltung beanspruchen; so ist die
offentliche Schule jener Raum, in dem die staatsbiirgerliche Ordnung institutionalisiert
ist, die Moschee hingegen soll einen Rahmen bereitstellen, um durch soziales Handeln
die religiose Ordnung zu reproduzieren.

und >Gemeinwesen< werden in Zusammenhang mit dem Modell der Rechtfertigungsordnungen
im Folgenden synonym verwendet.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

33


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland
2.3 Meine Positionierung im Feld

Meine eigene Rolle im Feld variierte enorm, je nach Kontext und Teilnehmenden einer
Situation. Ich war ein zur Zeit der Forschung Ende dreifligjihriger weifler Mann, der
zwar katholisch sozialisiert ist, jedoch keine Religion praktizierte. Insofern war mei-
ne Haltung gegeniiber dem Forschungsthema und meinen Gesprichspartner*innen
jene eines »methodologischen Agnostizismus« (Bowie, 2000b: 5). Zum Zeitpunkt der
Feldforschung war ich in einem Projekt am Zentrum fiir Islamische Theologie Miinster
angestellt, wo mehrere hundert Studierende zu islamischen Religionslehrkriften und
Theolog*innen ausgebildet werden. Der Leiter des Zentrums wie auch des Forschungs-
projekts, in dessen Rahmen die Feldforschung durchgefithrt wurde, war Mouhanad
Khorchide, der vielen konservativen Muslim*innen als unliebsamer Reformer gilt und
fiir sein Vorgehen auch seitens theologischer und islamwissenschaftlicher Autor*innen
teils scharf kritisiert wird (vgl. Bauer, 20.09.2020). Wihrend mir die Assoziation mit
Khorchide den Zugang zu den Schulen erleichterte, stellte ich iiberraschend fest, dass
mein Vorhaben auch seitens der Moscheegemeinden und auch der konservativen und
salafistischen Akteure nicht auf Ablehnung stief3. So war es in der Al-Tagwa Gemeinde
gerade ein Student des ZIT-Minster, der mir die Tiiren 6ffnete. Entgegen meinen
Befiirchtungen wurde der Wissenschaft als glaubwiirdiger Gegenspielerin des Journa-
lismus ein erhohtes Vertrauen entgegengebracht, dem die Erwartung der objektiven
Darstellung zugrunde lag; insbesondere die Salafis dufierten die Hoffnung, dass die
Wissenschaft als Korrektiv des 6ffentlich medialen Diskurses wirke. Lediglich vereinzelt
stief} die Kontaktaufnahme auf Widerstinde, so im Falle der zweiten marokkanischen
Moschee oder den ablas (Tiirk: iltere Schwester, sowohl in verwandtschaftlichem wie
auch in religiésem Sinne), welche die Gesprichskreise einer Milli Goriig-Gemeinde lei-
teten. Es liegt gewissermaflen in der Natur der Sache, dass die Arbeit eines mannlichen
Ethnographen zu hochgradig gender-segregierten islamischen Bildungsriumen einen
ausgeprigten male bias aufweist. Gleichwohl bot die Schule einen Raum, den eine Grup-
pe kopftuchtragender Mddchen derselben Milli Goriig-Moschee nutzte, um wiederholt
das Gespriach mit mir zu suchen. In den tirkischen Moscheen wurde mein Status als
externer Forscher aufrechterhalten. In der marokkanischen Al-Tagwa Moschee, wo
ich die umfassendsten Beobachtungen durchfithrte, wuchs demgegeniiber bei vielen
sBritdernc« die Idee, ich witrde vielleicht der Einladung zum Islam bald folgen, was mich
wiederholt zu einer Klirung meiner wissenschaftlichen Absichten bewog. Dies gelang
mir wohl weitestgehend, ohne Gesprichspartner*innen vor den Kopf zu stofRen. Man
werde mich dennoch nicht aufgeben und ich sei trotzdem immer herzlich willkommen,
lautete denn auch die Antwort, die sich im Fortgang bestitigen sollte.

Fiir Jugendliche schien die Arbeit des Ethnographen insbesondere aufgrund seiner
nur schwer einzuordnenden sozialen Rolle im Feld und dem Oszillieren zwischen Na-
he und Distanz eine grof3e Herausforderung zu sein. So wurde mir schnell klar, dass ich
mich, trotz Kenntnis der aktuellen Rap-Musik, up-to-date Sneakers und der Fihigkeit mir
in angemessenem Mafle Sprachcodes anzueignen, nicht derart in eine Gruppe musli-
mischer Jugendlicher einleben konnte, um die Distanz der Beobachtung abzubauen und
Teilnehmer der Gruppe zu werden. Schlieflich war ich mit Ende dreifdig so alt wie die El-

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

tern der Jugendlichen, mit denen ich arbeitete, was viele kleine, teils lustige Situationen
uns wiederholt vergegenwirtigen. Ein Beispiel aus dem Protokoll:

Heute wird in der Neuen Moschee ein FufSballspiel gezeigt, das Mesut und Erkan sich mit mir
gemeinsam dort ansehen wollen. Erkan muss seinem Vater Bescheid sagen, also warten wir vor
dem Haus seiner Eltern auf dessen Riickkehr vom Supermarkt.

Mein Telefon klingelt und Mesut scherzt: »Marcel, Dein Vater ruft an! Geh schnell ran!«
Ich schaue auf mein Display und stelle klar: »Das ist nicht mein Vater, das ist mein Sohn!«
(der anruft, um mir Gute Nacht zu sagen) (Protokoll, 23.10.2018).

Dariiber hinaus fithrte in institutionellen Settings wie den Schulen der kollegiale Um-
gang der Erwachsenen und mit Autoritit ausgestatteten Akteuren mit mir dazu, dass
die Jugendlichen mich auf der >Seite< der Erwachsenen verorteten. Diese Dynamik lief3
sich sukzessive durchbrechen, in dem ich in Pausen und zu anderen Gelegenheiten in
den Riumen der Jugendlichen verblieb, anstatt beispielsweise die Lehrkrifte zu beglei-
ten. Wie Breidenstein schreibt, dient der Ethnograph im Feld bisweilen auch »der Ver-
treibung von Langeweile. Sein Beitrag zur Unterhaltung ist vermutlich der wichtigste
sTauschartikels, den er anzubieten hat (fiir die Befriedigung seiner Neugier)« (Breiden-
stein, 2007: 70). Diesen Aspekt ethnographischer Betitigung fithren mir ebenfalls Erkan
und Mesut vor Augen, die ich in der ErschlieBungsphase im Jugendzentrum des Stadt-
teils B kennenlernte und mit denen ich einige Zeit »durch die Strafien zog«. Sie stachel-
ten sich unter meiner Beobachtung gegenseitig zu immer weiteren Provokationen an,
bedringten und beschimpften jiingere Besucher des Jugendzentrums, fluchten unver-
haltnismiRig laut und erhielten letztendlich ein voritbergehendes Hausverbot, so dass
ich letztlich die Begleitung der beiden abbrach.

Die Forschungserfahrung ist angesichts dieser Herausforderungen eine Situation
andauernder Reflexion, des sorgsamen Abwigens und des Aus- und Durchhaltens. Die-
se fiir den Zugang, die Positionierung des Forschers im Feld und somit letztlich auch fir
die Qualitit der Daten ausschlaggebenden Kriterien sollen im Fortgang der Arbeitin den
Ausfihrungen zu den jeweiligen Settings und Situationen immer wieder beriicksichtigt
werden.

Zum Status des ethnographischen Materials und der ethnographischen Darstellung,
soll hier zur Férderung der intendierten Rezeption noch darauf hingewiesen werden,
dass die prisentierten Situationen und Konversationen selektiert und aus dem Zusam-
menhang gerissen sind, was fiir die Dargestellten weitreichende Konsequenzen haben
kann.

Eine verbale Sequenz, ob sie nun auf Gedachtnisprotokollen oder Tonbandmitschnit-
ten basiert, kann durch diese Reduktion etwas Blof3stellendes haben, einmal deshalb,
weil alle anderen Kommunikationsebenen wegfallen und damit Relativierungen durch
Tonfall, Gestik etc. nicht mitkommuniziert werden; dann aber auch deshalb, weil der
weitere Kontext dessen, was sich vorher und nachher abgespielt hat, wegen der Not-
wendigkeit zur Pointierung abgetrennt ist (Schiffauer, 2002:19).

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

35


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

Dem Moment der Macht, das mit diesem Vorgehen einhergeht, bin ich mir als Repri-
sentant der von mir beforschten Menschen bewusst und versuche, so sensibel wie mog-
lich damit umzugehen. Ferner moéchte ich auf die Gewichtung der Darstellung einzelner
Akteur*innen und Gemeinden im Text hinweisen, die verschiedenen Faktoren geschul-
detist, wie beispielsweise den sich teils zufillig ergebenden Zugingen zu einzelnen Set-
tings oder dem Forschungsinteresse fiir Islamverstindnisse, die in der deutschen Spra-
che verhandelt werden und riickblickend oft jenen entsprechen die oft als »islamistisch«
bezeichnet werden.?® Obgleich beispielsweise der grofie Raum, den etwa die Salafis hier
einnehmen, in Gegensatz zum tatsichlichen Personenpotential von Anhinger*innen der
Stromung im Feldforschungsort steht, kommt ihnen einerseits durch ihr provokatives
Auftreten und die starke mediale Prisenz eine grof3e Bedeutung fiir die 6ffentliche Mei-
nung iber Islam zu. Auf der anderen Seite stellen sie einen Grof3teil der islamischen
Ideengeschichte und Traditionen in Frage und somit gleichsam die Glaubensfundamen-
te der Mehrheit von Muslim*innen. Insofern reprasentiert der Text nicht die allgemeine
Situation der Muslim*innen im Feldforschungsort, sondern ist Resultat des Zugangs,
der Selektion und der Darstellung des Ethnographen.

3. Das Buch

In diesem Buch sollen gerade jene zur Sprache kommen, deren Stimme in der ideolo-
gisch polarisierten offentlichen Diskursarena zumeist nicht gehort wird, iiber die je-
doch am meisten gesprochen und geschrieben wird. Jene, die islamischen Praktiken und
Normen treu bleiben méchten, die hohen Wert auf traditionelle Lehrmeinungen legen,
und die sich zumindest theoretisch als einzige errettete Gruppe verstehen und dennoch
ein alltigliches Leben in Deutschland leben, ohne ihre Mitbiirger*innen zu terrorisie-
ren. Die islamischen Organisationen, die aus der Tiirkischen Tradition hervorgegangen
sind, die Nachfahren der marokkanischen Bergleute oder die Salafis mit ihrer dogmati-
schen Rigorositat — sie alle haben die konkreten Handlungszusammenhinge und Argu-
mentationspraktiken der Art, wie sie Religion organisieren, mafgeblich in Interaktion
mit den islamischen Quellen, den national-kulturellen Traditionen und im Kontext der
postmigrantischen Gesellschaft adaptiert und entwickelt. Diese Muslim*innen, die Ima-
me, Lehrkrifte in Moscheen und Schulen, die jungen Lernenden und ihre Eltern, Auszu-
bildende und Studierende, sie alle praktizieren auf je spezifische Art und Weise islami-
sche Lehren und Normen in der pluralen bundesrepublikanischen Gesellschaft und navi-
gieren pragmatisch zwischen verschiedenen Rechtfertigungsordnungen. Sie rufen un-
ter grofRen zeitlichen und finanziellen Investitionen Vereine und Institutionen ins Leben
und bringen im Moscheeunterricht, in Gesprachskreisen, Bildungsvereinen und im Isla-
mischen Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen unterschiedlichste Praxisgemein-

20  Sowohl der Salafismus als auch die Islamische Gemeinde Milli Géris werden regelmafiig in den
Verfassungsschutzberichten unter slslamismus< aufgefiihrt. Verschiedene Autor*innen (z.B. Da-
mir-Geilsdorf & Menzfeld, 2020:137-141; vgl. auch de Koning, 2018; Schiffauer, 2015b) hinterfragen
die sicherheitsbehordlichen Kategorisierungs- und Benennungspraktiken kritisch und verweisen
auf die moglichen negativen Konsequenzen fiir die so bezeichneten Personen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

schaften hervor, in denen Islam an die nichste Generation junger deutscher Muslim*in-
nen vermittelt und fir die Zukunft in der vormaligen Fremde weitergegeben werden
soll. Diese Vermittlungsprozesse werden von vielfiltigen gesellschaftlichen Dynamiken
von Inklusion und Exklusion, Anerkennung und Widerstand (Haddad, 2017), Kritik und
Rechtfertigung (Boltanski & Thévenot, 1991) begleitet, in denen und durch die muslimi-
sche Religiositit und Subjektivitit ausgehandelt und transformiert wird. Islamische Bil-
dungsriume als Orte dieser Aushandlungsprozesse sind in Kontrast zum grofden 6ffent-
lichen Interesse daran wissenschaftlich noch immer eine Black Box. Den zentralen Ge-
genstand dieses Buches stellen dementsprechend die Praktiken islamischer Selbstveror-
tung angesichts divergierender Islamverstindnisse und dffentlicher Infragestellungen
dar, die in diesen Riumen von individuellen und kollektiven muslimischen Akteur*innen
situativ und dynamisch hervorgebracht werden. Dabei geht es mir nicht um die Beant-
wortung der Frage, ob Muslim*in sein in Deutschland >snormalcist oder nicht, oder ob es
dies in absehbarer Zeit sein wird. Es geht mir vielmehr darum, wie verschiedene musli-
mische Institutionen, Positionen und Subjektivititen angesichts divergierender Recht-
fertigungsordnungen unter den spezifischen Voraussetzungen der postmigrantischen
Gesellschaft hervorgebracht werden und wie Islam aus einer Binnenperspektive musli-
mischer Glaubiger fiir das alltigliche Leben in der Deutschen Zivilgesellschaft sinnhaft
gemacht wird. Wie haben sich beispielsweise Moscheegemeinden verschiedener Tra-
ditionen unter den Voraussetzungen der Bundesrepublik entwickelt und welche klas-
sischen oder modernen Institutionen haben sie iibernommen, transformiert oder her-
ausgebildet? Wie transformieren sich Formen der Autoritit und was bedeutet die Ein-
fithrung des Islamischen Religionsunterrichts und der neuen Autorititen Islamischer
Religionslehrer*innen fir Imame und Lehrende in den Moscheen? Wie werden theolo-
gische Positionen verhandelt, um Divergenzen aufrecht zu erhalten oder Kompromis-
se zwischen Rechtfertigungsordnungen zu schaffen und welche Prozesse von Offnung
und Schliefung vollziehen sich im Spannungsfeld von Islamfeindlichkeit und islamis-
tischen Dogmen? Diese Fragen legen den Fokus nicht auf das Ob, sondern vielmehr auf
das Wie der Aushandlungsprozesse von Islam im spezifischen Kontext der deutschen Ge-
sellschaft.

Dieses Buch mochte damit erstens einen Beitrag zur Ethnologie des Islam in Deutsch-
land respektive Europaleisten. Insofern ist seine Aufgabe, die Binnenperspektive der Ak-
teur*innen und die ihr zugrunde liegenden Erfahrungen zu rekonstruieren. Das Buch ist
somit auch als Kritik einer Tradition soziologischer und politikwissenschaftlicher Stu-
dien zu Migration im Allgemeinen und zu Islam und Muslim*innen im Besonderen zu
verstehen, in der unhinterfragt die Perspektive der Mehrheitsgesellschaft dominiert. Die
Frage nach Integration stellen sich die Beforschten selbst jedoch selten und wenn, dann
zuvorderst im Kontext anderer, fiir sie durchaus wichtigerer Fragestellungen: sWas ist
das Beste fiir meine Gemeinde?<, >Wie kann ich verhindern, dass meine Kinder die Reli-
gion vergessen?< oder >Wie ist ein gottgefilliges Leben unter Ungliubigen moglich?< Da-
bei ist nicht die Frage nach Integration an sich problematisch - sie erweist sich in ver-
schiedenen Kontexten durchaus als sinnvoll — sondern die Ausschliefllichkeit, mit der
sie die Beschiftigung mit Islam in Deutschland dominiert und zu einseitigen Ergebnis-
sen und Fehleinschitzungen fithrt. Zugleich werden Fragen tiber innerislamische Aus-
einandersetzungen oder zur politischen Partizipation in Politik und Wissenschaft noch

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

37


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Marcel Klapp: Muslimische Selbstverortung in Deutschland

immer eher selten gestellt. Dariiber hinaus leistet das Buch zweitens einen Beitrag zur
jingeren Entwicklungsgeschichte des Islam, denn es beschreibt die Prozesse der Aus-
handlung und Positionierung verschiedener Islamverstindnisse und Bewegungen in ei-
nem — gemessen an der longue durée der islamischen Historiographie — noch immer jun-
gen Entwicklungskontext der nordwesteuropiischen Zivilgesellschaften. Wihrend isla-
mische Denkstrémungen wie der Postislamismus (vgl. Bayat, 2007; Schiffauer, 2010),
der revolutionire Islamismus, weltablehnende salafistische oder mystische Strémun-
gen oder die Varianten eines liberalen Reform-Islam grundsitzlich in Konkurrenz zu-
einander stehen, werden sie in praxi kontinuierlich auf Sinnhaftigkeit in einem spezifi-
schen Kontext gepriift und pragmatisch den institutionalisierten Logiken der pluralen
gesellschaftlichen Offentlichkeiten angepasst. Erst ein Verstindnis dieser Prozesse aus
der Binnenperspektive ermoglicht ein Abschitzen der Richtung, in welche sich islami-
sches Denken in Zukunft entwickeln wird. Dabei fiillt der vergleichende Blick auf einen
deutschen, d.h. zuvorderst einen deutschsprachigen Islam eine bislang nicht bearbeitete
Forschungsliicke.

Das Buch umfasst fiinf Kapitel, die insofern aufeinander aufbauen, als die an der ei-
nen Stelle vorgestellten Protagonist*innen an anderer Stelle wieder auftauchen und ihre
Geschichten fortfithren. Dariiber hinaus orientiert sich die inhaltliche Struktur (Kap. L.
ausgenommen) grob an der Chronologie der Etablierung islamsicher Bildungsraume in
Deutschland. Kapitel II und III untersuchen Prozesse innerhalb muslimischer Selbst-
organisationen, d.h. Moscheen und Vereinen. In den Kapiteln IV und V steht der neue
islamische Bildungsraum des schulischen IRU im Fokus, der in letzterem auch verglei-
chend mit dem Moscheeunterricht betrachtet wird.

Fur die analytische Beschiftigung mit Islam in der Bundesrepublik bedarf es der
Reflexion jener gesellschaftlichen Voraussetzungen, unter denen iiber Islam und Mus-
lim*innen gedacht, geschrieben und gesprochen wird und aus welchen spezifische Im-
plikationen fiir die epistemischen Grundlagen und die analytische Perspektive wissen-
schaftlicher Beschiftigung resultieren. Dieser Feststellung folgend widmet sich Kapitel I
dem gesellschaftlichen Blick auf Muslim*innen, wie er von meinen Gesprachspartner®in-
nen - der Elterngeneration wie auch den Jugendlichen - konkret erfahren wurde und
der, wie deutlich wird, ihre Selbstpositionierung in der deutschen Gesellschaft mageb-
lich beeinflusst.

Kapitel II widmet sich einer Herausforderung, mit der sich Moscheen angesichts des
fortschreitenden Generationenwechsels in der mehrheitlich nicht-muslimischen deut-
schen Gesellschaft konfrontiert sehen: der wahrgenommenen >Gefahrs, dass die Jugend-
lichen den Gemeinden verloren gehen. Unter der Uberschrift Islamische Bildungsriume
schaffen steht hier die Frage im Zentrum, wie die Moscheen auf dieses Problem reagieren
und welche spezifischen Organisationsformen islamischer Bildung sie als Antwort her-
vorgebracht haben. Ausgehend von einer organisationssoziologischen Perspektive wer-
den die Bildungsformate der Sultan Mehmet Camii (IGMG) und der marokkanischen
Al-Tagwa Gemeinde verglichen. Dabei wird aufgezeigt, dass sich diese nicht nur hin-
sichtlich ihrer Sozialformen, Hierarchien und Methoden deutlich unterscheiden, son-
dern auch inihrer historischen Genese, fiir die Faktoren wie Ethnizitit, Nationalitit und
die spezifische islamische Diskurstradition wichtige EinflussgrofRen darstellen.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Kapitel I11 stellt unter dem Titel Welcher Islam...? explizit die Polyvokalitit des lokalen
islamischen Diskursfeldes ins Zentrum des Interesses. Im lokalen Feld vertritt eine Viel-
zahl islamischer Autorititen das, was nach ihrem Dafiirhalten den >authentischen< oder
>wahren« Islam darstellt. Ausgehend von Talal Asads (1986) Konzept der discursive traditi-
on, das den Bezug der Alltagspraxis auf die Quellentexte betont, sowie einem Verstind-
nis von Autoritit als relational und prozesshaft (Sunier & Buskens, 2022), werden an-
hand akteur*innenzentrierter Fallbeispiele die Diskurstraditionen der Milli Goritg, der
Al-Tagwa Moschee und der Salafiyya rekonstruiert und die zentralen StofRrichtungen der
innerislamischen Kritik herausgearbeitet.

Kapitel IV Islam macht Schule richtet den Blick weg von den muslimisch selbstorgani-
sierten Bildungsriumen hin zur Einfithrung des staatlich verantworteten Islamischen
Religionsunterrichts an der 6ffentlichen Schule. Diese wird von vielfiltigen und teils wi-
derspriichlichen Erwartungen seitens der Eltern, Schulleiter*innen und Lehrer*innen
begleitet, die etwa das vermittelte Islamverstindnis oder die Verhiltnisbestimmung
zum Unterricht in den Moscheen betreffen. Die 6ffentliche Schule gilt in Nordwest-
europa gemeinhin als zentrale Instanz der Sozialisation in die politische Kultur der
nationalstaatlich verfassten Zivilgesellschaften. Dieser Auftrag wird, wie der Vergleich
der beiden Schulen illustriert, auf unterschiedliche Weise im Schulalltag implementiert,
woraus eine jeweils spezifische politische Schulkultur resultiert. Die islamischen Reli-
gionslehrer*innen miissen das von ihnen vermittelte Islamverstindnis in den Dienst
dieser politischen Schulkultur stellen. Dabei stellt sich die zentrale Frage, wie islamische
Normen und Praktiken als Beitrag zur zivilgesellschaftlichen Bildung geltend gemacht
werden.

Kapitel VI stellt schlieRlich auf das konkrete Unterrichtsgeschehen in situ ab und
analysiert die Ubersetzungen, die durch Praktiken der Kritik und des Kompromisses
zwischen den Rechtfertigungsordnungen hergestellt werden, anhand dreier im Unter-
richt verhandelter Themenbereiche: Islam und die Naturwissenschaften, Zwischen Himmel
und Holle und Gewalt im Islam. Die Themen Islam und die Naturwissenschaften und Zwi-
schen Himmel und Holle werden in vergleichender Perspektive analysiert und beziehen
Beobachtungen aus den Moscheen mit ein. Dabei lassen sich auch Ansitze der Angst-
pidagogik und vereinzelte exklusivistische Tendenzen beobachten. Immer wieder sind
die Lehrkrifte aber auch darum bemitht, Kompromisse zu schliefien, durch die sich
staatsbiirgerliche Erfordernisse islamisch legitimieren und begriinden lassen. Nach
diesem komparativen Blick auf die Vermittlungsansitze in den islamischen Bildungs-
raumen im Feldforschungsort schlief8t das Kapitel mit einer Fallstudie aus dem IRU des
Gymnasiums. Anhand eines mehrstiindigen Unterrichtsmoduls zur Frage »Inwiefern ist
der Islam gewalttitig?« wird demonstriert, dass Schiiler*innen im IRU jenseits dualis-
tischer Ordnungskonzepte (Sikularismus — Religion, Moderne — Tradition, christlich-
judische Werte — Islam etc.) auf eine Vielzahl von Referenzsystemen und Rechtfer-
tigungsordnungen zuriickgreifen, um Kritik zu tiben, Kompromisse zu erzielen und
sich im Angesicht von Islamkritik und gewaltvoller Historiographie selbst sinnhaft als
Muslim*innen in der pluralistischen Gesellschaft zu positionieren.

Abschliefiend fasse ich die Ergebnisse in einer Schlussbetrachtung zusammen. Ein
Uberblick iiber wichtige Organisationen, ein Abbildungsverzeichnis und das Literatur-
verzeichnis schliefRen das Buch ab.

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13. - ET—

39


https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839472040-003 - am 13.02.2026, 11:31:13.



https://doi.org/10.14361/9783839472040-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

