I ZUrR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN
SAKULARITAT

1. Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation

Das lateinische Wort »saeculum« hat die Bedeutungen von Welt, Welt-
zeit, Jahrhundert. Der Begriff der Sikularitit charakterisiert den Staat
demnach als ein weltliches Gebilde. Im Unterschied zum religiosen
Staat hat der sikulare Staat weder eine religiése Grundlage, noch steht
er als »weltlicher Arm« im Dienste eines hoheren religiosen Ziels. Als
eine von Menschen fiir Menschen geschaffene Institution ist er ganz
auf seine weltliche Ordnungs- und Gestaltungsfunktion konzentriert;
in ihr besteht sein Daseinsgrund und in ihr findet er die Grenze seines
Wirkens. Analog gilt fiir das staatlich gesetzte sikulare Recht, dass es
weder eine religiose Legitimation fiir sich in Anspruch nimmt noch als
Medium zur Durchsetzung gottlicher Gebote fungiert, sondern sich
auf die Regelung weltlicher Belange beschrinkt.

Sofern man das Kennzeichen staatlicher Sakularitit allein in der
Differenz gegeniiber einem religiésen Bekenntnisstaat sieht, wird man
die grofle Mehrheit der Staaten heute als »sikular« bezeichnen miis-
sen, so dass der Begriff kaum Trennschirfe entfaltet. Unter den in die-
sem weiten Wortsinne sikularen Staaten befinden sich Demokratien
genauso wie Diktaturen, liberale wie autoritire Staaten, freiheitliche
Republiken und autokratische Regime. Verzichtet man auf weitere
Qualifikationen, befinden sich der Irak Saddam Husseins, die tiirki-
sche Republik sowie die Vereinigten Staaten von Amerika in ein und
demselben »sikularen« Lager. Wenn im Rahmen einer freiheitlichen
Demokratie von »Sikularitit« die Rede ist, gewinnt der Begriff indes-
sen eine spezifischere Bedeutung, von der im Folgenden die Rede sein
soll: Sdkularitit steht dann fiir den Anspruch des Staates, in religiésen
Fragen — und, wie gleich hinzuzufiigen ist: auch in weltanschaulichen
Fragen — »neutral« zu sein,’ und zwar um der religios-weltanschauli-

1 Die Formel von der »religiés-weltanschaulichen Neutralitit« des Staates

15

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

chen Freiheit der Menschen willen, deren Achtung und Schutz dem
Rechtsstaat aufgetragen ist.

Der Begriff der Neutralitit wirft eine Reihe von Fragen auf, die uns
noch beschiftigen werden.” Wichtig zum Verstindnis ist zunichst
die Klarstellung, dass die religios-weltanschauliche Neutralitit des
Rechtsstaates keine generelle »Wertneutralitit« meint; denn sie ergibt
sich aus dem gebotenen Respekt vor der Religionsfreiheit der Men-
schen, die im Grundgesetz den Rang eines hohen Verfassungswertes,
nimlich eines allgemeinen Menschenrechts hat.? Insofern ist die re-
ligios-weltanschauliche Neutralitit des Staates nicht etwa Ausdruck ei-
ner normativen Bindungslosigkeit, sondern im Gegenteil Konsequenz
einer ethischen und rechtlichen Bindung des Staates: Um der Religi-
onsfreiheit willen ist es diesem prinzipiell versagt, sich mit einem be-
stimmten religiésen oder weltanschaulichen Bekenntnis auf Kosten

findet sich in Varianten regelmifig in der Rechtsprechung des Bundesver-
fassungsgerichts. Vgl. z.B. BVerfGE [= Entscheidungen des Bundesverfas-
sungsgerichts], Bd. 19, S. 206-2206, hier S. 216: »Das Grundgesetz legt [...]
dem Staat als Heimstatt aller Staatsbiirger ohne Ansehen der Person welt-
anschaulich-religiése Neutralitit auf.«

2 Zu unterschiedlichen liberalen Verstindnissen der staatlichen Neutrali-
tat vgl. Stefan Huster, »Die religios-weltanschauliche Neutralitit des Staa-
tes. Das Kreuz in der Schule aus liberaler Sicht«, in: Winfried Brugger/
Stefan Huster (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der Schule. Zur religios-
weltanschaulichen Neutralitit des Staates (Baden-Baden: Nomos, 1998), S.
69-108.

3 Artikel 4 des Grundgesetzes lautet: »Die Freiheit des Glaubens, des Ge-
wissens und die Freiheit des religiésen und weltanschaulichen Bekenntnis-
ses sind unverletzlich. Die ungestorte Religionsausiibung wird gewihrleis-
tet.« Zum Verstindnis der unterschiedlichen Gewihrleistungen dieses Ar-
tikels (Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit, Bekenntnisfreiheit, Religions-
ausiibungsfreiheit) als Bestandteilen der Religionsfreiheit vgl. Axel Freiherr
von Campenhausen, »Religionsfreiheit«, in: Josef Isensee/Paul Kirchhof
(Hg.), Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Bd. VI (Hei-
delberg: C.F. Miiller, 1989), S. 369-434, hier S. 392.

16

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Andersgliubiger zu identifizieren. Weil die bewusste »Nicht-Identifika-
tion« des Staates einen Akt des Respekts vor der Freiheit der Menschen
darstellt, soll sie fortan als das Prinzip der »respektvollen Nicht-Identi-
fikation« qualifiziert werden. *

Das Prinzip der respektvollen Nicht-Identifikation trigt eine Span-
nung in sich: Mit Verweis auf den gebotenen Respekt vor der Wiirde
und Freiheit des Menschen wird dem Staat gewissermafen etwas »Ne-
gatives« abverlangt, nimlich ein prinzipieller Verzicht auf staatliche
Handlungskompetenz in Fragen umfassender Sinnorientierung. Ein
affirmatives Anliegen fithrt somit paradoxerweise zu einer negativen
Konsequenz, zu einer staatlichen Nicht-Kompetenz. Diese Spannung
steht stets in der Gefahr, nach der einen oder anderen Seite hin aufge-
16st zu werden: entweder in Richtung einer Leugnung des im Respekt
vor der Freiheit begriindeten normativen Gehaltes der staatlichen Siku-
laritit oder in Richtung einer Uberdehnung der Sikularitit zu einer
umfassenden politischen Weltanschauung quasi-religioser oder postre-
ligioser Art, in der das Prinzip der Nicht-Identifikation aufgehoben wi-
re. Durch beide Auflésungen gerit der spezifische Anspruch des siku-
laren Rechtsstaats aus dem Blick.

Die Isolierung des negativen Aspekts der Nicht-Identifikation kann
dazu fihren, dass der normative Anspruch der rechtsstaatlichen Siku-
laritit aus dem Blickfeld bleibt. Diese erscheint dann typischerweise als

4 Den Begriff der »Nicht-Identifikation« verwenden z.B. Oebbecke, Das
deutsche Recht und der Islam, a.a.O., S. 292; Jérg Miiller-Volbehr, »Das
Grundrecht der Religionsfreiheit und seine Schranken, in: Die Offentliche
Verwaltung 48 (1995), S. 301-310, hier S. 303. — Geprigt wurde der Begriff
von Herbert Kriiger, Allgemeine Staatslehre (Stuttgart: Kohlhammer, 2. Aufl.
19606), S. 178ff., der das Prinzip der Nicht-Identifikation allerdings als staat-
liche Indifferenz versteht. Vgl. ebd., S. 179: »Es handelt sich um den Grund-
satz, sich fir Indifferenz zu entscheiden, wenn ein positives Bekenntnis
auf Spaltung hinauslaufen wiirde.« Die im Namen der Religionsfreiheit
gebotene »respektvolle« Nicht-Identifikation ist demgegeniiber selbst dann
durchzuhalten, wenn sie die Kohisionskrifte des Staates moglicherweise

auch nicht stirkt.

7

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

Ausdruck blofser Indifferenz in einem »Zeitalter der Neutralisierun-
gen, in dem religiése, metaphysische, ethische und zuletzt auch genu-
in politische Uberzeugungen immer mehr dahinschwinden, wie etwa
Carl Schmitt behauptet’ Vertreter der christlichen Kirchen haben
tiber lange Zeit die moderne Sikularisierung — und damit ineins auch
die spezifische Sikularitit von Staat und Recht — insgesamt unter ein
solches Verdikt des Glaubens- und Wertverlustes gestellt.® Ahnliche
Urteile, oft polemisch zugespitzt, begegnen heute im islamisch-fun-
damentalistischen Schrifttum, wenn darin der sikulare Staat der »Jahi-
liyya«, d.h. einer glaubens- und moralfernen Finsternis zugeschlagen
wird, die es zu bekimpfen gelte.” Unter umgekehrten, nimlich posi-
tiven Vorzeichen finden sich vergleichbare Zuschreibungen erstaunli-
cherweise auch bei manchen Anhingern des sikularen Staates. So
scheint der Islamkritiker Siegfried Kohlhammer Carl Schmitts Diagno-
se zu teilen, wenn er schreibt, dass die Sikularisierung eine »durch
und durch unheroische Gesellschaft« hervorgebracht habe, »die lieber
ehrlos auf den Knien leben als sterben will« — wobei er anders als
Schmitt im kollektiven Glaubensverlust einen besonderen Vorzug der
modernen Gesellschaft sieht, die genau deshalb »feindbildlos« sei.®
Versteht man die Sikularitit des Rechtsstaats von der Religions-
freiheit her, erweist sich ihre Gleichsetzung mit einem generellen
normativen Neutralismus jedoch als verfehlt. Der bewusste Verzicht
des Staates auf die traditionelle »cura religionis« ist in dieser Perspekti-
ve kein blofser Riickzug; er lduft nicht auf eine Reduktion, sondern auf
eine Transformation staatlicher Verantwortung hinaus. An die Stelle der
traditionellen Sorge fiir die Wahrheit der Religion (bzw. fiir die korrekte
Durchfithrung religiéser Gebote) tritt der Einsatz des Staates fiir die

5 Vgl. Carl Schmitt, Der Begriff des Politischen (Berlin: Duncker & Hum-
blot, 1963 — als Nachdruck der 2. Aufl. von 1934), S. 79.

6 Vgl. z.B. Jean Brun, »Die Katastrophe der Sikularisierungs, in: Kerygma
und Dogma VI (1977), Bd. IX., S. 242-251.

7 Vgl. unten, Kap. IV,2.

8 Siegfried Kohlhammer, Die Feinde und die Freunde des Islam (Gottingen:
Steidl, 1990), S. 26.

18

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Freiheit der Menschen in Fragen des Bekenntnisses und der religiosen
Praxis.” Auf die Achtung und den Schutz der Religionsfreiheit (und
anderer Grundfreiheiten) ist der Staat laut Grundgesetz verfassungs-
rechtlich verpflichtet, und zwar um der Wiirde des Menschen willen,
die in menschenrechtlichen Gewiahrleistungen ihre institutionelle An-
erkennung findet.

Wihrend der Vorwurf des »Neutralismus« iibersieht, dass der si-
kulare Rechtsstaat in seiner Orientierung an Wiirde und Freiheit des
Menschen sehr wohl ein rechtsethisches Fundament hat (und insofern
gerade nicht »wertneutral« ist),’ besteht ein anderer, komplementi-
rer Einwand darin, dass man den spezifischen Neutralititsanspruch
des Staates in Fragen von Religion und Weltanschauung fiir illusionir
hilt oder ihn sogar als ein bewusstes Betrugsmandver zu entlarven
sucht.” Der Verdacht, dass eine religios-weltanschauliche Neutralitit
des Staates streng genommen gar nicht moglich sei, lisst sich nicht
leicht entkriften. Von vornherein einzuriumen ist, dass der Neutrali-
tatsbegriff nicht zur Beschreibung der politischen Wirklichkeit taugt;
denn man wird immer wieder Beispiele dafiir finden kénnen, dass der
Staat unterschiedliche Grade von Nihe, Kooperation und Distanz zu
den verschiedenen Religionsgemeinschaften aufweist und sich somit
faktisch nicht neutral verhilt. Dies ist gerade auch von Muslimen oft

9 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenférde, »Notwendigkeit und Grenzen staat-
licher Religionspolitik«, in: Wolfgang Thierse (Hg.), Religion ist keine Pri-
vatsache (Dusseldorf: Patmos, 2000), S. 173-183, hier S. 174.

10 Vgl. Hans Buchheim, »Religion und Politik — Einige systematische Uber-
legungenc, in: Erhard Forndran (Hg.), Religion und Politik in einer sikula-
risierten Welt, a.a.O., S. 65-75, hier S. 71.

11 Auch dieser Vorwurf ist paradigmatisch von Carl Schmitt formuliert
worden, der in seiner »Politischen Theologie« die These aufstellt, alle
staatsrechtlichen Begriffe seien verkappte theologische Begriffe — womit
der Anspruch auf Sikularitit des Staates jeden Sinn verliert. Vgl. Carl
Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitit
(Berlin: Duncker & Humblot, 5. Aufl. 1990 — als Nachdruck der 2. Aufl.

von 1934).

19

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

festgestellt und beklagt worden.” Der Sinn des Neutralititsbegriffs
besteht indessen genau darin, dass er die Moglichkeit schafft, die dis-
kriminierenden Konsequenzen bewusster oder nicht-bewusster De-
facto-Identifikationen des Staates mit bestimmten Religionsgemein-
schaften kritisch aufzuweisen und Verinderungen in Richtung echter
Gleichberechtigung anzumahnen. Insofern macht der Begriff der reli-
gios-weltanschaulichen Neutralitit des Staates nicht als deskriptives,
sondern nur als kritisch-normatives Konzept Sinn. Thn preiszugeben oder
im Gestus der Entlarvung zu diskreditieren, hiefe, sich einer Grundla-
ge zur Artikulation von Gleichberechtigungsforderungen zu berauben.

Gegen den Neutralititsbegriff wird weiter eingewandt, dass das
Grundgesetz an einigen zentralen Stellen selbst eine religiése Sprache
anzunehmen scheint, etwa wenn es in Artikel 1 Absatz 2 ein »Be-
kenntnis« des deutschen Volkes zu den Menschenrechten als Folge der
in Absatz 1 postulierten Menschenwiirde statuiert. Hat Walter Leisner
deshalb nicht Recht, wenn er den Staat als »Verkiinder rechtlichen Sol-
lens« in »eine neue Nihe zu Gegenstinden und Formen eines Glau-
bens« riickt, und zwar »geradezu in einem theologischen Sinn«?®
Folgt daraus dann aber nicht, dass der Staat letztlich doch einen Konfes-
sionsstaat (vielleicht in einem weiteren, eher 6kumenischen oder »zivil-
religiosen« Sinne) bildet, von religis-weltanschaulicher Neutralitit in-
dessen streng genommen keine Rede sein kann? Gegen diesen fun-
damentalen Einwand lédsst sich der Anspruch des sikularen Staates nur
dadurch zur Sprache bringen, dass man eine Differenzierung inner-
halb des Bekenntnisbegriffs durchfithrt und zwischen einem rechisethi-

12 Vgl Sabiha El-Zayat, »Auf dem Weg zu einem selbstverstindlichen Mit-
einander in einem pluralen Europa«, in: Thomas Hartmann/Margret
Krannich (Hg.), Muslime im sikularen Rechtsstaat. Neue Akteure in Kultur
und Politik (Berlin: Verlag Das Arabisch Buch, 2001), S. 29-36.

13 Walter Leisner, »Geglaubtes Recht. Sikularisierte religivse Grundlagen
der Demokratie«, in: Josef Isensee/Wilhelm Rees/Wolfgang Riifner (Hg.),
Dem Staate, was des Staates, der Kirche, was der Kirche ist. Festschrift fiir Jo-
seph Listl zum 7o. Geburtstag (Berlin: Duncker & Humblot, 1999), S. 115-
128, hier S. 119.

20

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

schen Bekenntnis einerseits und einem umfassenden religidsen bzw. welt-
anschaulichen Bekenntnis andererseits unterscheidet. Diese Unterschei-
dung, die implizit auch der Rechtsprechung des Bundesverfassungsge-
richts zugrunde liegt, ist fiir das Verstindnis des »wertgebundenen,
aber religiés-weltanschaulich neutralen Staates von alles entscheiden-
der Bedeutung; ja, es ist nicht uibertrieben zu sagen, dass mit ihr der
Anspruch der rechtsstaatlichen Sikularitit steht und fillt.

Eine Schwierigkeit liegt freilich darin, dass zwischen den beiden
genannten Ebenen von »Bekenntnis« keine ein fiir allemal vorgegebe-
ne, von auflen erkennbare Trennungslinie verliuft. Vielmehr bleibt die
Grenze zwischen rechtsethischem und religios-weltanschaulichem Be-
kenntnis offen, verinderlich und umstritten. Selbst wenn Menschen
um der normativen Verstindigung mit Andersdenkenden willen bereit
sind, ihre umfassenderen Weltsichten gleichsam in Klammern zu set-
zen, kann sich ex post herausstellen, dass ihre Formulierungen rechts-
ethischer Prinzipien mit weitreichenden religiosen oder weltanschauli-
chen Interpretamenten durchwirkt waren, die den Autoren nicht ein-
mal bewusst gewesen sein mogen. Der Sinn der Differenzierung zwi-
schen rechtsethischem und religiés-weltanschaulichem Bekenntnis
liegt denn auch nicht in der vorgingigen Abgrenzung zweier in sich
ruhender »Bereiche«, die es in solcher Geschlossenheit nicht gibt.
Vielmehr muss die Differenz von rechtsethischem und religios-welt-
anschaulichem Bekenntnis materialiter immer wieder neu konkret er-
arbeitet werden — nimlich dadurch, dass die Menschen den Anspruch
auf politisch-rechtlichen Respekt ihrer Uberzeugungen und Lebens-
formen 6ffentlich artikulieren und etwaige Diskriminierungen, die sich
aus der staatlichen Nihe zu einer bestimmten Religion oder Weltan-
schauung ergeben, kritisch aufdecken. Als Bedingung der Méglichkeit
solcher kritischen Erarbeitung muss die prinzipielle Differenz von
rechtsethischer und religios-weltanschaulicher Ebene zugleich formal
vorausgesetzt werden.

Die fur die staatliche Verfassung grundlegenden rechtsethischen
Prinzipien bilden keine Meta-Ebene »jenseits« der religidsen und welt-
anschaulichen Differenzen in der Gesellschaft; vielmehr handelt es
sich um eine Ebene, die »quer« zu ihnen verliuft. Dies lisst den Gliu-
bigen die Option bestehen, die als rechtsethisches Bekenntnis formu-

21

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

lierten obersten Verfassungsprinzipien zugleich je fiir sich in umfas-
sendere Horizonte religiéser oder nicht-religiéser Letztdeutung zu in-
tegrieren, zwischen denen wechselseitiges Verstehen indes vielleicht
nicht gelingt, aber eben auch nicht um jeden Preis gelingen muss."* So
kann man davon ausgehen, dass fiir einen gliubigen Christen das Ver-
stindnis der Menschenwiirde in der biblischen Idee der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen griindet, wihrend ein Muslim eher an die
im Koran proklamierte Sonderstellung des Menschen als Statthalter
(Khalifa) Gottes auf Erden denken diirfte. Wieder anders verlaufen
humanistische Begriindungen der Wiirde, die nicht auf religiose Of-
fenbarungsschriften, sondern auf die sittliche Vernunft des Menschen
rekurrieren. Vielen Menschen mogen derartige Begriindungsversuche
der Menschenwiirde auch gleichgiiltig sein oder unsinnig vorkommen.
Entscheidend ist in jedem Fall, dass der Staat sich keine dieser und an-
derer Letztdeutungen zu eigen machen darf, damit die in Artikel 1

14 Um den Status jenes rechtsethischen Kerns, der die Grundlage des si-
kularen Rechtsstaates bildet, niher zu bestimmen, mag ein Blick auf ganz
analoge Uberlegungen zur normativen Rekonstruktion des politischen
Liberalismus hilfreich sein, wie Rawls sie vorgelegt hat. (Vgl. John Rawls,
Political Liberalism, New York: Columbia University Press, 1993, S. 133ff.)
Er unterscheidet die Gerechtigkeitsvorstellung des politischen Liberalis-
mus von umfassenden religiosen oder nicht-religiésen Lehren (»com-
prehensive doctrines«), indem er auf die begrenzte inhaltliche Reichweite
der politischen Gerechtigkeit hinweist: Sie konzentriert sich auf die »basic
structure of society« und beansprucht keineswegs, simtliche Aspekte des
guten Lebens abzudecken oder gar eine weltanschauliche Gesamtorien-
tierung zu leisten. In ihren Grenzen soll die politische Gerechtigkeit je-
doch einen praktischen Vorrang vor etwaigen konkurrierenden religiosen
oder weltanschaulichen Lehren haben, die zwar inhaltlich tiber die politi-
schen Gerechtigkeit hinausgehen konnen, aber nicht gegen sie verstoRen
diirfen. Gleichzeitig bietet die leitende Gerechtigkeitsvorstellung Ankniip-
fungsoptionen fiir unterschiedliche religiése bzw. weltanschauliche Deu-
tungen, die mit Bezug auf sie einen »overlapping consensus« ausbilden

koénnen.

22

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. DAS PRINZIP DER RESPEKTVOLLEN NICHT-IDENTIFIKATION

Grundgesetz formulierte rechtsethische Bindung an die obersten Ver-
fassungswerte nicht zu einer religiésen oder weltanschaulichen Fun-
dierung des Staates gerit. Dies ist nur ein Beispiel dafiir, dass der
Rechtsstaat sich grundsitzlich jede positive konfessionelle Festlegung
versagen muss, weil ihm um der Religionsfreiheit willen eine Kompe-
tenz in Fragen des religiosen oder weltanschaulichen Bekenntnisses
nicht zukommt. Das in Artikel 1 GG verankerte Bekenntnis zur Men-
schenwiirde und zu den Menschenrechten nimmt davon nichts zu-
riick, sondern gibt im Gegenteil — auf einer rechtsethischen Ebene —
den Grund an fiir die gebotene »Nicht-Identifikation« des Staates mit
einem umfassenden religiésen oder weltanschaulichen Glaubenssys-
tem. Dass iibrigens auch die »invocatio dei« in der Priambel des
Grundgesetzes keine konfessionelle Bindung des Staates impliziert,
zeigt sich schon darin, dass selbst bei der Vereidigung fiir die héchsten
Staatsimter eine Berufung auf Gott in der Eidesformel (»so wahr mir
Gott helfe«) nicht verlangt werden darf. "

Das Prinzip der »respektvollen Nicht-Identifikation« macht nur
dann Sinn, wenn man beide Komponenten — Respekt und Nicht-Iden-
tifikation — stets aufeinander bezieht und als Einheit begreift: Der
rechtsethisch gebotene Respekt vor der Wiirde und Freiheit des Men-
schen wirkt sich somit unter anderem dahingehend aus, dass sich der
Staat in Fragen von Religion und Weltanschauung nicht mit einem Be-

15 Als problematisch erweist sich in diesem Zusammenhang immer wie-
der der Begriff der Zivilreligion, weil er einen so weiten Religionsbegriff
impliziert, dass die grundlegende Differenz zwischen rechtlichen Sol-
lensanspriichen (einschlieflich ihrer rechtsethischen Fundierung) einer-
seits und umfassenden religiosen oder weltanschaulichen Sinndeutungen
andererseits nicht mehr zur Sprache kommen kann. Der schillernde Cha-
rakter der Zivilreligion als einer gleichermafRen deskriptiven wie normati-
ven, affirmativen wie kritischen Kategorie zeigt sich etwa bei Rolf Schie-
der, Wieviel Religion vertrigt Deutschland? (Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
2001), S. 119: »Die Weigerung fithrender deutscher Intellektueller der
Nachkriegszeit, sich am Aufbau einer deutschen Zivilreligion zu beteili-

gen, war ihre grofite zivilreligiose Leistung.«

23

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

kenntnis identifizieren darf, sondern »neutral« sein soll — womit ein
formaler Anspruch gesetzt ist, der materialiter immer wieder neu aus-
gestaltet werden muss und an dem die reale Religionspolitik des Staa-
tes zugleich gemessen werden kann. Die in der Achtung der Religions-
freiheit begriindete Sikularitit des Staates fungiert deshalb zunichst
als ein kritisches Prinzip, das den unterschiedlichen Formen der institu-
tionellen Ausgestaltung des Verhiltnisses von Staat und Religionsge-
meinschaften normativ vorausliegt.

2. Uberwindung staatlicher Toleranzpolitik

Um das normative Profil des in der Achtung der Religionsfreiheit be-
griindeten sikularen Rechtsstaats weiter zu verdeutlichen, ist es sinn-
voll, ihn gegeniiber verschiedenen historischen Varianten staatlicher
Toleranzpolitik abzugrenzen. Toleranz und Religionsfreiheit werden
bekanntlich oft in einem Atemzug genannt. Auf den ersten Blick mag
dies plausibel sein, stehen doch beide gemeinsam in Gegnerschaft ge-
gen die religiose bzw. weltanschauliche Intoleranz. Die humanisti-
schen und aufklirerischen Vorkimpfer religioser Toleranz von Sebas-
tian Castellio iiber Bayle und Locke bis zu den franzésischen Enzyklo-
padisten gelten deshalb gemeinhin zugleich als Wegbereiter moderner
Religionsfreiheit.® Auch zeitgendssische muslimische Autoren, die
der Religionsfreiheit aus islamischer Perspektive Unterstiitzung geben
wollen, verweisen gern auf die traditionelle Toleranz des Islams gegen-
uber religiosen Minderheiten und unterstellen dabei, dass Toleranz
und Religionsfreiheit mehr oder minder identisch sind. Bei niherem
Hinsehen zeigt sich jedoch, dass zwischen Toleranz und dem Men-
schenrecht auf Religionsfreiheit ein wesentlicher Unterschied besteht,
ohne dessen Beriicksichtigung eine angemessene Bestimmung des si-
kularen Rechtsstaats nicht gelingen kann.”

16 Vgl dazu grundsitzlich Heinrich Lutz (Hg.), Zur Geschichte der Toleranz
und Religionsfreiheit (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977).
17 Vgl in diesem Sinne auch Joseph Listl, Das Grundrecht der Religionsfrei-

24

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

Die Toleranzpolitik, wie sie in einem christlichen Konfessionsstaat
gegeniiber religiosen Dissidenten méglich war, blieb prinzipiell orien-
tiert an der Differenz von religiéser Wahrheit und Irrtum. Paradigma-
tisch dafiir ist Jesu Gleichnis vom Unkraut unter dem Weizen, ein
klassischer Topos der Toleranzbegriindung, in dem die Knechte ange-
wiesen werden, das Unkraut vorerst nicht zu beseitigen. Der erldutern-
de Hinweis »auf dass ihr nicht zugleich den Weizen ausreifit, wenn ihr
das Unkraut ausjitet«,® macht deutlich, dass dem Unkraut nicht um
seiner selbst willen, sondern nur um des Weizens willen vorliufige
Schonung widerfahren soll. Eine dhnliche Haltung zeigt sich bei Tho-
mas von Aquin. Er verweist zur Begriindung der Toleranz auf den ge-
sellschaftlichen Pragmatismus im Umgang mit dem Ubel der Prostitu-
tion, dessen Beseitigung zwar an sich wiinschenswert, aber nicht im-
mer ohne grofleren Schaden fiir die Gesellschaft durchfithrbar sei.”
Auf diese Weise stellt er klar, dass etwaige Konzessionen gegeniiber
den Ungldubigen allenfalls einen provisorischen Charakter haben kon-
nen, keineswegs aber das prinzipielle Vorrecht des wahren Glaubens
gegeniiber Irrtum und Unglauben in Frage stellen diirfen. Noch die
Toleranzpolitik des aufgeklarten Absolutismus geht typischerweise da-
von aus, dass ein bestimmites religioses Bekenntnis als Norm im Staate

heit in der Rechtsprechung der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland (Ber-
lin: Duncker & Humblot, 1971), S. 10ff.

18 Matthius 13, 29.

19 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica, I1/1I qu. 10, art. 11, resp.: »So
nun dulden auch im Bereich menschlichen Regierens die Vorsteher in
berechtigter Weise manche Ubel, damit Gutes nicht verhindert werde,
oder auch, damit man sich nicht noch schlimmeren Ubeln aussetze. So
sagt z.B. Augustinus: >Entferne die Buhlerinnen aus der menschlichen
Gesellschaft, und du wirst durch die sinnlichen Leidenschaften alles in
Unordnung bringen.< So konnen also die Ungldubigen in ihren Religi-
onsgebriuchen geduldet werden, obwohl sie damit siindigen [...].« Zitiert
nach der zweisprachigen Ausgabe der Albertus-Magnus-Akademie, Wal-
berberg bei Kéln (Miinchen/Salzburg: Gemeinschaftsverlag, 1950), Bd. 15,
S. 225.

25

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

herrscht, so dass andere Konfessionen von vornherein als Normabwei-
chungen gelten, die der Herrscher um des inneren Friedens willen
oder aus merkantilen und demographischen Motiven konzedieren
kann. So hilt die Toleranzresolution Kaiser Josephs II. von 1781 am
Status des Katholizismus als der »dominanten Religion« fest, der allein
»der Vorzug des offentlichen Religionsexercitii verbleiben« soll, wih-
rend den Angehdrigen anderer christlicher Bekenntnisse lediglich »das
Privatexercitium auszuiiben erlaubt« wird.*

Anders als in solchen konfessionsstaatlichen Toleranzkonzeptio-
nen wird im Rahmen der Religionsfreiheit die Differenz von religioser
Wabhrheit und Irrtum als Kriterium staatlichen Handelns bewusst aus-
geklammert. Sie darf fiir die Bestimmung des rechtlichen Status eines
Menschen in der Gesellschaft fortan keine Rolle mehr spielen. Denn
die Religionsfreiheit gewinnt ihren Stellenwert als allgemeines Men-
schenrecht iberhaupt erst dadurch, dass sie einem jeden in Gleichbe-
rechtigung zugesprochen wird,* was nur moglich ist, wenn dem Staat
eine Einteilung der Menschen nach Kriterien der Rechtgliubigkeit
prinzipiell versagt bleibt. Daraus resultiert jenes spezifisch moderne
Prinzip der »respektvollen Nicht-Identifikation«, in dem normativ die
Sakularitit des Rechtsstaates begriindet ist.

Die Religionsfreiheit als Menschenrecht bricht aber nicht nur mit
der konfessionsstaatlichen Form von Toleranz; sie geht auch — was oft
uibersehen wird — iiber eine skeptisch motivierte Toleranz hinaus, fur die
Aufklirer wie Montaigne, Voltaire oder Lessing mit ihrer Kritik an reli-
giosem Dogmatismus stehen.*” Als eine bewusste Option fiir die glei-

20 Zitiert nach: Claudia Herdtle/Thomas Leeb (Hg.), Toleranz. Texte zur
Theorie und politischen Praxis (Stuttgart: Reclam, 1987), S. 773.

21 Zur Trias von Freiheit, Gleichheit, Mitwirkung bzw. Solidaritit als
Strukturprinzip der Menschenrechte vgl. Wolfgang Huber/Ernst Eduard
To6dt, Menschenrechte. Perspektiven einer menschlichen Welt (Stuttgart: Kreuz
Verlag, 1977), S. 8off.; Johannes Schwartlinder, »Demokratie — Verwirk-
lichung oder Gefihrdung der Menschenrechte?«, in: ders. (Hg.), Men-
schenrechte und Demokratie (Kehl/Straflburg: N.P. Engel, 1981), S. 189-221.

22 So duflert Montaigne den Gedanken, dass Anmaflung in Fragen des

26

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

che Freiheit jedes Menschen lasst sich das Recht auf Religionsfreiheit
weder von der milden Duldsamkeit eines Montaigne noch von der
uberlegen distanzierten Ironie Voltaires her angemessen begreifen;
nicht einmal Lessings kimpferischer Anti-Dogmatismus reicht dafiir
aus. Denn ein Staat, der den Menschenrechten verpflichtet ist, kann
sich nicht darauf beschrinken, religiése und weltanschauliche Freiheit
lediglich zuzulassen, sondern steht vor der Aufgabe, ihre Entfaltungs-
chancen nach Mafigabe von Gleichberechtigung aktiv zu sichern.”
Religionsfreiheit soll nicht nur Vorrang gegeniiber pragmatisch-poli-
tischen Gesichtspunkten haben, sondern zugleich rechtsverbindlich ga-
rantiert werden, und zwar als ein Recht, das die Betroffenen ggf. auch
gegen den Staat einklagen kénnen. Menschenrechte und Religionsfrei-
heit stellen somit einen hohen Anspruch. Obwohl dem Staat prinzipiell
keine Verantwortung fiir die Wahrheit der Religion zukommt — darin
besteht seine »Sakularitit« —, ist er doch um der Freiheit der religiésen

Wissens »unsere eigentliche angeborene Krankheit sei«. Michel de Mon-
taigne, Die Essais (Stuttgart: Reclam, 1969), S. 205. Um die Absurditit
kleinkarierter dogmatischer Lehrstreitigkeiten zu karikieren, zeichnet
Voltaire das Bild von Ameisen, die die Zugehorigkeit zum je eigenen
Ameisenhaufen zum Kriterium von Heil und Verdammnis erheben und
einander wechselseitig exkommunizieren. Vgl. Voltaire, »Abhandlung
tiber die Toleranz anldfllich des Todes von Jean Calas (Auszilige)«, in:
Herdtle/Leeb (Hg.) Toleranz, a.a.0., S. 51-55, hier S. 52f. Das bekannteste
Beispiel dogmenkritischer Toleranzbegriindung aber bietet Lessings
Ringparabel, in der der Unterschied zwischen dem echten Ring und sei-
nen Nachahmungen der Sache nach zwar bestehen bleibt, fiir die Men-
schen aber nicht erkennbar ist: »Man untersucht, man zankt, man klagt.
Umsonst; der rechte Ring war nicht erweislich [...] fast so unerweislich,
als uns jetzt der rechte Glaube.« Gotthold Ephraim Lessing, Nathan der
Weise (Stuttgart: Reclam, 1964), S. 8o.

23 Vgl. Klaus Schlaich, »Radikale Trennung und Pluralismus — Zwei Mo-
delle der weltanschaulichen Neutralitit des Staates, in: Paul Mikat (Hg.),
Kirche und Staat in der neueren Entwicklung (Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1980), S. 427-451, hier S. 443ft.

27

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

und nicht-religiésen Uberzeugungen willen zu rechtlichen Gewihrleis-
tungen verpflichtet, die mit einer Politik skeptisch motivierter Toleranz
allein nicht eingeldst werden kénnen.**

Auch gegeniiber der klassischen islamischen Toleranz™ stellt der
sakulare Rechtsstaat mit der Garantie der Religionsfreiheit ein Novum
dar. Dies wird von muslimischen Autoren nicht immer klar genug ge-
sehen. Zwar ist weithin anerkannt, dass die im islamischen Herr-
schaftsgebiet geiibte Toleranz tiber das hinausging, was die mittelal-
terliche bzw. die frithneuzeitliche Christenheit religiosen Minderheiten
einzurdumen bereit war. Die Angehdrigen der dem Islam verwandten
Offenbarungsreligionen konnten als Schutzgenossen (»Dhimmis«) der
Muslime dauerhaft leben und religiése und religionsrechtliche Auto-
nomie genieflen. Ein begrenzter religiéser Pluralismus war in den is-
lamischen Grofreichen iiber die Jahrhunderte hinweg selbstverstindli-
che Realitit. Ann Mayer kommt daher zu dem Fazit: » Despite incidents
of discrimination and mistreatment of non-Muslims, it is fair to say
that the Muslim world, when judged by the standard of the day, gener-
ally showed far greater tolerance and humanity in its treatment of reli-
gious minorities than did the Christian West.«*® Die traditionelle is-
lamische Toleranz gegeniiber vorgingig festgelegten religiésen Grup-
pen ist dennoch historisch und systematisch von anderer Struktur als
die menschenrechtlich gedachte, auf individuelle Gleichberechtigungs-
anspriiche gegriindete Religionsfreiheit. Auflerdem hatte auch die is-

24 Vgl. auch BVerfGE, Bd. 32, S. 98-111, hier S. 106.

25 Vgl. dazu Adel Theodor Khoury, Toleranz im Islam (Miinchen: Kaiser/
Mainz: Griinewald, 1980). Zu den koranischen Grundlagen der islami-
schen Toleranz vgl. Christian W. Troll, »Der Blick des Koran auf andere
Religionen, in: Walter Kerber (Hg.), Wie tolerant ist der Islam? (Miinchen:
Kindt, 1991), S. 47-69. Die Schattenseiten der klassischen islamischen
Toleranzkonzeption betont die Historikerin Bat Ye’or, Der Niedergang des
orientalischen Christentums unter dem Islam (Grifelfing: Resch Verlag,
2002).

26 Ann Elizabeth Mayer, Islam and Human Rights. Tradition and Politics
(Boulder: Westview, 1991), S. 148.

28

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

lamische Toleranz traditionell ihre Grenzen: Ausgeschlossen waren Po-
lytheisten und andere »G6tzenanbeter« sowie vor allem Apostaten, galt
der Abfall vom Islam doch als ein Kapitalverbrechen, vergleichbar dem
Hochverrat. Der im heutigen islamischen Schrifttum viel zitierte Ko-
ranvers 2,256 — »kein Zwang in der Religion« — wurde in langen Pha-
sen der Vergangenheit anscheinend in einer Weise verstanden, die sich
mit der Position des Thomas von Aquin und anderer mittelalterlicher
Kirchenlehrer vergleichen lisst: Nach Thomas durfte zwar keinerlei
Zwang in Richtung auf die Annahme des Glaubens ausgeiibt werden;
mit der einmal geschehenen Annahme des wahren Glaubens war fort-
an der Riickweg aber verschlossen — so wie der Eintritt ins Kloster zwar
freiwillig geschehen, ein Austritt hingegen nicht mdglich sein sollte.*”
Sowohl fiir den traditionellen Islam wie fiir das mittelalterliche Chris-
tentum markierte das Delikt der Apostasie offenbar eine eindeutige
Grenze der Toleranz.*®

Die Religionsfreiheit stellt als allgemeines Menschenrecht einen
Anspruch, der iiber die Toleranzpolitik der Staaten, wie eng oder
pragmatisch, demiitigend oder groflherzig diese auch angelegt sein
mochte, konzeptionell hinausgeht. Sie zielt nicht auf eine graduelle
Erweiterung der Toleranz, sondern formuliert ein neues Grundprinzip,

27 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica I1/11, qu. 10, art. 8: »Von den
Ungldubigen haben einige niemals den Glauben angenommen, wie die
Heiden und Juden. Solche sind denn auf keine Weise zum Glauben zu
notigen, damit sie aus sich heraus glauben; denn Glauben ist eine Sache
des Willens. [...] Es gibt aber andere Ungliubige, die einmal den Glauben
angenommen haben und ihn offen bekennen, wie die Hiretiker und alle
Abtriinnigen. Und solche sind auch mit kérperlichen Mitteln zu nétigen,
zu erfiillen, was sie versprochen, und festzuhalten, was sie ein fiir allemal
angenommen haben.« Zitiert nach der Ausgabe von Walberberg, a.a.O.,
Bd. 15, S. 212f.

28 Dies konzedieren heute auch kritische Muslime wie Mohammed Talbi,
»Religionsfreiheit — eine muslimische Perspektive, in: Johannes Schwart-
lander (Hg.), Freiheit der Religion. Christentum und Islam unter dem An-

spruch der Menschenrechte (Mainz: Griinewald, 1993), S. 53-71, hier S. 64£f.

29

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

das erstmals in der Zeit der groflen demokratischen Revolutionen poli-
tisch zum Durchbruch gelangt ist. Dass den Zeitgenossen der Wandel
von der Toleranz zur Religionsfreiheit durchaus bewusst war, zeigt ei-
ne Aussage des Grafen Mirabeau wihrend der Beratungen tiber die
Menschenrechtserklirung der Franzosischen Revolution: »Das Vor-
handensein einer Autoritit, die die Macht hat zu tolerieren«, so Mira-
beau, »ist ein Verstof} gegen die Gedankenfreiheit, und zwar gerade
dadurch, daf sie toleriert und genauso nicht tolerieren kénnte.«*
Ahnlich hatte zuvor schon Kant die Toleranz als einen »hochmiitigen
Namen« bezeichnet.>° Der schirfste zeitgendssische Kritiker des To-
leranzbegriffs aber war Thomas Paine mit seinem Vorwurf, dass die
Toleranz geradezu blasphemisch sei, weil derjenige, der Toleranz prak-
tiziert, sich damit ein Richteramt nicht nur tiber andere Menschen,
sondern auch iiber Gott anmafit, indem er Gott vorschreibt, welchen
Glauben und welchen Gottesdienst er akzeptieren soll.>' Ganz dhnlich
formuliert heute Mohammed Talbi sein Plidoyer fiir eine Uberwin-
dung der klassischen islamischen Toleranzdoktrin zugunsten der
Menschenrechte. Aus islamischer Sicht betont er, die Religionsfreiheit
sei »ein Akt grundlegender Achtung vor der Souverinitit Gottes und
vor dem Geheimnis seiner Absicht mit dem Menschen«. Und weiter
schreibt er: »Die Freiheit des Menschen achten heifét letztlich, die Ab-
sicht Gottes achten. Ein echter Muslim sein heifdt, sich dem Willen
Gottes unterwerfen.«**

29 Zitiert nach Roman Schnur (Hg.), Zur Geschichte der Erklirung der Men-
schenrechte (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2. Aufl.
1974), S. 121.

30 Kant, Beantwortung der Frage: »Was ist Aufkldrung?« (1784), Akademie
Ausgabe Bd. VIII, S. 33-42, hier S. 0.

31 Vgl. Thomas Paine, The Rights of Man. With an Introduction by Arthur
Seldon (London: J.M. Dent & Sons, 1906), S. 66: »[...] by the same act of
assumed authority by which it tolerates man to pay his worship, it [= toler-
ation, H.B.] presumptuously and blasphemously sets itself up to tolerate
the Almighty to receive it.«

32 Talbi, Religionsfreiheit, a.a.0., S. 71.

30

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. UBERWINDUNG STAATLICHER TOLERANZPOLITIK

Die Religionsfreiheit als Menschenrecht ist eine moderne Idee, die
gegeniiber der vormodernen Toleranzpolitik christlicher oder islami-
scher Prigung einen grundlegend anderen Ansatz bedeutet. Dies an-
zuerkennen heifdt nicht, einer einlinigen Fortschrittsidee zu huldigen.
Ob die moderne Gesellschaft gegeniiber vormodernen Gesellschaften
grundsitzlich iiberlegen ist, stellt eine Frage dar, die angesichts der
vielfiltigen Ambivalenzen der Moderne keine einfache Antwort finden
wird; diese Frage kann auch durchaus offen bleiben.”* Worum es
stattdessen geht, ist die Einsicht, dass in den Auseinandersetzungen
mit Krisen- und Unrechtserfahrungen in den sich modernisierenden
Gesellschaften ein neues Prinzip des politisch-rechtlichen Umgangs
mit Pluralismus entstanden ist, das darauf beruht, die Vielfalt der
Uberzeugungen und Lebensformen als Ausdruck menschlicher Frei-
heit zu respektieren und nach Mafdgabe von Gleichberechtigung unter
rechtlichen Schutz zu stellen. Auf dieser neuen, spezifisch modernen
Grundlage steht der sikulare Rechtsstaat, dessen Durchsetzung inso-
fern zugleich die Uberwindung der staatlichen Toleranzpolitik in Reli-
gionsfragen markiert.}

33 Zum Ort der Menschenrechte in den Ambivalenzen der Moderne vgl.
Heiner Bielefeldt, Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltwei-
ten Freiheitsethos (Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998),
S. 20ff.

34 Wihrend die Toleranz als Maxime staatlicher Religionspolitik tiberholt
ist, kann sie in der innergesellschaftlichen Wahrheitskonkurrenz bzw. im
Zusammenstofl unterschiedlicher Lebensformen durchaus mifigend
wirken und ist insofern keineswegs generell verzichtbar. Zur Bedeutung
der Toleranz vgl. die Beitridge bei Alois Wierlacher (Hg.), Kulturthema To-
leranz. Zur Grundlegung einer interdiszipliniren und interkulturellen Tole-
ranzforschung (Miinchen: iudicium, 1996); Reiner Forst (Hg.), Toleranz.
Philosophische Grundlagen und gesellschafiliche Praxis einer umstrittenen Tu-

gend (Frankfurt a.M.: Campus, 2000).

31

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

3. Praktischer Geltungsvorrang des sikularen Rechts

Der sikulare Rechtsstaat ist bescheiden und anspruchvoll zugleich. Die
Bescheidenheit zeigt sich in der inhaltlichen Selbstbeschrinkung seines
Geltungsanspruchs: Der Staat ist weder Heilsinstrument noch Instanz
einer umfassenden Sinnorientierung. Vielmehr iiberlésst er die Suche
nach Sinn und nach Wahrheit den Menschen, denen es obliegt, als In-
dividuen und in Gemeinschaft mit Anderen in Freiheit ihren Lebens-
weg zu finden. Genau in dieser Option fir die Freiheit der Menschen
zeigt sich zugleich der spezifische Anspruch, den der sikulare Rechts-
staat enthilt. Denn fiir die Ermoglichung der Freiheit, und zwar der
gleichen Freiheit aller, trigt der Staat grundlegende politisch-rechtliche
Verantwortung, die ihrerseits durch die gemeinschaftlich wahrgenom-
mene freie Selbstbestimmung der Rechtsunterworfenen — d.h. demo-
kratisch — legitimiert ist. Demokratie und Freiheitsrechte verweisen
gemeinsam zuletzt auf die Idee der Wiirde des Menschen, die zwar
schon in den Grundschriften verschiedener Religionen und Philoso-
phien aufscheint, in der Moderne aber deutlicher als zuvor aus der Be-
fihigung und Bestimmung des Menschen zur Verantwortung, d.h.
zum Subjekt miindiger Selbst- und Mitverantwortung verstanden wird.?
Die Wiirde des Menschen (die ihrerseits fiir weitergehende religise
oder weltanschauliche Deutungen offen bleibt) stellt das oberste
rechtsethische Prinzip der freiheitlichen Verfassungsordnung dar. Dass
um der »unantastbaren« Wiirde des Menschen willen die rechtliche
Freiheit »unverletzlich« und »unveriuferlich« ist, findet in Artikel 1
des Grundgesetzes prignanten Ausdruck3® Aus dem Mandat des

35 Besonders prignant ist dieser Zusammenhang von Kant herausgearbei-
tet worden, der die innere Einheit von Wiirde und Autonomie betont. Vgl.
dazu Heiner Bielefeldt, Symbolic Representation in Kant’s Practical Philoso-
phy (Cambridge: Cambridge University Press, 2003), S. 53ff.

36 Vgl. Artikel 1 Absatz 1 und 2 GG: »Die Wiirde des Menschen ist unan-

tastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Verpflichtung aller staatlichen

32

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. PRAKTISCHER GELTUNGSVORRANG DES SAKULAREN RECHTS

Staates flir Freiheit und Wiirde des Menschen entspringt das Postulat,
dass dem staatlich gesetzten sikularen Recht ein praktischer Geltungs-
vorrang gebiihrt. Dieser Vorrang besteht auch — und dies ist fiir unse-
ren Zusammenhang entscheidend — gegeniiber etwaigen Vorstellun-
gen eines gottlichen Rechts.

Der beanspruchte praktische Geltungsvorrang des sikularen staat-
lichen Rechts hat zu historischen Konflikten, oft zu regelrechten Kul-
turkimpfen mit denjenigen Religionsgemeinschaften gefiihrt, die ih-
rerseits auf dem Vorrang gottlich offenbarter Gebote oder Rechtsnor-
men bestehen. Der Widerstand der katholischen Kirche, der zur Zeit
der Franzosischen Revolution begann und seinen Hoéhepunkt im be-
riichtigten »Syllabus Errorum« des Papstes Pius IX. von 1864 fand,”
wurde erst auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) offiziell
beendet.® Im islamischen Raum ist das Verhiltnis von religiosem
und sikularem Recht nach wie vor weitgehend ungeklirt; in manchen
Liandern — z.B. in der spitkemalistischen Tiirkei oder im postrevolutio-
niren Iran — finden derzeit heftige politische Auseinandersetzungen
um diese Frage statt.}? Weil man sich itber den Stellenwert des reli-
giosen und des sikularen Rechts im Staat nicht einigen konnte, hat
Israel bis heute keine geschriebene Staatsverfassung.*° Fiir diverse

Gewalt. Das Deutsche Volk bekennt sich darum zu unverletzlichen und
unveriufierlichen Menschenrechten als Grundlage jeder menschlichen
Gemeinschaft, der Gerechtigkeit und des Friedens in der Welt.«

37 Vgl. Konrad Hilpert, Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktuali-
tiit (Diisseldorf: Patmos, 1991), S. 138ff.

38 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde, »Die Bedeutung der Konzilserklirung
iiber die Religionsfreiheit. Uberlegungen 20 Jahre danach, in: ders., Re-
ligionsfreiheit. Die Kirche in der modernen Welt (Freiburg i.Br.: Herder,
1990), S. 59-70.

39 Vgl. Gilles Kepel, Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang
des Islamismus (Minchen/Zirich: Piper, 2001), S. go1ff.; bzw. Navid
Kermani, Iran. Die Revolution der Kinder (Miinchen: C.H. Beck, 2000).

40 Vgl. Natan Lerner, »Der politische Kompromiss: Religion und Staat in

Israel«, in: Juliane Kokott/Beate Rudolf (Hg.), Gesellschaftsgestaltung unter

33

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

fundamentalistische Bewegungen, die in allen religiosen Kontexten
vorkommen, ist die Gegnerschaft zum sikularen Staat geradezu konsti-
tutiv.*”

Dass die Durchsetzung des Geltungsvorrangs sikularen staatlichen
Rechts nicht ohne Auseinandersetzungen mit den Religionsgemein-
schaften geschehen konnte bzw. kann, darf Niemanden iiberraschen.
Gleichwohl haben sich mit der Zeit Wege zur Entschirfung oder auch
zur produktiven Bewiltigung solcher Konflikte finden lassen. Dadurch
ist es moglich geworden, dass z.B. Vertreter der christlichen Kirchen
die Sikularitit von Staat und Recht heute theologisch reflektiert akzep-
tieren. Ahnliche Positionen finden sich auch bei manchen zeitgenssi-
schen muslimischen Denkern (vgl. unten Kap. IV,4). Eine wichtige
Voraussetzung fiir eine produktive Uberwindung der Gegnerschaft ist
die Einsicht, dass der vom Staat beanspruchte Primat des sikularen
Rechts sich auf einen praktischen Geltungsvorrang beschrinkt. Es geht
nicht etwa darum, eine abstrakte Uberlegenheit menschlicher Rechts-
setzungen gegentiber géttlichen Geboten zu behaupten und die Siku-
laritat auf diese Weise zu einer postreligiésen Weltanschauung zu stili-
sieren, die den Religionen ihren Rang und ihre gesellschaftliche Rolle
streitig machen will, wie dies in verschiedenen Fortschrittsideologien
vor allem des 19. Jahrhunderts gedacht war (vgl. dazu unten, Kap.
I11,2). Auch die weltanschauliche Fundamentalopposition von Anthro-
pozentrismus und Theozentrismus, die Bassam Tibi zur Deutung der
Auseinandersetzungen ins Spiel gebracht hat, fithrt in die Irre.** Der
praktische Primat des sikularen Rechts ist vielmehr die politisch-recht-
liche Konsequenz aus der Einsicht, dass religiése Wahrheits- und reli-

dem Einfluss von Grund- und Menschenrechten (Baden-Baden: Nomos,
2001), S. 259-271.

41 Vgl. z.B. Thomas Meyer (Hg.), Fundamentalismus in der modernen Welt
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989); Martin E. Marty/R. Scott Appleby, He-
rausforderung Fundamentalismus. Radikale Christen, Moslems und Juden im
Kampf gegen die Moderne (Frankfurt a.M.: Campus, 1990).

42 Vgl. Bassam Tibi, Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte
(Mtnchen/Ziirich: Piper, 1994), S. 54; 74 u.6.

34

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. PRAKTISCHER GELTUNGSVORRANG DES SAKULAREN RECHTS

gionsrechtliche Geltungsanspriiche (wie immer theozentrisch sie wei-
terhin gedacht sein mogen) stets in menschlicher Interpretation vorliegen
— ein Sachverhalt, der sich in den irreversibel pluralistischen Gesell-
schaften der Moderne deutlicher als je zuvor der Erfahrung aufdringt
und der somit Anlass fiir einen neuen »Gesellschaftsvertrag« auf der
Grundlage der Achtung gleicher Freiheit werden konnte. Wenn der si-
kulare Rechtsstaat mit der Garantie der Religionsfreiheit demnach die
Vielfalt der Uberzeugungen und Lebensformen als Ausdruck menschli-
cher Freiheit und Wiirde anerkennt und schiitzt, schafft er zugleich eine
verbindliche Rahmenordnung, in der Menschen unabhingig von ihren
unterschiedlichen religisen oder nicht-religivsen Uberzeugungen und
Lebensformen gleichberechtigt miteinander leben kénnen.

Fir die Religionsgemeinschaften bedeutet dies Herausforderung
und Chance zugleich. Sie miissen zunichst mit der Tatsache zurecht
kommen, dass ihre jeweilige Wahrheit bzw. Lebensform zwar fiir die
eigenen Anhinger nach wie vor mafigebend ist, dass sie aber nicht
unmittelbar zur Grundlage des politischen Gemeinwesens und sei-
ner Rechtsordnung werden kann. Darin steckt eine Zumutung, die
manchmal als Bedeutungsverlust oder auch als Krinkung des religio-
sen Selbstverstindnisses empfunden worden ist; dies erklirt den oft
lange, teils bis heute anhaltenden oder auch neu aufbrechenden Wi-
derstand gegen den sikularen Staat und seine Rechtsordnung. Die Ori-
entierung an der Freiheit, in deren Namen der praktische Geltungsvor-
rang des sikularen Rechts von Staats wegen vorgebracht wird, gibt den
Religionsgemeinschaften zugleich aber die Chance, ihre eigene religio-
se Praxis deutlicher als zuvor als einen Ausdruck miindiger Verantwor-
tung der Gliaubigen zu verstehen und an diesem Mafistab zu orientie-
ren. Dies bildet den Kern religionsphilosophischer und theologischer
»Aufklirungs, die sich auf hochst unterschiedlichen Wegen vollziehen
kann. Sie ist moglich, insofern die religiosen Quellen fiir eine Wert-
schitzung menschlicher Verantwortung (z.B. als géttlichen Auftrag)
Ankntipfungspunkte bieten, die vom hermeneutischen Standpunkt des
modernen Freiheitsbewusstseins her neu erschlossen werden kénnen.*

43 Vgl. dazu die Beitrdge in: Johannes Schwartlinder (Hg.), Modernes Frei-

35

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )


https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II ZUR BESTIMMUNG DER RECHTSSTAATLICHEN SAKULARITAT

Damit eroffnet sich schlieRlich auch die Perspektive einer produktiven
Auseinandersetzung der Religionsgemeinschaften mit dem politisch-
rechtlichen Freiheitsethos, wie es dem modernen sikularen Rechtsstaat
zugrunde liegt. Auch dabei kommt der Religionsfreiheit eine Schliis-
selfunktion zu. Denn an der Moglichkeit, die Religionsfreiheit — also
eine zunichst politisch-rechtliche Kategorie — auch theologisch zu ak-
zeptieren und zu wiirdigen, erweist sich entscheidend die Gesprichs-
fahigkeit und Gestaltungskraft der Religionsgemeinschaften in der
modernen, pluralistischen Gesellschaft.

heitsethos und christlicher Glaube. Beitrige zur Bestimmung der Menschen-

rechte (Mainz: Grinewald, 1981).

36

- am 13.02.2026, 21:58:26. Gren )



https://doi.org/10.14361/9783839401309-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

