56

Kritik der Gegenwart

die Perspektive der Theorie von jener Position der Erhabenheit ver-
abschiedet, aus der fatalerweise sogar ganze Entwiirfe politischer
Ordnungsmodelle als Ziel erscheinen konnen, kann sie Teil einer
kritischen politischen Praxis der steten Befragung gegebener Insti-
tutionen, Verfahren, Normen und Semantiken werden, die nicht ein
fiir alle Mal gegeben sind, sondern die wir uns stets aufs Neue ge-
ben und zu deren Umarbeitung wir uns immer wieder bereit halten
miissen. Konflikt und Dissens iiber Normen und Verfahren gehoren
daher konstitutiv zur Praxis der Demokratie.*® Die entscheidende
Frage ist deshalb nach meinem Dafiirhalten nicht, ob kritische Be-
fragungen zu wenig fiir das Projekt demokratischen Selbstregierens
sind, sondern vielmehr, ob bislang nicht zu wenig radikale Befra-
gungen im Namen einer kommenden radikaldemokratischen Pra-
xis erfolgen.

c. Corona und das Ende der Wahrheitsskepsis?

Setzt das Virus der Wahrheitsskepsis ein Ende? In Anbetracht des
Bedarfs nach harter, faktengestiitzter medizinischer und natur-
wissenschaftlicher Forschung, der sich angesichts der elementaren
Herausforderungen durch die Corona-Pandemie ergibt, konnte
sich dieser Eindruck leicht aufdringen. Wir haben uns weiter oben
(vgl. 3.a) bereits mit Einschitzungen beschiftigt, die lange vor
der Corona-Krise in der Betonung von Kontingenz und daraus
abgeleiteten wahrheitsskeptischen Uberlegungen nur Spielereien,
ja verantwortungslose Spielereien gesehen haben. Bestitigen sich
solche Einschitzungen seit dem Ausbruch der Pandemie? Und
wer, so lieRe sich im Lichte der Pandemie fragen, will nun noch
ernsthaft daran zweifeln, dass es wissenschaftlich objektiv kon-
statierbare, wahre Fakten gibt, wenn Menschen in grofRer Zahl an
einer Viruserkrankung sterben?

Derlei Einschitzungen haben sich, wie wir ebenfalls oben
sehen konnten, allerdings auch schon vor Corona aus einer teilwei-

26 Vgl. pars pro toto James Tully, Anerkennung und Dialog, 85 und ders., Die Un-
freiheit der Modernen, 131.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

se geradezu karikaturhaften Verzeichnung wahrheitsskeptischer
Positionen gespeist. Aus der — etwa in Foucaults Arbeiten ver-
tretenen — These, dass soziale und politische Verhiltnisse ebenso
wie wissenschaftliche Annahmen kontingent, also historisch wan-
delbar sind, und dass beide Dimensionen, die der sozialen und
politischen Ordnungen und die der wissenschaftlichen Reflexion,
miteinander durch diskursive Machtbeziehungen verbunden sind,
wird dann schnell die polemische Verzeichnung, es wiirde die bloRe
Beliebigkeit von allem und jedem postuliert, die keinerlei objektive
Mafistibe mehr zulasse.”’” Kommen wir — um zur Illustration
eine konkrete wahrheitsskeptische Position heranzuziehen*® - an
dieser Stelle erneut auf Foucaults Wissenschaftstheorie zuriick. In
ihr geht es aber nicht darum, die Beliebigkeit von Sinnordnungen
herauszustellen, sondern vielmehr darum, zu zeigen, dass es sich
bei diesen Sinnordnungen immer auch um historisch wandelbare
Machtordnungen handelt, um die Kimpfe ausgetragen werden.
Diese Spannungsverhiltnisse analysiert Foucault bekanntlich mit
dem Begriff des Diskurses (vgl. Foucault 1971), dem die konflikt-
hafte Dimension der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen
Wahrheitsregimen konstitutiv eingeschrieben ist. Foucaults Wahr-
heitsskepsis fithrt nicht zur Behauptung der Beliebigkeit von
Wahrheit, sondern zu deren historischer Situierung in Machtbe-
ziehungen, die sich und damit bestimmte Regimes der Veridiktion
stabilisieren, die aber ebenso kontestiert werden konnen und
deshalb, wie auch Wahrheit insgesamt, als wandelbar begriffen
werden miissen.?

Pointiert liefle sich im Anschluss an solche Uberlegungen
festhalten, dass der Streit um Wahrheit nicht im Medium einer
durch Objektivitit neutral agierenden wissenschaftlichen Aus-
einandersetzung ausgetragen werden kann, weil so etwas wie

27 Vgl. Paul Boghossian, Angst.

28 Vgl. Paul Veyne, Foucault, Kap. 111

29 Vgl. zu Foucaults Exposition des Begriffs der Veridiktion seine Uberlegun-
gen zum Markt als Regime der Veridiktion in der Vorlesung am Collége de
France vom 17. Januar 1979, die er dann sogleich auch auf andere diskursive

Ordnungen ausweitet, Michel Foucault (2004: 31-38).

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:

57


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Kritik der Gegenwart

wissenschaftliche Objektivitit selbst konstitutiv umstritten bleibt
und weil dieser Streit vor allem nicht in einer von gesellschaftlichen
Einflussnahmen abgeschirmten Sphire der reinen Wissenschaft
stattfindet, sondern selbst in Machtbeziehungen eingelassen ist.
Die Wahrheits- und Objektivitatsskepsis bezieht sich dabei auch
auf diese Beschreibung selbst: Sie kann nicht mit dem Argument
hoherer Einsicht als wahre Beschreibung der Entstehung und des
Wandels von Wissensordnungen auftreten, sondern auch sie ist
Teil einer anhaltenden Kontroverse. Kontroversen wie diese sind,
wie Jacques Derrida in Die unbedingte Universitit nachdriicklich
herausstellt, wesentlich Bestandteil der vielfiltigen Reflexionsbe-
wegungen in den humanities.>

Sicherlich besteht in Zeiten der Pandemie ein erhéhter Be-
darf nach der medizinischen und naturwissenschaftlichen Er-
forschung des Virus, seiner Verbreitungswege und moglicher
Bekimpfungsstrategien. Daraus aber die unhinterfragte Giiltig-
keit eines naturwissenschaftlichen Erkenntnismodells, das sich
auf Objektivitit und vermeintliche Tatsachenwahrheit stiitzt,
abzuleiten, wire fatal. Immer wieder zeigt sich gerade auch an-
gesichts der oft widerspriichlichen Einschitzungen, die sich aus
naturwissenschaftlichen Untersuchungen ableiten lassen, dass
hier grundlegende Fragen beriithrt werden, die sich nicht einfach
durch mehr Forschung klaren lassen, sondern die hiufig auch eine
Kontroverse iiber die Maf’stibe umfassen (miissten), anhand derer
diese Einschitzungen formuliert werden. Der von medizinisch
Forschenden, die sich berechtigterweise nicht politisch zur Verant-
wortung ziehen lassen mochten, hiufig geiuflerte Hinweis, dass
es eine Aufgabenteilung zwischen Wissenschaft und Politik gebe,
der zufolge politische Akteur*innen verantwortliche Entscheidun-
gen auch unter Einbeziehung anderer Gesichtspunkte als solchen
rein wissenschaftlichen Typs treffen miissen, ist nachvollziehbar,
beschreibt die Situation aber unterkomplex. Auch dass dann, wie
etwa in den zumeist sehr differenzierten Einlassungen des Berliner
Virologen Christian Drosten der Fall, ein Bedarf nach der wis-
senschaftlichen Expertise anderer, etwa sozialwissenschaftlicher

30 Vgl.Jacques Derrida, Die unbedingte Universitdt.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

Disziplinen postuliert wird, ist vermutlich gut gemeint, trifft aber
nicht den entscheidenden Punkt. Was vor allem erforderlich ist und
innerhalb eines am Ideal objektiver Wissenschaft ausgerichteten
Diskurses gar nicht erst erschlossen werden kann, ist eine kritische
Reflexion der Beziehung von Maf’stiben - der Objektivitit, des
Erforderlichen usf. - und hegemonialen Sinn- und Machtordnun-
gen. Zu denken ist hier an Fragen wie beispielsweise die folgenden,
auf die sich gerade keine Antworten im Sinne einer objektiven
wissenschaftlichen Einschitzung geben lassen: Wer oder was wird
aus welchen Griinden als systemrelevant verstanden und erfihrt
deshalb eine hoéhere Zuwendung von Ressourcen? Welche Auf-
gaben werden als private, welche als 6ffentliche verstanden und
wer nimmt sich ihrer (z.B. der Kinderbetreuung) aufgrund der
Fortdauer welcher Machtverhiltnisse vor allem an? Wessen Leben
wird aus welchen Griinden in welchem Umfang eingeschrinkt?
Oder auch nicht zuletzt: Wessen Leben wird aus welchen Griinden
groferen Risiken ausgesetzt?®® — Fragen wie diese machen eine
kritische Reflexion der Beurteilungsmafistibe erforderlich, die sich
wenigstens nicht allein — und ich wiirde dafiirhalten: auch nicht
primir — auf erfahrungswissenschaftlich gesicherte Erkenntnisse
stittzen kann.

Nietzsches Wissenschaftsphilosophie kulminiert in der wissen-
schaftsskeptischen These, dass Wissenschaft, die dem eigenen
Anspruch nach Uberzeugungen und Glauben durch Einsichten
und objektive Beurteilungsmaf3stibe zu ersetzen sucht, in letzter
Instanz contre coeur von den alten und lediglich tiberwunden ge-
glaubten Bezugspunkten des Glaubens und der Uberzeugungen
heimgesucht werde.** Wissenschaft ist intern demnach gerade
nicht wissenschaftlich verfasst, sondern folgt einer Glaubenslogik,
die sie dem eigenen Anspruch zufolge gerade zu itberwinden sucht.
Eine solche Wissenschaftskritik ist in teils sehr unterschiedlichen

31 Vgl. zur Frage der Vulnerabilitit des Lebens und der asymmetrischen Vertei-
lung der Risiken insgesamt Judith Butler, Frames of War.
32 Vgl. Friedrich Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, 577, s.a. Fliigel-Martinsen,

Jenseits von Glauben und Wissen, 71ff.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:

59


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Kritik der Gegenwart

Varianten seitdem zwar, prominent u.a. in den Arbeiten Foucaults®
oder auch Habermas’,** immer wieder gegen das am naturwissen-
schaftlichen Ideal ausgerichtete Erkenntnismodell ins Feld gefiihrt
worden, aber fiir das naturwissenschaftliche Selbstverstindnis
im Grunde weitgehend folgenlos geblieben. Solange allerdings
die Residuen des Glaubens in der als objektive Tatsachenanalyse
auftretenden Wissenschaft ausgeblendet werden, versagt sich diese
die erkenntnistheoretischen Mittel einer selbstkritischen Reflexion
der eigenen Maf3stibe. Zwar ist eine Politik, die wissenschaftliche
Einsichten aus instrumentellen und strategischen Griinden einfach
beiseiteschiebt, wie es der Populismus a la Trump aggressiv und
mit klaren strategischen Absichten zelebriert, fraglos unter die
schlimmsten politischen Erscheinungen der Gegenwartswelt zu
rechnen. Allerdings kann das adiquate Gegenprogramm auch nicht
in einer Politik bestehen, die, wie es in der derzeitigen Corona-
Krise vielfach der Fall ist, Wissenschaft als Expertiselieferantin
einzuspannen sucht, um die Entscheidungen an vermeintlich
neutralen und objektiven Mafistiben zu orientieren.

Unter anderem Hannah Arendt verdanken wir den Hinweis,
dass Vorurteile, nach ihrem Verstindnis also Urteile, die sich auf
bereits verfiigbare Maf3stibe stiitzen, nicht per se in allen Hinsich-
ten problematisch, sondern vielmehr durchaus erforderlich sind,
um subjektive und gemeinschaftliche Weltbeziehungen alltiglich
vollziehen und organisieren zu kénnen.** Eine wichtige Uberlegung
Arendts ist aber, dass von Urteilen, die im Modus des Vorurteils

33 Michel Foucault, Lordre du discours und Archiologie des Wissens.

34 Vgl. Jurgen Habermas, Technik und Wissenschaft als ldeologie. Wenn hier Ha-
bermas’ und Foucaults Wissenschaftstheorie beinahe in einem Atemzug ge-
nannt werden, dann ist darauf hinzuweisen, dass beide sehr vieles trennt:
Wahrend Foucault eine wahrheitsskeptische Diskursanalyse und Genealo-
gie wissenschaftlicher Rationalitdt schreibt, die selbst nicht mehr, jeden-
falls nicht bruchlos, als rationale Wissenschaft aufzutreten beansprucht,
dann dient Habermas’ Kritik des naturwissenschaftlichen Erkenntnismo-
dells demgegeniber in erster Linie der Verteidigung eines anderen Ratio-
nalitidtsverstandnisses.

35 Vgl. Hannah Arendt, Was ist Politik?, 20ff.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

vollzogen werden, nur in begrenztem Umfang Gebrauch gemacht
werden darf, soll deren ideologische Verselbstindigung verhin-
dert werden. Gerade in Zeiten der Krise, die immer auch Zeiten
der Orientierungslosigkeit und damit des erhohten Orientie-
rungsbedarfs sind, droht sich die Tendenz zur Verselbstindigung
und Verfestigung von Vorurteilen in besonderem Mafle Bahn zu
brechen.*® Arendts Ausfithrungen zu »Pseudotheorien, die als ge-
schlossene Weltanschauungen oder alles erklirende Ideologien die
gesamte geschichtliche und politische Wirklichkeit zu begreifen
vorgeben«®, lesen sich dabei iibrigens streckenweise auch wie
eine Analyse jener Verschworungstheorien, die sich in den letzten
Jahren einer erschreckenden Beliebtheit erfreuen — und sie zei-
gen, dass diese im Grunde die Form einer manisch gewordenen
Uberakzentuierung des objektiv-wissenschaftlichen Verfahrens der
Subsumtion eines Besonderen unter ein Allgemeines annehmen:
Wo das Urteil auf der Grundlage des Vorurteils aus pragmatischen
Erkenntnisgriinden nur ein Einzelnes, aber nicht noch einmal
den Mafistab beurteilt, wird nun in Verschwérungstheorien eine
vermeintlich Erklirung und Orientierung bietende Uberzeugung
vollig ungepriift und untiberpriifbar zur arkanen Welterklirungs-
formel tiberhoht, in deren Licht den Eingeweihten alles klar werde,
wiahrend die ttbrige Welt weiter im Dunkeln tappe.

Arendt schwebt nun als entscheidende Form des Urteilens in
Situationen, in denen die Orientierungsmafistibe nicht linger
zur Verfigung stehen — was nach ihrer Einschitzung unter Be-
dingungen der modernen Welt im Grunde der Regelfall ist®® -
das mafistabslose Urteilen auf der Grundlage der Urteilskraft vor.
Im Raum des Politischen, so kénnen ihre Uberlegungen zu einer
gemeinschaftlichen Konstitution der Welt verstanden werden,
ist dafur die Etablierung einer offentlichen Sphire der Politik
wesentlich, die sich nicht durch Probleme wie soziale Vertei-
lungsfragen belastet sieht, die, wie sie in ihrem Buch Uber die
Revolution ausfithrt, indem sie Dimensionen des Notwendigen

36 Vgl. Hannah Arendyt, Politik, 21.
37 Hannah Arendt, Politik, 21.
38 Vgl. Hannah Arendst, Politik, 22.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Kritik der Gegenwart

und des Erforderlichen ins Spiel bringen, der freiheitlich welt-
gestaltenden Politik nach Arendts Uberzeugung zum Verhingnis
werden kénnen.* Dies ist der Punkt, an dem es meines Erachtens
auf der Suche nach einer Theorie der kritischen Reflexion von
Maf3stiben nicht linger sinnvoll erscheint, Arendts Uberlegungen
zu folgen, die Fragen der sozialen Ungleichheit ebenso wie Fragen
der rassistischen Ausbeutung und Unterdriickung von afroame-
rikanischen Sklav*innen in ihrem Revolutionsbuch ausblendet.
Wichtig bleibt davon unbenommen nach meinem Dafiirhalten ihre
Uberlegung, dass MafRstibe nicht selbst wiederum auf der Grund-
lage von Mafistiben — wie, im vorliegenden gedanklichen Kontext,
solchen der wissenschaftlichen Objektivitit — kritisch reflektiert
werden konnen, da ja auch diese zur priifenden Disposition stehen.
Allerdings haben die obigen Ausfithrungen zu Foucault bereits an-
gedeutet, dass sich eine Sphire der von sozialen Unterdriickungs-,
Ausbeutungs- und allgemein Ungleichheitsverhiltnissen befreiten
offentlichen Reflexion gerade nicht abtrennen lisst, sondern der
Zusammenhang zwischen Beurteilungsmafistiben, also den nor-
mativen Gehalten von Sinnordnungen, und Machtkonstellationen
kritisch ausgeleuchtet werden muss.

Die Einsicht, dass gerade auch alltigliche Uberzeugungen und
Wahrheiten Ausdruck von hegemonialen Ordnungen sind, hat
mit einer grofRen, bis heute anhaltenden Wirkung der italieni-
sche Marxist Antonio Gramsci in den Diskurs kritischen Denkens
eingespeist. Bei Gramsci steht diese auch fiir eine kritische
Wissenschafts- und Rationalititstheorie wichtige Uberlegung in
dem sehr praktischen Erkenntniszusammenhang der Suche nach
geeigneten revolutiondren Strategien. Gegen die in marxistischen
Diskursen verbreitete Tendenz, Politik, Kultur und Wissenschaft zu
bloflen Epiphinomenen, ja teils nur zu Reflexen einer materiellen
Basis zu erkliren, ist Gramsci auf der Suche nach einer erfolg-
reichen revolutioniren Strategie auf die Bedeutung von weithin
geteilten Uberzeugungen und Wahrheiten gestoflen. In ihnen
bringt sich — so der Kern jener Hegemonietheorie, die dank der

39 Vgl. Hannah Arendt, Uber die Revolution, Kap. 2

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

zentralen Stellung, die ihr Laclau und Mouffe in Hegemonie und
radikale Demokratie (vgl. Laclau/Mouffe 2012) gegeben haben, in
zeitgendssischen Bemithungen um eine kritische politische Theorie
eine prominente Rolle spielt — auf eine gleichsam subkutane und
deshalb nicht auf Anhieb sichtbare Weise die hegemoniale Ord-
nung zum Ausdruck. Oder vielmehr anders herum: Eine Ordnung
erweist sich dann als hegemonial, wenn die fiir sie mafigeblichen
Uberzeugungen zum Alltagsverstand — zum Common Sense — gewor-
den sind. Chantal Mouffe hat so jiingst noch einmal den Erfolg des
neoliberalen Diskurses am Beispiel der Thatcherschen Politik auch
iiber deren Regierungszeit hinaus analysiert, indem sie darlegt,
dass die zentrale Vision des Neoliberalismus im Grof3britannien
der 1990er so »tief im Common Sense verankert [war], dass die
Labour Party, als sie 1997 mit Tony Blair wieder an die Macht kam,
nicht einmal versuchte, die neoliberale Hegemonie in Frage zu
stellen«.*

Gleiches gilt, wie Michel Foucault mithilfe einer Analyse der
Ordnung des Diskurses fiir Wissensordnungen gezeigt hat, auch
fiir wissenschaftliche Wahrheiten, Methodologien und Uberzeu-
gungssysteme: Sie als diskursive Ordnungen zu analysieren, heif3t,
sie als Ausdruck stabilisierter Machtbeziehungen zu begreifen.
Am wirksamsten sind solche Ordnungen, diese Uberlegung teilen
Gramsci und Foucault, wenn die grundlegenden Uberzeugungen
geradezu selbstverstindlich sind, also gar nicht mehr in Frage
gestellt werden. Das ist allerdings nur selten der Fall. In der Regel
haben wir es mit einem komplexen Gefiige von Diskursen und
Gegendiskursen zu tun. In der am Hegemoniebegriff orientierten
Theoriesprache Laclaus und Mouffes handelt es sich dabei um
konkurrierende hegemoniale Projekte.*

Um die Persistenz einer bestehenden Hegemonie zu verstehen,
ist Gramscis Verweis auf den Alltagsverstand wesentlich: Was auf
diese Weise fir wahr gehalten wird, wird nimlich einer kritischen
Reflexion in der Regel gar nicht erst ausgesetzt, schlicht weil es
als selbstverstandlich gilt. Jede ernsthafte kritische Reflexion von

40 Chantal Mouffe, Populismus, 43.
41 Vgl. Ernesto Laclau/Chantal Mouffe, Hegemonie.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:

63


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Kritik der Gegenwart

Mafstiben muss demnach diese gleichsam unsichtbar wirksame
Schutzmembran hegemonialer Wahrheiten durchbrechen, um
herauszustellen, dass gerade auch selbstverstindlich Wirkendes
ein Ausdruck bestehender Machtverhiltnisse ist. Eine solche kriti-
sche Analyse kann aber — das ist in unserem Zusammenhang der
entscheidende Punkt — nicht innerhalb der etablierten Orientie-
rungsrahmen wissenschaftlicher oder politischer Verantwortung
erfolgen, weil sie ja gerade darauf angewiesen ist, iiber diese
Orientierungsrahmen hinauszudenken.

Nicht alle iiber das Bestehende hinausgehenden Gegendis-
kurse sind kritische Analysen oder Bewegungen in irgendeinem
emanzipatorisch zu nennenden Sinne. Die schon linger anhal-
tenden Infragestellungen der liberalen Demokratie durch eine
Allianz von Rechtspopulist*innen bis hin zu Rechtsextremen sind
politische Gegendiskurse — und auch die vielfach verschworungs-
theoretische Anti-Corona-Bewegung, die vor allem in Deutschland
grofien Zulauf erfahren hat, ist eine gegenhegemoniale Bewegung
zur Hegemonie des naturwissenschaftlichen Paradigmas - einen
emanzipatorischen Kern wird man bei dieser Bewegung und ins-
besondere bei den Rechtsextremen, mit denen sie einen offenen
Schulterschluss bewusst in Kauf nimmt, allerdings vergeblich
suchen missen. Gegenhegemonial zu agieren, ist fir sich allein
genommen demnach keineswegs per se in irgendeiner Hinsicht
emanzipatorisch. Und die blofe Eigenschaft, eine bestehende
Ordnung zu kontestieren, kann deshalb auch nicht, wie es ins-
besondere gerne von rechts reklamiert wird, als Legitimation des
eigenen, hiufig mit menschenfeindlicher Gewalt in Wort oder
Tat verbundenen Tuns beansprucht werden. Das heifdt aber auch
keineswegs, dass sich nichts dazu sagen lisst, welche Infrage-
stellungen als emanzipatorische Kritiken zu verstehen sind und
welche nicht. Abschlieffend mochte ich diese wichtige Frage noch
etwas weiterverfolgen, indem ich zwei Aufgaben einer kritischen
politischen Theorie der Pandemie umreife.

Was also wiren mogliche Aufgaben einer kritischen politischen

Theorie der Pandemie? In den vorangegangenen Uberlegungen hat
sich gezeigt, dass eine solche kritische politische Theorie ihren

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

Ort nicht innerhalb eines am naturwissenschaftlichen Erkennt-
nismodell orientierten Wissenschaftsverstindnisses finden kann.
Vielmehr muss sie auch Erkenntnismodelle, Wahrheitsbegriffe und
Beurteilungsmafistibe einer kritischen Befragung unterziehen, die
sich schon allein deshalb nicht innerhalb eines vorab abgesteckten
wissenschaftlichen Rahmens bewegen kann, weil sie ja nicht zuletzt
dessen Beziehung zu hegemonialen gesellschaftlichen Ordnungen
untersuchen muss.

Damit tritt bereits die erste Aufgabe hervor, die eine kritische
politische Theorie im Kontext der Pandemie iibernehmen kann:
Sie ist eine kritische Begleitung gegenwirtiger Entwicklungen,
Entscheidungen und Beurteilungsmafistibe, die im Zuge dieser
Reflexion iiber scheinbar selbstverstindliche Uberzeugungen und
Wahrheiten hinausdenkt, indem sie zeigt, wie diese auf politische
Weise als Folge erfolgreicher hegemonialer politischer Projekte
in die Welt gebracht werden. Gleichzeitig macht sich eine solche
kritische politische Theorie aber auch reflexiv selbst zum Gegen-
stand und stellt ihr eigenes Tun in Frage — um ernsthaft als kritisch
gelten zu konnen, muss sie immer auch eine selbstreflexive Kri-
tik umfassen. Das ist auch ein markanter Unterschied zu jenen
Verschworungstheorien, die heute gerne einen starken Widerhall
in rechten Bewegungen finden: Diese prisentieren sich zwar mit
grofiem Pathos als aufrechter Widerstand und kritische Reflexion
— dass sie das aber keineswegs sind, zeigt sich schon am blofien
Umstand, dass sie sich und ihre eigenen Maf3stibe nicht nur nicht
in Frage zu stellen bereit sind, sondern jeglicher Infragestellung
geradezu entziehen, indem sie behaupten, auf héhere Wahrheiten
zugreifen zu konnen. Sei es das angeblich bessere Wissen, das
die geheimen Zusammenhinge aufdecken soll, oder seien es die
aggressiv und xenophob beanspruchten angeblichen Rechte eines
nationalistisch verstandenen Volkes — stets sind es selbst nicht mehr
befragbare Bezugspunkte, die in Anspruch genommen werden.
Zudem erfolgen diese rechten Infragestellungen im Namen einer
Inanspruchnahme von Rechten, die anderen vorenthalten werden
sollen, wahrend die kritische Perspektive, der ich hier nachspiire,
Machtasymmetrien generell einer unnachgiebigen Infragestellung

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:

65


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Kritik der Gegenwart

unterzieht und nicht auf die Fixierung von Exklusionen oder die
Verteidigung von Privilegien zielt.

Besteht die erste Aufgabe demnach in einer kritischen Reflexi-
on von selbstverstindlich in Anspruch Genommenem, das auf seine
Situierung in Machtbeziehungen hin befragt wird und dem so der
Anschein des Selbstverstindlichen abgestreift werden kann, so ist
die zweite Aufgabe, die sich in den letzten Uberlegungen bereits
angedeutet hat, diagnostischer Art, indem es nun die Folgen der
Asymmetrien dieser Machtbeziehungen sind, die in den Fokus ge-
riickt werden. Auch in der medialen Berichterstattung ist zu Recht
vielfach darauf hingewiesen worden, dass sich in der Corona-Krise
Asymmetrien verstirken oder alte Asymmetrien wieder revitalisiert
werden. Zu denken ist dabei etwa an das Beispiel der afroameri-
kanischen Bevolkerung in den USA, die in vielerlei Hinsicht stir-
ker von der Pandemie betroffen ist, da sie aufgrund ihrer sozio-
6konomischen Stellung mehr und stirkere Erkrankungen, daher
auch mehr Todesfille zu beklagen hat und, mit Blick auf die Kon-
sequenzen der Pandemiebekimpfung, héher von Arbeitslosigkeit
betroffen ist. In Deutschland lief3 sich in der Situation des Lock-
downs im Frithjahr 2020 und der auch iiber ihn hinaus anhalten-
den Schliefung von Kinderbetreuungseinrichtungen und Schulen
die Riickkehr zur alten, offensichtlich vorschnell iiberwunden ge-
glaubten Praxis der Privatisierung von Elternlasten beobachten, die
hiufig stirker zu Lasten von Frauen ging - als besonders eindriick-
liche Gruppe sei hier nur auf die mehrheitlich weiblichen Alleiner-
ziehenden verwiesen, die mit den Folgen der SchlieRung im Wort-
sinn allein gelassen wurden.

Mag Theorie auch, wie Hegel einmal iiber die Erkenntnisper-
spektive der Philosophie festhielt, darauf angewiesen sein, dass
sich eine Entwicklung bereits vollzogen hat, um erkannt werden
zu kénnen, »da die Eule der Minerva [...] erst mit der einbrechen-
den Dimmerung ihren Flug«** beginnt, so lassen sich dennoch
Entwicklungstendenzen kritisch beobachten. Im Falle der Corona-
Pandemie bedarf es jedenfalls keiner hellseherischen Fihigkeiten,
um zu der Einschitzung zu gelangen, dass Corona strukturelle

42 GW.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, 28

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Jenseits von Wahrheit?

Asymmetrien und die mit ihnen einhergehenden Ungerechtigkei-
ten verstirken wird. Konnte es zu Beginn der Pandemie daher noch
so scheinen, als wiirden womoglich auch die Forschungsperspek-
tiven kritischer Politischer Theorie nun auf unerwartbare Weise
neu ausgerichtet werden miissen, so zeigt sich in ihrem Fortgang
zunehmend, dass Themen, deren sich kontingenztheoretische
Ansitze kritischen politischen Denkens mit grofem Nachdruck
annehmen - wie etwa der wiedererstarkte Nationalismus, die
Exklusion von Anderen, strukturelle Ungerechtigkeiten, Armut
und soziodkonomische Prekarisierung, Homophobie, Rassismus
oder patriarchale Heteronormativitit — auch im Kontext der
Pandemie aktuell bleiben und eine kritische Reflexion unserer
Gegenwartsgesellschaften erforderlich machen.

In den nun folgenden Kapiteln wird es darum gehen, die Per-
spektiven und Méglichkeiten kritischer Reflexionen an verschiede-
nen Gegenstandsbereichen auszuloten. Mit der kritisch-diagnosti-
schen Aufgabe von Gegenwartsbefragungen verbindet sich so auch
die Moglichkeit, den Perspektiven demokratischer Gestaltung we-
nigstens ex negativo — in Form von Infragestellungen — nachzuspii-
ren.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. Acce:

67


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33.



https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

