
56 Kritik der Gegenwart

die Perspektive der Theorie von jener Position der Erhabenheit ver-

abschiedet, aus der fatalerweise sogar ganze Entwürfe politischer

Ordnungsmodelle als Ziel erscheinen können, kann sie Teil einer

kritischen politischen Praxis der steten Befragung gegebener Insti-

tutionen, Verfahren,Normen und Semantikenwerden, die nicht ein

für alle Mal gegeben sind, sondern die wir uns stets aufs Neue ge-

ben und zu deren Umarbeitung wir uns immer wieder bereit halten

müssen. Konflikt und Dissens über Normen und Verfahren gehören

daher konstitutiv zur Praxis der Demokratie.26 Die entscheidende

Frage ist deshalb nach meinem Dafürhalten nicht, ob kritische Be-

fragungen zuwenig für das Projekt demokratischen Selbstregierens

sind, sondern vielmehr, ob bislang nicht zu wenig radikale Befra-

gungen im Namen einer kommenden radikaldemokratischen Pra-

xis erfolgen.

c. Corona und das Ende der Wahrheitsskepsis?

Setzt das Virus der Wahrheitsskepsis ein Ende? In Anbetracht des

Bedarfs nach harter, faktengestützter medizinischer und natur-

wissenschaftlicher Forschung, der sich angesichts der elementaren

Herausforderungen durch die Corona-Pandemie ergibt, könnte

sich dieser Eindruck leicht aufdrängen. Wir haben uns weiter oben

(vgl. 3.a) bereits mit Einschätzungen beschäftigt, die lange vor

der Corona-Krise in der Betonung von Kontingenz und daraus

abgeleiteten wahrheitsskeptischen Überlegungen nur Spielereien,

ja verantwortungslose Spielereien gesehen haben. Bestätigen sich

solche Einschätzungen seit dem Ausbruch der Pandemie? Und

wer, so ließe sich im Lichte der Pandemie fragen, will nun noch

ernsthaft daran zweifeln, dass es wissenschaftlich objektiv kon-

statierbare, wahre Fakten gibt, wenn Menschen in großer Zahl an

einer Viruserkrankung sterben?

Derlei Einschätzungen haben sich, wie wir ebenfalls oben

sehen konnten, allerdings auch schon vor Corona aus einer teilwei-

26 Vgl. pars pro toto James Tully, Anerkennung und Dialog, 85 und ders., Die Un-

freiheit der Modernen, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 57

se geradezu karikaturhaften Verzeichnung wahrheitsskeptischer

Positionen gespeist. Aus der – etwa in Foucaults Arbeiten ver-

tretenen – These, dass soziale und politische Verhältnisse ebenso

wie wissenschaftliche Annahmen kontingent, also historisch wan-

delbar sind, und dass beide Dimensionen, die der sozialen und

politischen Ordnungen und die der wissenschaftlichen Reflexion,

miteinander durch diskursive Machtbeziehungen verbunden sind,

wird dann schnell die polemische Verzeichnung, es würde die bloße

Beliebigkeit von allem und jedem postuliert, die keinerlei objektive

Maßstäbe mehr zulasse.27 Kommen wir – um zur Illustration

eine konkrete wahrheitsskeptische Position heranzuziehen28 – an

dieser Stelle erneut auf Foucaults Wissenschaftstheorie zurück. In

ihr geht es aber nicht darum, die Beliebigkeit von Sinnordnungen

herauszustellen, sondern vielmehr darum, zu zeigen, dass es sich

bei diesen Sinnordnungen immer auch um historisch wandelbare

Machtordnungen handelt, um die Kämpfe ausgetragen werden.

Diese Spannungsverhältnisse analysiert Foucault bekanntlich mit

dem Begriff des Diskurses (vgl. Foucault 1971), dem die konflikt-

hafte Dimension der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen

Wahrheitsregimen konstitutiv eingeschrieben ist. Foucaults Wahr-

heitsskepsis führt nicht zur Behauptung der Beliebigkeit von

Wahrheit, sondern zu deren historischer Situierung in Machtbe-

ziehungen, die sich und damit bestimmte Regimes der Veridiktion

stabilisieren, die aber ebenso kontestiert werden können und

deshalb, wie auch Wahrheit insgesamt, als wandelbar begriffen

werden müssen.29

Pointiert ließe sich im Anschluss an solche Überlegungen

festhalten, dass der Streit um Wahrheit nicht im Medium einer

durch Objektivität neutral agierenden wissenschaftlichen Aus-

einandersetzung ausgetragen werden kann, weil so etwas wie

27 Vgl. Paul Boghossian, Angst.

28 Vgl. Paul Veyne, Foucault, Kap. III

29 Vgl. zu Foucaults Exposition des Begriffs der Veridiktion seine Überlegun-

gen zum Markt als Regime der Veridiktion in der Vorlesung am Collège de

France vom 17. Januar 1979, die er dann sogleich auch auf andere diskursive

Ordnungen ausweitet, Michel Foucault (2004: 31-38).

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Kritik der Gegenwart

wissenschaftliche Objektivität selbst konstitutiv umstritten bleibt

und weil dieser Streit vor allem nicht in einer von gesellschaftlichen

Einflussnahmen abgeschirmten Sphäre der reinen Wissenschaft

stattfindet, sondern selbst in Machtbeziehungen eingelassen ist.

Die Wahrheits- und Objektivitätsskepsis bezieht sich dabei auch

auf diese Beschreibung selbst: Sie kann nicht mit dem Argument

höherer Einsicht als wahre Beschreibung der Entstehung und des

Wandels von Wissensordnungen auftreten, sondern auch sie ist

Teil einer anhaltenden Kontroverse. Kontroversen wie diese sind,

wie Jacques Derrida in Die unbedingte Universität nachdrücklich

herausstellt, wesentlich Bestandteil der vielfältigen Reflexionsbe-

wegungen in den humanities.30

Sicherlich besteht in Zeiten der Pandemie ein erhöhter Be-

darf nach der medizinischen und naturwissenschaftlichen Er-

forschung des Virus, seiner Verbreitungswege und möglicher

Bekämpfungsstrategien. Daraus aber die unhinterfragte Gültig-

keit eines naturwissenschaftlichen Erkenntnismodells, das sich

auf Objektivität und vermeintliche Tatsachenwahrheit stützt,

abzuleiten, wäre fatal. Immer wieder zeigt sich gerade auch an-

gesichts der oft widersprüchlichen Einschätzungen, die sich aus

naturwissenschaftlichen Untersuchungen ableiten lassen, dass

hier grundlegende Fragen berührt werden, die sich nicht einfach

durch mehr Forschung klären lassen, sondern die häufig auch eine

Kontroverse über die Maßstäbe umfassen (müssten), anhand derer

diese Einschätzungen formuliert werden. Der von medizinisch

Forschenden, die sich berechtigterweise nicht politisch zur Verant-

wortung ziehen lassen möchten, häufig geäußerte Hinweis, dass

es eine Aufgabenteilung zwischen Wissenschaft und Politik gebe,

der zufolge politische Akteur*innen verantwortliche Entscheidun-

gen auch unter Einbeziehung anderer Gesichtspunkte als solchen

rein wissenschaftlichen Typs treffen müssen, ist nachvollziehbar,

beschreibt die Situation aber unterkomplex. Auch dass dann, wie

etwa in den zumeist sehr differenzierten Einlassungen des Berliner

Virologen Christian Drosten der Fall, ein Bedarf nach der wis-

senschaftlichen Expertise anderer, etwa sozialwissenschaftlicher

30 Vgl. Jacques Derrida, Die unbedingte Universität.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 59

Disziplinen postuliert wird, ist vermutlich gut gemeint, trifft aber

nicht den entscheidenden Punkt.Was vor allem erforderlich ist und

innerhalb eines am Ideal objektiver Wissenschaft ausgerichteten

Diskurses gar nicht erst erschlossen werden kann, ist eine kritische

Reflexion der Beziehung von Maßstäben – der Objektivität, des

Erforderlichen usf. – und hegemonialen Sinn- und Machtordnun-

gen. Zu denken ist hier an Fragen wie beispielsweise die folgenden,

auf die sich gerade keine Antworten im Sinne einer objektiven

wissenschaftlichen Einschätzung geben lassen: Wer oder was wird

aus welchen Gründen als systemrelevant verstanden und erfährt

deshalb eine höhere Zuwendung von Ressourcen? Welche Auf-

gaben werden als private, welche als öffentliche verstanden und

wer nimmt sich ihrer (z.B. der Kinderbetreuung) aufgrund der

Fortdauer welcher Machtverhältnisse vor allem an? Wessen Leben

wird aus welchen Gründen in welchem Umfang eingeschränkt?

Oder auch nicht zuletzt: Wessen Leben wird aus welchen Gründen

größeren Risiken ausgesetzt?31 – Fragen wie diese machen eine

kritische Reflexion der Beurteilungsmaßstäbe erforderlich, die sich

wenigstens nicht allein – und ich würde dafürhalten: auch nicht

primär – auf erfahrungswissenschaftlich gesicherte Erkenntnisse

stützen kann.

 

Nietzsches Wissenschaftsphilosophie kulminiert in der wissen-

schaftsskeptischen These, dass Wissenschaft, die dem eigenen

Anspruch nach Überzeugungen und Glauben durch Einsichten

und objektive Beurteilungsmaßstäbe zu ersetzen sucht, in letzter

Instanz contre coeur von den alten und lediglich überwunden ge-

glaubten Bezugspunkten des Glaubens und der Überzeugungen

heimgesucht werde.32 Wissenschaft ist intern demnach gerade

nicht wissenschaftlich verfasst, sondern folgt einer Glaubenslogik,

die sie dem eigenen Anspruch zufolge gerade zu überwinden sucht.

Eine solche Wissenschaftskritik ist in teils sehr unterschiedlichen

31 Vgl. zur Frage der Vulnerabilität des Lebens und der asymmetrischen Vertei-

lung der Risiken insgesamt Judith Butler, Frames of War.

32 Vgl. FriedrichNietzsche,Die fröhlicheWissenschaft, 577, s.a. Flügel-Martinsen,

Jenseits von Glauben undWissen, 71ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Kritik der Gegenwart

Varianten seitdem zwar, prominent u.a. in den Arbeiten Foucaults33

oder auch Habermas’,34 immer wieder gegen das am naturwissen-

schaftlichen Ideal ausgerichtete Erkenntnismodell ins Feld geführt

worden, aber für das naturwissenschaftliche Selbstverständnis

im Grunde weitgehend folgenlos geblieben. Solange allerdings

die Residuen des Glaubens in der als objektive Tatsachenanalyse

auftretendenWissenschaft ausgeblendet werden, versagt sich diese

die erkenntnistheoretischen Mittel einer selbstkritischen Reflexion

der eigenen Maßstäbe. Zwar ist eine Politik, die wissenschaftliche

Einsichten aus instrumentellen und strategischen Gründen einfach

beiseiteschiebt, wie es der Populismus à la Trump aggressiv und

mit klaren strategischen Absichten zelebriert, fraglos unter die

schlimmsten politischen Erscheinungen der Gegenwartswelt zu

rechnen. Allerdings kann das adäquate Gegenprogramm auch nicht

in einer Politik bestehen, die, wie es in der derzeitigen Corona-

Krise vielfach der Fall ist, Wissenschaft als Expertiselieferantin

einzuspannen sucht, um die Entscheidungen an vermeintlich

neutralen und objektiven Maßstäben zu orientieren.

Unter anderem Hannah Arendt verdanken wir den Hinweis,

dass Vorurteile, nach ihrem Verständnis also Urteile, die sich auf

bereits verfügbare Maßstäbe stützen, nicht per se in allen Hinsich-

ten problematisch, sondern vielmehr durchaus erforderlich sind,

um subjektive und gemeinschaftliche Weltbeziehungen alltäglich

vollziehen und organisieren zu können.35 Eine wichtige Überlegung

Arendts ist aber, dass von Urteilen, die im Modus des Vorurteils

33 Michel Foucault, L’ordre du discours und Archäologie des Wissens.

34 Vgl. Jürgen Habermas, Technik und Wissenschaft als Ideologie.Wenn hier Ha-

bermas’ und FoucaultsWissenschaftstheorie beinahe in einemAtemzug ge-

nannt werden, dann ist darauf hinzuweisen, dass beide sehr vieles trennt:

Während Foucault eine wahrheitsskeptische Diskursanalyse und Genealo-

gie wissenschaftlicher Rationalität schreibt, die selbst nicht mehr, jeden-

falls nicht bruchlos, als rationale Wissenschaft aufzutreten beansprucht,

dann dient Habermas’ Kritik des naturwissenschaftlichen Erkenntnismo-

dells demgegenüber in erster Linie der Verteidigung eines anderen Ratio-

nalitätsverständnisses.

35 Vgl. Hannah Arendt,Was ist Politik?, 20ff.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 61

vollzogen werden, nur in begrenztem Umfang Gebrauch gemacht

werden darf, soll deren ideologische Verselbständigung verhin-

dert werden. Gerade in Zeiten der Krise, die immer auch Zeiten

der Orientierungslosigkeit und damit des erhöhten Orientie-

rungsbedarfs sind, droht sich die Tendenz zur Verselbständigung

und Verfestigung von Vorurteilen in besonderem Maße Bahn zu

brechen.36 Arendts Ausführungen zu »Pseudotheorien, die als ge-

schlossene Weltanschauungen oder alles erklärende Ideologien die

gesamte geschichtliche und politische Wirklichkeit zu begreifen

vorgeben«37, lesen sich dabei übrigens streckenweise auch wie

eine Analyse jener Verschwörungstheorien, die sich in den letzten

Jahren einer erschreckenden Beliebtheit erfreuen – und sie zei-

gen, dass diese im Grunde die Form einer manisch gewordenen

Überakzentuierung des objektiv-wissenschaftlichen Verfahrens der

Subsumtion eines Besonderen unter ein Allgemeines annehmen:

Wo das Urteil auf der Grundlage des Vorurteils aus pragmatischen

Erkenntnisgründen nur ein Einzelnes, aber nicht noch einmal

den Maßstab beurteilt, wird nun in Verschwörungstheorien eine

vermeintlich Erklärung und Orientierung bietende Überzeugung

völlig ungeprüft und unüberprüfbar zur arkanen Welterklärungs-

formel überhöht, in deren Licht den Eingeweihten alles klar werde,

während die übrige Welt weiter im Dunkeln tappe.

Arendt schwebt nun als entscheidende Form des Urteilens in

Situationen, in denen die Orientierungsmaßstäbe nicht länger

zur Verfügung stehen – was nach ihrer Einschätzung unter Be-

dingungen der modernen Welt im Grunde der Regelfall ist38 –

das maßstabslose Urteilen auf der Grundlage der Urteilskraft vor.

Im Raum des Politischen, so können ihre Überlegungen zu einer

gemeinschaftlichen Konstitution der Welt verstanden werden,

ist dafür die Etablierung einer öffentlichen Sphäre der Politik

wesentlich, die sich nicht durch Probleme wie soziale Vertei-

lungsfragen belastet sieht, die, wie sie in ihrem Buch Über die

Revolution ausführt, indem sie Dimensionen des Notwendigen

36 Vgl. Hannah Arendt, Politik, 21.

37 Hannah Arendt, Politik, 21.

38 Vgl. Hannah Arendt, Politik, 22.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Kritik der Gegenwart

und des Erforderlichen ins Spiel bringen, der freiheitlich welt-

gestaltenden Politik nach Arendts Überzeugung zum Verhängnis

werden können.39 Dies ist der Punkt, an dem es meines Erachtens

auf der Suche nach einer Theorie der kritischen Reflexion von

Maßstäben nicht länger sinnvoll erscheint, Arendts Überlegungen

zu folgen, die Fragen der sozialen Ungleichheit ebenso wie Fragen

der rassistischen Ausbeutung und Unterdrückung von afroame-

rikanischen Sklav*innen in ihrem Revolutionsbuch ausblendet.

Wichtig bleibt davon unbenommen nach meinem Dafürhalten ihre

Überlegung, dass Maßstäbe nicht selbst wiederum auf der Grund-

lage von Maßstäben – wie, im vorliegenden gedanklichen Kontext,

solchen der wissenschaftlichen Objektivität – kritisch reflektiert

werden können, da ja auch diese zur prüfenden Disposition stehen.

Allerdings haben die obigen Ausführungen zu Foucault bereits an-

gedeutet, dass sich eine Sphäre der von sozialen Unterdrückungs-,

Ausbeutungs- und allgemein Ungleichheitsverhältnissen befreiten

öffentlichen Reflexion gerade nicht abtrennen lässt, sondern der

Zusammenhang zwischen Beurteilungsmaßstäben, also den nor-

mativen Gehalten von Sinnordnungen, und Machtkonstellationen

kritisch ausgeleuchtet werden muss.

 

Die Einsicht, dass gerade auch alltägliche Überzeugungen und

Wahrheiten Ausdruck von hegemonialen Ordnungen sind, hat

mit einer großen, bis heute anhaltenden Wirkung der italieni-

sche Marxist Antonio Gramsci in den Diskurs kritischen Denkens

eingespeist. Bei Gramsci steht diese auch für eine kritische

Wissenschafts- und Rationalitätstheorie wichtige Überlegung in

dem sehr praktischen Erkenntniszusammenhang der Suche nach

geeigneten revolutionären Strategien. Gegen die in marxistischen

Diskursen verbreitete Tendenz, Politik, Kultur undWissenschaft zu

bloßen Epiphänomenen, ja teils nur zu Reflexen einer materiellen

Basis zu erklären, ist Gramsci auf der Suche nach einer erfolg-

reichen revolutionären Strategie auf die Bedeutung von weithin

geteilten Überzeugungen und Wahrheiten gestoßen. In ihnen

bringt sich – so der Kern jener Hegemonietheorie, die dank der

39 Vgl. Hannah Arendt, Über die Revolution, Kap. 2

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 63

zentralen Stellung, die ihr Laclau und Mouffe in Hegemonie und

radikale Demokratie (vgl. Laclau/Mouffe 2012) gegeben haben, in

zeitgenössischen Bemühungen um eine kritische politischeTheorie

eine prominente Rolle spielt – auf eine gleichsam subkutane und

deshalb nicht auf Anhieb sichtbare Weise die hegemoniale Ord-

nung zum Ausdruck. Oder vielmehr anders herum: Eine Ordnung

erweist sich dann als hegemonial, wenn die für sie maßgeblichen

Überzeugungen zumAlltagsverstand – zum Common Sense –gewor-

den sind. Chantal Mouffe hat so jüngst noch einmal den Erfolg des

neoliberalen Diskurses am Beispiel der Thatcherschen Politik auch

über deren Regierungszeit hinaus analysiert, indem sie darlegt,

dass die zentrale Vision des Neoliberalismus im Großbritannien

der 1990er so »tief im Common Sense verankert [war], dass die

Labour Party, als sie 1997 mit Tony Blair wieder an die Macht kam,

nicht einmal versuchte, die neoliberale Hegemonie in Frage zu

stellen«.40

Gleiches gilt, wie Michel Foucault mithilfe einer Analyse der

Ordnung des Diskurses für Wissensordnungen gezeigt hat, auch

für wissenschaftliche Wahrheiten, Methodologien und Überzeu-

gungssysteme: Sie als diskursive Ordnungen zu analysieren, heißt,

sie als Ausdruck stabilisierter Machtbeziehungen zu begreifen.

Am wirksamsten sind solche Ordnungen, diese Überlegung teilen

Gramsci und Foucault, wenn die grundlegenden Überzeugungen

geradezu selbstverständlich sind, also gar nicht mehr in Frage

gestellt werden. Das ist allerdings nur selten der Fall. In der Regel

haben wir es mit einem komplexen Gefüge von Diskursen und

Gegendiskursen zu tun. In der am Hegemoniebegriff orientierten

Theoriesprache Laclaus und Mouffes handelt es sich dabei um

konkurrierende hegemoniale Projekte.41

Um die Persistenz einer bestehenden Hegemonie zu verstehen,

ist Gramscis Verweis auf den Alltagsverstand wesentlich: Was auf

diese Weise für wahr gehalten wird, wird nämlich einer kritischen

Reflexion in der Regel gar nicht erst ausgesetzt, schlicht weil es

als selbstverständlich gilt. Jede ernsthafte kritische Reflexion von

40 Chantal Mouffe, Populismus, 43.

41 Vgl. Ernesto Laclau/Chantal Mouffe, Hegemonie.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Kritik der Gegenwart

Maßstäben muss demnach diese gleichsam unsichtbar wirksame

Schutzmembran hegemonialer Wahrheiten durchbrechen, um

herauszustellen, dass gerade auch selbstverständlich Wirkendes

ein Ausdruck bestehender Machtverhältnisse ist. Eine solche kriti-

sche Analyse kann aber – das ist in unserem Zusammenhang der

entscheidende Punkt – nicht innerhalb der etablierten Orientie-

rungsrahmen wissenschaftlicher oder politischer Verantwortung

erfolgen, weil sie ja gerade darauf angewiesen ist, über diese

Orientierungsrahmen hinauszudenken.

Nicht alle über das Bestehende hinausgehenden Gegendis-

kurse sind kritische Analysen oder Bewegungen in irgendeinem

emanzipatorisch zu nennenden Sinne. Die schon länger anhal-

tenden Infragestellungen der liberalen Demokratie durch eine

Allianz von Rechtspopulist*innen bis hin zu Rechtsextremen sind

politische Gegendiskurse – und auch die vielfach verschwörungs-

theoretische Anti-Corona-Bewegung, die vor allem in Deutschland

großen Zulauf erfahren hat, ist eine gegenhegemoniale Bewegung

zur Hegemonie des naturwissenschaftlichen Paradigmas – einen

emanzipatorischen Kern wird man bei dieser Bewegung und ins-

besondere bei den Rechtsextremen, mit denen sie einen offenen

Schulterschluss bewusst in Kauf nimmt, allerdings vergeblich

suchen müssen. Gegenhegemonial zu agieren, ist für sich allein

genommen demnach keineswegs per se in irgendeiner Hinsicht

emanzipatorisch. Und die bloße Eigenschaft, eine bestehende

Ordnung zu kontestieren, kann deshalb auch nicht, wie es ins-

besondere gerne von rechts reklamiert wird, als Legitimation des

eigenen, häufig mit menschenfeindlicher Gewalt in Wort oder

Tat verbundenen Tuns beansprucht werden. Das heißt aber auch

keineswegs, dass sich nichts dazu sagen lässt, welche Infrage-

stellungen als emanzipatorische Kritiken zu verstehen sind und

welche nicht. Abschließend möchte ich diese wichtige Frage noch

etwas weiterverfolgen, indem ich zwei Aufgaben einer kritischen

politischen Theorie der Pandemie umreiße.

 

Was also wären mögliche Aufgaben einer kritischen politischen

Theorie der Pandemie? In den vorangegangenen Überlegungen hat

sich gezeigt, dass eine solche kritische politische Theorie ihren

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 65

Ort nicht innerhalb eines am naturwissenschaftlichen Erkennt-

nismodell orientierten Wissenschaftsverständnisses finden kann.

Vielmehr muss sie auch Erkenntnismodelle, Wahrheitsbegriffe und

Beurteilungsmaßstäbe einer kritischen Befragung unterziehen, die

sich schon allein deshalb nicht innerhalb eines vorab abgesteckten

wissenschaftlichen Rahmens bewegen kann, weil sie ja nicht zuletzt

dessen Beziehung zu hegemonialen gesellschaftlichen Ordnungen

untersuchen muss.

Damit tritt bereits die erste Aufgabe hervor, die eine kritische

politische Theorie im Kontext der Pandemie übernehmen kann:

Sie ist eine kritische Begleitung gegenwärtiger Entwicklungen,

Entscheidungen und Beurteilungsmaßstäbe, die im Zuge dieser

Reflexion über scheinbar selbstverständliche Überzeugungen und

Wahrheiten hinausdenkt, indem sie zeigt, wie diese auf politische

Weise als Folge erfolgreicher hegemonialer politischer Projekte

in die Welt gebracht werden. Gleichzeitig macht sich eine solche

kritische politische Theorie aber auch reflexiv selbst zum Gegen-

stand und stellt ihr eigenes Tun in Frage – um ernsthaft als kritisch

gelten zu können, muss sie immer auch eine selbstreflexive Kri-

tik umfassen. Das ist auch ein markanter Unterschied zu jenen

Verschwörungstheorien, die heute gerne einen starken Widerhall

in rechten Bewegungen finden: Diese präsentieren sich zwar mit

großem Pathos als aufrechter Widerstand und kritische Reflexion

– dass sie das aber keineswegs sind, zeigt sich schon am bloßen

Umstand, dass sie sich und ihre eigenen Maßstäbe nicht nur nicht

in Frage zu stellen bereit sind, sondern jeglicher Infragestellung

geradezu entziehen, indem sie behaupten, auf höhere Wahrheiten

zugreifen zu können. Sei es das angeblich bessere Wissen, das

die geheimen Zusammenhänge aufdecken soll, oder seien es die

aggressiv und xenophob beanspruchten angeblichen Rechte eines

nationalistisch verstandenenVolkes – stets sind es selbst nichtmehr

befragbare Bezugspunkte, die in Anspruch genommen werden.

Zudem erfolgen diese rechten Infragestellungen im Namen einer

Inanspruchnahme von Rechten, die anderen vorenthalten werden

sollen, während die kritische Perspektive, der ich hier nachspüre,

Machtasymmetrien generell einer unnachgiebigen Infragestellung

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Kritik der Gegenwart

unterzieht und nicht auf die Fixierung von Exklusionen oder die

Verteidigung von Privilegien zielt.

Besteht die erste Aufgabe demnach in einer kritischen Reflexi-

on von selbstverständlich in Anspruch Genommenem, das auf seine

Situierung in Machtbeziehungen hin befragt wird und dem so der

Anschein des Selbstverständlichen abgestreift werden kann, so ist

die zweite Aufgabe, die sich in den letzten Überlegungen bereits

angedeutet hat, diagnostischer Art, indem es nun die Folgen der

Asymmetrien dieser Machtbeziehungen sind, die in den Fokus ge-

rückt werden. Auch in der medialen Berichterstattung ist zu Recht

vielfach darauf hingewiesen worden, dass sich in der Corona-Krise

Asymmetrien verstärken oder alte Asymmetrien wieder revitalisiert

werden. Zu denken ist dabei etwa an das Beispiel der afroameri-

kanischen Bevölkerung in den USA, die in vielerlei Hinsicht stär-

ker von der Pandemie betroffen ist, da sie aufgrund ihrer sozio-

ökonomischen Stellung mehr und stärkere Erkrankungen, daher

auch mehr Todesfälle zu beklagen hat und, mit Blick auf die Kon-

sequenzen der Pandemiebekämpfung, höher von Arbeitslosigkeit

betroffen ist. In Deutschland ließ sich in der Situation des Lock-

downs im Frühjahr 2020 und der auch über ihn hinaus anhalten-

den Schließung von Kinderbetreuungseinrichtungen und Schulen

die Rückkehr zur alten, offensichtlich vorschnell überwunden ge-

glaubten Praxis der Privatisierung von Elternlasten beobachten, die

häufig stärker zu Lasten von Frauen ging – als besonders eindrück-

liche Gruppe sei hier nur auf die mehrheitlich weiblichen Alleiner-

ziehenden verwiesen, die mit den Folgen der Schließung im Wort-

sinn allein gelassen wurden.

Mag Theorie auch, wie Hegel einmal über die Erkenntnisper-

spektive der Philosophie festhielt, darauf angewiesen sein, dass

sich eine Entwicklung bereits vollzogen hat, um erkannt werden

zu können, »da die Eule der Minerva […] erst mit der einbrechen-

den Dämmerung ihren Flug«42 beginnt, so lassen sich dennoch

Entwicklungstendenzen kritisch beobachten. Im Falle der Corona-

Pandemie bedarf es jedenfalls keiner hellseherischen Fähigkeiten,

um zu der Einschätzung zu gelangen, dass Corona strukturelle

42 G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, 28

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Jenseits von Wahrheit? 67

Asymmetrien und die mit ihnen einhergehenden Ungerechtigkei-

ten verstärken wird. Konnte es zu Beginn der Pandemie daher noch

so scheinen, als würden womöglich auch die Forschungsperspek-

tiven kritischer Politischer Theorie nun auf unerwartbare Weise

neu ausgerichtet werden müssen, so zeigt sich in ihrem Fortgang

zunehmend, dass Themen, deren sich kontingenztheoretische

Ansätze kritischen politischen Denkens mit großem Nachdruck

annehmen – wie etwa der wiedererstarkte Nationalismus, die

Exklusion von Anderen, strukturelle Ungerechtigkeiten, Armut

und sozioökonomische Prekarisierung, Homophobie, Rassismus

oder patriarchale Heteronormativität – auch im Kontext der

Pandemie aktuell bleiben und eine kritische Reflexion unserer

Gegenwartsgesellschaften erforderlich machen.

In den nun folgenden Kapiteln wird es darum gehen, die Per-

spektiven und Möglichkeiten kritischer Reflexionen an verschiede-

nen Gegenstandsbereichen auszuloten. Mit der kritisch-diagnosti-

schen Aufgabe von Gegenwartsbefragungen verbindet sich so auch

die Möglichkeit, den Perspektiven demokratischer Gestaltung we-

nigstens ex negativo – in Form von Infragestellungen – nachzuspü-

ren.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457672-008 - am 12.02.2026, 22:26:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

