Klassische Rhetorik und radikale Demokratie

ANDREAS HETZEL

Die Geschichte abendléndischer politischer Theorien ldsst sich nicht auf die Ge-
schichte der politischen Philosophie beschranken. Von der antiken rhetorischen
Tradition geht ein zweiter, von der Ideengeschichte weitgehend vernachléssigter
Strang politischen Denkens aus, der insbesondere interessante Perspektiven fiir
die Demokratietheorie er6ffnet. Wihrend die neuzeitlichen Staatsphilosophien
dazu neigen, Demokratie in ihr selbst vorgéngigen Vernunft- oder Rechtsprinzi-
pien zu verankern, tendieren die antiken Rhetoriker zu einem radikalen Demo-
kratieverstidndnis: zu einer riickhaltlosen Positivierung der demokratischen Aus-
einandersetzung, die sich immer auch auf die Institutionalisierungsformen der
Demokratie selbst bezieht. Eine demokratische Staatsform, so fiihrt etwa Tacitus
aus, liegt dann und nur dann vor, wenn ,,omnia omnes poterant*, wenn alle alles
vermdgen (Tac. Dial. 40, 3)'. Diese Formulierung impliziert einerseits, dass im
politischen Prozess alles — und das betrifft auch alle vermeintlichen Moglich-
keitsbedingungen der Demokratie — zur Disposition gestellt werden kann. Ande-
rerseits besagt diese Formel, dass aus dem Prozess der Entscheidungsfindung
niemand ausgegrenzt werden darf: Alle entscheiden hier iiber alle relevanten An-
gelegenheiten.

Das Politikverstindnis der klassischen Rhetorik unterscheidet sich hierin
strikt von demjenigen der Philosophie. Wihrend deren Vertreter seit Platon die
Aufgabe der Politik in der Steuerung und Herstellung von Gesellschaft durch Ex-
perten zu sehen, die iiber ein exzeptionelles theoretisches Wissen verfiigen, be-
greifen die antiken Rhetoriker das Politische als Medium einer sich iiber agonale
Reden vollziehenden Selbstinstituierung der Gesellschaft. Aus der Sicht Platons

1 Die klassischen Werke werden im Text nach den in der Forschungsliteratur (etwa
im Historischen Worterbuch der Rhetorik) iiblichen Abkiirzungen zitiert.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | ANDREAS HETZEL

und der ihm folgenden politischen Philosophie kontrolliert der Politiker die Polis
von auf3en; fiir die Rhetoriker Gorgias und Isokrates fillt die Polis demgegentiiber
als Praxis und fortwdhrendes Gesprich mit dem Politischen zusammenfillt. In
meinem Beitrag werde ich einige Grundmotive des politischen Denkens der anti-
ken Rhetorik rekonstruieren, um im Anschluss zu zeigen, dass aktuelle Konzepte
einer radikalen Demokratie stark von rhetorischen Motiven beeinflusst sind. Der
radikaldemokratische Diskurs von Ernesto Laclau und Chantal Mouffe (vgl. Het-
zel 2004) ist ebenso sehr von rhetorischem Denken inspiriert, wie sich das Poli-
tikverstédndnis der antiken Rhetorik in seiner Eigenstindigkeit gegeniiber der Phi-
losophie erst im Lichte dieses Diskurses schliissig beschreiben lésst.

Mein Beitrag gliedert sich in vier Abschnitte; zunéchst zeichne ich die wich-
tigsten Konfliktlinien zwischen Rhetorik und Philosophie im klassischen Grie-
chenland nach 1); der zweite Abschnitt fragt nach den politischen Implikationen
des Konflikts und rekonstruiert Grundziige eines rhetorischen Politikverstindnis-
ses 2); ein dritter Abschnitt setzt die Politik der Rhetorik in ein Verhiltnis zu ei-
nem rhetorischen Akosmismus, der von der konstitutiven Mangelhaftigkeit des
Seins ausgeht 3); abschlielend beziehe ich den rhetorischen Akosmismus auf den
aktuellen Diskurs radikaler Demokratie 4).

1. Philosophie und Rhetorik -
Konturen eines Konflikts

In seinem 1995 erschienenen Buch La Mésentente. Politique et Philosophie pla-
diert Jacques Ranciére fiir die Riickkehr eines Politischen, welches sich an einen
grundstiirzenden Widerstreit bindet. Eine Politik, die diesen Namen verdiene,
gehe mit einem Konflikt einher, in dem alles auf dem Spiel steht: der Gegenstand
des Streits und die Kriterien, mit deren Hilfe er geschlichtet werden koénnte,
ebenso wie die Identitit der streitenden Parteien. Als einen politischen Streit in
diesem Sinne interpretiere ich im Folgenden die Auseinandersetzung zwischen
Philosophen und Rhetorikern. Auch in diesem Streit steht alles zur Debatte: der
Status des Streits wie die Identitét der streitenden Parteien. Es ist weder ausge-
macht, dass es die Philosophie und die Rhetorik vor der Aufnahme ihrer Ausein-
andersetzung tiberhaupt gibt, noch, dass sich zwischen beiden Seiten immer eine
klare Grenze ziehen lésst.

Platon und Aristoteles behaupten eine Autonomie der Philosophie gegeniiber
der Rhetorik; umgekehrt bestreiten sie eine Unabhéngigkeit der Rhetorik von
philosophischen Vorgaben. Die Philosophen, so lautet ihr Standardargument, parti-
zipieren an einer uberzeitlichen Wahrheit, wihrend die Rhetoriker nur {iber ein
Repertoire von Techniken sprachlicher Uberzeugung verfiigten, das ohne jeden
Bezug auf Wahrheit bleibe. Rhetorik sei allenfalls als didaktische oder heuristi-
che Kunstlehre unter der Vorherrschaft der Philosophie zuléssig. Die Rhetoriker
interpretieren den philosophischen Anspruch auf Wahrheit demgegentiber selbst

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 27

als rhetorische Strategie. In Abgrenzung zu den Philosophen, die auf einer strik-
ten Trennung beider Disziplinen beharren, konstatieren sie eine gewisse Durch-
lassigkeit der Grenze. Cicero kritisiert jene ,,s0 unsinnige, nutzlose und tadelns-
werte Trennung zwischen Sprache [/ingua] und Herz [cor], die dazu fiihrte, daf3
uns die einen denken, die anderen reden lehrten* (Cic. De or. III, 61). Die Tren-
nung zwischen Philosophie und Rhetorik wird hier auf eine Spaltung des /ogos,
der zunidchst Vernunft und Sprache umfasste, in /ingua und cor, Sprache und
Geist, zuriickgefiihrt. Es sind die Philosophen, die diese, sich etwa in der Diffe-
renz von Argumentation und Persuasion manifestierende, Trennung etablieren.
Wihrend die Philosophen ihrem eigenen Selbstverstindnis nach mit guten Griin-
den iiberzeugen, bedienten sich die Rhetoriker sprachlicher Kunstgriffe, mit de-
nen sie ihr Auditorium tiberreden bzw. manipulieren wiirden. Wéhrend die Philo-
sophie der Wahrheit verpflichtet sei, lehre uns die Rhetorik die Kunst des Lii-
gens. Die gemeinsame Geschichte von Philosophie und Rhetorik als Geschichte
zweier getrennter Disziplinen zu konstruieren, wére vor diesem Hintergrund
selbst schon eine philosophische Operation. Philosophie glaubt an die Méglich-
keit, die Grenziibergédnge schlieBen, den Grenzverkehr unterbinden oder zumin-
dest weitgehend kontrollieren zu konnen. Die Rhetorik wettet demgegentiber da-
rauf, dass sich die gemeinsame Geschichte in Termini einer prinzipiellen Unun-
terscheidbarkeit erzéhlen lasst.

Als paideia oder Gebildetheit gilt den Griechen vor Sokrates die Fahigkeit
des eu legein, des gut Sprechens im umfassenden Sinn (vgl. Jaeger 1954; Gom-
pertz 1965). Mit der sokratisch-platonischen Philosophie kommt es innerhalb
dieser Kultur des guten Sprechens zu einer fundamentalen Spaltung:

Seit Platon heif3t nur das um seiner selbst willen betriebene Streben nach einer von den
Schlacken des Interesses und der Perspektivitit gereinigten theoretischen Erkenntnis
,Philosophie*, nicht ein auf praktisch-politische Wirksamkeit angelegtes, an den je be-
stehenden Werten und Meinungen orientiertes Bildungsbemiihen. (Schirren/Zinsmaier
2003: 9)

Der logos zerfillt in eine reine Vernunft, den nous als verniinftige Einsicht in die
Ideen, derer sich die Philosophie annimmt, und in die bloBen Worte, die onoma,
welche der Rhetorik tiberlassen bleiben (vgl. Plat. Krat. 440c, 3-5). Der philoso-
phische logos situiert sich dabei im Zwischenreich von nous und onoma; er hat
sein normatives Mal} am Bedeutungswissen der Ideen, ohne dies jedoch als sol-
ches aussagen zu konnen. Tilman Borsche arbeitet iiberzeugend heraus, dass die
Einfithrung des nous als eines priadiskursiven Vernunftvermogens intuitiver Ein-
sicht in den Wesensgehalt der Dinge fiir die Platonische Spaltung des Logos-Be-
griffs in ein philosophisches und ein rhetorisches Moment verantwortlich ist
(Borsche 1990: 37ff.). Konstitutiv fiir den nous wird dabei die Okonomie eines
unerreichbaren Maf3stabes: Der logos hat an der unmittelbaren Ideenschau des
nous sein Kriterium, vermag diesem aufgrund seiner sprachlichen, mittelbaren

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | ANDREAS HETZEL

und zeitlichen Verfassung aber niemals gerecht zu werden. Aus der Betonung
dieses Unvermdgens resultieren nicht zuletzt einige der skeptischen Einschét-
zungen der Macht des /ogos in den Platonischen Spétschriften, vornehmlich die
Dramatisierung der Aporie, dass der logos als Ort der Wahrheit keinen Index sui
et falsi, kein eindeutiges Kriterium der Unterscheidung von wahren und falschen
Aussagen zu verbiirgen vermag. Die skeptische Betonung dieser Aporizitét bildet
dabei aber gleichsam nur die andere Seite jener im nous-Begriff formulierten
Verpflichtung der Sprache auf einen priadiskursiven Begriff von Wahrheit und
Vernunft. Die Platonische Depotenzierung sprachlicher Vernunft (des logos)®
verdankt sich ihrer vorgingigen Uberforderung durch die unmogliche Méglich-
keit des nous.

In eine vergleichbare Richtung wie Borsche argumentiert vorher schon Han-
nah Arendt:

Worte sind, wie Plato meint, zu ,schwach® fiir das Wahre, das daher iiberhaupt in der
Rede nicht gefait werden kann, und Aristoteles bestimmte das hochste Vermogen des
Menschen, den nous, als eine Féhigkeit, der sich das zeigt, ,von dem es einen /ogos
nicht gibt [...]. Liest man das Hoéhlengleichnis in Platos ,Staat’ im Sinne griechischer
Geschichte, so kann einem schwerlich entgehen, daf die periagogae, die Umkehr, die
Plato von dem Philosophen verlangt, im Grunde auf eine Umstiilpung der homerischen
Weltordnung hinauslauft (Arendt 1994: 284),

einer Weltordnung, die noch ganz dem Ideal des eu legein und der agonalen /o-
goi verpflichtet war. Die Philosophie konstituiert sich als Filiation des nous, der
im Sinne einer {iberzeitlichen Vernunft gegeniiber dem alltdglichen, situationsge-
bundenen, pluralen und politischen /logos ausgezeichnet wird, ja: der den logos
beherrscht. Philosophie findet zu ihrem Begriff tiber eine Abwendung von der
alltiaglichen Sprache und Praxis.

Die Philosophen suchen den Streit mit der Rhetorik in erster Linie als einen
theoretischen Streit um die Wahrheit und die Mé6glichkeit der Erkenntnis zu defi-
nieren; demgegeniiber begreifen ihn die Rhetoriker eher als einen politisch-prak-
tischen Streit um die richtige Einrichtung des Gemeinwesens. Der Streit dreht
sich also zunichst um den Status des Streites selbst. Wéhrend die Philosophie der
Rhetorik vorwirft, eine Wahrheit zu verleugnen, die den Streit schlichten konnte,
halten die Rhetoriker den Philosophen entgegen, dass sie in ihrer Suche nach ei-
ner letzten Objektivitit das Politische verleugnen, welches erst im unaufhebbaren
Streit Gestalt annimmt. Fiir die Rhetorik stellt ein solcher Grundlagenstreit in
gewisser Weise die Regel dar. Geméal der rhetorischen Statuslehre beginnt jeder
Streit damit, ,,den eigentlichen Gegenstand des Streitfalles zu bestimmen* (Cic.
De or. II 104), der gerade nicht von vorn herein fiir beide Parteien festliegt. Die
Philosophie lédsst sich auf die Offenheit des Streites nicht wirklich ein, sondern

2 Im Gegensatz zu Derridas Charakterisierung der Platonischen Philosophie als /ogo-
zentrisch wire es angebrachter, hier von einem Nouzentrismus zu sprechen.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 29

versucht, ihn vorab zu definieren, ihn als Streit um doxa und episteme zu
bestimmen und ihn damit, bevor er noch ausgetragen wird, zu entscheiden, da die
episteme gegeniiber der doxa immer im Recht bleibt.

Philosophie und Rhetorik formieren sich in der Antike tiber ihre wechselsei-
tige Kritik. In sich bleiben sie jeweils gebrochen. Die Philosophie oszilliert zwi-
schen einer unbedingten Freiheit des Hinterfragens, die sich gegen alle dogmati-
sche Gewissheiten richtet (verkorpert etwa in der Gestalt des Sokrates, der einge-
spielte Selbstverstiandlichkeiten hinterfragt) und einer Suche nach letzten Eviden-
zen (die sich u. a. in der philosophischen Kosmologie Platons spiegelt). Die Rhe-
torik bejaht den offenen und nicht zu beendenden Disput, der allerdings auch aus
ihrer Sicht notwendig mit Universalisierungseffekten einhergeht. Ein wirklicher
Disput kommt namlich nur zustande, wenn die jeweiligen Opponenten einen un-
bedingten Anspruch auf die Giiltigkeit ihrer Thesen stellen. Es wird von hier aus
immer moglich sein, die Philosophie als rhetorische Strategie zu beschreiben: als
Rhetorik einer auBerrhetorischen Evidenz oder stabilisierten Wahrheit. Umge-
kehrt ldsst sich jederzeit die ,,Rhetorik als Philosophie” begreifen, so der Titel ei-
nes Buches von Ernesto Grassi (vgl. Grassi: 1980); Rhetorik hat als solche philo-
sophische Implikationen.

Wihrend der Rhetoriker den Streit auf Dauer stellt, situiert sich der Philosoph
auf der Seite seiner Auflosung und damit potentiell auf der Seite des Siegers.
Chaim Perelman charakterisiert die argumentative Strategie des Philosophen wie
folgt:

If two man defend opposing theses on the same issue, at least one of them is irrational
since he is necessarily mistaken; all disagreement is a sign of error and proves that seri-
ousness is lacking. Neither rationalism nor empiricism, which have dominated modern
philosophy, can, from this point of view, give any place to rhetoric, except as a tech-
nique of presenting ideas and putting them in form. (Perelman 1968: 17)

Der Philosoph inszeniert sich als Maske oder persona, durch die hindurch sich
ein transsubjektives Wahrheitsgeschehen offenbart; der Rhetoriker versteht sich
demgegeniiber als Position oder Funktionsstelle in einem gesellschaftlichen
Kriftefeld. Wihrend der Rhetoriker uns dazu anhilt, den Dissens auszuhalten,
mochte der Philosoph ihn iiberwinden. Das Idealbild des herrschaftsfreien Kon-
senses, das selbst einen Herrschaftsanspruch erhebt, begleitet die Philosophie seit
ihrer Geburt.

2. Philosophische und rhetorische Politiken

Philosophie und Rhetorik sind auf verschiedene Modelle von Politik bezogen.
Den Rhetorikern gilt die endliche, kontingente und zerrissene menschliche Praxis
als unhintergehbar; sie begreifen die politische Philosophie von daher als erste

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | ANDREAS HETZEL

Philosophie. Fiir Platon bildet die Sphére des Politischen demgegeniiber nur eine
vorldufige, mangelhafte und unvollstindige Welt, die sich dariiber hinaus nicht in
sich selbst zu stabilisieren vermag. Die Philosophie sieht ihre Aufgabe darin, die
menschliche Praxis zunichst auf eine transzendentale Sphire ewiger Geltungen
hin zu iiberschreiten, um sie in einem zweiten Schritt in dieser Sphére zu begriin-
den. Sie betreibt eine Politik der Fundierung und Stillstellung des Politischen in
einem Uberzeitlichen kosmos.

Jean-Pierre Vernant fiihrt die Geburt des griechischen Denkens auf die Her-
ausbildung eines Bewusstseins des Politischen zuriick, welches mit der Krise der
Souveranitit und der Palast-Okonomie zu Beginn des 7. Jahrhunderts v. Chr. ent-
steht. Rhetorik und Philosophie gehen aus dem Geist der Polis hervor. In der Po-
lis nimmt die Politik ,,die Form des agon an: eines Redeturniers, einer mit Argu-
menten geschlagenen Schlacht.” (Vernant 1982: 42) Die Rhetoriker positivieren
diesen agon riickhaltlos. Aus ihrer Sicht beruht die Polis ,,vor allem auf einer un-
gewohnlichen Vorherrschaft des gesprochenen Wortes iiber alle anderen Instru-
mente der Macht™ (Vernant 1982: 42). Die Politik ist eng mit einem agonal ver-
fassten offentlichen Logos verkniipft. Jede politische Meinung steht fiir eine par-
tikulare Position in einem gesellschaftlichen Kréftefeld, das von keiner Position
aus als Ganzes tiberblickt werden kann. Der Konflikt gilt, wie Heraklit schreibt,
als ,,der Vater aller Dinge* (DK 22 B 53).

Aristoteles, der im Vergleich zu Platon wesentlich stérkere Affinititen zur
Rhetorik aufweist und in der Akademie mehrere Jahrzehnte Rhetorik gelehrt hat,
bestimmt die politische Praxis im Sinne des vorsokratischen Agonismus als Be-
reich der Kontingenz. Politik bezieht sich fiir ihn ,,nur auf solche Dinge, welche
sich allem Anschein nach auf zweierlei Weise verhalten kénnen: Denn iiber das,
was nicht anders sein, werden oder sich verhalten kann, beratschlagt niemand.*
(Arist. Rhet. 1357a)* Im Denken der Sprache und der Praxis, die hier miteinander
identifiziert werden, verldngert sich bei Aristoteles das Ethos eines rhetorischen
Akosmismus. Als Bedingung der Moglichkeit des logos erscheint hier gerade die
Abwesenheit aller Bedingungen der Moglichkeit. Wir beginnen erst dann zu
sprechen, wenn etwas in einem fundamentalen Sinne nicht feststeht, wenn die
Welt nicht vollstindig determiniert ist, wenn sie keinen geschlossenen Horizont
eines von allen geteilten Sinnes bildet. Die Praxis ist fiir Aristoteles nicht im
kosmos fundiert, sondern hat ihren Zweck in sich selbst. Als Zweck in sich selbst
beerbt und sékularisiert die Aristotelische Praxis Platons Idee des Guten, die sich
ebenfalls durch eine Selbstzweckhaftigkeit auszeichnet. Sokrates beschreibt das
Gute als ein ,,Gut, welches wir haben mdchten, nicht aus Verlangen nach irgend
dessen Folgen, sondern weil wir es selbst um seiner selbst willen lieben™ (Plat.
Pol. 11 357b). Er verlegt dieses Gute allerdings in einen Bereich jenseits des Seins

3 Nichts wiederholt Aristoteles in seiner Rhetorik so haufig wie die Tatsache, dass
sich unsere Praxis und unser Beratschlagen nur auf das bezichen, ,,was sich anders
verhalten kann“ (Arist. Rhet. 1094b, 1104a, 1107a, 1109b, 1112a, 1139a, 1139b,
1140a/b, 1141a, 1141b).

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 31

und des Wesens. Die grofle Leistung der rhetorisch informierten Aristotelischen
Praxiskonzeption besteht nun darin, dieses Gute als eine der Praxis inhédrente Ne-
gativitdt zu reformulieren. Das apeiron, die Unendlichkeit oder Unbestimmtheit,
die Platon als Attribut der Idee des Guten einfiihrt (Plat. Phil. 28 a), wird im
Werk des Aristoteles zu einem internen Charakteristikum von Praxis, zu einer
Abstindigkeit der Praxis von sich selbst, die nicht weiter essentialisiert werden
kann. Die Unbestimmtheit der Praxis verweist dabei auf Demokratie. ,,Das Un-
bestimmte hat ein unbestimmtes RichtmalB3“ — aus diesem Grund ist ,,nicht alles
gesetzlich geregelt; denn iiber manche Dinge 146t sich kein Gesetz geben, so daf3
es hier eines Plebiszites bedarf (Arist. Rhet. 1137b). Auf die groBte Unbe-
stimmtheit bildet die direkte Demokratie die angemessenste Antwort. Nur ,,das
Plebiszit™ vermag sich ,,den besonderen faktischen Verhéltnissen* (Arist. Rhet.
1138a) unter Bedingungen der Kontingenz anzugleichen.

Als Schiiler Platons weist Aristoteles den Bereich der Demokratie und der
politischen Praxis, dessen also, ,,was sich anders verhalten kann* (Arist. Rhet.
1140a), allerdings zugleich in enge Grenzen. Wie sein Lehrer interessiert auch er
sich primdér fiir das iiberzeitlich Giiltige: fir das Unbewegte, das aller (und gerade
auch der politischen) Bewegung zugrunde liegt. In der Nikomachischen Ethik
wird der Lebensform des Politikers diejenige des Theoretikers, der auf die un-
wandelbaren Ideen bezogen bleibt, vorgeordnet. Wéhrend Aristoteles der prakti-
schen Vernunft zumindest eine gewisse Autonomie einrdumt, neigt Platon dazu,
die praktische Vernunft vollstindig durch die theoretische bestimmt sein zu las-
sen. Philosophie fungiert hier als {iberpolitische Polizei, die den politischen Wi-
derstreit von aufen kontrolliert. Platon verankert die politische Praxis in den
ewigen Gesetzen eines kosmos. Der Diskurs seiner Philosophie ist, so Alain Ba-
diou, ,.,kosmisch, denn er verortet das Subjekt in der Vernunft einer natiirlichen
Totalitdt™ (Badiou 2002: 79) Als ,,akosmisch (Badiou 2002: 81) bezeichnet Ba-
diou demgegeniiber eine Haltung, die das Ereignis, das Anderswerden von Pra-
xis, zuldsst. Diese Haltung, so werde ich im dritten Abschnitt dieses Beitrags zu
zeigen versuchen, ist exakt diejenige der Rhetorik.

In das griechische Mutterland gelangt die Rhetorik im Sinne einer expliziten
Kunstlehre im Jahr 427 durch Gorgias von Leontinoi, einen Schiiler des Empe-
dokles. Die Redekunst wird von einem Fremden nach Athen gebracht, der nicht
aktiv am politischen Leben partizipieren darf. Platon dagegen, der groBte Kritiker
des Gorgias, entstammt einer alten athenischen Adelsfamilie, deren Mitglieder
eine Reihe hoher Regierungsdmter inne haben. Die politische Auseinanderset-
zung zwischen Rhetorik und Philosophie lésst sich auch als Kampf von Anteils-
losen um Anteil begreifen. Jacques Ranciere beschreibt die sophistische Philoso-
phiekritik in genau diesem Sinne. Er fiihrt uns eine Urszene dieses Kampfes um
Anteil vor Augen: das von Thrasymachos in der Politeia gegeniiber Sokrates
vorgebrachte Argument, ,,Gerechtigkeit® sei ,,nichts anderes als das dem Stérke-
ren Zutrdgliche™ (Plat. Pol. I 338c); traditionellerweise wird dieses Argument als
zynisches Pladoyer dafiir interpretiert, dass dasjenige gerecht sei, was den Méch-

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | ANDREAS HETZEL

tigen und Herrschenden niitzt. Ranciére schldgt eine andere, nietzscheanisch in-
spirierte Lesart vor. Demnach wiirde Thrasymachos die Idee der Gerechtigkeit
als eine Strategie der Besitzenden entlarven, ihren Besitz gegeniiber den Besitz-
losen zu legitimieren. Mit dem Verweis auf Gerechtigkeit werde eine soziale Un-
gleichheit sanktioniert und in einem vermeintlichen Leistungsgefille verankert.
Sokrates’ Versuch einer Widerlegung dieses Arguments, das auf eine Transzen-
dentalisierung der Gerechtigkeit hinauslduft, setze, so Ranciére, eine Polis ohne
Unrecht und Widerspruch voraus; sie abstrahiere von einer realen 6konomischen
Ungleichheit, welche das Zusammenleben in der Polis allererst konstituiere. Eine
»polizeiliche Politik, die ihren theoretischen Reflex in den ,,Wéichtern“4 der Po-
liteia finde, beschrinke sich darauf, ein Gemeinwesen innerhalb etablierter Pa-
rameter zu verwalten sowie diese Parameter vor ihrer Repolitisierung zu schiit-
zen. Die politische Philosophie Platons dient insofern als Ganze einer Rechtferti-
gung der Aristokratie. Deren Vorrangstellung, die sich etwa in der These von der
,hotwendigen Schlechtigkeit der Mehrzahl® (Plat. Pol. VI 489d) niederschligt,
wird von Platon naturalisiert: ,,Der bildende Gott aber hat denen von euch, wel-
che geschickt sind zu herrschen, Gold bei ihrer Geburt beigemischt, weshalb sie
denn die kostlichsten sind, den Gehilfen aber Silber, Eisen hingegen und Erz den
Ackerbauern und tibrigen Arbeitern.” (Plat. Pol. III 415a) Politik dient Platon
nicht zuletzt dazu, das edelste aller Edelmetalle vor der Verteilung und Verunrei-
nigung zu bewahren. Die Phylaken bewachen im Idealstaat die strikte Einhaltung
eines eugenischen Zuchtprogramms. Das ,,Gold* soll nicht der gesamten Gesell-
schaft zugute kommen, sondern nur denen, die von Geburt an mit Gold versehen
sind. Platons Metaphorik des Goldes kann hier ohne Verlust nichtmetaphorisch
genommen werden. Die zum Herrschen Geschicktesten sind die, die auch tiber
das Kapital verfligen.

Die Idee der Gerechtigkeit, die im Zentrum der Argumentation von Platons
Politeia steht, wird dariiber qualifiziert, dass sich jeder ,,die seiner Natur gebiih-
rende Stelle anweisen® ldsst (Plat. Pol. III 415¢) und die Ordnung der Stéinde ak-
zeptiert. Damit wird Platons eigene Definition der Gerechtigkeit letztlich unun-
terscheidbar von derjenigen des Thrasymachos, die Sokrates zunéchst entschie-
den zurtickweist: Gerechtigkeit, so Thrasymachos, ist ,,des Stidrkeren und Herr-
schenden Nutzen, des Gehorchenden und Dienenden aber eigener Schade* (Plat.
Pol. 1 343c). Sokrates selbst definiert Gerechtigkeit in einer Weise, die ganz of-
fensichtlich zur Maximierung des Nutzens der Herrschenden beitrégt; Gerechtig-
keit sei ,,des von Natur Besseren und Schlechteren Zusammenstimmung dariiber,
welches von beiden herrschen soll, in der Stadt sowohl als in jedem einzelnen®
(Plat. Pol. IV 432a). Gerechtigkeit sanktioniert hier Unterschiede, die zugleich

4 Die Wichter werden in Platons Politeia als diejenige Instanz eingefiihrt, die iiber
die Integritdt der Aullengrenzen des Stadtstaates wacht. Im weiteren Verlaufe der
Darstellung richtet sich ihre Uberwachungsfunktion dann zunehmend auf das, was
in der Stadt getan und gesagt wird. Die Aufgabe der Wichter bestehe darin, ,,die
drinnen am besten im Zaum zu halten* (Plat. Pol. III 415¢).

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 33

fiir Hierarchien stehen; gerecht ist, ,,wenn sich bei Kindern und Weibern, Knech-
ten und Freien, Gemeinen und Arbeitern, Herrschenden und Beherrschten dieses
findet, daB3 jeder, wie er einer ist, auch nur das Seinige tut und sich nicht in vie-
lerlei einmischt™ (Plat. Pol. IV 433d), wenn sich mit anderen Worten jeder mit
der gesellschaftlichen Position begniigt, auf der er sich innerhalb einer tradierten
Standeshierarchie vorfindet. Demokratie wird von Platon mit einem Aufruhr ge-
gen die natiirliche Ordnung der Stinde gleichgesetzt. ,,Demokratie” entstehe im-
mer dann, ,,wenn die Armen den Sieg davontragen™ (Plat. Pol. VIII 557a). Sie
gilt Platon einerseits als letzte Verfallsform der Aristokratie, andererseits als un-
mittelbare Vorstufe der Tyrannis.

Man koénnte an dieser Stelle versucht sein, das Projekt der Philosophie insge-
samt auf einen Versuch der antidemokratischen Rechtfertigung von Standesun-
terschieden zuriickzufithren. Die platonische Ideenlehre, die zumindest einen
wichtigen Anfangspunkt abendlédndischen Philosophierens markiert, erschiene
dann als nachtrigliche Legitimation einer Politik, die auf die Erhaltung des ge-
sellschaftlichen Status Quo abzielt. Rhetorik und Sophistik stehen demgegeniiber
insgesamt fiir ein Bildungsprogramm, das Erziehung tiber Abstammung und er-
erbte Autoritdt stellt. Das sophistische Bildungsprogramm hat bereits als Bil-
dungsprogramm eine demokratisierende Wirkung. Zu den Besten gehort man aus
der Sicht der Sophisten nicht durch Geburt, sondern durch eigene Anstrengung.

Die Philosophie begreift sich in einer doppelten Rolle. Zunéchst nimmt auch
der Philosoph am offentlichen Gespréch teil; er begibt sich auf die agora. Er
steht mitten im Zentrum der Gesellschaft und befragt eingespielte Ublichkeiten.
Sokrates etwa verpflichtet sich in diesem Sinne eher einem Nichtwissen als ei-
nem Wissen. Er irritiert, verstort, be- und hinterfragt die 6ffentliche Meinung.
Gleichzeitig bezieht er aber auch eine Position jenseits der Praxis: die Position
eines bios theoretikos. Indem er an der Welt des Gottlichen zu partizipieren vor-
gibt, beerbt er genau jene Souverdnititsanspriiche, deren Ende, so Vernant, die
Idee und Praxis der Polis markieren. Der Philosoph méchte dem politischen Dis-
put einen Ort anweisen, seine Grenzen abstecken, die Bedingungen seiner Mog-
lichkeit sanktionieren. Er versteht sich daher in letzter Konsequenz als Gesetzge-
ber. Die politische Philosophie Platons verankert die Gesetze der Polis in den
Gesetzen des kosmos. Die Korrespondenz zwischen beiden Ordnungen wird ga-
rantiert durch ,.einen auBlerhalb der Polis stehenden autoritativen Gesetzgeber
[...], der [...] Giber die Einsicht in eine hohere Weltordnung verfiigt.“ (Nippel
2000: 29)

Eine solche Gestalt schwebt Platon im Philosophen-Konig vor (Plat. Pol. V
473b ff.). Dieser zerstort die kontingente, historisch gewachsene Ordnung des
Gemeinwesens und bindet die freigesetzten Elemente nach einem idealen Plan
neu zusammen. Platon antizipiert hier die Totalitarismen des 20. Jahrhunderts auf
dem Feld der politischen Theorie. In seinem Idealstaat werden familidre und kul-
turelle Bindungen zerschlagen, um eine neue, hierarchische Ordnung zu eta-
blieren, welche die zeitlosen Ordnungen von Mikro- und Makrokosmos abbilden

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | ANDREAS HETZEL

soll. In der Politeia bedient sich Platon in diesem Sinne stindig analogisierender
Verfahren; Sokrates versucht, ,,an der Gestalt des Kleineren die Ahnlichkeit mit
dem GroBeren auf[zu]suchen (Plat. Pol. IT 369a): Auf der Ebene des Mikrokos-
mos spiegelt die politische Ordnung die Ordnung der Seele (in der die Vernunft
tiber die Leidenschaften regiert); auf der Ebene des Makrokosmos diejenige von
Idee und Erscheinung. Metaphysik und Politik gehen hier eine fatale, die weitere
Tradition der politischen Philosophie prigende Allianz ein.

Im Rahmen der Philosophie Platons wird jede Praxis der Theorie subordi-
niert. Wenn wir titig werden, entwickeln wir ,,eine Idealform (eidos), die wir als
Ziel (telos) setzen, und dann handeln wir, um sie in die Realitdt umzusetzen.*
(Jullien 1999: 13) Fiir Platon sind unsere Augen im Handeln, wie Frangois Jul-
lien treffend formuliert, ,,auf das Modell gerichtet® (Jullien 1999: 13). Platon
charakterisiert den idealtypischen Staat, dessen Bild Sokrates in der Politeia
zeichnet, als ,,Musterbild®, ,,g6ttliches Urbild“ oder ,,Grundriss des Staates (gra-
phas paradeigma, Plat. Pol. V 472d; theios paradeigma, V1 500¢; schema tes po-
liteias, V1 501a), das keinen hypothetischen, regulativen oder gar utopischen
Charakter hat, sondern das — unter der einen Bedingung der Installation des Phi-
losophenkénigtums — genau ,,s0 ausgefiihrt werden kann®, wie es von Sokrates
,beschrieben wird“ (Plat. Pol. V 473a). Die theoria als Schau der ewigen, unbe-
wegten Ideen, geht hier der praxis voraus; das Mittel folgt dem vorgefassten
Zweck, der Entwurf bestimmt die Ausfithrung, das Projekt wird theoretisch ent-
worfen, bevor wir es praktisch umsetzen.

Zu den Paradigmen politischen Handelns avancieren in Platons Politeia die
Hirtenkunst (poimenikae, Plat. Pol. I 345d) und die Steuermannskunst (kyberne-
tikae, Plat. Pol. I 346a). Der Hirt wie der Steuermann zeichnen sich durch ein
Expertenwissen aus, das sie aus der Menge derer, die behiitet oder gesteuert wer-
den, heraushebt. Das Bildfeld, aus dem Platon hier schopft, verweist von vorn
herein auf ein antidemokratisches Verstdndnis des Politischen. Der Staat wird
von Phylaken gesteuert, die eine besondere Kaste bilden. Politik fillt zusammen
mit einer phylaken poleos (Plat. Pol. V 456a), die Schleiermacher treffend mit
»Staatshut iibersetzt. Die politische Philosophie des Abendlandes bleibt diesem
Versténdnis iiber weiten Strecken verpflichtet und erweist sich in ihren Grundzii-
gen bis heute als platonisch. In den groflen politiktheoretischen Entwiirfen von
Hobbes, Rousseau und Locke geht es, wie Hannah Arendt herausgearbeitet hat,
immer um das Herstellen der Gesellschaft nach theoretischen Vorgaben. Die
.Selbstverstindlichkeit, mit der das Gesellschaftliche an die Stelle des Politi-
schen tritt, verrdt mehr als alle Theorien, wie sehr die urspriinglich griechische
Auffassung von dem, was Politik eigentlich ist, verloren gegangen war* (Arendt
1994: 28).°

5 Arendt selbst kniipft demgegentiiber wieder an das aristotelische Praxis-Konzept an,
das sie radikalisiert. Sie begriindet damit eine Tradition politischen Denkens, die
das Politische als autonome Selbstinstituierung der Gesellschaft begreift. Aufge-
nommen wird dieser Ansatz von Castoriadis, Lefort und Laclau.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 35

Platon formuliert seine antidemokratische Position vor dem Hintergrund der-
jenigen politischen Formation, die vielleicht — trotz aller Abstriche® — als eines
der demokratischsten Gemeinwesen in der Menschheitsgeschichte gelten kann:
der athenischen Demokratie. Als Gorgias von Leontinoi im Jahre 427 v. Chr. von
Sizilien kommend in Athen eintrifft, findet er dort eine politische Situation vor,
die der Etablierung der von ihm im Handgepéck mitgefiihrten neuen Kunstlehre
sehr forderlich ist: Demokratie und Rhetorik begiinstigen sich wechselseitig. 510
wird der letzte Tyrann aus Athen vertrieben und eine Republik ausgerufen, deren
Demokratie auf zwei Pfeilern ruht: auf der isonomia (Gleichheit vor dem Gesetz)
und der isegoria (Redefreiheit) (vgl. Baumhauer 1986: 106f.). Die Einheit der
Polis wird wesentlich durch die Freiheit der Rede gestiftet; die Polis ist nichts
anderes als ein fortdauerndes o6ffentliches Gespriach, an dem alle freien Biirger
teilnehmen kénnen. Die Volksversammlung (ekklesia’) gibt Gesetze® und iiber-
wacht deren Einhaltung; vor allem behandelt sie aber das Strittige, Fille also, die
nicht eindeutig durch einen Rekurs auf ein Gesetz entschieden werden konnen. In
Antiphons zweiter Tetralogie heifit es:

Fille, in denen tiber das Geschehene Einverstindnis herrscht, werden vorgéngig vom
Gesetz entschieden und von den Wihlern, die iiber das ganze Staatswesen gebieten; was
aber etwa strittig ist, dariiber zu urteilen ist euer Amt, Biirger. (Tetralogia B, 1)

Fiir den Autor der Rhetorik an Alexander — ,,das Werk eines Sophisten® (Gohlke
1959: 11) — steht fest, ,,dal Rat zu pflegen von allen menschlichen Dingen das
gottlichste ist“ (Anax. Rhet. 18). Das Gedeihen des Staatswesens wird vom an-
onymen Autor davon abhédngig gemacht, dass jeder Entscheidung eine demokra-
tische und offentlich gefiihrte Entscheidungsfindung vorausgeht: ,,Man sieht je-
denfalls in ganz Griechenland, wo immer das Staatsleben gesund ist, dal man
erst im Rat und dann erst in der Tat iibereinkommt* (Anax. Rhet. 18). Nietzsche’

6 De facto beschrankt sich die politische Partizipation in der athenischen Polis des
vierten Jahrhunderts v. Chr., die einem radikaldemokratischen Ideal vollstdndiger
Teilhabe am néchsten kommt, auf eine bestimmte, anthropologisch, ethnisch und
6konomisch ausgezeichnete Gruppe: freie, erwachsene, ménnliche, athenische Voll-
biirger. Zumindest als Denkmdglichkeit und -horizont taucht die unbeschréinkte Par-
tizipation in der athenischen Polis allerdings bereits auf, und zwar insbesondere im
Kontext sophistischer Uberlegungen. Aus der Rede fiir die Messener des Sophisten
Alkidamas, einem Schiiler des Gorgias, stammt der Satz: ,,Frei liel der Gott alle,
niemanden hat die Natur zum Sklaven gemacht.” (Alkidamas Fr. 3) Hier deutet sich
eine universalistische Idee des Menschen zumindest an.

7  Ekklesia geht auf das Verb kalein zuriick, welches rufen und berufen bedeutet; ek-
klesia verweist wortgeschichtlich auf einen gewissen Primat der Stimme und Rede;
sie setzt sich aus denen zusammen, die durch das Wort einberufen werden.

8 Noch diese Gesetze selbst werden als /ogoi, als Reden, interpretiert, wovon etwa die
Rhetorik an Alexander zeugt: ,,Auch das Gesetz namlich ist schlicht gesagt eine ab-
gewogene Rede (Anax. Rhet. 17).

9  Zur Bedeutung Nietzsches flir ein radikaldemokratisches Denken vgl. Hetzel 2003.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | ANDREAS HETZEL

spricht von der griechischen Rhetorik zusammenfassend als von einer ,,republi-
kanischen Kunst: man mufl gewohnt sein, die fremdesten Meinungen und An-
sichten zu ertragen und sogar ein gewisses Vergniigen an ihrem Widerspiel emp-
finden” (KGW, 11, 4, 415). Der Logos, der fiir die Philosophen einer ist, zerfdllt
fur die Rhetoriker in dissoi logoi, in sich widerstreitende Reden, deren Wider-
streit es auszutragen und auszuhalten gilt. Im Gegensatz zur philosophischen
Dialektik artikulieren die sophistischen Rhetoriker eine Dialektik ohne Versoh-
nung. Republikanisch ist diese Dialektik insofern, als sie uns lehrt, die Perspekti-
vitdt unserer eigenen /ogoi zu akzeptieren und die widersprechenden logoi unse-
rer Kontrahenten in ihrer Andersheit anzuerkennen. Antirepublikanisch, so die
Konsequenz von Nietzsches Argument, wire demgegeniiber der philosophische
Versuch, die Perspektivitit in einer objektiven Synthesis zu iiberschreiten, einen
fiir alle verbindlichen Jogos zu finden, in dem die unterschiedlichen Perspektiven
aufgehoben wiren.

Nietzsches These, dass es sich bei der Rhetorik um eine republikanische
Kunst handle, wird von Altphilologen und Althistorikern unserer Tage weitge-
hend bestitigt. So schreibt etwa Jochen Bleicken in seinem Standardwerk Die
athenische Demokratie:

Die Volksversammlung ist in Athen nicht [...] nur eine unter anderen wichtigen Institu-
tionen. Sie ist als die Gesamtheit aller politisch berechtigten Athener mit dem atheni-
schen Staat identisch. Aber die Volksversammlung steht nicht nur stellvertretend fiir
den Staat oder die Stadt; sie ist auch gleichbedeutend mit der politischen Ordnung die-
ser Stadt, der Demokratie. (Bleicken 1995: 190)

Bildet die Volksversammlung das Medium der Demokratie, dann ist die Rede in
gewisser Weise die Form, die dieses Medium strukturiert. Bleicken fiihrt weiter
aus:

Der Wille des Biirgers war entscheidend, und ihn zu jeder Zeit formulieren und um sei-
ne Durchsetzung kdmpfen zu konnen, ist eine Grundbedingung der Demokratie [...].
Redefreiheit (parrhesia) und das jedem gleiche Recht auf Rede (isegoria) sind daher
gleichbedeutend mit Demokratie. Die élteste uns erhaltene Reflexion auf die demokrati-
sche Ordnung, die anonyme Schrift tiber den Staat der Athener von ca. 430 v. Chr. [ge-
meint ist die Athenaion Politeia des Pseudo-Xenophon, A.H.], bestimmt ,das Reden‘ —
und als Konsequenz der Rede die Teilhabe an Rat und Volksversammlung — als die
Grundlage der politischen Tétigkeit. [...] Bei Marathon haben sich die Athener das
Recht erkdmpft, mit der Zunge zu streiten, sagt Aristophanes in den ,Rittern® (v. 782,
424 v. Chr.). (Bleicken 1995: 200)

Rhetorik als Kunstlehre reflexiviert und professionalisiert das 6ffentliche Reden
und damit die politische Praxis. Die Redner sind Teil des Volkes und zugleich
die ersten Politiker, sie beraten die Volksversammlung. Die Politik ist mit dem
Vollzug der Rede koextensiv; die theoretische Reflexion auf die Moglichkeiten

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 37

und Grenzen der Rede bezieht sich immer auch auf die Méglichkeiten und Gren-
zen des Politischen.

Dem republikanischen Kontext, in dem die klassisch-griechische Rhetorik
steht, entsprechen theoretische Reflexionen auf die Demokratie als bester Staats-
form. Explizite Rechtfertigungen der Demokratiec von Seiten der rhetorischen
Tradition finden sich etwa bei Protagoras, Thrasymachos und Thukydides. Prota-
goras fordert im gleichnamigen Platonischen Dialog eine Teilhabe aller an der
politischen Tugend und betont den padagogischen und sozialisierenden Gewinn
einer allgemeinen politischen Partizipation (Plat. Prot. 323a). Die Rhetorik ver-
pflichtet sich dem Projekt, auch unter undemokratischen Bedingungen auf De-
mokratisierungsanspriichen zu beharren. Von Thrasymachos ist ein Fragment
iiberliefert, in dem er der Rede eine Art demokratisches Widerstandspotential zu-
spricht:

Ich wollte, ihr Athener, daf} ich zu jener alten Zeit gehorte, als es den jungen Leuten ge-
niigte zu schweigen, die allgemeine Lage aber nicht dazu zwang, 6ffentlich zu reden,
und die ilteren Biirger die Stadt recht leiteten. Da aber der Gott uns in diese Zeit gesetzt
hat, so da3 wir zwar auf die anderen, die die Stadt beherrschen, horen, selbst aber die
Unbilden erleiden miissen, und das Schlimmste: daf3 es nicht das Walten der Gotter ist
noch des Schicksals, sondern derer, die sich um uns kiimmern sollen, mufl man reden.
(B1 Dionysius Halicarnasseus, Demosthenes 3)

Thrasymachos unterscheidet eine iltere Zeit, in der die Biirger die Stadt recht lei-
teten und in der insofern keine Notwendigkeit bestand, 6ffentlich die Stimme zu
erheben. Diese ganz offensichtlich gliickliche Zeit wurde durch eine Phase abge-
16st, in der das Volk gehorchen und Unbilden erleiden muss. Diese Unbilden sind
nicht vom Schicksal oder den Géttern verhdngt, sondern bilden das Ergebnis von
Herrschaft. Thrasymachos entnaturalisiert hier Herrschaftsanspriiche; er kehrt
damit die von Sokrates in Platons Politeia verfolgte Strategie, Herrschafts-
verhiltnisse in einer kosmischen Ordnungen zu verankern, um. Gerade die un-
demokratischen Herrschaftsverhiltnisse, die es den Biirgern verwehren, offent-
lich zu reden, machen es nun aber fiir Thrasymachos notwendig, dass man reden
muss. Thrasymachos deutet hier die Moglichkeit einer Wortergreifung durch die-
jenigen an, denen zu sprechen in bestimmten Herrschaftskonstellationen ver-
wehrt bleibt. Die Rede birgt ein revolutionédres Potential. Nicht nur unter demo-
kratischen Bedingungen kann gesprochen werden; in Akten der Wortergreifung
kann und muss sich Demokratie dariiber hinaus auch unter undemokratischen
Bedingungen Gehor verschaffen. Keiner Herrschaft kann es gelingen, das Feld
der Sprache vollkommen zu kontrollieren.

Der Historiker Thukydides, ein Schiiler des Isokrates, legt dem Perikles fol-
gendes Lob der Demokratie in den Mund:

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | ANDREAS HETZEL

Wir [= die Athener] haben eine Staatsverfassung, die sich nicht nach den Gesetzen an-
derer richtet; wir sind eher das Vorbild fiir andere als da3 wir andere nachahmen. Diese
unsere Verfassung nennt man Demokratie, weil sie nicht auf einigen wenigen, sondern
auf der Mehrheit der Biirger beruht. Vor dem Gesetz sind alle Biirger bei personlichen
Streitigkeiten gleichgestellt. (Thuk. II 37; 40f.)

Demokratie und Rede bilden bei Thukydides eine integrale Einheit: ,,Denn nicht
schaden nach unserer Meinung Worte den Taten, sondern vielmehr, sich nicht
durch das Wort vorher belehren zu lassen, ehe man an die notige Tat herangeht.*
(Thuk. II 37; 40, 2)

Es wire natiirlich naiv (und wiirde Platons Bedeutung tiberbetonen), die Phi-
losophie als per se antidemokratisch, die Rhetorik dagegen als per se demo-
kratisch beschreiben zu wollen. Auch in der Rhetorik finden sich Rechtfertigun-
gen der Monarchie, so etwa in einer dem Nikokles gewidmeten Rede des
Isokrates. Das in dieser Rede vorgebrachte Pliadoyer fiir die Alleinherrschaft des
zypriotischen Ko6nigs wird allerdings dadurch abgeschwicht, dass es fiir eine
Monarchie in der Polis Partei ergreift. Der Stellenwert des Konigs wird hier auf
ein Amt beschrinkt, wie es in etwa dem Athenischen archon basileus entspre-
chen konnte, dem eher eine zeremonielle als eine politische Macht zukommt. In
der Polis zu leben, bedeute auch fiir den Konig, ,,die Redefreiheit zu akzeptieren™
und dariiber hinaus sich der Moglichkeit auszusetzen, dass die eigenen Fehler 6f-
fentlich kritisiert werden kénnen (Isocr. or. Rede an Nikokles, 3) In einer anderen
Rede des Isokrates ldsst dieser den Nikokles ein berithmtes Loblied auf den Lo-
gos und die Rhetorik singen:

Weil wir von Natur aus die Gabe besitzen, einander iiberreden und uns unsere jeweili-
gen Wiinsche mitteilen zu konnen, haben wir uns nicht nur davon entfernt, ein Leben
wie Tiere zu fiihren, sondern wir haben uns zusammengetan, Poleis gegriindet, uns Ge-
setze gegeben, die Kiinste erfunden, ja bei fast allen unseren Erfindungen und Einrich-
tungen hat uns unsere Fahigkeit zu sprechen geholfen. [...] Wenn ich also kurz die
Macht der Sprache zusammenfassen soll, so werden wir feststellen, daB keine verniinf-
tige Handlung ohne Zuhilfenahme der Sprache geschieht, sondern dafl die Sprache bei
allem Tun und Denken die Fiithrung hat und daf die verniinftigsten unter den Menschen
am meisten Gebrauch von ihr machen. Deswegen sind Leute, die es wagen, iiber Rheto-
rik- und Philosophielehrer herzuziehen, ebenso zu hassen, wie Frevler an den Einrich-
tungen fiir die Gétter. (Isocr. or. Rede des Nikokles oder Rede an die Zyprioten, 6-9)

Die hochste Souverdnitidt kommt hier den 6ffentlichen /ogoi zu und nicht dem
Konig.

Es ist kein Zufall, dass auch die zweite Bliite der Rhetorik, die sich vor allem
mit dem Namen Ciceros verbindet, ebenfalls in die Zeit einer Republik féllt. Be-
reits in der frithesten lateinischen Rhetorik, der Rhetorik an Herennius, wird die
republikanische Ausrichtung der Disziplin deutlich: ,,Aufgabe des Redners ist es,
iiber die Angelegenheiten sprechen zu koénnen, welche um der Wohlfahrt der

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 39

Biirger willen durch Sitten und Gesetze festgelegt sind, und zwar mit der Zu-
stimmung der Zuhorer, soweit diese erlangt werden kann.“ (Auct. ad Her. I, 2)
Die Rede vermittelt hier Recht und Politik mit der Zustimmung der Zuhorer.
,,Sitten und Gesetze* existieren nicht an sich, sondern nur, insofern sie von den
Biirgern anerkannt werden. Zu Biirgern einer Republik werden die Zuhorer wie-
derum nur, insofern sie sich zu den ,,Sitten und Gesetzen verhalten. Die Rede
leistet eine die res publica konstituierende Vermittlungsleistung und macht die
Angelegenheiten des Staates (res) allererst zu 6ffentlichen (publica) Angelegen-
heiten. Sie stellt sie der Zustimmung — und damit auch der potentiellen Ableh-
nung — anheim. Die Redner exponieren Sitten und Gesetze der Kritik; erst im
Durchgang durch diese Kritik erlangen sie Geltung und werden verbindlich. Die
Rede muss sich ,,den Nutzen [utilitatis] zum Ziele setzen* (Auct. ad Her. II1, 3);
dieser Nutzen besteht nicht in einem subjektiven Nutzen, sondern im Nutzen fiir
das Gemeinwesen.

Cicero und Quintilian verpflichten den Redner ebenfalls auf die ,,Interessen
der Gemeinschaft®, die ,,res publicae (Quint. XII 1,1). Im Brutus, der dem spéte-
ren Casar-Morder gewidmeten Geschichte der Beredsamkeit, wendet sich Cicero
der Vergangenheit der Rhetorik zu, weil die Redkunst angesichts der Diktatur
Cisars keinen gesellschaftlichen Ort mehr hat. Er fiihlt sich angesichts der Dik-
tatur ,,in die Nacht des Staates [rei publicae noctem] gestiirzt“ (Cic. Brut. 330).
Der Brutus interveniert dabei selbst in einer politischen Auseinandersetzung. Um
die Gunst des Brutus, eines talentierten jungen Politikers, bemiihen sich Cidsar
und Cicero gleichermaBen; Caesar verleiht ihm Amter (46 Statthalter in Gallia
cisalpina, 44 praetor urbanus und 41 Konsul; vgl. Kytzler 1990: 277), Cicero
widmete ihm einige seiner wichtigsten Schriften (Brutus, Paradoxa stoicorum,
Orator, De finibus bonorum et malorum, Tusculanae disputationes), in denen er
sich direkt an seinen Giinstling wendet und an sein demokratisches Gewissen ap-
pelliert. ,Einer der Stringe, die zu den Iden des Mirz fiihrten®, so Bernhard
Kytzler, ,,beginnt in Ciceros Brutus.” (Kytzler 1990: 277)

Eine deutliche Rechtfertigung der Demokratie findet sich noch einmal bei
Tacitus, der im romischen Kaiserreich auf die demokratische rhetorische Tradi-
tion zuriickblickt. Tacitus fithrt das Ende der Beredsamkeit, das er in seinem Dia-
log iiber die Redner beklagt, explizit auf eine Ablosung der Demokratie durch
die Tyrannis zuriick. Er weist auf die Gefahren hin, die mit der Demokratie ein-
hergehen: Zwiste und Kampfe, die die Gesellschaft stindig zu zerreissen drohen.
Augustus hat die rémische Gesellschaft befriedet, aber, so Tacitus auch die Be-
redsamkeit zum Schweigen gebracht, und mit ihr die Demokratie. Die Rhetorik
lebt von den ,,stindigen Volksversammlungen® und dem ,,zugestandenen Recht,
auch die Méchtigsten anzugreifen™ (Tac. Dial. 40, 1). Die Tyrannis kennt dem-
gegeniiber keine Beredsamkeit:

Denn von welchem Redner in Sparta, von welchem in Kreta haben wir gehort? Die
Ordnung dieser Staaten und ihre Gesetze werden als iiberaus streng iiberliefert. Auch

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | ANDREAS HETZEL

eine Beredsamkeit der Makedonen und Perser oder irgendeines Volkes, das mit einer
festbestimmten Regierungsgewalt zufrieden war, kennen wir nicht. Einige rhodische
aber und sehr viele athenische Redner sind aufgetreten, bei denen alles das Volk, alles
die Unerfahrenen, alles sozusagen alle vermochten [omnia omnes poterant]. (Tac. Dial.
40, 3)

Die Partizipation wird hier nicht eingeschrinkt. Alle entscheiden, bzw. umge-
kehrt: Jede einzelne Stimme zéhlt. Zugleich bezieht sich Demokratie auf alles:
Nichts bleibt der demokratischen Auseinandersetzung prinzipiell enthoben oder
vorgeordnet.'” Die Formulierung omnia omnes poterant zeugt nicht nur von ei-
nem demokratischen Politikverstdndnis, sondern von einer Idee radikaler Demo-
kratie, die in ihrer Radikalitét an keinem Ort in der Antike vollstédndig verwirk-
licht war, als Horizont oder Denkmdéglichkeit allerdings sehr wohl wirksam wur-
de. Als radikal (vgl. Norval 2001) kann ein demokratischer Diskurs dann gelten,
wenn er den Vollzug einer demokratischen Praxis nicht durch ihm vorgeordnete
kategoriale Vernunft- oder Rechtsprinzipien bindet und der Partizipation an die-
sem Diskurs keinerlei Beschrinkungen auferlegt. Die Demokratie im Sinne ihrer
Radikalisierung zu denken, heiB3t fiir die Vertreter radikaldemokratischen Den-
kens primir ,,,den erstbesten‘ denken: irgendwen, einen beliebigen.“ (Derrida
2003: 123)

3. Rhetorischer Akosmismus

Die Philosophie Platons bemiiht sich darum, die menschliche Praxis in einer zeit-
losen Ordnung zu verankern, die sich am ehesten als kosmos beschreiben lasst,
als geordnete, in sich geschlossene und harmonische Welt. In dieser Welt lésst
sich alles sowohl logisch als auch genealogisch auf hochste Prinzipien zu-
riickfithren, die Platon ,,Ideen” nennt. Die Ideen werden wiederum von einem
Gott stabilisiert, der in einer Art kosmologischer Synthesis die Einheit des Welt-
ganzen garantiert. Der ,,Gott ist einfach und wahr und verwandelt sich weder
selbst noch hintergeht er andere®; er offenbart sich ,,weder in Erscheinungen
noch in Reden* (Plat. Pol. II 382¢) sondern bleibt ganz bei sich. Er gibt allenfalls
seine Identitdt an die Ideen und die diesen Ideen entsprechende Welt im Rahmen

10 Der Passus bei Tacitus ldsst sich insofern als direkte Replik auf Platons Definition
der Gerechtigkeit, die besagt, ,,dal} jeder, wie er einer ist, auch nur das Seinige tut
und sich nicht in vielerlei einmischt* (Plat. Pol. IV 433d), lesen. Bei Platon findet
sich, wenn auch polemisch gemeint, eine dhnlich klingende Definition der Demo-
kratie als derjenigen Verfassung, die ,,gleichméBig Gleichen wie Ungleichen eine
gewisse Gleichheit austeilt™ (Plat. Pol. VIII 558c). Demokratie lieBe aus dieser Per-
spektive keine Ungleichheit, die Platon ja zu legitimieren sucht, zu. Platon wendet
sich dezidiert gegen demokratische Grundforderungen wie die nach ,,Freiheit” (VII
562b/c), ,Niederschlagung der Schulden® und ,,Verteilung der Grundstiicke* (VIII
566a).

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 41

einer Emanation weiter, wobei sich diese Identitéit in den dulleren, weltlichen Re-
gionen des kosmos nach und nach abschwicht. Die Aufgabe der Philosophie be-
steht darin, diese Bewegung umzukehren, alles periphere Sein wieder auf die
Identitit des Zentrums zuriickzufithren. Das klassizistische Griechenland-Ideal,
dass sich etwa in Winckelmanns Rede von ,,stiller Einfalt und edler Wiirde* als
Charakteristikum der griechischen Kunst ausdriickt, ist stark vom kosmos-Ge-
danken der Platonischen Tradition geprigt. Als differentia specifica zwischen
Antike und Moderne wird immer wieder auf die kosmologische Geschlossenheit
des antiken und auf die akosmistische Offenheit des modernen Weltbildes hin-
gewiesen. Blickt man weniger auf die Philosophie als auf die Rhetorik, dann
zeigt sich allerdings, dass auch die Antike mit einem akosmistischen Denken ver-
traut war, mit einer Skepsis in Bezug auf eine letzte und verbindliche Ordnung
des Seins.

Es ist kein Zufall, dass ausgerechnet ein Philosoph, der wieder affirmativ an
die antike rhetorische Tradition ankniipft, diesen akosmistischen Zug in der Kul-
tur des klassischen Griechenland freilegt: Friedrich Nietzsche. In seinem Friih-
werk Die Geburt der Tragddie aus dem Geist der Musik sieht Nietzsche die Kul-
tur des klassischen Griechenland durch zwei polare Prinzipien strukturiert, ein
apollinisches und ein dionysisches. Wahrend Apollon eher als Gott des Kosmos
gelten kann, als Gott der Ordnung, der Umfriedung und der geschlossenen Form,
verkorpert Dionysos ein chaotisches, akosmistisches Prinzip. Er wird als Gott der
Uberschreitung, Entsetzung und Offnung verehrt. Wie zweifelhaft Nietzsches
Befunde im einzelnen aus philologischer Sicht auch immer sein mogen: Sein
Grundgedanke, dass die klassisch-griechische Kultur sich nicht auf einen
Kosmologismus reduzieren lésst, wird heute allgemein akzeptiert.

Weite Teile der antiken Rhetorik artikulieren eine explizit akosmistische Po-
sition. Deutlich wird das besonders in der Rede des Gorgias iiber das Nichtsein,
auf die sich sowohl sein Ruhm als auch sein zwielichtiger Ruf griindet. Diese
Rede wurde immer wieder (eine wichtige Ausnahme bildet Hegel) als Beleg fiir
die Absurditét rhetorischer Musterreden gedeutet. Gorgias fiihre hier die Kraft
der Rede dadurch vor, dass er bewusst fiir eine hochgradig kontraintuitive Posi-
tion argumentiere. Gegeniiber diesen Deutungen méchte ich auf einer gewissen
Ernsthaftigkeit des Textes bestehen, die etwa darin zum Ausdruck kommt, dass
er von Sextus Empiricus {iberliefert wird, dem es nicht um rhetorische Musterre-
den, sondern um skeptische Argumente zu tun ist. Die Rede iiber das Nichtsein
verleiht einem Gedanken Ausdruck, der fiir die gesamte rhetorische Tradition
malgeblich werden sollte: Der logos vermag sich nicht durch einen Rekurs auf
eine letzte, ihm vorgéngige Weltordnung zu begriinden und zu legitimieren, son-
dern nur aus seinem eigenen Vollzug heraus. Die Rede iiber das Nichtsein soll
hier insofern auch nicht als heimliche Metaphysik oder Fundamentalontologie
der Rhetorik begriffen werden. Die Rhetorik ruht auf keinem theoretischen Fun-
dament, sondern auf einem praktisch-politischen, welches das Bildfeld einer
Fundamentierung nicht zuldsst. Gleichwohl zieht sich ausgehend von der Schrift

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | ANDREAS HETZEL

des Gorgias ein akosmistischer Geist durch die rhetorische Tradition, und sei es
nur in Form einer Skepsis gegeniiber begriindungslogischen Fragen.

Olympiodor datiert die Rede iiber das Nichtsein auf die Jahre 444-441 v.
Chr,; sie fillt damit etwa in die Akme, die Lebensmitte, des Gorgias. Uberliefert
ist der Text in zwei Fassungen oder besser, in Form von zwei Paraphrasen, die
beide leider eher die Resultate der Argumentation als die Argumente selbst wie-
dergeben; ich gehe im Folgenden von der ausfiihrlicheren Paraphrase aus, die
Sextus Empiricus im siebten Buch seines Hauptwerks Adversus mathematicos
liefert."" Zwischen dieser Paraphrase und der Rede selbst klafft eine zeitliche
Liicke von etwa sechs Jahrhunderten. Sextus, einer der wichtigsten Vertreter der
antiken Skepsis, richtet sich in seinem Werk gegen Mathematiker und dogmati-
sche Philosophen, die an eine objektive Erkenntnis und an die Méglichkeit apo-
diktischer Schlussfolgerungen glauben. Nachdem er andere Sophisten wie Prota-
goras als Vertreter eines Relativismus diskutiert hat, wendet sich Sextus dem
Gorgias zu, den er als ,,Referenz fiir jene anfiihrt, ,,die das kriterion auftheben
(Sext. Adv. math. VII 65)."> Was mit dem kriterion gemeint ist, wird am Ende
des Textes deutlich; dort heif3it es riickblickend: ,,Das sind nun bei Gorgias die
Aporien: da verschwindet das kriterion der Wahrheit [aletheias kriterion].”
(Sext. Adv. math. VII 87) Gorgias wird mit anderen Sophisten als Kronzeuge fiir
die Unhaltbarkeit einer korrespondenztheoretischen Auffassung der Wahrheit zi-
tiert.

Sextus nennt zunéchst den Titel der Schrift, Peri tou me ontos e Peri physeos
(Uber das Nichtsein oder iiber das Physische). Mit dem Nichtsein hat es bereits
auf der lexikalischen Ebene seine eigene Bewandtnis. Parmenides, auf dessen um
500 v. Chr. erschienenes Lehrgedicht Gorgias Bezug nehmen diirfte, unterschei-
det sprachlich zwei Modi der Negativitit: das ouk on und das me on. Wiahrend
das ouk on als einfache Negation begriffen werden kann, als Aussage, dass etwas
Bestimmtes innerhalb einer vorgegebenen Ordnung nicht ist, steht das me on fiir
ein Nichtsein schlechthin, das jede Ordnung bedroht. Fiir Parmenides gilt das me
on als Inbegriff des Nichtseinsollenden, all dessen also, was das on, das Sein, in
seiner Identitit, Vollkommenheit und Zeitlosigkeit bedroht. Dieses Sein wird von
Parmenides in das Zentrum sowohl der Philosophie als auch des kosmos gestellt,
die sich wechselseitig spiegeln. Die Korrespondenz beider Ordnungen wird
durch die Goéttin Dike garantiert, die, so das Prodmium, dem Philosophen das
Lehrgedicht diktiert (DK 28 B1). Philosophie legt Zeugnis von einem Sein ab,
das ,aus einem Glied und unbeweglich und nicht entstanden* (DK 28 A 34, B
10) ist. Die philosophische Erkenntnis (noesis) hebt sich dadurch von der alltig-
lichen Meinung (doxa) ab, dass sie auf dieses ewige, vollkommene, mit sich
identische Sein bezogen bleibt. Das Sein, von dem Parmenides spricht, zeichnet

11 Die zweite Paraphrase findet sich im Pseudo-Aristotelischen Traktat De Melisso,
Xenophane, Gorgia.

12 Die Ubersetzung schlieBt sich hier wie im Folgenden Schirren und Zinsmeier an,
weicht aber in einzelnen Fillen ab.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 43

sich dadurch aus, ,,dal3 es ist und daf nicht ist, daB3 es nicht ist“ (DK 28 B 2). Das
Nichtsein (me on) wird von ihm nun nicht nur als etwas charakterisiert, das nicht
ist, sondern dariiber hinaus auch als etwas, das nicht sein soll. Es steht fiir das,
was das Sein in seiner Zeitlosigkeit und Selbstidentitit bedroht: fiir Zeit, Diffe-
renz, Mannigfaltigkeit, Mangel, Meinung und, so lieBe sich im Vorblick auf Ari-
stoteles vermuten, fiir praxis, den Bereich der Kontingenz und des Anderssein-
kénnens.

Platon folgt Parmenides in dieser Deutung des Nichtseins als des Nichtsein-
sollenden. Sokrates fragt in der Politeia: ,,Wie konnte etwas, was ja nicht ist [me
on] erkannt werden [gnostheie]?* (Plat. Pol. V 477a). Das auf den nous verwei-
sende Erkennen wird an gleicher Stelle von der doxa abgehoben, der bloBen
Meinung, die am Nichtsein partizipiert. Der nous richtet sich demgegeniiber auf
das (parmenideisch interpretierte) Sein; Sokrates behauptet, ,,dass das vollkom-
men Seiende auch vollkommen erkennbar ist* (Plat. Pol. V 477a); Sein und Er-
kennen verweisen hier aufeinander und verstiarken sich wechselseitig. Der Be-
griff des Nichtseins enthélt fiir Platon eine Denkunmdéglichkeit. Wahrend sich der
nous auf das Sein richtet, ,,ist das Nichtseiende [me on] ja auch vorzustellen un-
moglich® (Plat. Pol. V 478b). Die Philosophie habe also ,,das sich immer gleich
und auf dieselbe Weise Verhaltende (Plat. Pol. VI 484b) zu ihrem Anliegen zu
machen.

Bereits im Titel der Rede des Gorgias, die sich explizit dem von Parmenides
mit einem Bannfluch belegten und fiir unméglich erkliarten me on annimmt, kiin-
digt sich eine Umwertung der von der Philosophie beanspruchten Werte an. Gor-
gias bezieht Partei fiir genau das Prinzip, das die Philosophie im Moment ihrer
Geburt verwirft; fiir eine Negativitit, die das Sein daran hindert, sich in seiner
Vollkommenheit abzuschlieSen. Nach Hegel besteht die Leistung des Gorgias im
»Aufzeigen des Nichtansichseins des Seins“ (Hegel 1970: 435); Vollkommenheit
kann nicht ohne Mangel gedacht werden, Ewigkeit nicht ohne Zeit, Identitét
nicht ohne Differenz. Gorgias rehabilitiert das me on gegeniiber seiner Verurtei-
lung durch Parmenides und zeigt, dass jedes Sein von einem Nichtsein daran ge-
hindert wird, sich zu totalisieren.

Nach der Erwdhnung des Titels stellt Sextus die drei zentralen Thesen des
Textes vor: Gorgias ,etabliert drei Punkte der Reihe nach: 1) daB nichts ist; 2)
daB, wenn es ist, es dem Menschen nicht erfa3bar ist; 3) dal, wenn es erfallbar
ist, man es wenigstens nicht aussprechen und den Mitmenschen mitteilen kénn-
te.“ (Sext. Adv. math. VII 65) Diese drei Thesen werden nun im Folgenden der
Reihe nach referiert. Die erste These, ,,dal3 nichts ist*, konne sich auf drei mogli-
che Gegenstandsbereiche beziehen: das Seiende, das Nichtseiende oder etwas,

13 Eine moderne Verbindung des Nichtseins mit Praxis findet sich explizit bei John
Dewey: Das ,,praktische Handeln [...] befafite sich mit einer niederen Region des
Seins, in welcher der Wandel herrscht und die deshalb Sein nur ehrenhalber genannt
werden kann, denn sie zeigt durch eben diese Tatsache des Wandels einen Mangel
an einer sicheren Grundlage an. Sie ist mit Nicht-Sein infiziert. (Dewey 1998: 22)

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | ANDREAS HETZEL

das sowohl seiend als auch nichtseiend ist. Gorgias beginnt mit dem Evi-
dentesten, dem Nichtseinenden: ,,Das Nichtseiende [me on] ist nicht [ouk estin]*
(Sext. Adv. math. VII 67), sein Nichtsein liegt bereits in seinem Begriff be-
schlossen. Wiirde es sein, dann bestiinde die aporetische Moglichkeit, das etwas
»zugleich sein und nicht sein“ (Sext. Adv. math. VII 67) konnte, eine Moglich-
keit, die aus logischen Griinden"* ausgeschlossen werden muss: ,,Insofern man
ndmlich das Nichtseiende denkt [noetei], wird es nicht sein, insofern aber das
Nichtseiende ist, wird es wiederum sein [estei]. Schlechterdings ist es aber unge-
reimt, dass etwas zugleich ist und nicht ist.” (Sext. Adv. math. VII 67)

Bemerkenswert an dieser Stelle ist die Entgegensetzung von Sein und Den-
ken, die im weiteren Verlauf noch mehrfach wiederholt werden wird, so auch im
Zusammenhang des Erweises des Nichtseins des Seienden: ,,Wenn namlich das
Gedachte [phronoumenal, sagt Gorgias, nichts Seiendes ist [ouk estin onta], wird
das Seiende nicht gedacht [phroneitei].” (Sext. Adv. math. VII 77) Und etwas
weiter: ,,Die gedachten Dinge [...] sind keine seienden Dinge.“ (Sext. Adv. math.
VII, 78). Mit dieser Unterscheidung von Denken und Sein hebt sich Gorgias von
Parmenides ab, fiir den die Identitit von Denken und Sein im Zentrum der Philo-
sophie steht: ,,Das man es erkennt, ist dasselbe, wie daB3 es ist [auto noein estin te
kai einei]“ (DK 28 B 3), lautet einer seiner zentralen Thesen. Das Sein sowohl
des Nichtseins als auch des Seins wird fiir Gorgias demgegeniiber immer dann
ausgeschlossen, wenn wir es denken. Dem Denken kommt hier eine negative
Macht zu. Es ist einerseits das Andere des Seins, andererseits dasjenige, was das
Sein daran hindert, sich in sich abzuschlieBen. Mit der These, dass das Nichtsei-
ende nicht ist, wiederholt Gorgias fast wértlich die These des Parmenides: ,,ouk
esti me einei” (DK 28 B 2); er gibt dieser These allerdings eine vollkommen an-
dere Deutung. Wihrend Parmenides das Nichtsein aus dem Kosmos ausschlief3t,
besagt die These vom Nichtsein des Nichtseins bei Gorgias, dass das Nichtsein
sich in einer anderen Weise einstellt oder Geltung verschafft als in der eines Sei-
enden. Das Nichtsein gilt ihm als etwas, das alles Seiende tiberbordet.

Nachdem er die Moglichkeit ausgeschlossen hat, dass das Nichtseiende ist,
wendet sich Gorgias dem Seienden zu. Seine Argumentation gegen das Sein des
Seienden bedient sich eleatischer'> Argumentationsmuster. Das Seiende, so Gor-

14 Gorgias bezieht sich immer wieder implizit auf die Gesetze der formalen Logik. Er
betont, dass seine gesamte Argumentation ,,gemif der Vernunft®, kata logon (Sext.
Adv. math. VII, 78), verlduft. — Das Nichtseiende kann auch deshalb nicht sein,
weil dann, wenn das Nichtseiende wire, das Seiende nicht sein konnte, was erneut
einen logisch Widerspruch enthélt, da dass Seiende per definitionem ist.

15 Eine Ndhe zu Zenon von Elea besteht im Stil der Argumentation, nicht dagegen in
den Gehalten, fiir die argumentiert wird. Zenon, ein Schiiler des Parmenides, will
mit seinen Paradoxen ja gerade fiir einen ontologischen Monismus und damit gegen
die Moglichkeit von Vielheit und Verdnderung argumentieren. Eine Nahe des Gor-
gias zu eleatischen Argumentationsformen wird durch den bereits erwéhnten Pseu-
do-Aristotelischen Traktat De Melisso, Xenophane, Gorgia nahgelegt, der Gorgias,

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 45

gias, konne entweder als etwas Immerwédhrendes, als etwas Gewordenes oder als
etwas aus Immerwéhrendem und Gewordenem Zusammengesetztes vorgestellt
werden (Sext. Adv. math. VII 68). Wiirden wir das Sein, wie Parmenides, als
immerwihrend, ungeworden und statisch begreifen, dann hitte es keinen ,,An-
fang* [arche]. Das, was ohne Anfang ist, gilt als unbegrenzt [apeiron], das Un-
begrenzte aber ist, wie auch Platon spéter ausfithren wird, ,,jenseits des Seins und
des Wesens* angesiedelt. Wire ein unbegrenztes Sein irgendwo in der Welt, so
Gorgias, dann ,,gibt es von diesem Verschiedenes [...] und so wird das Seiende
nicht mehr unbegrenzt sein.“ (Sext. Adv. math. VII 69) Das Immerwéhrende und
Unbegrenzte, das von Parmenides als Wesensbestimmung des Seins angefiihrt
wird, widerspricht fiir Gorgias dem Begriff des Seienden. Eine andere Méoglich-
keit bestiinde nun darin, das Seiende als geworden [geneton] zu denken. Wenn es
geworden ist, kann es wiederum nur aus einem anderen Seienden oder aus einem
Nichtseienden entstanden sein. Fiihren wir es auf ein anderes Seiendes zuriick,
erkldren wir nichts, sondern geraten in einen endlosen Zirkel. Auch aus einem
Nichtsein kann das Sein nicht hervorgegangen sein, ,,weil das Erzeugende schul-
det, einen Anteil am Anfang zu haben®™ (Sext. Adv. math. VII 71). Aus Nichts
kann mit anderen Worten kein Etwas entstehen.

Das Sein enthélt also eine Art Denkunmdoglichkeit. Es lédsst sich weder wider-
spruchsfrei als ewig und unbegrenzt begreifen, noch auch als bedingt und gewor-
den. Gorgias zieht daraus die sinnkritische Konsequenz, auf den Begriff des
Seins zu verzichten. Damit ist nicht, wie hdufig unterstellt, die These impliziert,
dass nichts existiert. Das, was existiert, kann dagegen nicht als Sonderfall eines
parmenideischen — ewigen, unbeweglichen, mit sich identischen — Seins begrif-
fen werden. Wir erinnern uns: Der Titel der Rede lautet nicht Peri ouk on, son-
dern Peri me on; Gorgias ist es nicht um die einfache Negation zu tun — im Sinne
von: Jemand oder etwas ist nicht da, jemand oder etwas hat nicht die Eigenschaft
X — sondern um die Erschiitterung der Idee eines Seins, das all unseren Weltbe-
ziigen zugrunde liegt.

Nachdem Gorgias die Inkonsistenz des Seins aufgezeigt hat, wendet er sich
dem Problem seiner Undenkbarkeit bzw. Unwahrnehmbarkeit zu. Selbst wenn es
ein Sein gibe, konnten wir es nicht denken, da Sein und Denken absolut vonein-
ander unterschieden sind. Dieser Unterschied wird insbesondere an der mensch-
lichen Phantasie deutlich, die einen produktiven Uberschuss gegeniiber jeder
Wirklichkeit aufweist:

Wenn némlich die gedachten Dinge seiend sind, dann sind alle gedachten Dinge, und
das, wie auch immer einer sie denkt. Das leuchtet aber nicht ein. Wenn sich einer einen
fliegenden Menschen denkt oder einen auf dem Meere fahrenden Wagen, fliegt doch

zusammen mit dem Eleaten Melissos von Samos sowie mit Xenophanes von Ko-
lophon, dem Lehrer des Parmenides, diskutiert.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | ANDREAS HETZEL

nicht gleich ein Mensch oder fihrt ein Wagen auf dem Meer. Daher sind die gedachten
Dinge nicht seiend. (Sext. Adv. math. VII 79)

Auch ,,Skylla“ und ,,Chimeira“ — hier gibt sich Gorgias mythenkritisch — konnen
problemlos gedacht werden, existieren damit aber ldngst noch nicht wirklich
(Sext. Adv. math. VII 80). Umgekehrt konnen wir vieles denken, was nicht ist.
Unser Denken scheint sich gerade durch diese Kraft auszuzeichnen, iiber das
Seiende hinauszugehen und es immer wieder auch zu negieren. Es ist darin we-
sentlich der produktiven Einbildungskraft verpflichtet und verschwistert. Gorgias
erwihnt die phantasia nicht, dhnelt das negativistische Denken, von dem er
spricht, allerdings stark an die Phantasie an.

Um die Unterschiedenheit von Denken und Sein weiter zu unterstreichen,
bedient sich Gorgias eines doppelten Vergleichs. Er weist zundchst darauf hin,
dass das Sichtbare nicht gehort und das Horbare nicht gesehen werden kann
(Sext. Adv. math. VII 81). Die durch die einzelnen Sinne erschlossenen Welten
lassen sich nicht aufeinander reduzieren; sie existieren unabhéngig voneinander.
Den Menschen, den wir sehen, miissen wir, um uns seiner Existenz zu versi-
chern, nicht zugleich auch horen, genauso wie wir den Menschen, dessen Stimme
wir vernehmen, nicht zugleich sehen miissen. So wie sich die Sinnesmodalitéiten
zueinander verhalten, verhilt sich nun auch das Denken [phronoumena] zu den
Sinnen insgesamt: Die ,,gedachten Dinge“ werden ,,sein, auch wenn sie nicht ge-
sehen werden mit dem Gesichtssinn noch gehort mit dem Gehor (Sext. Adv.
math. VII 81). Ihnen kommt eine Geltung ganz eigener Art zu, sie haben ein ,,ei-
genes kriterion [oikeiou kriterion]” (Sext. Adv. math. VII 81). Das Denken steht
mithin fiir eine ganz eigene Welt, die sich nicht mit der Welt des Seins deckt. Pa-
radox formuliert: Das Denken ist, ohne zu sein. Es befreit sich im Werk des Gor-
gias aus seiner parmenideischen Identifizierung mit dem Sein. Das die ,,gedach-
ten Dinge® mit einem ,,eigenen kriterion® einhergehen, heifit nichts anderes, als
dass sich Gedanken, wie von Husserl in seiner Psychologismuskritik gezeigt,
immer nur aus anderen Gedanken motivieren. Sein und Denken fiigen sich nicht
zu einem kosmos, sondern sind durch einen absoluten Unterschied getrennt.

Der dritte Teil der Schrift befasst sich nun mit der Nicht-Mitteilbarkeit des
Seins. Auch hier sollte man nicht vorschnell davon ausgehen, dass Gorgias, wie
héufig unterstellt, eine prinzipielle Unmoglichkeit der Kommunikation postuliert.
Gorgias erldutert diesen Punkt wie folgt:

Womit wir ndmlich etwas anzeigen, ist die Rede. Die Rede ist aber nicht das Zugrunde-
liegende und Seiende [logos de ouk esti ta hypokeimena kai onta). Also zeigen wir nicht
das Seiende unseren Mitmenschen an, sondern eine Rede [logon], die etwas anderes ist
als das Zugrundeliegende. (Sext. Adv. math. VII 84)

Dieses Argument ist so einfach wie bestechend. Wenn wir sprechen, sagen wir
nie das Seiende selbst aus, sondern immer nur Worte. Ein Seiendes liefe sich als

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 47

Seiendes prinzipiell nicht sagen. Auch die Worte bilden eine eigene Welt, die auf
ein eigenes kriterion verweist. Jeder Versuch, das Seiende selbst zu sagen, wiirde
wiederum nur neue Worte produzieren, die uns immer weiter von der Prisenz
dieses Seienden entfernen. Das Seiende erscheint Gorgias in letzter Konsequenz
als ein Effekt der Worte: Die Rede

setzt sich aus den von auflen auf uns zufallenden Dingen, d. i. aus dem Wahrnehmbaren,
zusammen. Aufgrund des Kontaktes mit dem Saft entsteht in uns die diese Qualitit be-
hauptende Rede, und aus dem Widerfahrnis der Farbe die die Farbe behauptende Rede.
Wenn aber das der Fall ist, ist die Rede nicht Darstellung des AuBeren, sondern das Au-
Bere wird zur Darstellung der Rede. (Sext. Adv. math. VII 85)

Nicht die Worte bezeichnen die Dinge, sondern die Dinge bezeichnen die Worte
und werden somit selbst zu Zeichen. Das Sein entzieht sich hinter dem Horizont
des logos, der selbst zum einzig moglichen, aber niemals geschlossenen kosmos
wird. Mit den Worten Goethes: ,,Durch Worte sprechen wir weder die Gegen-
stinde noch uns selbst vollig aus. Durch die Sprache entsteht gleichsam eine
neue Welt, die aus Nothwendigem und Zufilligem besteht.” (Goethe WA 11, 75:
167) Wir haben keine Moglichkeit, unsere Sprache in einer vorgingigen Ord-
nung des Seins zu verankern. AuBerhalb der Rede gibt es buchstdblich nichts.
Die Rede ist insofern auch nicht in gleichem Sinne gegeben, wie das Seiende
(onta) oder Vorliegende (hypokeimena) der Philosophie und des Common Sense:

Und gewifl kann man auch nicht sagen, da3 die Rede in der Weise vorliegt wie das
Sichtbare und Hoérbare, so daf3 aus ihr, als vorliegend und seiend, das Vorliegende und
Seiende bedeutet werden konnte. Denn auch wenn die Rede vorliegt [...], unterscheidet
sie sich vom tibrigen Vorliegenden. (Sext. Adv. math. VII 86)

Die Rede (logos) liegt deshalb nicht vor, weil wir immer schon in der Rede sind,
sie ist kein Objekt, kein Gegenstand. Die Rede iiber das Nichtsein dient also
nicht zuletzt der Befreiung des logos, der Freisetzung der Rede.

Da aus der Perspektive der antiken Rhetorik kein Standpunkt jenseits des /o-
gos moglich ist, bleibt dieser selbst als Ganzer undurchschaubar und damit not-
wendig unvollstindig. Die Rhetorik kann sich zum logos nicht wie eine Meta-
sprache verhalten. Selbst vollstindig sprachlich verfasst, erschlief3t sie das Feld
der Sprache von innen, mit deren eigenen Mitteln. Der logos ldsst sich nicht in
gleicher Weise verobjektivieren wie ein Sein. Im Gegensatz zur Philosophie ver-
ankert die Rhetorik das menschliche Sprechen und Handeln nicht in den ewigen
Gesetzen des Seins oder in einem kosmos, sondern macht die Moglichkeit des
Sprechens und Handelns umgekehrt gerade von der Briichigkeit eines jeden kos-
mos abhingig. Sprechen und Handeln griinden in dieser Perspektive buchstéblich
im Nichts. Erst vor dem Hintergrund seiner akosmistischen Position ist es Gor-
gias moglich, die tiberzeugende Kraft der Rede zu verstehen, einem Versuch,

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | ANDREAS HETZEL

dem er sich in seiner Helena-Rede widmet. Wirksamkeit entfalten kann die Rede
nur, weil sie nicht festgestellt ist, weil sie eher mit einem Mangel als mit einem
Sein korrespondiert:

Die Tatsache, dal der Mensch ein ,Sprachwesen* ist, bedeutet, daf er sozusagen konsti-
tutiv ,aus der Bahn geraten® ist, durch einen irreduziblen Rif3, einen strukturellen Man-
gel an Gleichgewicht gekennzeichnet ist, den das Symbolgebédude in der Folge vergeb-
lich zu beheben versucht. (Zizek 1992: 55)

In der Rhetorik an Alexander, die dem sophistischen Akosmismus verpflichtet ist
und wiederum einen bedeutenden Einfluss auf Aristoteles ausgeiibt haben diirfte,
wird ein Bedeutungskonzept angedeutet, das die Bedeutungen der logoi gerade
nicht tiber ihre Korrespondenz mit dem Sein erldutert, wie es Parmenides nahe
legt, sondern tiber eine Abweichung zwischen beiden Ordnungen. In seiner Be-
handlung der tekmerioi, der Kennzeichen oder Zeichen, von denen aus wir etwas
erkennen, vermuthen oder schlieen, fithrt der Autor aus: ,,Kennzeichen [tekme-
rioi] liegen vor, wo etwas gegensitzlich verlduft zu dem, wovon die Rede ist,
und worin ein Gedanke sich selber widerspricht.” (Anax. Rhet. 47). Signifikant
wird ein Seiendes, wenn es von der Rede abweicht, ein Gedanke, wenn er sich
widerspricht; das gilt auch fiir das Verhéltnis von Worten und Handlungen: ,,Vie-
le Kennzeichen wird man bekommen, wenn man aufpasst, ob die Behauptung
des Gegners seiner Tat widerspricht oder die Tat seinem Wort zuwiderlduft. Das
also sind Kennzeichen und so wird man sie vervielfachen.” (Anax. Rhet. 48). Ein
Satz sagt erst dann etwas, wenn er nicht einfach ein ihm vorausgehendes Sein
abbildet, sondern tiber dieses Sein hinausgeht, von ihm abweicht. Im Sinne einer
semantischen Bedeutungstheorie darf dieses Konzept allerdings nicht gedeutet
werden, da es in einem praktischen Kontext, dem der Gerichtsverhandlung, ange-
siedelt ist. Bedeutsam ist etwas hier nur in Bezug auf seine praktische Relevanz
zur Entscheidungsfindung. Diese praktische Relevanz ergibt sich gerade aus den
Differenzen von Wort und Sache. Rhetorisch relevant werden Sachverhalte nur
dann, wenn sie strittig sind. Etwas kann nur dann etwas bedeuten, wenn es noch
nicht alles bedeutet, wenn es Fragen offen lésst.

4. Rhetorische Motive im Diskurs der
radikalen Demokratie

Der Akosmismus der rhetorisch-sophistischen Tradition beriihrt sich nicht ein-
fach nur mit einer Praxis radikaler Demokratie, sondern ist nur von dieser Praxis
her zu verstehen. Akosmismus und Demokratie implizieren sich wechselseitig,
ohne dass hier von einem Verhiltnis der Begriindung gesprochen werden konnte.
Der Akosmismus bildet gerade kein (negatives) kosmologisches Fundament, auf
dem die Politik ruht. Er steht fiir die Abwesenheit aller letzten Fundamente, die

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 49

eine demokratische Politik als solche allererst méglich macht. Aus der Sicht von
Laclau ,.the only democratic society is one which permanently shows the contin-
gency of its own foundations* (Laclau 2000: 86). Es verwundert insofern nicht,
dass zeitgenossische Ansitze einer radikalen Demokratie wieder explizit an den
rhetorischen Akosmismus ankniipfen. Auf Ranciéres Versuch, die politische
Theorie des Thrasymachos, die sich im ersten Buch von Platons Politeia ab-
zeichnet, wieder aufzugreifen und gegen Platons eigene politische Philosophie
auszuspielen, haben wir bereits hingewiesen. Derridas Essay Platons Pharmazie,
eine akribische Lektiire des Phaidros, rehabilitiert ebenfalls sophistische Argu-
mente gegeniiber der Philosophie Platons und weist mit Gorgias auf eine ,,Un-
trennbarkeit zwischen der Sophistik und der Philosophie® (Derrida 1995: 125)
hin; er zeigt weiter, wie der logos fiir Gorgias, ,,bevor er vom kosmos und von
der Ordnung der Wahrheit beherrscht und bezéhmt wird, ein wildes Geschopf
ist“ (Derrida 1995: 129). Platons Kritik der Rhetorik und der Schrift wird von
Derrida dariiber hinaus mit dem ,,ProzeB gegen die Demokratie” (Derrida 1995:
163) verglichen, den Platon in der Politeia anstrengt.

Die ausfiihrlichsten Ankniipfungen an die rhetorische Tradition im radikal-
demokratische Diskurs finden sich bei Laclau und Mouffe, die sich an entschei-
denden Stellen ihrer Theorie auf zumindest drei klassisch-rhetorische Denkfigu-
ren beziehen. Zunéchst erldutern sie das Verhéltnis von Universalismus und Par-
tikularismus als synekdochische Beziehung (a); zum zweiten verwenden sie zur
Beschreibung demokratischer Auseinandersetzungen das Konzept eines ,,leeren
Signifikanten®, welches als Ubersetzung der rhetorischen katachresis in struktu-
ralistische oder poststrukturalistische Begriffe gelesen werden kann (b); drittens
verstehen sie das Soziale ganz allgemein als fropologisches Feld sich widerstrei-
tender Krifte (c).

(a) Der Diskurs der radikalen Demokratie kann deshalb als ,,radikal” gelten,
weil er keine transzendentalen Bedingungen der Moglichkeit von Demokratie zu-
lasst, die nicht selbst wiederum im demokratischen Disput zur Disposition ge-
stellt werden konnten. Die Frage nach der Demokratie kann hier immer nur aus
der demokratischen Auseinandersetzung heraus beantwortet werden. Radikale
Demokratie ist nicht in universellen Normen, Prinzipien oder Werten verwurzelt,
die ihren Ort auBlerhalb der Demokratie selbst hétten. Radikale Demokratie be-
deutet, dass es keine radix der Demokratie gibt. In dieser Hinsicht hat der Dis-
kurs der radikalen Demokratie groBe Gemeinsamkeiten mit dem rhetorischen
Akosmismus des Gorgias. Demokratie und Sprache legitimieren sich jeweils nur
iiber die Abwesenheit aller fundamentalen Legitimationen. Um noch einen
Schritt weiter zu gehen: Demokratie und Sprache existieren im strengen Sinne
gar nicht. Es gibt nur je besondere Menschen, die in konkreten Situationen kon-
krete Worte an andere Menschen richten und dabei konkrete Effekte erzielen.
Demokratie und Sprache sind immer situiert und verkorpert. Vor diesem Hinter-
grund wire es angemessener, von Demokratisierungseffekten und Redeereignis-
sen zu sprechen als von so etwas wie Demokratie und Sprache an sich. Sprechen

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | ANDREAS HETZEL

und Handeln verweisen auf den unverfiigbaren kairos (vgl. Hetzel 2003: 244f.),
die Gunst der Situation und der Stunde, die als das eigentliche Subjekt des Re-
dens und Handelns gelten kann.

Die postfoundationalistische Transformation der Demokratietheorie hat Kon-
sequenzen fiir den Status von Universalitdt. Das Universelle dient fiir Laclau und
Mouffe nicht lidnger als transzendentaler Rahmen der Demokratie. Stattdessen
gehen sie von einer verwickelten Hierarchie aus Universellem und Partikularem
aus; beide Seiten bendtigen einander, werden aber nichts desto trotz durch eine
uniiberbriickbare Kluft voneinander getrennt. Keine partikulare Position kann
den Ort des Universellen fiir sich okkupieren. Der Ort des Universellen bleibt
notwendig leer und unbestimmt. Der Kampf um Hegemonie ist immer auch der
Kampf um den leeren Ort des Universellen. In seinem Aufsatz Identity and He-
gemony erldutert Laclau diesen Zusammenhang mit Hilfe der rhetorischen Figur
der Synekdoche: ,,In order to have hegemony we need the sectorial aims of a
group to operate as the name for a universality transcending them — this is the
synecdoche constitutive of the hegemonic link.* (Laclau 2000: 57) Die Synekdo-
che wir hier im Sinne eines pars pro toto verstanden: Da das Universelle zu-
gleich notwendig und unmdéglich ist, muss ein partikularer Akteur die Rolle des
Universellen einnehmen. Das Universelle erscheint also immer nur in und an ei-
ner partikularen Perspektive; das Partikulare erscheint umgekehrt immer nur
dann, wenn es eine universelle Forderung erhebt. Jeweils eine der beiden Seiten
verkorpert zugleich die Moglichkeit und Unmdéglichkeit der anderen. Mouffe und
Laclau zeigen wieder und wieder, dass es keine Reprasentation der Gesellschaft
in der Gesellschaft geben kann. Als universalistischer Begriff bleibt Gesellschaft
stets unmoglich: ,, The idea of a totally emancipated and transparent society, from
which all tropological movement between its constitutive parts would have been
eliminated, involves the end of all hegemonic relation [...] and also of democ-
ratic politics.“ (Laclau 2000: 57) Demokratie hidngt von der Unmdglichkeit des
Universellen ab.

(b) Ausgehend von diesen Uberlegungen entwickeln Mouffe und Laclau eine
Theorie der ,,Leerstelle” (Laclau/Mouffe 1991: 253) im exzentrischen Zentrum
der Gesellschaft. Eine Gesellschaft kann nur dann als demokratisch gelten, wenn
ihre Mitte leer bleibt, wenn sie sich nicht auf eine bestimmte Essenz, einen Wert
oder eine Idee, verpflichtet. Demokratie fungiert hier als ein anderer Name dafiir,
dass die Gesellschaft unbestimmt ist und unbestimmt bleiben soll. Niemand kann
fiir sich beanspruchen ihre Gestalt in einer irreversiblen Weise theoretisch oder
praktisch festzulegen. Eine Gesellschaft kann sich nie selbst beschreiben: In die-
ser Hinsicht ist ,jedes Signifikationssystem um einen leeren Platz herum kon-
struiert” (Laclau 2002: 70), um einen ,,leeren Signifikanten“. Laclaus ,,leerer Si-
gnifikant* kann als Ubersetzung der rhetorischen katachresis gelesen werden, der
Trope der Performativitdt und Negativitit; die Katachrese ist die Trope, tiber die
sich Sprache selbst aus dem Nichts heraus erschafft; sie steht fiir eine sprachliche
creatio ex nihilo. Der ,leere Signifikant™ konstituiert eine ,,positive” oder ,,reale”

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 51

Unmoglichkeit (Laclau 2002: 70). Als Beispiel erwdhnt Laclau den Kampf unter-
schiedlicher Oppositionsgruppen gegen einen gemeinsamen Gegner. Nur dieser
Gegner stiftet eine Aquivalenz der Forderungen; dariiber hinaus hat diese Aqui-
valenz keinen positiven Gehalt. Gleichwohl vermag es dieser leere Signifikant,
unterschiedlichste Interessen miteinander zu artikulieren.

Eine Deutung des ,leeren Signifikanten* als Katachrese legt Laclau selbst
nahe. Er stellt sein Denken in die Tradition von Nietzsche, Foucault, Derrida und
de Man, die dem rhetorischen Akosmismus unter den Bedingungen der Moderne
den vielleicht radikalsten Ausdruck gegeben haben; alle vier Autoren begreifen
Sprache dabei konsequent als katachrestischen Prozess. Die Katachrese gilt gene-
rell als die Trope des Missbrauchs. Ich missbrauche ein bestimmtes Wort, um
etwas zu bezeichnen, fiir das es noch keine Bezeichnung gibt. Klassische Bei-
spiele sind Tischbein, Flugzeugfliigel, Flaschenhals oder Motorhaube. Da fiir die
Philosophen nach Nietzsche keine Moglichkeit mehr besteht, Signifikanten auf
transzendentale Signifikate zu beziehen, weisen sie darauf hin, dass sich Bedeu-
tungen immer um abwesende Signifikate herum konstituieren. Wir haben von
daher keine Moglichkeit mehr, strikt zwischen ,richtigem® Gebrauch und Miss-
brauch von Sprache zu unterscheiden. Jeder Sprachgebrauch geht mit einer Set-
zung einher, die sich einem représentationalistischen Denken entzieht. Die Kata-
chrese steht, wie Gerald Posselt neuerdings tiberzeugend gezeigt hat, innerhalb
der rhetorischen Tradition fiir das, was wir seit Austin als die Performativitét der
Sprache bezeichnen, fiir ihren Setzungscharakter (vgl. Posselt 2005). Sie bietet
sich insofern als master trope einer akosmistischen Rhetorik an.

Mit dem Insistieren auf dem katachrestischen Charakter der Sprache verbin-
det sich bei den genannten Autoren immer auch ein politischer und damit anti-
philosophischer Anspruch. Das philosophische Projekt einer Unterscheidung von
Gebrauch und Missbrauch zeichnet die eigentlichen, normalen und wahren Be-
deutungen der Worte gegentiber ihren illegitimen Verwendungen und Aneignun-
gen aus. Die Philosophie etabliert und legitimiert eine Ordnung des Seins, einen
kosmos, der in sich hierarchisch verfasst ist. Hinter dem Insistieren auf dem ei-
gentlichen Sinn eines Wortes steht immer ein Herrschaftsinteresse. Dagegen
richtet sich die Genealogie Nietzsches und Foucaults ebenso wie die Dekon-
struktion Derridas und de Mans. Fiir Laclau — der der Spur dieser Autoren folgt —
lassen sich das Soziale und das Politische nie entlang einer ihnen spezifischen
Logik explizieren, sondern nur entlang einer Rhetorik. Das ,,soziale Band* ist
nicht aus logischen Notwendigkeiten gekniipft, sondern aus kontingenten Uber-
géngen, die sich weniger durch den Syllogismus als vielmehr durch die Kata-
chrese explizieren lassen. Der Ubergang von einem Glied der Kette zum anderen
wird hier gerade durch die Abwesenheit eines gemeinsamen Rahmens gestiftet.
Das Trennende selbst fungiert als das Verbindende. Jede Kommunikation und je-
de Interaktion exponiert sich ihrer eigenen Unmdglichkeit, die zugleich als ne-
gative Bedingung ihrer Moglichkeit entziffert werden kann. Die Bewegung der
menschlichen Praxis von einem Zustand zu einem anderen ist

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | ANDREAS HETZEL

is tropological inasmuch as the displacement is not governed by any necessary logic
dictated by what is being displaced, and catachrestical inasmuch as the entities consti-
tuted through the displacement do not have any literal meaning outside the very dis-
placements form which thy emerge. This is why I prefer to speak [...] of the social or-
ganized as a rhetorical space. (Laclau 2000: 78)

Menschliche Praxis bezieht sich nicht von auflen auf ihr vorgéngige Elemente,
sondern schafft sich ihre Elemente performativ, im eigenen Vollzug.

(c) Unter dem Einfluss der rhetorischen Tradition interpretieren Mouffe und
Laclau das Soziale als tiberdeterminiertes symbolisches Universum. Aus diesem
Grund wird man niemals eine Logik des Sozialen schreiben kénnen. Laclau
spricht stattdessen ,,vom Sozialen als einem rhetorisch organisierten Raum* (La-
clau 2000: 78). Das Soziale wird von keinen 6konomischen, anthropologischen
oder geschichtlichen Tiefenstrukturen determiniert. Es kann nicht im Rahmen
verborgener transzendentaler Moglichkeitsbedingungen auf der einen und sicht-
barer Oberflacheneffekte auf der anderen Seite beschrieben werden. Es gibt kei-
nen Kern und keine Essenz der Gesellschaft — mit der Ausnahme einer ,,negati-
ven Essenz® (Laclau/Mouffe 1991: 142). Thre Gestalt bildet das Resultat kontin-
genter Auseinandersetzungen, Kommunikationen und Aushandlungsprozesse.
Die Gesellschaft wird nicht von einem Autor gemacht, sondern von konfligieren-
den Parteien. Gesellschaft ist Konflikt. Die spezifische Aufgabe der Demokratie
besteht nun ,,in der Anerkennung und Legitimation von Konflikt* sowie ,,in der
Zuriickweisung von Versuchen, ihn durch die Installierung einer autoritiren
Ordnung zu unterdriicken.” (Mouffe 2005: 49) Wie der Agonismus der antiken
Rhetoriker und Sophisten ist dieser Konflikt nicht als unreglementierter Kampf
aller gegen alle zu interpretieren; ein in ,,demokratische Ausdruckskanile*
(Moufte 2005: 53) gelenkter Kampf beugt gerade der Gefahr ,.einer Konfronta-
tion zwischen essentialistischen Identifikationsformen* (Mouffe 2005: 49) vor,
die sich um das Ideal eines Konsenses herum auszubilden drohen.

Laclau und Mouffe beschreiben das Soziale in ihrem gemeinsamen Haupt-
werk Hegemonie und radikale Demokratie als ,,Diskurs®; Diskurs bedeutet hier
eine ,,strukturierte Totalitdt* (Laclau/Mouffe 1991: 155) miteinander artikulierter
Elemente. Sie betonen die Fragilitit von Diskursen. Ein Diskurs existiert niemals
einfach als vollstindige und gegebene Tatsache (Laclau/Mouffe 1991: 162). In
der sozialen Welt kann keine Bedeutung in definitiver Weise fixiert werden, da
sie mit allen anderen Bedeutungen verkniipft ist. Auf der anderen Seite befindet
sich aber auch nicht einfach alles im Fluss. Ohne partielle Fixierungen — ,,Kno-
tenpunkte® oder ,,Stepppunkte* — wire ,,das FlieBen der Differenzen selbst un-
moglich® (Laclau/Mouffe 1991: 164).

In seinen spidteren Arbeiten ersetzt Laclau das Konzept des Diskurses, wel-
ches mit einer neokantianischen Erblast behaftet ist, zunehmend durch ein Kon-
zept der Rhetorizitét. Jede politische Meinung steht fiir eine individuelle Position
in einem sozialen Spannungsgefiige, das von keinem Punkt aus als Ganzes iiber-

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 53

blickt werden kann. Aus diesem Grund kann dass Soziale niemals erschopfend
strukturtheoretisch erkldrt werden, sondern ausschlielich in Begriffen tropologi-
scher Transformationen.

Literatur

Arendt, Hannah (1994): Vita activa oder Vom titigen Leben, Miinchen/Ziirich:
Piper.

Aristoteles (*1993): Rhetorik. Ubers. v. Franz G. Sieveke, Miinchen: UTB (Arist.
Rhet.).

Aristoteles [= Anaximander] (1959): Rhetorik an Alexander. Hrsg. u. iibers. v.
Paul Gohlke, Paderborn: Schoningh (Anax. Rhet.).

Auctor ad Herennium (1994): Rhetorica ad Herennium. Lateinisch-deutsch.
Hrsg. u. tibers. v. Theodor NiiBllein, Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler
(Auct. ad Her.).

Badiou, Alain (2002): Paulus. Die Begriindung des Universalismus, Miinchen:
sequenzia.

Baumbhauer, Otto A. (1986): Die sophistische Rhetorik. Eine Theorie sprachli-
cher Kommunikation, Stuttgart: J. B. Metzler.

Bleicken, Jochen (*1995): Die athenische Demokratie, Paderborn/Miinchen/
Wien/Ziirich: UTB.

Borsche, Tilman (1990): Was etwas ist, Miinchen: Fink.

Cicero, Marcus Tullius (*1990): Brutus. Lateinisch-deutsch. Hrsg. v. Bernhard
Kytzler, Miinchen/Ziirich: Artemis (Cic. Brut.).

Cicero, Marcus Tullius (‘1997): De oratore/Uber den Redner. Lateinisch/
Deutsch. Ubers. u. hrsg. von Harald Merklin, Stuttgart: Reclam (Cic. De or.).

Derrida, Jacques (1995): ,,Platons Pharmazie®“. In: ders., Dissemination, Wien:
Passagen, S. 69-190.

Derrida, Jacques (2003): Schurken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1998): Die Suche nach GewiBheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Goethe, Johann Wolfgang von (1987): Werke, Weimarer Ausgabe. Hrsg. im
Auftrag der GroBherzogin Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919, Reprint:
Miinchen: dtv.

Gohlke, Paul (1959): ,,Einleitung™ zu: Aristoteles, Rhetorik an Alexander. Hrsg.
u. ibers. v. Paul Gohlke, Paderborn: Schoningh, S. 5-16.

Gompertz, Heinrich (*1965): Sophistik und Rhetorik — das Bildungsideal des eu
legein in seinem Verhiltnis zur Philosophie des 5. Jahrhunderts, Darmstadt:
WBG.

Grassi, Ernesto (1980): Rhetoric as Philosophy, Pennsylvania: Pennsylvania
University Press.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | ANDREAS HETZEL

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Vorlesungen tiber die Geschichte der
Philosophie I. In: ders., Werke in 20 Bianden, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, Bd.
18.

Hetzel, Andreas (2003): ,,,Die Rede ist ein groBer Bewirker‘. Performativitit in
der antiken Rhetorik®. In: Jens Kertscher/Dieter Mersch (Hg): Performativitét
und Praxis, Miinchen: Fink, S. 229-246.

Hetzel, Andreas (2003): ,,Nietzsches politische Philosophie im Lichte Georges
Batailles*. In: Nietzsche-Studien 32, 2003, S. 540-546.

Hetzel, Andreas (2004): ,,Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclau®. In: Andreas
Hetzel/Oliver Fliigel/Reinhard Heil (Hg.): Die Riickkehr des Politischen.
Demokratietheorien der Gegenwart, Darmstadt: WBG, S. 180-205.

Isokrates (1993) : Saimmtliche Werke. Ubers. v. Christine Ley-Hutton, Stuttgart:
Anton Hiersemann (Isocr. or.).

Jaeger, Werner (1955): Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, 3
Bde., Berlin: de Gruyter.

Jullien, Frangois (1999): Uber die Wirksamkeit, Berlin: Merve.

Kytzler, Bernhard (*1990): ,.Einfiihrung“ zu: ders. (Hg.): Marcus Tullius Cicero,
Brutus. Lateinisch-deutsch, Miinchen/Ziirich: Artemis, S. 269-300.

Laclau, Ernesto (2000): ,,Identity and Hegemony: The Role of Universality in the
Constitution of Political Logics“. In: Judith Butler/Ernesto Laclau/Slavoj
Zizek, Contingency, Hegemony, Universality. Contemporary Dialogues on
the Left, London/New York: Verso, S. 44-89.

Laclau, Ernesto (2002): Emanzipation und Differenz, Wien: Turia & Kant.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (2000): Hegemonie und radikale Demokratie.

Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.
Mansfeld, Jaap (Hrsg.) (1988): Die Vorsokratiker. Griechisch/Deutsch, Stuttgart:
Reclam.

Mouffe, Chantal (2005): Exodus und Stellungskrieg. Die Zukunft radikaler Poli-

tik, Wien: Turia & Kant.

Nietzsche, Friedrich (1967): Werke. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von G. Col-
li und M. Montinari, Berlin/New York: de Gruyter (KGW).

Nippel, Wilfried (2000): ,,Politische Theorien der griechisch-romischen Antike®.
In: Hans J. Lieber (Hg.): Politische Theorien von der Antike bis zur Gegen-
wart, Wiesbaden: Fourier, S. 17-46.

Norval, Aletta (2001): ,,Radical Democracy®. In: Encyclopedia of Democratic
Thought. Ed. by Paul Barry Clarke and Joe Foweraker, London/New York:
Routledge, S. 587-594.

Pape, Wilhelm (1914): Handworterbuch der griechischen Sprache. Griechisch-
deutsches Handworterbuch, Bd. 1: A-K, Bd. 2: A-Q, bearbeitet von Max
Sengebusch, 3. Auflage, 6. Abdruck, Braunschweig: Vieweg & Sohn.

Perelman, Chaim (1968): ,,Rhetoric and Philosophy®, in: Philosophy and Rheto-
ric, Vol. 1. No. 1, S. 15-24.

Perelman, Chaim (1980): Das Reich der Rhetorik. Rhetorik und Argumentation,
Miinchen: Beck.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLASSISCHE RHETORIK UND RADIKALE DEMOKRATIE | 55

Platon (1990): Werke in acht Béanden. Griechisch und Deutsch. Hrsg. v. Gunther
Eigler, Darmstadt: WBG.

Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen, Miinchen: Fink.

Quintilianus, Marcus Fabius (*1995): Institutionis Oratoriae/Ausbildung des
Redners. Hrsg. u. iibers. v. Helmut Rahn, Darmstadt: WBG (Quint.).

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Schirren, Thomas/Zinsmaier Thomas (Hrsg.) (2003): Die Sophisten. Ausge-
wihlte Texte. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam.

Schirren, Thomas/Zinsmaier Thomas (2003): Einleitung, zu dies. (Hg.): Die So-
phisten. Ausgewahlte Texte. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam, S. 7-31.

Tacitus (1981): Dialogus de oratoribus/Dialog iiber die Redner. Lateinisch/
Deutsch. Nach der Ausgabe von Helmut Gugel hrsg. v. Dietrich Klose,
Stuttgart: Reclam (Tac. Dial.).

Thukydides (2002): Der Peleponnesische Krieg. Ubers. u. hrsg. v. Helmuth
Vretska u. Werner Rinner, Stuttgart: Reclam (Thuk.).

Ueding, Gert (*2000): Klassische Rhetorik, Miinchen: Beck.

Vernant, Jean-Pierre (1982): Die Entstehung des griechischen Denkens, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Zizek, Slavoj (1992): Mehr-GenieBen. Lacan in der Populirkultur, Wien: Turia
& Kant.

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2028, 14:39:50.


https://doi.org/10.14361/9783839403327-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

