Methodus N° 6, vol. 2 (2011) pp. 205 - 231

L’évolutionnisme condillacien et
la résonnance de la nature dans ’animal et ’homme

Thomas Robert
(University of Geneva)
robertt4@etu.unige.ch

Abstract:

Evolutionist theories are generally studied from their apparition in the
beginning of the 19" century. However, 18" century sensationalist
philosophy has influenced the founders of evolutionism. Condillac’s
philosophy is particularly interesting with respect to the evolutionary
perspective, since it proposes a proto-evolutionist theory. Indeed,
Condillac develops considerations on animal and human ontogenesis
leading to reflexions upon human phylogenesis. However, Condillac’s
philosophy does not propose an early transmutationist theory.
Condillac only proposes an intraspecific psychological phylogeny.
Such a limitation of phylogeny is explained by the fact that Condillac
argues for an essential distinction between animality and humanity. In
this paper, I show why Condillac proposes such an essential distinction
between animality and humanity leading to a limitation of phylogeny.
In order to do so, animal and human ontogenesis are studied, which
shows the importance of nature, as resonant, on the organisation of
sensitive beings.

Key-words: Sensationalist philosophy, evolution,
ontogenesis, phylogenesis, animality, humanity.

Resumen:

Las teorias evolucionistas son generalmente estudiadas desde su
aparicion a comienzos del siglo 19. Ya en el siglo 18, sin embargo, la
filosofia sensacionalista influye en los fundadores del evolucionismo.
La filosofia de Condillac es especialmente interesante con respecto a la
perspectiva evolucionista, pues ella misma propone una teoria proto-
evolucionista. En efecto, Condillac desarroll6 consideraciones acerca
de ontogénesis animal y humana que conducen a reflexiones acerca de
la filogénesis humana. Su filosofia, no obstante, no propone una teoria
transmutacionista temprana. Condillac solo propone una filogenia
psycoldgica intra-especifica. Tal limitacion de la filogenia se explica por
el hecho de que Condillac argumenta a favor de una distincion esencial
entre animalidad y humidad. En el presente articulo se muestra por
qué Condillac propone dicha distincién que lo lleva a una limitacién

—205—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

de la filogenia. Con este proposito se estudiardn la ontogénesis animal
y humana, lo que dejard en evidencia la importancia de la naturaleza,
como resonante, en la organizacion de los seres sensitivos.

Palabras clave: filosofia sensacionalista, evolucién,
ontogénesis, filogénesis, animalidad, humanidad.

1. INTRODUCTION

LA QUESTION DU DEVELOPPEMENT des théories évolutionnistes
est un chapitre essentiel de I’histoire des sciences. A ce titre, le
XIXe¢me siecle constitue certainement la période la plus intéressante
puisqu’elle voit se dérouler le débat entre les opposants et les par-
tisans de I’évolutionnisme!, ces derniers étant notamment repré-
sentés par Jean-Baptiste de Lamarck et Charles Darwin. Toutefois,
I’influence des philosophes sensualistes du XVIII® siécle n’est pas a
négliger. En effet, les considérations psychologiques des partisans
de I’évolutionnisme sont redevables des théories sensualistes des
Lumiéres. Ainsi, Darwin, pour I’établissement de son matérialisme,
fait a plusieurs reprises appel a Locke. L’influence de Condillac est,
quant a elle, reconnue par Lamarck (Dagognet, Francois (2004),
p. 157). Cependant, la théorie condillacienne comprend un proto-
évolutionnisme dont I’étude présente a elle seule de I’intérét dans
une perspective d’histoire de la philosophie et des idées. Le sensua-
lisme spiritualiste de I’abbé francais est développé deés son premier
ouvrage, ’Essai sur Iorigine des connaissances humaines, qui fixe
I’entreprise philosophique qu’il poursuivra toute sa vie, ’étayant de
maniére extrémement fructueuse, a savoir déterminer ’origine et
le développement de toute connaissance humaine. Le sensualisme
spiritualiste de Condillac, qui peut se résumer a la formule les sens
sont la cause occasionnelle de I’dme, permet non seulement 1’éta-
blissement d’une philosophie de la connaissance, mais également
celui d’une philosophie linguistique et d’une philosophie de I’édu-
cation. Ce que nous avons qualifié de “proto-évolutionnisme” est
compris dans le sensualisme spiritualiste unificateur de la pensée
condillacienne.

Par évolutionnisme, nous entendons toute théorie de I’évolution opposée
au fixisme ou a la création indépendante des espéces. Non seulement
’ontogénie doit étre étudiée, mais également la phylogénie.

—206—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

Dévolutionnisme? condillacien se joue avant tout au niveau onto-
génique. En effet, si quelques incursions phylogéniques sont effectuées
par le philosophe, c’est le développement des facultés de ’ame qui
est explicité dans toutes les ceuvres de Condillac. La phylogénie n’est
donc que peu développée dans I’évolutionnisme condillacien mais est
toutefois présente en filigrane a travers la question du rapport entre
animalité et humanité. La critique émise par Herder a I’encontre de
I’anthropologie et de la zoologie condillacienne, accusant de faire
de I’'animal un homme, en est une parfaite illustration. Uanimal est
avancé comme modéle et contre-modele de ’humain (Guichet, Jean-
Luc (2006)). La question phylogénique, non pas au niveau anato-
mique mais au niveau psychologique, semble amener, a premiére vue,
Condillac a une solution de continuité entre animalité et humanité.
Toutefois, cette continuité est limitée au niveau phénoménal. La na-
ture résonne dans ’homme et ’animal selon les mémes lois, amenant,
jusqu’a un certain point, les mémes réactions et les mémes possibilités
de développement. Cependant, la distinction d’essence entre humanité
et animalité reste insurmontable pour I’abbé francais limitant ainsi la
portée de son évolutionnisme® qui, soulignons-le, n’est qu’un proto-
évolutionnisme au regard des théories évolutionnistes, qu’elles soient
saltatives, gradualistes, linéaires ou arboriformes, du siécle suivant. En
définitive, la phylogénie est limitée a une perspective intraspécifique,
C’est-a-dire purement humaine.

Afin d’étudier I’évolutionnisme condillacien, nous nous concen-
trerons d’abord sur sa théorie de ’animalité, et plus particulierement
sur ’opposition de Condillac a la théorie de Buffon, ainsi que sur
la théorie de I’abbé francais concernant 'ontogénie animale, toutes
deux essentiellement contenues dans le Traité des animaux. Puis, nous
nous intéresserons a la relation entre humanité et animalité, étudiant
I’animal comme modéle et comme contre-modéle, amenant a la dis-
tinction essentielle de ’homme et de ’animal. Enfin, nous aborderons
le versant phylogénique de I’évolutionnisme condillacien. Le role de

2 Comme noté précédemment, il s’agit d’un proto-évolutionnisme; tou-

tefois, nous le considérons comme un véritable évolutionnisme au sein
méme de la pensée condillacienne.

La critique herderienne est donc parfaitement exagérée, une distinction
entre humanité et animalité étant clairement affirmée par Condillac par
le versant spiritualiste de son sensualisme.

—207—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

la nature en tant que résonnante dans ’animalité et ’humanité nous
apparaitra tout au long de cette étude qui ne pourra que conclure a
une reconnaissance de la limitation de I’évolutionnisme condillacien.

2. U ANIMALITE

Dévolution peut étre considérée d’un point de vue ontogénique et/
ou phylogénique. Si le paradigme darwinien illustre ’achévement de
I’évolutionnisme en liant ontogénie et phylogénie dans une perspec-
tive non pas seulement intraspécifique mais surtout interspécifique,
ce qui constitue la théorie de la communauté de descendance*, toute
considération simplement ontogénique et/ou phylogénique peut mé-
riter d’étre considérée comme évolutionniste ou, plus précisément,
comme proto-évolutionniste. La théorie condillacienne, dés I’Essai
sur lorigine des connaissances bumaines et particulierement dans
le Traité des sensations, présente un évolutionnisme ontogénique au
sujet de ’humanité. Le Traité des animaux compléte cette perspective
ontogénique en présentant une ontogénie de I’animalité. Si une phy-
logénie interspécifique semblerait possible a établir, par une conti-
nuité entre animalité et humanité, une distinction essentielle entre
I’homme et Panimal limite la phylogénie a une perspective intraspé-
cifique. Il convient tout d’abord d’étudier ’ontogénie animale et son
rapport a ’ontogénie humaine afin de comprendre la limitation de la
phylogénie dans la théorie condillacienne.

2.1. Opposition a Buffon

Condillac écrit le Traité des animaux en opposition a Buffon. Ce
dernier accuse I’abbé frangais de ne pas I'avoir cité dans le Traité des
sensations (Dagognet, Frangois (2004), pp. 48, 73-74 ; Guichet, Jean-
Luc (2006), p. 86). Lopposition a la théorie buffonienne de I’animalité
prouve alors la distinction entre les deux théories et disculpe Condillac
de tout plagiat (Dagognet, Frangois (2004), p. 109). En effet, les consi-
dérations de Buffon sur ’animalité sont, d’apres Condillac, les plus
erronées qui soient, ce qui prouve qu’il n’a en aucun cas pu s’inspirer
de ce dernier pour écrire le Traité des sensations :

Cette liaison ne doit pas étre entendue comme impliquant une récapitula-
tion de la phylogénie par "ontogénie (Darwin n’étant pas récapitulationiste)
mais comme une influence de Pontogénie sur la phylogénie et vice-versa.

—208—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

Il y a trois sentiments sur les bétes. On croit communément
qu’elles sentent et qu’elles pensent ; les Scholastiques prétendent
qu’elles sentent et qu’elles ne pensent pas, et les Cartésiens les
prennent pour des automates insensibles. On diroit que M. de
B., considérant qu’il ne pourroit se déclarer pour 'une de ces
opinions, sans choquer ceux qui défendent les deux autres, a
imaginé de prendre un peu de chacune, de dire avec tout le
monde que les bétes sentent, avec les Scholastiques qu’elles ne
pensent pas, et avec les Cartésiens que leurs actions s’opérent
par des lois purement mécaniques (Condillac, Etienne Bonnot
de (1984), p. 331).

Si Buffon souscrit a Popinion commune, soutenue par Condillac,
accordant aux animaux la sensation, il commet toutefois une erreur
fondamentale dans la définition de la sensation. En effet, Buffon dis-
tingue les sensations corporelles des sensations spirituelles (Dagognet,
Francois (2004), pp. 63-66). Seules celles-1a sont accordées a I’anima-
lité et semblent étre comprises comme motivation de mouvement a
’occasion d’un choc ou d’une résistance. C’est en ce sens que Buffon
commet I’erreur cartésienne de réduire ’action animale au mécanisme
et de réduire tout animal 4 un étre purement matériel. La version buf-
fonienne de erreur cartésienne contredit, selon Condillac, I'unité de
I’lhomme devant alors se scinder en un moi corporel et un moi spiri-
tuel. La ou Descartes ne commet qu’une généralisation excessive de
son principe mécanique, Buffon, en voulant distinguer humanité et
animalité tout en reconnaissant une certaine instance de continuité a
travers la sensation, menace 'unité de personne en remettant en cause
’'unité de I’étre sentant (Dagognet, Frangois (2004), p. 77). Lerreur de
Buffon illustre a quel point les considérations sur ’animalité sont déli-
cates dés lors qu’une similarité est reconnue avec ’humanité. En iden-
tifiant des sensations corporelles chez I’homme, particuliérement dans
I’enfance, Buffon admet, au sein méme de ’ontogénie humaine, une
continuité phénoménale entre animalité et humanité. Une telle conti-
nuité, selon Condillac, est problématique non pas parce qu’elle rap-
proche ’homme de ’animal mais parce qu’elle contredit la définition
méme de ’humanité a travers la remise en cause de I'unité de personne.
En définitive, toute similarité de principe entre animalité et humanité
ne peut étre comprise qu’a partir de son acception humaine’. Ainsi,

5 Notons que Buffon ne contredit pas totalement ce principe argumentatif

puisqu’il reconnait la duplicité de sensation dans ’homme. Lerreur de

—209—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

comme I’affirme Condillac, «si les bétes sentent, elles sentent comme
nous» (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 321.). Lerreur scholas-
tique de Buffon, c’est-a-dire nier la pensée aux animaux, découle de ses
considérations erronées sur la sensation et est en parfaite adéquation
avec son cartésianisme radical. C’est dans ’opposition condillacienne
a ’argumentation scholastico-cartésienne de Buffon que le sensualisme
caractéristique de I’abbé francais transparait:

Il est impossible de concevoir que le mécanisme puisse seul régler
les actions des animaux. On comprend que I’ébranlement donné
aux sens extérieurs passe au sens intérieur, qu’il s’y conserve plus
ou moins long-temps, que de 1a il se répand dans le corps de I’ani-
mal, et qu’il lui communique du mouvement. Mais ce n’est encore
la qu’un mouvement incertain, une espéce de convulsion. Il reste a
rendre raison des mouvements déterminés de ’animal, de ces mou-
vements qui lui font stirement fuir ce qui lui est contraire, et recher-
cher ce qui lui convient; et C’est ici que la connoissance est absolu-
ment nécessaire pour régler ’action méme du sens intérieur, et pour
donner au corps des mouvements différens, suivant la différences
des circonstances (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 325).

Si la sensation est accordée a I’animal, 'ontogénie animale doit étre
similaire a celle développée, pour ’lhomme, dans le Traité des sensa-
tions. Ainsi, Putilisation des sens doit étre apprise et toute action est
déterminée non par mécanisme mais par réflexion.

Lopposition condillacienne a Buffon au sujet de I’animalité pré-
sente un condensé de la philosophie de I’abbé francais appliqué a
une problématique précise. Le refus de tout mécanisme apparait de
maniére on ne peut plus prégnante. Les étres doués de sensations sont
des créatures d’expérience dépourvus de tout instinct inné (Dago-
gnet, Francois (2004), p. 103; Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 90-91 ;
(2012), pp. 58-59). Lunité du sentir, symptomatique de ’argumenta-
tion a partir de I’homme sur laquelle nous reviendrons, lie inextrica-
blement animalité et humanité. En définitive, si la théorie du Traité
des sensations doit étre préservée, la continuité entre animalité et hu-
manité doit étre soutenue non par un abaissement de ’homme mais
par une valorisation de ’animal. Cette derniéere est constatable dans
’ontogénie animale a travers la résonnance de la nature.

Buffon consiste alors a ne pas accorder également les sensations intellec-
tuelles a Panimal.

—210—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

2.2. L’ontogénie animale, la résonnance de la nature

DLexplication de P’acquisition des connaissances, a travers la cause oc-
casionnelle qu’est la sensation, constitue le but principal recherché par
la philosophie condillacienne. Lunité du sentir reconnue par I’argu-
mentation a partir de ’humanité permet alors d’appliquer a ’anima-
lité les considérations développées dans le Traité des sensations, qui
présente une ontogénie, a travers la fiction rationnelle de la statue®,
des sens et des facultés de ’ame humaine. Opposé a toute instance
de mécanisme, Condillac affirme alors que tous les sens et toutes les
facultés de ’ame sont appris a travers ce que nous désignerons par le
terme de “résonnance de la nature”. Ce syntagme comprend I’action
complexe de la nature, de Pextériorité, sur I’ame, véritable organe du
sentir. Or, la connaissance de I’extériorité est acquise grace au toucher,
lui-méme responsable du sentiment fondamental de tout étre sentant:

Notre statue, privée de I’odorat, de I'ouie, du gotit, de la vue, et
bornée au sens du toucher, existe d’abord par le sentiment qu’elle
a de P’action des parties de son corps les unes sur les autres,
et surtout des mouvements de la respiration: voila le moindre
degré de sentiment ou I’on puisse la réduire. Je lappellerai
sentiment fondamental; parce que c’est a ce jeu de la machine
que commence la vie de I’animal: elle en dépend uniquement
(Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 89.)

Le toucher constitue, a travers le sentiment fondamental, une possibilité
particuliere de Péveil du moi. En effet, le sentiment fondamental permet
I’éveil du moi indépendamment de I’extériorité. Le mouvement orga-
nique, non altéré, permet la connaissance du moi a travers ses modifi-
cations inhérentes. Au contraire, la statue réduite a n’importe quel autre
sens ne peut voir son moi éveillé que par ’extériorité. Cela ne signifie en
aucun cas que Pextériorité serait connue lors de Iéveil du moi par ’ouie,
’odorat, le gotit ou la vue, mais que les modifications de ’Ame permet-
tant I’éveil du moi doivent provenir de I’extériorité. Seul le toucher per-
met de connaitre Pextériorité a travers la résonnance de la nature:

Les sensations n’appartenant qu’a ame, elles ne peuvent étre
des maniéres d’étre de cette substance. Elles sont concentrées
en elle, elles ne s’étendent point au-dela. Or, si ’ame ne les

Rappelons que dans le Traité des sensations, Condillac imagine une statue
anthropomorphe dont il décide de I’éveil des sens.

—211—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

apercevoit que comme des maniéres d’étre, qui sont concentrées
en elle, elle ne verroit qu’elle dans ses sensations : il lui seroit
donc impossible de découvrir qu’elle a un corps, et qu’au-dela
de ce corps il y en a d’autres (...).

la nature commence tout en nous: aussi ai-je démontré que,
dans le principe ou dans le commencement, nos connoissances
sont uniquement son ouvrage, que nous ne NOous instruisons
que d’apres ses lecons; et que tout ’art de raisonner consiste a
continuer comme elle nous a fait commencer.

Or, la premiére découverte que fait un enfant, est celle de son
corps. Ce n’est donc pas lui proprement qui la fait, c’est la nature
qui la lui montre toute faite.

Mais la nature ne lui montreroit pas son corps, si elle ne lui
faisoit jamais apercevoir les sensations qu’il éprouve, que
comme des modifications qui n’appartiennent qu’a son ame. Le
moi d’un enfant, concentré dans son ame, ne pourroit jamais
regarder les différentes parties de son corps comme autant de
parties de lui-méme.

La nature n’avoit donc qu’un moyen de lui faire connoitre son
corps, et ce moyen étoit de lui faire apercevoir ses sensations
non comme des maniéres d’étre de son ame, mais comme
des modifications des organes qui en sont autant de causes
occasionnelles. Par-la, le moi, au lieu d’étre concentré dans
’ame, devoit s’étendre, se répandre et se répéter en quelque sorte
dans toutes les parties du corps.

Cet artifice, par lequel nous croyons nous trouver dans des
organes qui ne sont pas nous proprement, a sans doute son
fondement dans le mécanisme du corps humain, et sans doute
aussi ce mécanisme aura été choisi et ordonné par rapport a la
nature de I’ame (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), pp. 98-99).

D’ame étant Porgane du sentir, le moi se développe nécessairement
en elle, indépendamment du corps. En d’autres termes, I’animal tout
comme Penfant humain est un ame et un corps qui s’ignorent. Iéveil
de ’Ame ne demande en aucun cas un éveil simultané du corps. Seule
la résonnance de la nature, dans son sens le plus pur, alliée au toucher
a travers le sentiment fondamental, permet au moi de se répandre
dans tout le corps et de se diriger vers extériorité. Cette résonnance
de la nature la plus pure représente la concession condillacienne au
mécanisme, ou du moins i une certaine instance de mécanisme. En

—212—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

effet, ’extériorité occasionne des mouvements machinaux dans ’or-
ganisation corporelle douée du toucher:

au moins est-il certain que le passage alternatif du plaisir
a la douleur et de la douleur au plaisir, doit occasionner des
mouvements de son corps. Si elle n’étoit pas organisée pour
étre mue a ’occasion des sensations agréables ou désagréables
qu’elle éprouve, le repos parfait, auquel elle seroit condamnée,
ne lui laisseroit aucun moyen pour rechercher ce qui peut lui
étre utile, et pour éviter ce qui peut lui nuire (Condillac, Etienne
Bonnot de (1984), p. 102).

Le mouvement machinal est déterminé par I’action de Pextériorité
sur ’organisation corporelle se traduisant en plaisirs ou peines. C’est
des lors qu’une certaine distinction intervient entre la statue du Traité
des sensations et ’animal du Traité des animaux. Si tous deux sont
sujets aux premiers mouvements machinaux provoqués par ’exté-
riorité, la connaissance qu’ils en retirent difféere de par une certaine
distinction quantitative de ’organisation corporelle. Lanimal pos-
séde un sens du toucher moins développé, la supériorité de la main
humaine en étant la preuve la plus prégnante (Dagognet, Francois
(2004), pp. 129-131; Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 89-90; (2012),
pp. 57-58). Ainsi, si homme et animal sont tout autant intéressés a la
recherche du plaisir et a la fuite des peines permises par ’apprentis-
sage du mouvement volontaire a partir du mouvement machinal et
nécessitant les prémisses de la réflexion a travers la comparaison et
le jugement, tous deux réclamant la mémoire, la découverte du corps
et des objets extérieurs par les mouvements, d’abord involontaires,
des organes préhensibles est plus sommaire chez I’animal que chez
’lhomme. Quoiqu’il en soit, ’homme et ’animal, au niveau ontogé-
nique, se construisent a partir de la résonnance de la nature, a partir
du mouvement machinal permettant ’union de ’ame et du corps par
un premier exercice de la réflexion motivé par les besoins les plus
primaires, par la fuite de la peine et la recherche du plaisir.

Déveil du moi, qu’il soit le produit de ’extériorité, dans le cadre
de tous les sens, ou de 'intériorité a travers le toucher, nécessite une
certaine instance de réflexion. En effet, la statue du Traité des sensa-
tions ne peut avoir connaissance de ’unité de son moi qu’a travers la
comparaison de ses différentes modifications constatables grace a la
mémoire et illustrant une certaine instance de jugement. Le dévelop-

—213—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

pement des besoins, c’est-a-dire la recherche du plaisir et la fuite de la
peine, nécessite également la réflexion a travers la mémoire, la com-
paraison et le jugement. Le toucher, en rendant possible la connais-
sance du corps et de I’extériorité, permet le développement des be-
soins et de I’action volontaire visant a satisfaire ces derniers. Si la
résonnance de la nature la plus pure permet d’expliquer la répartition
du moi dans le corps et son mouvement vers extériorité a partir de
I’extériorité, ’action animale permet de constater ses conséquences a
plus long terme. Lontogénie animale est uniformisée dans la théorie
condillacienne. Laction animale est donc également uniforme dans
toute ’animalité en ce qui concerne son essence, des différences de
degré pouvant survenir. Si la plus pure résonnance de la nature nous
a permis de constater le versant spiritualiste du sensualisme condilla-
cien, ’action animale en constitue une preuve également trés pré-
gnante. En effet, en opposition au mécanisme cartésien et a toute
instance de théorie de I’innéité de I’instinct, Condillac développe une
explication sensualiste spiritualiste, en conformité avec la résonnance
de la nature, du comportement animal:

les actions des animaux ne peuvent dépendre que de trois prin-
cipes ; ou d’un pur mécanisme, ou d’un sentiment aveugle qui ne
compare point, qui ne juge point, ou d’un sentiment qui com-
pare, qui juge et qui connoit. Or j’ai démontré que les deux pre-
miers principes sont absolument insuffisans (Condillac, Etienne
Bonnot de (1984), p. 375).

Le sensualisme spiritualiste condillacien exige que tout comportement
soit appris sur le modele de I’éveil du moi et de sa répartition dans
le corps ainsi que de la connaissance de Pextériorité. Ainsi, une
fois I’éveil du moi, sa répartition dans le corps et la conscience de
’extériorité acquis, ’animal apprend, par Pextériorité, a travers
les peines et les plaisirs, déterminant les besoins, a se comporter
face aux circonstances. Toute action animale est donc le fruit de
la réflexion. L’uniformité phénoménale du comportement animal
s’explique par I’habitude, la répétition d’une action réfléchie face
aux mémes circonstances, aux mémes besoins, entrainant une liaison
forte des idées permettant de rendre compte des comportements
les plus complexes. En définitive, le comportement animal est réglé
par I’habitude acquise, selon le principe de résonnance de la nature,
par réflexion. En d’autres termes, aprés que Panimal a, grice au

—214—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

mouvement machinal, développé, réparti son moi et pris connaissance
de lextériorité, exercant par la méme sa réflexion, la résonnance de
la nature le limite a des actions habituelles, bien que pouvant étre des
plus complexes. Si la nature résonne en ’animal et lui permet I’éveil
de son dme et de ses facultés les plus élevées, I’extériorité continue
a déterminer fermement ses actions, la résonnance stricte semblant
alors limiter le pouvoir de développement ontogénique de tout
animal (Dagognet, Francois (2004), pp. 141-142; Guichet, Jean-Luc
(2006), pp. 88-89; (2012), p. 59).

3. ANIMALITE ET HUMANITE

Notre discussion sur I’ontogénie animale n’a pu faire I’économie
de références a I’humanité, notamment lors de Papplication de
la théorie du Traité des sensations a la question de I’animal. Ce
parallélisme est motivé par ’unité du sentir entre tous les étres doués
de sensation. Les premiers stades de ’ontogénie de tout individu
appartenant a une espéce sensible doivent étre alors similaires. La
continuité entre animalité et humanité semble, particuliérement
pour le lecteur influencé par I’évolutionnisme darwinien, impliquée
par cette similarité dans ’ontogénie. Toutefois, Condillac est bien
loin de proposer une ébauche de communauté de descendance.
Non seulement I’évolution anatomique n’est en aucun cas abordée,
mais le versant spiritualiste du sensualisme condillacien empéche
toute distinction de degré entre animalité et humanité en-dehors de
la phénoménalité. L’animal s’impose alors comme modele, dans la
phénoménalité, et contre-modele, au niveau phénoménal et essentiel,
de ’humanité.

3.1. L’animal comme modele ou contre-modele’

Malgré ses désaccords avec Buffon, Condillac reconnait que ce der-
nier a parfaitement compris le role de ’étude de ’animalité:

Il serait peu curieux de savoir ce que sont les bétes, si ce n’étoit
pas un moyen de connoitre mieux ce que nous sommes. C’est
dans ce point de vue qu’il est permis de faire des conjectures sur
un pareil sujet. S’ n’existoit point d’animaux, dit M. de Buf-

7 Jean-Luc Guichet (2006) a exploré précisément ce double emploi de I’ani-
mal chez les philosophes des Lumiéres et particuliérement chez Rousseau.

—215—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

fon, la nature de ’homme seroit encore plus incompréhensible.
Cependant il ne faut pas s’imaginer qu’en nous comparant avec
eux nous puissions jamais comprendre la nature de notre étre :
nous n’en pouvons découvrir que les facultés, et la voie de com-
paraison peut étre un artifice pour les soumettre a nos observa-
tions (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 311).

D’animalité comme modele doit étre utilisée a des fins comparatives
(Dagognet, Francois (2004), p. 113; Guichet, Jean-Luc (2006), p. 92).
C’est parce que animal comme I’homme sont des étres sensibles que
leurs facultés respectives peuvent étre comparées. Lattribution de la
sensation a ’animal reléve du sens commun, comme I’argumentation
de Condillac contre Buffon le souligne. La comparaison des facultés
se fait donc a partir de ’homme, par analogie et par vérité de senti-
ment (Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 130-133). Nous entendons par
la que Condillac applique ce qu’il a pu constater dans ’homme, par
introspection, a I’animal, dont le comportement et I’anatomie justi-
fient une approche analogique dans le cadre de I'unité du sentir, mal-
gré le défaut de certitude, cette derniére ne pouvant étre acquise que
grace a la connaissance de Pessence de ’humanité et de ’animalité.
Or, si Condillac affirme qu’il est impossible de juger de Pessence de
’animalité a partir de ’homme, dont la nature est elle-méme incon-
nue, ’animalité, par son caractére de contre-modele, pousse I’abbé
frangais a extrapoler au niveau de Pessence spirituelle de I"’homme
et de I’animal. Il convient des lors d’étudier le caractére double de
modele et de contre-modéle de I’animal.

Détude de I’ontogénie animale illustre en quoi I’animalité peut
étre un modele pour ’humanité. Condillac argumentant a partir de
I’humanité, I’animalité constitue une preuve de Iapplicabilité, au
niveau phénoménal, des premiers stades de 'ontogénie tels qu’il les
développe dans la théorie sensualiste spiritualiste du Traité des sen-
sations (Dagognet, Frangois (2004), pp. 115-116). De méme, dans le
cadre de la proto-phylogénie apparaissant en filigrane dans la théo-
rie condillacienne, I’animalité permet non seulement de prouver la
viabilité d’un individu réduit aux connaissances purement pratiques,
connaissances toujours présentes dans I’homme le plus raisonnable,
mais également de comprendre les conditions nécessaires au progres
phylogénique. Cette derniére considération a autant trait a ’animal
en tant que modele qu’en tant que contre-modéle. En effet, si ’ani-

—216—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

malité est un argument en faveur de 'unité du systéme de dévelop-
pement des étres sensibles et permet alors de comprendre ontogéni-
quement et phylogéniquement le progrés humain, les limites de I’ani-
malité constatées par Condillac sont a considérer dans le cadre de
I’animal comme contre-modele. En définitive, I’animal est un modéle
de ce qu’est ’humain minimal, représenté par la statue du Traité des
sensations, au niveau phénoménal, tandis qu’il est un contre-modele
de ’humain accompli.

Des le début du Traité des sensations, le caractére de contre-
modele de ’animal est avancé, en note de bas de page, par Condillac:

Mais, dira-t-on, les bétes ont des sensations, et cependant leur
ame n’est pas capable des mémes facultés que celle de I’lhomme.
Cela est vrai, et la lecture de cet ouvrage en rendra la raison
sensible. L’organe du tact est en elles moins parfait ; et par
conséquent il ne sauroit étre pour elles la cause occasionnelle
de toutes les opérations qui se remarquent en nous (Condillac,
Etienne Bonnot de (1984), pp. 11-12).

Le sensualisme de Condillac étant doublé d’un spiritualisme caractéris-
tique de la philosophie de I’abbé frangais, une simple distinction essen-
tielle entre I’Ame animale et ’Ame humaine suffirait a rendre compte de
la limitation animale. Toutefois, I’essence méme des étres animés étant
inaccessible selon Condillac, une argumentation a partir de la sensa-
tion, conforme a l'orientation de toute la pensée condillacienne, est
privilégiée. Des considérations anatomiques s’invitent dés lors dans la
théorie de ’abbé francais. Ce dernier ne peut s’empécher, nous I’avons
déja souligné, de noter la supériorité de 'organe du toucher humain, a
savoir la main®. Pimportance du toucher, tant au niveau de I’éveil du
moi que de la connaissance de I’extériorité, permet d’expliquer la limi-
tation de I’animal. En effet, nous avons souligné I'unité des premiers
stades de ’ontogénie des étres sensibles dont le principe est la pour-
suite des plaisirs et la fuite des peines créant, par la premiére instance
de réflexion, c’est-a-dire de comparaison et de jugement rendue pos-
sible par la mémoire, les différents besoins de tout individu. Or, le tou-
cher permettant a individu de prendre connaissance de son corps et le

8 Frangois Dagognet (2004) Jean-Luc Guichet (2004, 2006, 2012) ont par-
faitement souligné 'importance du toucher et la distinction entre ’homme
et I’animal concernant ce sens particulier pour Condillac. Les quelques
pages auxquelles nous avons renvoyé précédemment en sont Iillustration.

—217—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

projetant vers ’extériorité, dont la résonnance sur Iorganisation cor-
porelle développe les besoins, une plus grande perfection de ce sens en-
gendre de plus nombreux besoins et donc de plus nombreuses connais-
sances. Nous abordons ici ’'une des deux caractéristiques du propre de
’lhomme, a savoir la curiosité. Si le toucher le plus rudimentaire permet
I’éveil du moi, sa répartition et la connaissance de ’extériorité a travers
la réflexion succédant aux premiers mouvements machinaux, un tou-
cher plus développé permet une meilleure connaissance du corps et une
meilleure appréhension de I'extériorité, dans laquelle la connaissance
du corps joue un role fondamental. Ainsi, la statue du Traité des sen-
sations découvrant son corps a travers les mouvements machinaux de
ses mains juge plus justement de 'influence des objets extérieurs non
seulement parce qu’elle peut comprendre ’influence de ces derniers sur
les différentes parties de son corps, mais également parce qu’elle peut
mieux les appréhender, toujours grace a la supériorité de son organe
du toucher. Etant poussée au mouvement lors des premiers stades de
’ontogénie, elle peut également comprendre comment se substituer a
la douleur et poursuivre le plaisir. Contrairement a ’animal qui, lui
aussi, entreprend ces premiers mouvements volontaires suivant ses
besoins dans les premiers stades de son ontogénie, la statue du Traité
des sensations développe une curiosité pour elle-méme et pour Pexté-
riorité, ses mains lui permettant une meilleure compréhension de soi,
une plus compléte jouissance. La curiosité devient alors exponentielle,
a travers la création de nouveaux besoins issus de ’expérience sensitive
de la statue, marquant une distinction claire entre ’action animale et
’action humaine.

La vie animale est dépourvue de curiosité. Le défaut de I"organe
tactile animal limitant la connaissance du corps et de I’extériorité, I’ac-
tion animale est cantonnée a la satisfaction des besoins de subsistance
(Dagognet, Frangois (2004), pp. 141-142; Guichet, Jean-Luc (2006)
pp- 88-89; (2012), p. 59). Cela ne signifie en aucun cas, comme nous
’avons déja montré, que I’animalité est machinale. Toute action ani-
male est le fruit d’une réflexion préalable devenue habituelle. De méme,
I’humanité n’est en aucun cas dépourvue d’action habituelle et parti-
cipe également a la vie animale, non seulement y est-elle réduite dans
les premiers stades de son ontogénie, ainsi que dans ceux de la proto-
phylogénie sur laquelle nous reviendrons, mais également en fait-elle
preuve dans ses individus les plus accomplis, les plus raisonnables:

—218—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

Ainsi il y a en quelque sort deux moi dans chaque homme :
le moi d’habitude et le moi de réflexion. C’est le premier qui
touche, qui voit ; c’est lui qui dirige toutes les facultés animales.
Son objet est de conduire le corps, de le garantir de tout accident,
et de veiller continuellement a sa conservation.

Le second, lui abandonnant tous ces détails, se porte a d’autres
objets. Il s’occupe du soin d’ajouter a notre bonheur. Ses suc-
ces multiplient ses desirs, ses méprises les renouvellent avec plus
de force: les obstacles sont autant d’aiguillons: la curiosité le
meut sans cesse: I’industrie fait son caractére. Celui-la est tenu
en action par les objets dont les impressions reproduisent dans
I’ame les idées, les besoins et les desirs qui déterminent dans
le corps les mouvemens correspondans, nécessaires a la conser-
vation de I’animal. Celui-ci est excité par toutes les choses qui,
en nous donnant de la curiosité, nous portent a multiplier nos
besoins (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), pp. 376-377).

Le moi d’habitude correspond a Pinstinct, tandis que le moi de ré-
flexion correspond a la raison. Si 'instinct est également issu de la
réflexion, la raison se distingue de par le fait qu’elle n’est pas recon-
duite a ’habitude, qu’elle ne devient pas automatique, machinale. Au
contraire de animal, ’homme n’est pas déterminé par Pextériorité.
Tout comme P’animal s’est émancipé du mouvement machinal, de la
plus pure résonnance de la nature, afin de déterminer son comporte-
ment face a ’extériorité, comportement, en devenant habituel, étant
déterminé par cette derniére, ’homme s’émancipe de son moi habi-
tuel, ou plutét développe en paralléle un moi de réflexion a partir
de la connaissance de I'extériorité découverte a travers la recherche
des plaisirs et la fuite des peines. Ainsi, la curiosité, multipliant les
désirs et les expériences de ’homme, pousse a la délibération’, au
développement d’une véritable économie des plaisirs et des peines,
marquant ’acquisition du libre arbitre. Uextériorité ne détermine pas
le comportement humain, bien que ’homme reste a tout point de
vue dépendant de ’extériorité. En définitive, ’homme développe une

 La délibération est issue, selon Condillac, du repentir. Les mouvements

volontaires amenés par la curiosité aménent nécessairement la statue
du Traité des sensations a se retrouver dans des situations désagréables.
Cette derniere peut dés lors se rendre compte qu’elle est responsable de
ces choix malencontreux, ce qui la pousse a délibérer, a contrdler ses
désirs et ses passions et donc a étre libre.

—219—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

indépendance face a ’extériorité, a partir de ’extériorité, lui permet-
tant non pas de se passer de cette derniére mais d’agir librement face
a elle (Dagognet, Francois (2004), pp. 143-146).

La plus pure résonnance de la nature agit, a long terme, bien dis-
tinctement sur ’homme et sur ’animal. Celui-ci n’obtient, faute d’un
organe sensitif assez développé, qu’un détachement temporaire face a
’extériorité, cette derniére finissant par déterminer son comportement
dans une résonnance de la nature la plus pure retrouvée, tandis que
celui-la peut, grace a ses mains, faire preuve d’une curiosité pour son
corps et pour I’extériorité le conduisant a subjuguer la détermination
de son comportement par I’extériorité. Ainsi, si I’animal acquiert bel et
bien des connaissances pratiques par réflexion, seul ’homme acquiert
des connaissances théoriques. La distinction entre connaissances pra-
tiques et théoriques a trait a la seconde caractéristique du propre de
’lhomme, a savoir sa propension a Iimitation. La limitation de I’ani-
malité est la cause de 'individualisme animal qui perpétue alors cette
derniére. En effet, dépourvu de curiosité, ’animal a des besoins trés
restreints, facilement accessibles. S’il y a bel et bien un apprentissage
des habitudes par les animaux, ce dernier est individuel, ne nécessitant
en aucun cas imitation'®. En d’autres termes, les connaissances pra-
tiques, de par leur universalité de principe, ont trait a une ontogénie
individuelle, a un rapport entre ’animal seul et I’extériorité. La sta-
tue du Traité des sensations illustre également cette situation. Bien que
développant la curiosité et un libre arbitre la distinguant de ’anima-
lité, ses connaissances sont limitées a la pratique. La fiction rationnelle
qu’est la statue représente ’ontogénie paradigmatique de ’homme,
rendue possible par I'unité de principe de son développement, a savoir
la résonnance de la nature, ’influence de Pextériorité sur Iintériorité
a travers les plaisirs et les peines construisant les besoins. Toutefois, la
curiosité, qui distingue la statue, dés les connaissances pratiques, d’une
vie purement animale, prépare également cette derniére aux connais-
sances théoriques. Par son intérét pour soi-méme et pour Pextériorité,
elle développe non seulement de plus nombreuses idées, de plus nom-
breuses abstractions la préparant aux connaissances théoriques, mais
également de plus nombreux besoins lui étant propres et dont la mul-
tiplicité peut nécessiter de 1’aide afin de les accomplir.

19 Condillac prend ici le contre-pied de Buffon en affirmant que seul
I’homme imite (Dagognet, Francois (2004), pp. 93-94).

—220—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

Si la statue du Traité des sensations est une fiction rationnelle
qui suppose Iisolement d’un étre humain minimal, la motivation
de la société humaine apparait en filigrane. La question de I’origine
de la société doit étre rapprochée, dans le cadre de la philosophie
condillacienne, de celle de I’origine du langage (Robins, R.H. (1982);
Bertrand, Aliénor (2002)). Afin de résoudre cette question, Condillac
utilise également une fiction rationnelle. Il suppose I’existence de
deux enfants isolés dans un désert. Alors qu’ils vivent séparément, ces
enfants se développent a I’instar de la statue du Traité des sensations
et sont, dans un premier temps, bornés a des connaissances pratiques,
a une vie purement animale, bien que la curiosité ne puisse man-
quer de déja les distinguer de I’animalité. Rassemblant ces enfants,
Condillac leur attribue la capacité de former un premier langage, et
plus précisément un premier langage d’action!! dont les éléments sont
des signes naturels'?, c’est-a-dire des cris et des gestes provoqués par
les sentiments issus de I'influence de I’extériorité, nouvelle instance de
résonnance de la nature:

Quand ils vécurent ensemble, ils eurent occasion de donner plus
d’exercice a ces premiéres opérations; parce que leur commerce
réciproque leur fit attacher aux cris de chaque passion les per-
ceptions dont ils étoient les signes naturels. Ils les accompa-
gnoient ordinairement de quelque mouvement, de quelque geste
ou de quelque action, dont I’expression étoit encore plus sen-
sible. Par exemple, celui qui souffroit, parcqu’il étoit privé d’un
objet que ses besoins lui rendoient nécessaires, ne s’en tenoit pas
a pousser des cris : il faisoit des efforts pour I’obtenir; il agitoit
sa téte, ses bras et toutes les parties de son corps. LCautre, ému a
ce spectacle, fixoit les yeux sur le méme objet; et, sentant passer
dans son ame des sentiments dont il n’étoit pas encore capable
de se rendre raison, il souffroit de voir souffrir ce misérable. Dés
ce moment, il se sent intéressé a le soulager; et il obéit a cette
impression, autant qu’il est en son pouvoir. Ainsi, par le seul

1 Nous avons traité ailleurs la question du langage d’action (Robert, Tho-
mas (2012)).

Les signes naturels et donc le premier langage d’action ne nécessitent pas,
pour leur développement, une interaction. Ils peuvent étre, aussi bien dans
leur production que dans leur compréhension, acquis individuellement.
Le premier langage d’action des deux enfants de I’Essai sur lorigine des
connaissances humaines est donc une extension des signes naturels, du
langage d’action individuel, a autrui.

—221—

12

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

instinct, ces hommes se demandoient et se prétoient des secours.
Je dis par le seul instinct, car la réflexion n’y pouvoit encore
avoir part. Lun ne disoit pas: il faut m’agiter de telle maniere,
pour lui faire connoitre ce qui m’est nécessaire et pour I'engager
a me secouriry ni autre: je vois a ses mouvements qu’il veut
telle chose, je vais lui en donner la jouissance: mais tous deux
agissoient en conséquence du besoin qui les pressoit davantage
(Condillac, Etienne Bonnot de (2002), pp. 100-101).

Le premier langage d’action est particulierement intéressant pour
notre perspective. Premiérement, il illustre une nouvelle fois la défini-
tion condillacienne de linstinct. En effet, si la production des signes
naturels peut étre reconduite a la plus pure résonnance de la nature
et donc au mouvement machinal, sa compréhension nécessite un ap-
prentissage et donc une instance de réflexion avant de devenir habi-
tuelle. Il est nécessaire a I’individu étant confronté a des signes natu-
rels d’avoir lui-méme, afin de les comprendre, déja produit ces signes
et de comparer les signes percus a ces derniers (Dagognet, Francois
(2004), pp. 116-120). Deuxiémement, il permet d’établir une hié-
rarchie au sein méme de I’animalité. Si nous avons affirmé que I’'imi-
tation est la seconde caractéristique du propre de ’homme et que
la vie animale est individuelle, il convient de nuancer cette derniére
affirmation's. Dans le Traité des animaux, Condillac accorde la vie en
société et le premier langage d’action a certaines espéces. Il est indé-
niable que les animaux vivant en société et communiquant, si ’on ne
peut leur accorder une faculté imitative accomplie, ne sont pas rivés a
I’individualité. Les animaux communiquant le plus sont les animaux
ayant les besoins les plus développés et s’approchant donc le plus des
deux caractéristiques du propre de ’homme, a savoir la curiosité et
I’imitation, ce qui établit une hiérarchie au sein méme de I’anima-
lité, hiérarchie nécessairement basée sur 1’organisation et donc sur
la plus ou moins grande perfection de I’organe du toucher. Ainsi,
les animaux les plus proches de ’organisation humaine apparaissent
nécessairement comme les plus évolués, la possibilité de leur faire
comprendre, dans une certaine mesure, le langage humain en étant la
preuve la plus prégnante. Troisiemement, le premier langage d’action,
a linstar de la curiosité, permet le développement de ’humanité a

13 Comme le reléve Frangois Dagognet, Condillac ne se renie pas mais «il

change les accents» (Dagognet, Frangois (2004), p.79).
—222—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

partir de I’extériorité. Les signes naturels sont, nous I’avons noté,
une instance de résonnance de la nature. Cette derniére ayant permis
le développement de la curiosité et des connaissances pratiques les
plus élevées, c’est-a-dire celles présentant le plus d’idées abstraites,
elle permet également le développement de I’'imitation par Paccés au
second langage d’action, étape nécessaire au développement des véri-
tables signes d’institution, permettant ’acquisition des connaissances
théoriques, dont la parole humaine est ’aboutissement.

Le second langage d’action est la version volontaire du premier
langage d’action. Les signes naturels ne sont plus provoqués par les
circonstances, mais par un acte volontaire de I'individu les produisant:

Cependant les mémes circonstances ne purent se répéter souvent,
qu’ils ne s’accoutumassent enfin 3 attacher aux cris des passions,
et aux différentes actions du corps, des perceptions qui y étoient
exprimées d’une maniére si sensible. Plus ils se familiarisérent
avec ces signes, plus ils furent en état de se les rappeler a leur gré.
Leur mémoire commencga a avoir quelque exercice; ils purent
disposer eux-mémes de leur imagination, et ils parvinrent insen-
siblement a faire avec réflexion ce qu’ils n’avoient fait que par
instinct. D’abord tous deux se firent une habitude de connoitre,
a ces signes, les sentimens que Pautre éprouvoit dans le moment;
ensuite ils s’en servirent pour se communiquer les sentiments
qu’ils avoient éprouvés (Condillac, Etienne Bonnot de (2002),
p- 101).

L’accés au second langage d’action est une instance de détachement
face a ’extériorité. Les signes naturels sont maitrisés, leur rappel, a
travers mémoire et imagination'*, est volontaire. Une premiére ins-
tance d’utilisation de signes a dessein surgit alors avec le second
langage d’action. Le Traité des animaux, bien qu’un chapitre soit
consacré au langage animal, ne propose pas une discussion précise
de ’acces aux deux langages d’action par I’animalité. Si le premier
langage d’action est indéniablement compris dans Pattribution
d’une communication a ’animalité par Condillac, il est difficile de

4 La distinction entre mémoire et imagination est difficile a établir a la
lecture de I’ensemble de ’ceuvre condillacienne. Dans I’Essai sur origine
des connaissances humaines, ’'imagination semble étre le simple rappel
des sensations tandis que la mémoire est le rappel des signes. Dans notre
perspective, seul le fait qu’imagination et mémoire sont maitrisés est réel-
lement important.

—223—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

déterminer si I’'usage volontaire de signes naturels est accordé aux
animaux par ’abbé frangais. La hiérarchie de I’animalité déja évo-
quée nous permet de considérer comme possible I’acceés a un second
langage d’action pour les espéces les plus évoluées, ayant le plus
de besoins et dont I’organisation est, nécessairement, la plus proche
de celle de ’homme. L’animal joue son role de contre-modéle dans
son impossibilité d’acces au véritable langage d’institution, pourtant
issu du second langage d’action, c’est-a-dire de la maitrise des signes
naturels. Tout comme la plus pure résonnance de la nature, a travers
les mouvements machinaux, a permis a la statue de se connaitre
soi-méme et de connaitre ’extériorité par la réflexion, c’est-a-dire
par la comparaison et le jugement rendus possibles par la mémoire
et constituant une instance d’analyse, c’est-a-dire de décomposition
et de composition d’idées, la résonnance de la nature a travers les
signes naturels permet et motive, graduellement, ’acquisition d’une
analyse plus aboutie débouchant sur le développement des signes
d’institution:
[Les hommes] ont besoin de se donner des secours. Donc cha-

cun d’eux a besoin de se faire entendre, et par conséquent de
s’entendre lui-méme.

D’abord ils obéissent a la nature; et sans projet, comme nous
venons de le remarquer, ils disent a la fois tout ce qu’ils sentent,
parce qu’il est naturel a leur action de le dire ainsi. Cependant
celui qui écoute des yeux n’entendra pas, s’il ne décompose pas
cette action, pour en observer ’'un aprés ’autre les mouvements.
Mais il lui est naturel de la décomposer, et par conséquent il la
décompose avant d’en avoir formé le projet. Car, s’il en voit a
la fois tous les mouvements, il ne regarde au premier coup d’ceil
que ceux qui le frappent davantage; au second, il en regarde
d’autres ; au troisieme, d’autres encore. Il les observe donc suc-
cessivement, et I’analise en est faite.

Chacun de ces hommes remarquera donc tot ou tard qu’il n’en-
tend jamais mieux les autres que lorsqu’il a décomposé leur ac-
tion ; et par conséquent il pourra remarquer qu’il a besoin, pour
se faire entendre, de décomposer la sienne. Alors il se fera peu
a peu P’habitude de répéter, 'un aprés 'autre, les mouvements
que la nature lui fait faire a la fois, et le langage d’action devien-
dra naturellement pour lui une méthode analitique (Condillac,
Etienne Bonnot de (1970), p. 404).

—224—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

La compréhension d’autrui, dans le cadre du premier langage d’action,
développe la faculté d’analyse et motive la production du second
langage d’action. La méthode analytique ainsi acquise constitue la
condition sine qua non de la possibilité des connaissances théoriques.
La réflexion peut dés lors s’appuyer sur des signes d’institution
permettant de multiplier les idées abstraites. La ou la curiosité avait
poussé I’analyse pratique a son paroxysme, la possibilité de créer des
signes ouvre le champ de la théorie a ’humanité. L’imitation en tant
que propre de ’homme est constatable dans ce contexte communicatif.
Le développement de la parole', a partir de la méthode analytique
du second langage d’action, permet le développement de la culture
humaine. L’imitation en tant que propre de ’homme doit étre comprise
en tant que principe d’apprentissage de la culture, la vie animale
concernant la subsistance restant instinctive. Dés lors, la distinction
entre animalité et humanité se creuse, et ’animal apparait clairement
dans son role de contre-modele. Deux exemples paradigmatiques
sont développés par Condillac dans le Traité des animaux, a savoir
Iimpossibilité d’acces pour I’animal a la connaissance de Dieu ainsi
qu’a la morale (Dagognet, Francois (2004), pp. 132-140). Grace a
la possibilité d’acquérir des connaissances théoriques, ’lhomme peut
s’élever vers la connaissance de Dieu et découvrir les lois morales
naturelles. En définitive, curiosité et imitation permettent a ’lhomme
de se définir en tant qu’étre non seulement raisonnable, mais surtout
moral, tandis que I’animal, dépourvu de curiosité et d’imitation, ne
peut qu’étre une créature instinctive et amorale.

3.2. Animalité et humanité : une distinction essentielle

Qu’il soit considéré en tant que modele ou contre-modele, I’animal
ne semble étre distinct de ’homme que quantitativement. En effet,
I'unité de principe du développement des étres sensibles, animés,
particulierement prégnante dans les premiers stades de ’ontogénie,
constitue, a premiére vue, un argument en faveur d’une continuité entre
animalité et humanité. Cette affirmation est d’autant plus renforcée
par explication de la limitation de I’animal par défaut de curiosité
ayant sa source dans une simple distinction anatomique quantitative.

15 Condillac soutient une théorie onomatopéico-interjectionnelle de I’ori-
gine de la parole permettant de rendre compte des premiéres conventions.

—225—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

Le défaut d’imitation animale constitue, a ce titre, un tournant dans
’argumentation condillacienne. Si ’impossibilité d’acces a la curiosité
peut parfaitement expliquer le défaut d’imitation de I’animal, les
conséquences de ce dernier créent, dans la phénoménalité, un fossé
entre animalité et humanité. C’est a partir de ce hiatus phénoménal
provoqué par une distinction anatomique quantitative que Condillac
argumente en faveur d’un saltus, d’une distinction essentielle, au
niveau spirituel, entre animalité et humanité :

Mais si les bétes pensent, si elles se font connoitre quelques-uns
de leurs sentimens, enfin, s’il y en a qui entendent quelque peu
notre langage, en quoi donc différent-elles de ’homme? N’est-ce
que du plus au moins?

Je réponds que, dans I'impuissance ot nous sommes de connoitre
la nature des étres, nous ne pouvons juger d’eux que par leurs
opérations. C’est pourquoi nous voudrions vainement trouver le
moyen de marquer a chacun ses limites : nous ne verrons jamais
entre eux que du plus ou du moins. C’est ainsi que ’homme
nous paroit différer de I’ange, et ’ange de Dieu méme, mais de
’ange a Dieu la distance est infinie, tandis que de ’homme a
’ange elle est trés considérable, et sans doute plus grande encore
de Phomme a la béte.

Cependant, pour marquer ces différences, nous n’avons que des
idées vagues et des expressions figurées, plus, moins, distance.
Aussi je n’entreprends pas d’expliquer ces choses. Je ne fais pas
un systéme de la nature des étres, parce que je ne la connois pas ;
j’en fais une de leurs opérations, parce que je crois les connoitre.
Or ce n’est pas dans le principe qui les constitue chacun ce qu’ils
sont, c’est seulement dans leurs opérations, qu’ils paroissent ne
différer que du plus au moins; et de cela seul il faut conclure
qu’ils different par leur essence. Celui qui a le moins n’a pas sans
doute dans sa nature de quoi avoir le plus. La béte n’a pas dans
sa nature de quoi devenir ’homme, comme I’ange n’a pas dans
sa nature de quoi devenir Dieu (Condillac, Etienne Bonnot de
(1984), pp. 373-374).

Comme nous I’avons déja souligné, I’essence, la nature de I’animal
et de ’lhomme sont inaccessibles d’aprés Condillac. Conformément
a cette affirmation, ’abbé francais n’étudie I’animalité et ’humanité
que du point de vue de leurs opérations, réduisant le champ de sa
théorie a la phénoménalité. A ce titre, seule une distinction de degré

—226—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

apparait entre ’animal et ’homme, comme nous ’avons déja suggéré.
Toutefois, s’écartant de P’interdit qu’il s’est lui-méme posé, Condillac
extrapole, a partir de la phénoménalité, a partir de la distinction ana-
tomique quantitative, et conclut a une distinction d’essence, spiri-
tuelle, conformément aux enseignements de la foi, entre animalité et
humanité. Si la nature de ’homme ou de I’animal n’est pas réellement
connue a partir de la phénoménalité, leur distinction essentielle est
indéniable. Cette distinction est thématisée par I’attribution d’une
ame mortelle aux animaux, correspondant a leur amoralité phéno-
ménale, et d’une 4me immortelle aux hommes, seuls étres sensibles
mortels moraux (Dagognet, Francois (2004), pp. 110, 139-140 ; Gui-
chet, Jean-Luc (2006), p. 93 ; (2012), pp. 59-60).

4. UNE PHYLOGENIE INACHEVEE

Dévolutionnisme de Condillac est particuliérement développé au
niveau de "ontogénie, qu’elle soit animale ou humaine. Nous avons
reconnu la légitimité évolutionniste des considérations purement
ontogéniques. Toutefois, tout évolutionnisme, s’il doit étre distingué
d’une théorie du développement, anatomique ou psychologique, doit
présenter une certaine instance de phylogénie. La théorie condilla-
cienne satisfait a cette exigence.

La phylogénie condillacienne présente deux caractéristiques
illustrant son inachévement. D’une part, a instar du versant onto-
génique de sa théorie, la phylogénie condillacienne est réduite a des
considérations psychologiques. D’autre part, seule la phylogénie hu-
maine est considérée par Condillac, dans une acception purement
intraspécifique. La distinction essentielle entre animalité et humanité
explique non seulement la limitation intraspécifique de la phylogénie
humaine mais également I’impossibilité d’établir une phylogénie ani-
male. En effet, il est tout a fait impensable d’établir une continuité
entre deux espéces essentiellement distinctes. La phylogénie intraspé-
cifique humaine réduite a la psychologie concerne dés lors la culture.
Ainsi, les différentes fictions rationnelles illustrent ce que IPon peut
considérer comme le versant phylogénique de la théorie condilla-
cienne. La statue du Traité des sensations représente I’humain mini-
mal, primitif, limité aux connaissances pratiques desquelles surgira la
culture dont les prémisses, telles que la moralité, la connaissance de
Dieu ou I’esthétisme, sont déja constatables et permettent d’établir

—227—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

une continuité certaine, tandis que les enfants de I’Essai sur 'origine
des connaissances humaines représentent ’humanité en transition,
a P’aube de la culture. Une telle acception de la phylogénie, dans le
cadre d’une animalité incapable de culture, explique la limitation de
ce versant de ’évolutionnisme condillacien a ’humanité. En défini-
tive, si les animaux, au niveau individuel, peuvent prétendre, a I’ins-
tar des hommes, a une évolution, a une histoire personnelle, seule
I’humanité posseéde une histoire collective, répétée dans I’ontogénie
individuelle, marquant ’évolution de I’espece.

5. CONCLUSION

La théorie de Condillac constitue une perspective intéressante
pour Phistoire de I’évolutionnisme. En effet, si la problématique de
’évolution en tant que telle, qu’elle soit anatomique ou psychologique,
n’est pas clairement thématisée par ’abbé frangais, les considérations
sur ontogénie animale et humaine ainsi que sur la phylogénie
humaine font de Condillac un précurseur de P’évolutionnisme se
développant le siecle suivant.

La résonnance de la nature, en tant que principe unificateur du
développement est particuliérement importante. En effet, ce principe
permet d’expliquer a lui seul la limitation de la phylogénie et donc de
tout P’évolutionnisme de Condillac. Ainsi, malgré 1’éveil du moi, sa
répartition dans le corps, la connaissance de I’extériorité, ’apprentis-
sage du mouvement et du comportement en général, nécessitant une
premiére instance de réflexion, a partir de la plus pure résonnance
de la nature, c’est-a-dire du mouvement machinal, ’animalité n’ob-
tient pas I’émancipation face a Pextériorité caractéristique de I’action
humaine. Largumentation condillacienne peut reconnaitre une telle
distinction, au niveau de la phénoménalité, par une simple différence
de degré dans I’organe du toucher, permettant a ’humanité de déve-
lopper ses caractéristiques propres, a savoir la curiosité et I’'imitation.
En d’autres termes, si la résonnance de la nature permet de poser
I’animal comme modéle dans les premiers stades de I’ontogénie, elle
est aussi a la source de son caractere de contre-modeéle, ’organisation
corporelle de Panimal limitant ce dernier et le distinguant, quantita-
tivement, de ’lhumanité. Or, c’est précisément parce qu’il y a distinc-
tion quantitative au niveau phénoménal que Condillac extrapole et
pose une distinction essentielle, spirituelle, entre humanité et anima-

—228—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

lité. Les conséquences sur son évolutionnisme sont particulierement
prégnantes. En effet, en distinguant essentiellement ’homme de ’ani-
mal, la continuité interspécifique est nécessairement rompue. Toute
phylogénie ne peut plus donc qu’étre intraspécifique. Seule ’huma-
nité est dotée d’une histoire, d’une évolution.

En définitive, Pévolutionnisme condillacien est un proto-évolu-
tionnisme. Deux raisons principales permettent de le qualifier comme
tel. Premiérement, I’évolutionnisme condillacien n’est pas thématisé
en tant que tel. Deuxiémement, il préfigure les débats du XIX¢ siecle
autour de P’évolution. Les partisans de cette derniére peuvent trouver
dans la théorie condillacienne le principe de différence quantitative
entre animalité et humanité pouvant tout autant conduire au trans-
formisme saltatif que graduel, tandis que ses opposants peuvent se
baser sur ’argument de la distinction essentielle. En d’autres termes,
la théorie condillacienne thématise les difficultés auxquelles les philo-
sophes et naturalistes du siécle suivant auront a faire face.

BIBLIOGRAPHIE

Aarsleff, Hans (1982), From Locke to Saussure. Essays on the Study of
Language and Intellectual History, London, The Athlone Press.

Aarsleff, Hans (2002), «Condillac a-t-il trop donné aux signes? (Con-
dillac et Wittgenstein)», Condillac, I'origine du langage, Ber-
trand, Aliénor, Paris, Presses Universitaires de France.

Andreson, Julie (1982), «Langage naturel et artifice linguistique», Condil-
lac et les problemes du langage, Sgard, Jean, Genéve-Paris, Slatkine.

Auroux, Sylvain (1979), La sémiotique des encyclopédistes. Essai
d’épistémologie historique des sciences du langage, Paris, Payot.

Auroux, Sylvain (1982), «Empirisme et théorie linguistique chez
Condillac», Condillac et les probléemes du langage, Sgard, Jean,
Geneve-Paris, Slatkine.

Auroux, Sylvain (1992), Histoire des idées linguistiques, tome 2, Liege,
Mardaga.

Bertrand, Aliénor (2002), Condillac, I’origine du langage, Paris, Pres-
ses Universitaires de France.

Bertrand, Alienor (2002), «Lorigine du langage entre nature et logi-
que», Condillac, lorigine du langage, Bertrand, Aliénor, Paris,
Presses Universitaires de France.

—229—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

Methodus N° 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

Bertrand, Aliénor (2002), «Le langage naturel, condition logique de
institution des langues», Condillac, I'origine du langage, Ber-
trand, Aliénor, Paris, Presses Universitaires de France.

Charrak, André (2003), Empirisme et métaphysique. 1. «Essai sur
Porigine des connaissances humaines» de Condillac, Paris, Vrin.

Condillac, Etienne Bonnot de (2002), Essai sur I'origine des connais-
sances bumaines, Paris, Vrin.

Condillac, Etienne Bonnot de (1984), Traité des sensations; Traité des
animaux, Paris, Fayard.

Condillac, Etienne Bonnot de, Grammaire, in: (Euvres complétes de
Condillac, tome 6, Paris, Lecointe et Durey.

Dagognet, Francois (2004), L’animal selon Condillac, Paris, Vrin.

Derrida, Jacques (1967), De la grammatologie, Paris, Les Editions de
Minuit.

Derrida, Jacques (1973), L’Archéologie du frivole, Paris, Denoél-
Gonthier.

Guichet, Jean-Luc (2004), Traité des animaux, Paris, Ellipses.

Guichet, Jean-Luc (2006), Rousseau, I'animal et I’homme, Paris, Cerf.

Guichet, Jean-Luc (2012), Problématiques animales, Paris, Presses
Universitaires de France.

Heidsieck, Frangois (1982), «Analyse du discours et métaphysique
de ’ame», Condillac et les probléemes du langage, Sgard, Jean,
Geneéve-Paris, Slatkine.

Ricken, Ulrich (1982), «Linguistique et anthropologie chez Condil-
lac», Condillac et les probléemes du langage, Sgard, Jean, Genéve-
Paris, Slatkine.

Rieu, Alain-Marc (1982), «Le complexe nature-science-langage chez
Condillac», Condillac et les problémes du langage, Sgard, Jean,
Geneve-Paris, Slatkine.

Robert, Thomas (2012), «Les deux langages d’action condillaciens :
corps, langage, connaissances», Rivista Italiana di Filosofia del
Linguaggio, Scorolli, Claudia, n°S5.

Robins, R.H. (1982), «Condillac et 'origine du langage», Condillac
et les problemes du langage, Sgard, Jean, Geneéve-Paris, Slatkine.

Rousseau, Nicolas (1986), Connaissance et langage chez Condillac,

—230—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
nnnnn Im fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

L’évolutionnisme condillacien et... Methodus N° 6, vol. 2 (2011)

Geneve, Droz.

Sgard, Jean (1982), Condillac et les problemes du langage, Genéve-
Paris, Slatkine.

Swiggers, Pierre (1982), «La sémiotique de Condillac ou la pensée
dans la pensée», Condillac et les problemes du langage, Sgard,
Jean, Genéve-Paris, Slatkine.

Takesada, T. (1982), «Imagination et langage dans I’Essai sur I'origine
des connaissances humaines de Condillac», Condillac et les pro-
blemes du langage, Sgard, Jean, Genéve-Paris, Slatkine.

Tiercelin, Claudine (1982), «Dans quelle mesure le langage peut-il étre
naturel? (Condillac, Reid)», Condillac, I'origine du langage, Ber-
trand, Aliénor, Paris, Presses Universitaires de France.

—231—

1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44.
nnnnn Im fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

