
—205—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

L’évolutionnisme condillacien et 
la résonnance de la nature dans l’animal et l’homme

Thomas Robert
(University of Geneva)
robertt4@etu.unige.ch 

Abstract:

Evolutionist theories are generally studied from their apparition in the 
beginning of the 19th century. However, 18th century sensationalist 
philosophy has influenced the founders of evolutionism. Condillac’s 
philosophy is particularly interesting with respect to the evolutionary 
perspective, since it proposes a proto-evolutionist theory. Indeed, 
Condillac develops considerations on animal and human ontogenesis 
leading to reflexions upon human phylogenesis. However, Condillac’s 
philosophy does not propose an early transmutationist  theory. 
Condillac only proposes an intraspecific psychological phylogeny. 
Such a limitation of phylogeny is explained by the fact that Condillac 
argues for an essential distinction between animality and humanity. In 
this paper, I show why Condillac proposes such an essential distinction 
between animality and humanity leading to a limitation of phylogeny. 
In order to do so, animal and human ontogenesis are studied, which 
shows the importance of nature, as resonant, on the organisation of 
sensitive beings. 

Key-words: Sensationalist philosophy, evolution, 
ontogenesis, phylogenesis, animality, humanity.

Resumen:

Las teorías evolucionistas son generalmente estudiadas desde su 
aparición a comienzos del siglo 19. Ya en el siglo 18, sin embargo, la 
filosofía sensacionalista influye en los fundadores del evolucionismo. 
La filosofía de Condillac es especialmente interesante con respecto a la 
perspectiva evolucionista, pues ella misma propone una teoría proto-
evolucionista. En efecto, Condillac desarrolló consideraciones acerca 
de ontogénesis animal y humana que conducen a reflexiones acerca de 
la filogénesis humana. Su filosofía, no obstante, no propone una teoría 
transmutacionista temprana. Condillac solo propone una filogenia 
psycológica intra-específica. Tal limitación de la filogenia se explica por 
el hecho de que Condillac argumenta a favor de una distinción esencial 
entre animalidad y humidad. En el presente artículo se muestra por 
qué Condillac propone dicha distinción que lo lleva a una limitación 

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) pp. 205 - 231

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—206—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

de la filogenia. Con este propósito se estudiarán la ontogénesis animal 
y humana, lo que dejará en evidencia la importancia de la naturaleza, 
como resonante, en la organización de los seres sensitivos.

Palabras clave: filosofía sensacionalista, evolución, 
ontogénesis, filogénesis, animalidad, humanidad.

1. Introduction

La question du développement des théories évolutionnistes 
est un chapitre essentiel de l’histoire des sciences. A ce titre, le 
XIXème siècle constitue certainement la période la plus intéressante 
puisqu’elle voit se dérouler le débat entre les opposants et les par-
tisans de l’évolutionnisme1, ces derniers étant notamment repré-
sentés par Jean-Baptiste de Lamarck et Charles Darwin. Toutefois, 
l’influence des philosophes sensualistes du XVIIIe siècle n’est pas à 
négliger. En effet, les considérations psychologiques des partisans 
de l’évolutionnisme sont redevables des théories sensualistes des 
Lumières. Ainsi, Darwin, pour l’établissement de son matérialisme, 
fait à plusieurs reprises appel à Locke. L’influence de Condillac est, 
quant à elle, reconnue par Lamarck (Dagognet, François (2004), 
p. 157). Cependant, la théorie condillacienne comprend un proto-
évolutionnisme dont l’étude présente à elle seule de l’intérêt dans 
une perspective d’histoire de la philosophie et des idées. Le sensua-
lisme spiritualiste de l’abbé français est développé dès son premier 
ouvrage, l’Essai sur l’origine des connaissances humaines, qui fixe 
l’entreprise philosophique qu’il poursuivra toute sa vie, l’étayant de 
manière extrêmement fructueuse, à savoir déterminer l’origine et 
le développement de toute connaissance humaine. Le sensualisme 
spiritualiste de Condillac, qui peut se résumer à la formule les sens 
sont la cause occasionnelle de l’âme, permet non seulement l’éta-
blissement d’une philosophie de la connaissance, mais également 
celui d’une philosophie linguistique et d’une philosophie de l’édu-
cation. Ce que nous avons qualifié de “proto-évolutionnisme” est 
compris dans le sensualisme spiritualiste unificateur de la pensée 
condillacienne.

1	 Par évolutionnisme, nous entendons toute théorie de l’évolution opposée 
au fixisme ou à la création indépendante des espèces. Non seulement 
l’ontogénie doit être étudiée, mais également la phylogénie. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—207—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

L’évolutionnisme2 condillacien se joue avant tout au niveau onto-
génique. En effet, si quelques incursions phylogéniques sont effectuées 
par le philosophe, c’est le développement des facultés de l’âme qui 
est explicité dans toutes les œuvres de Condillac. La phylogénie n’est 
donc que peu développée dans l’évolutionnisme condillacien mais est 
toutefois présente en filigrane à travers la question du rapport entre 
animalité et humanité. La critique émise par Herder à l’encontre de 
l’anthropologie et de la zoologie condillacienne, l’accusant de faire 
de l’animal un homme, en est une parfaite illustration. L’animal est 
avancé comme modèle et contre-modèle de l’humain (Guichet, Jean-
Luc (2006)). La question phylogénique, non pas au niveau anato-
mique mais au niveau psychologique, semble amener, à première vue, 
Condillac à une solution de continuité entre animalité et humanité. 
Toutefois, cette continuité est limitée au niveau phénoménal. La na-
ture résonne dans l’homme et l’animal selon les mêmes lois, amenant, 
jusqu’à un certain point, les mêmes réactions et les mêmes possibilités 
de développement. Cependant, la distinction d’essence entre humanité 
et animalité reste insurmontable pour l’abbé français limitant ainsi la 
portée de son évolutionnisme3 qui, soulignons-le, n’est qu’un proto-
évolutionnisme au regard des théories évolutionnistes, qu’elles soient 
saltatives, gradualistes, linéaires ou arboriformes, du siècle suivant. En 
définitive, la phylogénie est limitée à une perspective intraspécifique, 
c’est-à-dire purement humaine.

Afin d’étudier l’évolutionnisme condillacien, nous nous concen-
trerons d’abord sur sa théorie de l’animalité, et plus particulièrement 
sur l’opposition de Condillac à la théorie de Buffon, ainsi que sur 
la théorie de l’abbé français concernant l’ontogénie animale, toutes 
deux essentiellement contenues dans le Traité des animaux. Puis, nous 
nous intéresserons à la relation entre humanité et animalité, étudiant 
l’animal comme modèle et comme contre-modèle, amenant à la dis-
tinction essentielle de l’homme et de l’animal. Enfin, nous aborderons 
le versant phylogénique de l’évolutionnisme condillacien. Le rôle de 

2	 Comme noté précédemment, il s’agit d’un proto-évolutionnisme; tou-
tefois, nous le considérons comme un véritable évolutionnisme au sein 
même de la pensée condillacienne. 

3	 La critique herderienne est donc parfaitement exagérée, une distinction 
entre humanité et animalité étant clairement affirmée par Condillac par 
le versant spiritualiste de son sensualisme. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—208—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

la nature en tant que résonnante dans l’animalité et l’humanité nous 
apparaîtra tout au long de cette étude qui ne pourra que conclure à 
une reconnaissance de la limitation de l’évolutionnisme condillacien.

2. L’animalité

L’évolution peut être considérée d’un point de vue ontogénique et/
ou phylogénique. Si le paradigme darwinien illustre l’achèvement de 
l’évolutionnisme en liant ontogénie et phylogénie dans une perspec-
tive non pas seulement intraspécifique mais surtout interspécifique, 
ce qui constitue la théorie de la communauté de descendance4, toute 
considération simplement ontogénique et/ou phylogénique peut mé-
riter d’être considérée comme évolutionniste ou, plus précisément, 
comme proto-évolutionniste. La théorie condillacienne, dès l’Essai 
sur l’origine des connaissances humaines et particulièrement dans 
le Traité des sensations, présente un évolutionnisme ontogénique au 
sujet de l’humanité. Le Traité des animaux complète cette perspective 
ontogénique en présentant une ontogénie de l’animalité. Si une phy-
logénie interspécifique semblerait possible à établir, par une conti-
nuité entre animalité et humanité, une distinction essentielle entre 
l’homme et l’animal limite la phylogénie à une perspective intraspé-
cifique. Il convient tout d’abord d’étudier l’ontogénie animale et son 
rapport à l’ontogénie humaine afin de comprendre la limitation de la 
phylogénie dans la théorie condillacienne.

2.1. Opposition à Buffon

Condillac écrit le Traité des animaux en opposition à Buffon. Ce 
dernier accuse l’abbé français de ne pas l’avoir cité dans le Traité des 
sensations (Dagognet, François (2004), pp. 48, 73-74 ; Guichet, Jean-
Luc (2006), p. 86). L’opposition à la théorie buffonienne de l’animalité 
prouve alors la distinction entre les deux théories et disculpe Condillac 
de tout plagiat (Dagognet, François (2004), p. 109). En effet, les consi-
dérations de Buffon sur l’animalité sont, d’après Condillac, les plus 
erronées qui soient, ce qui prouve qu’il n’a en aucun cas pu s’inspirer 
de ce dernier pour écrire le Traité des sensations :

4	 Cette liaison ne doit pas être entendue comme impliquant une récapitula-
tion de la phylogénie par l’ontogénie (Darwin n’étant pas récapitulationiste) 
mais comme une influence de l’ontogénie sur la phylogénie et vice-versa.  

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—209—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

Il y a trois sentiments sur les bêtes. On croit communément 
qu’elles sentent et qu’elles pensent ; les Scholastiques prétendent 
qu’elles sentent et qu’elles ne pensent pas, et les Cartésiens les 
prennent pour des automates insensibles. On diroit que M. de 
B., considérant qu’il ne pourroit se déclarer pour l’une de ces 
opinions, sans choquer ceux qui défendent les deux autres, a 
imaginé de prendre un peu de chacune, de dire avec tout le 
monde que les bêtes sentent, avec les Scholastiques qu’elles ne 
pensent pas, et avec les Cartésiens que leurs actions s’opèrent 
par des lois purement mécaniques (Condillac, Etienne Bonnot 
de (1984), p. 331).

Si Buffon souscrit à l’opinion commune, soutenue par Condillac, 
accordant aux animaux la sensation, il commet toutefois une erreur 
fondamentale dans la définition de la sensation. En effet, Buffon dis-
tingue les sensations corporelles des sensations spirituelles (Dagognet, 
François (2004), pp. 63-66). Seules celles-là sont accordées à l’anima-
lité et semblent être comprises comme motivation de mouvement à 
l’occasion d’un choc ou d’une résistance. C’est en ce sens que Buffon 
commet l’erreur cartésienne de réduire l’action animale au mécanisme 
et de réduire tout animal à un être purement matériel. La version buf-
fonienne de l’erreur cartésienne contredit, selon Condillac, l’unité de 
l’homme devant alors se scinder en un moi corporel et un moi spiri-
tuel. Là où Descartes ne commet qu’une généralisation excessive de 
son principe mécanique, Buffon, en voulant distinguer humanité et 
animalité tout en reconnaissant une certaine instance de continuité à 
travers la sensation, menace l’unité de personne en remettant en cause 
l’unité de l’être sentant (Dagognet, François (2004), p. 77). L’erreur de 
Buffon illustre à quel point les considérations sur l’animalité sont déli-
cates dès lors qu’une similarité est reconnue avec l’humanité. En iden-
tifiant des sensations corporelles chez l’homme, particulièrement dans 
l’enfance, Buffon admet, au sein même de l’ontogénie humaine, une 
continuité phénoménale entre animalité et humanité. Une telle conti-
nuité, selon Condillac, est problématique non pas parce qu’elle rap-
proche l’homme de l’animal mais parce qu’elle contredit la définition 
même de l’humanité à travers la remise en cause de l’unité de personne. 
En définitive, toute similarité de principe entre animalité et humanité 
ne peut être comprise qu’à partir de son acception humaine5. Ainsi, 

5	 Notons que Buffon ne contredit pas totalement ce principe argumentatif 
puisqu’il reconnaît la duplicité de sensation dans l’homme. L’erreur de 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—210—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

comme l’affirme Condillac, «si les bêtes sentent, elles sentent comme 
nous» (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 321.). L’erreur scholas-
tique de Buffon, c’est-à-dire nier la pensée aux animaux, découle de ses 
considérations erronées sur la sensation et est en parfaite adéquation 
avec son cartésianisme radical. C’est dans l’opposition condillacienne 
à l’argumentation scholastico-cartésienne de Buffon que le sensualisme 
caractéristique de l’abbé français transparaît:

Il est impossible de concevoir que le mécanisme puisse seul régler 
les actions des animaux. On comprend que l’ébranlement donné 
aux sens extérieurs passe au sens intérieur, qu’il s’y conserve plus 
ou moins long-temps, que de là il se répand dans le corps de l’ani-
mal, et qu’il lui communique du mouvement. Mais ce n’est encore 
là qu’un mouvement incertain, une espèce de convulsion. Il reste à 
rendre raison des mouvements déterminés de l’animal, de ces mou-
vements qui lui font sûrement fuir ce qui lui est contraire, et recher-
cher ce qui lui convient; et c’est ici que la connoissance est absolu-
ment nécessaire pour régler l’action même du sens intérieur, et pour 
donner au corps des mouvements différens, suivant la différences 
des circonstances (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 325).

Si la sensation est accordée à l’animal, l’ontogénie animale doit être 
similaire à celle développée, pour l’homme, dans le Traité des sensa-
tions. Ainsi, l’utilisation des sens doit être apprise et toute action est 
déterminée non par mécanisme mais par réflexion. 

L’opposition condillacienne à Buffon au sujet de l’animalité pré-
sente un condensé de la philosophie de l’abbé français appliqué à 
une problématique précise. Le refus de tout mécanisme apparaît de 
manière on ne peut plus prégnante. Les êtres doués de sensations sont 
des créatures d’expérience dépourvus de tout instinct inné (Dago-
gnet, François (2004), p. 103; Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 90-91 ; 
(2012), pp. 58-59). L’unité du sentir, symptomatique de l’argumenta-
tion à partir de l’homme sur laquelle nous reviendrons, lie inextrica-
blement animalité et humanité. En définitive, si la théorie du Traité 
des sensations doit être préservée, la continuité entre animalité et hu-
manité doit être soutenue non par un abaissement de l’homme mais 
par une valorisation de l’animal. Cette dernière est constatable dans 
l’ontogénie animale à travers la résonnance de la nature.

Buffon consiste alors à ne pas accorder également les sensations intellec-
tuelles à l’animal. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—211—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

2.2. L’ontogénie animale, la résonnance de la nature

L’explication de l’acquisition des connaissances, à travers la cause oc-
casionnelle qu’est la sensation, constitue le but principal recherché par 
la philosophie condillacienne. L’unité du sentir reconnue par l’argu-
mentation à partir de l’humanité permet alors d’appliquer à l’anima-
lité les considérations développées dans le Traité des sensations, qui 
présente une ontogénie, à travers la fiction rationnelle de la statue6, 
des sens et des facultés de l’âme humaine. Opposé à toute instance 
de mécanisme, Condillac affirme alors que tous les sens et toutes les 
facultés de l’âme sont appris à travers ce que nous désignerons par le 
terme de “résonnance de la nature”. Ce syntagme comprend l’action 
complexe de la nature, de l’extériorité, sur l’âme, véritable organe du 
sentir. Or, la connaissance de l’extériorité est acquise grâce au toucher, 
lui-même responsable du sentiment fondamental de tout être sentant:

Notre statue, privée de l’odorat, de l’ouïe, du goût, de la vue, et 
bornée au sens du toucher, existe d’abord par le sentiment qu’elle 
a de l’action des parties de son corps les unes sur les autres, 
et surtout des mouvements de la respiration: voilà le moindre 
degré de sentiment où l’on puisse la réduire. Je l’appellerai 
sentiment fondamental; parce que c’est à ce jeu de la machine 
que commence la vie de l’animal: elle en dépend uniquement 
(Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 89.)

Le toucher constitue, à travers le sentiment fondamental, une possibilité 
particulière de l’éveil du moi. En effet, le sentiment fondamental permet 
l’éveil du moi indépendamment de l’extériorité. Le mouvement orga-
nique, non altéré, permet la connaissance du moi à travers ses modifi-
cations inhérentes. Au contraire, la statue réduite à n’importe quel autre 
sens ne peut voir son moi éveillé que par l’extériorité. Cela ne signifie en 
aucun cas que l’extériorité serait connue lors de l’éveil du moi par l’ouïe, 
l’odorat, le goût ou la vue, mais que les modifications de l’âme permet-
tant l’éveil du moi doivent provenir de l’extériorité. Seul le toucher per-
met de connaître l’extériorité à travers la résonnance de la nature:

Les sensations n’appartenant qu’à l’ame, elles ne peuvent être 
des manières d’être de cette substance. Elles sont concentrées 
en elle, elles ne s’étendent point au-delà. Or, si l’ame ne les 

6	 Rappelons que dans le Traité des sensations, Condillac imagine une statue 
anthropomorphe dont il décide de l’éveil des sens. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—212—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

apercevoit que comme des manières d’être, qui sont concentrées 
en elle, elle ne verroit qu’elle dans ses sensations  : il lui seroit 
donc impossible de découvrir qu’elle a un corps, et qu’au-delà 
de ce corps il y en a d’autres (…).

la nature commence tout en nous: aussi ai-je démontré que, 
dans le principe ou dans le commencement, nos connoissances 
sont uniquement son ouvrage, que nous ne nous instruisons 
que d’après ses leçons; et que tout l’art de raisonner consiste à 
continuer comme elle nous a fait commencer.

Or, la première découverte que fait un enfant, est celle de son 
corps. Ce n’est donc pas lui proprement qui la fait, c’est la nature 
qui la lui montre toute faite.

Mais la nature ne lui montreroit pas son corps, si elle ne lui 
faisoit jamais apercevoir les sensations qu’il éprouve, que 
comme des modifications qui n’appartiennent qu’à son ame. Le 
moi d’un enfant, concentré dans son ame, ne pourroit jamais 
regarder les différentes parties de son corps comme autant de 
parties de lui-même. 

La nature n’avoit donc qu’un moyen de lui faire connoître son 
corps, et ce moyen étoit de lui faire apercevoir ses sensations 
non comme des manières d’être de son ame, mais comme 
des modifications des organes qui en sont autant de causes 
occasionnelles. Par-là, le moi, au lieu d’être concentré dans 
l’ame, devoit s’étendre, se répandre et se répéter en quelque sorte 
dans toutes les parties du corps.

Cet artifice, par lequel nous croyons nous trouver dans des 
organes qui ne sont pas nous proprement, a sans doute son 
fondement dans le mécanisme du corps humain, et sans doute 
aussi ce mécanisme aura été choisi et ordonné par rapport à la 
nature de l’ame (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), pp. 98-99).

L’âme étant l’organe du sentir, le moi se développe nécessairement 
en elle, indépendamment du corps. En d’autres termes, l’animal tout 
comme l’enfant humain est un âme et un corps qui s’ignorent. L’éveil 
de l’âme ne demande en aucun cas un éveil simultané du corps. Seule 
la résonnance de la nature, dans son sens le plus pur, alliée au toucher 
à travers le sentiment fondamental, permet au moi de se répandre 
dans tout le corps et de se diriger vers l’extériorité. Cette résonnance 
de la nature la plus pure représente la concession condillacienne au 
mécanisme, ou du moins à une certaine instance de mécanisme. En 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—213—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

effet, l’extériorité occasionne des mouvements machinaux dans l’or-
ganisation corporelle douée du toucher:

au moins est-il certain que le passage alternatif du plaisir 
à la douleur et de la douleur au plaisir, doit occasionner des 
mouvements de son corps. Si elle n’étoit pas organisée pour 
être mue à l’occasion des sensations agréables ou désagréables 
qu’elle éprouve, le repos parfait, auquel elle seroit condamnée, 
ne lui laisseroit aucun moyen pour rechercher ce qui peut lui 
être utile, et pour éviter ce qui peut lui nuire (Condillac, Etienne 
Bonnot de (1984), p. 102).

Le mouvement machinal est déterminé par l’action de l’extériorité 
sur l’organisation corporelle se traduisant en plaisirs ou peines. C’est 
dès lors qu’une certaine distinction intervient entre la statue du Traité 
des sensations et l’animal du Traité des animaux. Si tous deux sont 
sujets aux premiers mouvements machinaux provoqués par l’exté-
riorité, la connaissance qu’ils en retirent diffère de par une certaine 
distinction quantitative de l’organisation corporelle. L’animal pos-
sède un sens du toucher moins développé, la supériorité de la main 
humaine en étant la preuve la plus prégnante (Dagognet, François 
(2004), pp. 129-131; Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 89-90; (2012), 
pp. 57-58). Ainsi, si homme et animal sont tout autant intéressés à la 
recherche du plaisir et à la fuite des peines permises par l’apprentis-
sage du mouvement volontaire à partir du mouvement machinal et 
nécessitant les prémisses de la réflexion à travers la comparaison et 
le jugement, tous deux réclamant la mémoire, la découverte du corps 
et des objets extérieurs par les mouvements, d’abord involontaires, 
des organes préhensibles est plus sommaire chez l’animal que chez 
l’homme. Quoiqu’il en soit, l’homme et l’animal, au niveau ontogé-
nique, se construisent à partir de la résonnance de la nature, à partir 
du mouvement machinal permettant l’union de l’âme et du corps par 
un premier exercice de la réflexion motivé par les besoins les plus 
primaires, par la fuite de la peine et la recherche du plaisir. 

L’éveil du moi, qu’il soit le produit de l’extériorité, dans le cadre 
de tous les sens, ou de l’intériorité à travers le toucher, nécessite une 
certaine instance de réflexion. En effet, la statue du Traité des sensa-
tions ne peut avoir connaissance de l’unité de son moi qu’à travers la 
comparaison de ses différentes modifications constatables grâce à la 
mémoire et illustrant une certaine instance de jugement. Le dévelop-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—214—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

pement des besoins, c’est-à-dire la recherche du plaisir et la fuite de la 
peine, nécessite également la réflexion à travers la mémoire, la com-
paraison et le jugement. Le toucher, en rendant possible la connais-
sance du corps et de l’extériorité, permet le développement des be-
soins et de l’action volontaire visant à satisfaire ces derniers. Si la 
résonnance de la nature la plus pure permet d’expliquer la répartition 
du moi dans le corps et son mouvement vers l’extériorité à partir de 
l’extériorité, l’action animale permet de constater ses conséquences à 
plus long terme. L’ontogénie animale est uniformisée dans la théorie 
condillacienne. L’action animale est donc également uniforme dans 
toute l’animalité en ce qui concerne son essence, des différences de 
degré pouvant survenir. Si la plus pure résonnance de la nature nous 
a permis de constater le versant spiritualiste du sensualisme condilla-
cien, l’action animale en constitue une preuve également très pré-
gnante. En effet, en opposition au mécanisme cartésien et à toute 
instance de théorie de l’innéité de l’instinct, Condillac développe une 
explication sensualiste spiritualiste, en conformité avec la résonnance 
de la nature, du comportement animal:

les actions des animaux ne peuvent dépendre que de trois prin-
cipes ; ou d’un pur mécanisme, ou d’un sentiment aveugle qui ne 
compare point, qui ne juge point, ou d’un sentiment qui com-
pare, qui juge et qui connoît. Or j’ai démontré que les deux pre-
miers principes sont absolument insuffisans (Condillac, Etienne 
Bonnot de (1984), p. 375).

Le sensualisme spiritualiste condillacien exige que tout comportement 
soit appris sur le modèle de l’éveil du moi et de sa répartition dans 
le corps ainsi que de la connaissance de l’extériorité. Ainsi, une 
fois l’éveil du moi, sa répartition dans le corps et la conscience de 
l’extériorité acquis, l’animal apprend, par l’extériorité, à travers 
les peines et les plaisirs, déterminant les besoins, à se comporter 
face aux circonstances. Toute action animale est donc le fruit de 
la réflexion. L’uniformité phénoménale du comportement animal 
s’explique par l’habitude, la répétition d’une action réfléchie face 
aux mêmes circonstances, aux mêmes besoins, entrainant une liaison 
forte des idées permettant de rendre compte des comportements 
les plus complexes. En définitive, le comportement animal est réglé 
par l’habitude acquise, selon le principe de résonnance de la nature, 
par réflexion. En d’autres termes, après que l’animal a, grâce au 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—215—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

mouvement machinal, développé, réparti son moi et pris connaissance 
de l’extériorité, exerçant par là même sa réflexion, la résonnance de 
la nature le limite à des actions habituelles, bien que pouvant être des 
plus complexes. Si la nature résonne en l’animal et lui permet l’éveil 
de son âme et de ses facultés les plus élevées, l’extériorité continue 
à déterminer fermement ses actions, la résonnance stricte semblant 
alors limiter le pouvoir de développement ontogénique de tout 
animal (Dagognet, François (2004), pp. 141-142; Guichet, Jean-Luc 
(2006), pp. 88-89; (2012), p. 59).

3. Animalité et humanité

Notre discussion sur l’ontogénie animale n’a pu faire l’économie 
de références à l’humanité, notamment lors de l’application de 
la théorie du Traité des sensations à la question de l’animal. Ce 
parallélisme est motivé par l’unité du sentir entre tous les êtres doués 
de sensation. Les premiers stades de l’ontogénie de tout individu 
appartenant à une espèce sensible doivent être alors similaires. La 
continuité entre animalité et humanité semble, particulièrement 
pour le lecteur influencé par l’évolutionnisme darwinien, impliquée 
par cette similarité dans l’ontogénie. Toutefois, Condillac est bien 
loin de proposer une ébauche de communauté de descendance. 
Non seulement l’évolution anatomique n’est en aucun cas abordée, 
mais le versant spiritualiste du sensualisme condillacien empêche 
toute distinction de degré entre animalité et humanité en-dehors de 
la phénoménalité. L’animal s’impose alors comme modèle, dans la 
phénoménalité, et contre-modèle, au niveau phénoménal et essentiel, 
de l’humanité.

3.1. L’animal comme modèle ou contre-modèle7 

Malgré ses désaccords avec Buffon, Condillac reconnaît que ce der-
nier a parfaitement compris le rôle de l’étude de l’animalité:

Il serait peu curieux de savoir ce que sont les bêtes, si ce n’étoit 
pas un moyen de connoître mieux ce que nous sommes. C’est 
dans ce point de vue qu’il est permis de faire des conjectures sur 
un pareil sujet. S’il n’existoit point d’animaux, dit M. de Buf-

7	 Jean-Luc Guichet (2006) a exploré précisément ce double emploi de l’ani-
mal chez les philosophes des Lumières et particulièrement chez Rousseau. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—216—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

fon, la nature de l’homme seroit encore plus incompréhensible. 
Cependant il ne faut pas s’imaginer qu’en nous comparant avec 
eux nous puissions jamais comprendre la nature de notre être : 
nous n’en pouvons découvrir que les facultés, et la voie de com-
paraison peut être un artifice pour les soumettre à nos observa-
tions (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), p. 311).

L’animalité comme modèle doit être utilisée à des fins comparatives 
(Dagognet, François (2004), p. 113; Guichet, Jean-Luc (2006), p. 92). 
C’est parce que l’animal comme l’homme sont des êtres sensibles que 
leurs facultés respectives peuvent être comparées. L’attribution de la 
sensation à l’animal relève du sens commun, comme l’argumentation 
de Condillac contre Buffon le souligne. La comparaison des facultés 
se fait donc à partir de l’homme, par analogie et par vérité de senti-
ment (Guichet, Jean-Luc (2006), pp. 130-133). Nous entendons par 
là que Condillac applique ce qu’il a pu constater dans l’homme, par 
introspection, à l’animal, dont le comportement et l’anatomie justi-
fient une approche analogique dans le cadre de l’unité du sentir, mal-
gré le défaut de certitude, cette dernière ne pouvant être acquise que 
grâce à la connaissance de l’essence de l’humanité et de l’animalité. 
Or, si Condillac affirme qu’il est impossible de juger de l’essence de 
l’animalité à partir de l’homme, dont la nature est elle-même incon-
nue, l’animalité, par son caractère de contre-modèle, pousse l’abbé 
français à extrapoler au niveau de l’essence spirituelle de l’homme 
et de l’animal. Il convient dès lors d’étudier le caractère double de 
modèle et de contre-modèle de l’animal.

L’étude de l’ontogénie animale illustre en quoi l’animalité peut 
être un modèle pour l’humanité. Condillac argumentant à partir de 
l’humanité, l’animalité constitue une preuve de l’applicabilité, au 
niveau phénoménal, des premiers stades de l’ontogénie tels qu’il les 
développe dans la théorie sensualiste spiritualiste du Traité des sen-
sations (Dagognet, François (2004), pp. 115-116). De même, dans le 
cadre de la proto-phylogénie apparaissant en filigrane dans la théo-
rie condillacienne, l’animalité permet non seulement de prouver la 
viabilité d’un individu réduit aux connaissances purement pratiques, 
connaissances toujours présentes dans l’homme le plus raisonnable, 
mais également de comprendre les conditions nécessaires au progrès 
phylogénique. Cette dernière considération a autant trait à l’animal 
en tant que modèle qu’en tant que contre-modèle. En effet, si l’ani-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—217—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

malité est un argument en faveur de l’unité du système de dévelop-
pement des êtres sensibles et permet alors de comprendre ontogéni-
quement et phylogéniquement le progrès humain, les limites de l’ani-
malité constatées par Condillac sont à considérer dans le cadre de 
l’animal comme contre-modèle. En définitive, l’animal est un modèle 
de ce qu’est l’humain minimal, représenté par la statue du Traité des 
sensations, au niveau phénoménal, tandis qu’il est un contre-modèle 
de l’humain accompli.

Dès le début du Traité des sensations, le caractère de contre-
modèle de l’animal est avancé, en note de bas de page, par Condillac:

Mais, dira-t-on, les bêtes ont des sensations, et cependant leur 
ame n’est pas capable des mêmes facultés que celle de l’homme. 
Cela est vrai, et la lecture de cet ouvrage en rendra la raison 
sensible. L’organe du tact est en elles moins parfait  ; et par 
conséquent il ne sauroit être pour elles la cause occasionnelle 
de toutes les opérations qui se remarquent en nous (Condillac, 
Etienne Bonnot de (1984), pp. 11-12).

Le sensualisme de Condillac étant doublé d’un spiritualisme caractéris-
tique de la philosophie de l’abbé français, une simple distinction essen-
tielle entre l’âme animale et l’âme humaine suffirait à rendre compte de 
la limitation animale. Toutefois, l’essence même des êtres animés étant 
inaccessible selon Condillac, une argumentation à partir de la sensa-
tion, conforme à l’orientation de toute la pensée condillacienne, est 
privilégiée. Des considérations anatomiques s’invitent dès lors dans la 
théorie de l’abbé français. Ce dernier ne peut s’empêcher, nous l’avons 
déjà souligné, de noter la supériorité de l’organe du toucher humain, à 
savoir la main8. L’importance du toucher, tant au niveau de l’éveil du 
moi que de la connaissance de l’extériorité, permet d’expliquer la limi-
tation de l’animal. En effet, nous avons souligné l’unité des premiers 
stades de l’ontogénie des êtres sensibles dont le principe est la pour-
suite des plaisirs et la fuite des peines créant, par la première instance 
de réflexion, c’est-à-dire de comparaison et de jugement rendue pos-
sible par la mémoire, les différents besoins de tout individu. Or, le tou-
cher permettant à l’individu de prendre connaissance de son corps et le 

8	 François Dagognet (2004) Jean-Luc Guichet (2004, 2006, 2012) ont par-
faitement souligné l’importance du toucher et la distinction entre l’homme 
et l’animal concernant ce sens particulier pour Condillac. Les quelques 
pages auxquelles nous avons renvoyé précédemment en sont l’illustration.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—218—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

projetant vers l’extériorité, dont la résonnance sur l’organisation cor-
porelle développe les besoins, une plus grande perfection de ce sens en-
gendre de plus nombreux besoins et donc de plus nombreuses connais-
sances. Nous abordons ici l’une des deux caractéristiques du propre de 
l’homme, à savoir la curiosité. Si le toucher le plus rudimentaire permet 
l’éveil du moi, sa répartition et la connaissance de l’extériorité à travers 
la réflexion succédant aux premiers mouvements machinaux, un tou-
cher plus développé permet une meilleure connaissance du corps et une 
meilleure appréhension de l’extériorité, dans laquelle la connaissance 
du corps joue un rôle fondamental. Ainsi, la statue du Traité des sen-
sations découvrant son corps à travers les mouvements machinaux de 
ses mains juge plus justement de l’influence des objets extérieurs non 
seulement parce qu’elle peut comprendre l’influence de ces derniers sur 
les différentes parties de son corps, mais également parce qu’elle peut 
mieux les appréhender, toujours grâce à la supériorité de son organe 
du toucher. Etant poussée au mouvement lors des premiers stades de 
l’ontogénie, elle peut également comprendre comment se substituer à 
la douleur et poursuivre le plaisir. Contrairement à l’animal qui, lui 
aussi, entreprend ces premiers mouvements volontaires suivant ses 
besoins dans les premiers stades de son ontogénie, la statue du Traité 
des sensations développe une curiosité pour elle-même et pour l’exté-
riorité, ses mains lui permettant une meilleure compréhension de soi, 
une plus complète jouissance. La curiosité devient alors exponentielle, 
à travers la création de nouveaux besoins issus de l’expérience sensitive 
de la statue, marquant une distinction claire entre l’action animale et 
l’action humaine.

La vie animale est dépourvue de curiosité. Le défaut de l’organe 
tactile animal limitant la connaissance du corps et de l’extériorité, l’ac-
tion animale est cantonnée à la satisfaction des besoins de subsistance 
(Dagognet, François (2004), pp. 141-142; Guichet, Jean-Luc (2006) 
pp. 88-89; (2012), p. 59). Cela ne signifie en aucun cas, comme nous 
l’avons déjà montré, que l’animalité est machinale. Toute action ani-
male est le fruit d’une réflexion préalable devenue habituelle. De même, 
l’humanité n’est en aucun cas dépourvue d’action habituelle et parti-
cipe également à la vie animale, non seulement y est-elle réduite dans 
les premiers stades de son ontogénie, ainsi que dans ceux de la proto-
phylogénie sur laquelle nous reviendrons, mais également en fait-elle 
preuve dans ses individus les plus accomplis, les plus raisonnables:

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—219—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

Ainsi il y a en quelque sort deux moi dans chaque homme  : 
le moi d’habitude et le moi de réflexion. C’est le premier qui 
touche, qui voit ; c’est lui qui dirige toutes les facultés animales. 
Son objet est de conduire le corps, de le garantir de tout accident, 
et de veiller continuellement à sa conservation.

Le second, lui abandonnant tous ces détails, se porte à d’autres 
objets. Il s’occupe du soin d’ajouter à notre bonheur. Ses suc-
cès multiplient ses desirs, ses méprises les renouvellent avec plus 
de force: les obstacles sont autant d’aiguillons: la curiosité le 
meut sans cesse: l’industrie fait son caractère. Celui-là est tenu 
en action par les objets dont les impressions reproduisent dans 
l’ame les idées, les besoins et  les desirs qui déterminent dans 
le corps les mouvemens correspondans, nécessaires à la conser-
vation de l’animal. Celui-ci est excité par toutes les choses qui, 
en nous donnant de la curiosité, nous portent à multiplier nos 
besoins (Condillac, Etienne Bonnot de (1984), pp. 376-377).

Le moi d’habitude correspond à l’instinct, tandis que le moi de ré-
flexion correspond à la raison. Si l’instinct est également issu de la 
réflexion, la raison se distingue de par le fait qu’elle n’est pas recon-
duite à l’habitude, qu’elle ne devient pas automatique, machinale. Au 
contraire de l’animal, l’homme n’est pas déterminé par l’extériorité. 
Tout comme l’animal s’est émancipé du mouvement machinal, de la 
plus pure résonnance de la nature, afin de déterminer son comporte-
ment face à l’extériorité, comportement, en devenant habituel, étant 
déterminé par cette dernière, l’homme s’émancipe de son moi habi-
tuel, ou plutôt développe en parallèle un moi de réflexion à partir 
de la connaissance de l’extériorité découverte à travers la recherche 
des plaisirs et la fuite des peines. Ainsi, la curiosité, multipliant les 
désirs et les expériences de l’homme, pousse à la délibération9, au 
développement d’une véritable économie des plaisirs et des peines, 
marquant l’acquisition du libre arbitre. L’extériorité ne détermine pas 
le comportement humain, bien que l’homme reste à tout point de 
vue dépendant de l’extériorité. En définitive, l’homme développe une 

9	 La délibération est issue, selon Condillac, du repentir. Les mouvements 
volontaires amenés par la curiosité amènent nécessairement la statue 
du Traité des sensations à se retrouver dans des situations désagréables. 
Cette dernière peut dès lors se rendre compte qu’elle est responsable de 
ces choix malencontreux, ce qui la pousse à délibérer, à contrôler ses 
désirs et ses passions et donc à être libre.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—220—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

indépendance face à l’extériorité, à partir de l’extériorité, lui permet-
tant non pas de se passer de cette dernière mais d’agir librement face 
à elle (Dagognet, François (2004), pp. 143-146). 

La plus pure résonnance de la nature agit, à long terme, bien dis-
tinctement sur l’homme et sur l’animal. Celui-ci n’obtient, faute d’un 
organe sensitif assez développé, qu’un détachement temporaire face à 
l’extériorité, cette dernière finissant par déterminer son comportement 
dans une résonnance de la nature la plus pure retrouvée, tandis que 
celui-là peut, grâce à ses mains, faire preuve d’une curiosité pour son 
corps et pour l’extériorité le conduisant à subjuguer la détermination 
de son comportement par l’extériorité. Ainsi, si l’animal acquiert bel et 
bien des connaissances pratiques par réflexion, seul l’homme acquiert 
des connaissances théoriques. La distinction entre connaissances pra-
tiques et théoriques a trait à la seconde caractéristique du propre de 
l’homme, à savoir sa propension à l’imitation. La limitation de l’ani-
malité est la cause de l’individualisme animal qui perpétue alors cette 
dernière. En effet, dépourvu de curiosité, l’animal a des besoins très 
restreints, facilement accessibles. S’il y a bel et bien un apprentissage 
des habitudes par les animaux, ce dernier est individuel, ne nécessitant 
en aucun cas l’imitation10. En d’autres termes, les connaissances pra-
tiques, de par leur universalité de principe, ont trait à une ontogénie 
individuelle, à un rapport entre l’animal seul et l’extériorité. La sta-
tue du Traité des sensations illustre également cette situation. Bien que 
développant la curiosité et un libre arbitre la distinguant de l’anima-
lité, ses connaissances sont limitées à la pratique. La fiction rationnelle 
qu’est la statue représente l’ontogénie paradigmatique de l’homme, 
rendue possible par l’unité de principe de son développement, à savoir 
la résonnance de la nature, l’influence de l’extériorité sur l’intériorité 
à travers les plaisirs et les peines construisant les besoins. Toutefois, la 
curiosité, qui distingue la statue, dès les connaissances pratiques, d’une 
vie purement animale, prépare également cette dernière aux connais-
sances théoriques. Par son intérêt pour soi-même et pour l’extériorité, 
elle développe non seulement de plus nombreuses idées, de plus nom-
breuses abstractions la préparant aux connaissances théoriques, mais 
également de plus nombreux besoins lui étant propres et dont la mul-
tiplicité peut nécessiter de l’aide afin de les accomplir.

10	 Condillac prend ici le contre-pied de Buffon en affirmant que seul 
l’homme imite (Dagognet, François (2004), pp. 93-94).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—221—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

Si la statue du Traité des sensations est une fiction rationnelle 
qui suppose l’isolement d’un être humain minimal, la motivation 
de la société humaine apparaît en filigrane. La question de l’origine 
de la société doit être rapprochée, dans le cadre de la philosophie 
condillacienne, de celle de l’origine du langage (Robins, R.H. (1982); 
Bertrand, Aliénor (2002)). Afin de résoudre cette question, Condillac 
utilise également une fiction rationnelle. Il suppose l’existence de 
deux enfants isolés dans un désert. Alors qu’ils vivent séparément, ces 
enfants se développent à l’instar de la statue du Traité des sensations 
et sont, dans un premier temps, bornés à des connaissances pratiques, 
à une vie purement animale, bien que la curiosité ne puisse man-
quer de déjà les distinguer de l’animalité. Rassemblant ces enfants, 
Condillac leur attribue la capacité de former un premier langage, et 
plus précisément un premier langage d’action11 dont les éléments sont 
des signes naturels12, c’est-à-dire des cris et des gestes provoqués par 
les sentiments issus de l’influence de l’extériorité, nouvelle instance de 
résonnance de la nature:

Quand ils vécurent ensemble, ils eurent occasion de donner plus 
d’exercice à ces premières opérations; parce que leur commerce 
réciproque leur fit attacher aux cris de chaque passion les per-
ceptions dont ils étoient les signes naturels. Ils les accompa-
gnoient ordinairement de quelque mouvement, de quelque geste 
ou de quelque action, dont l’expression étoit encore plus sen-
sible. Par exemple, celui qui souffroit, parcqu’il étoit privé d’un 
objet que ses besoins lui rendoient nécessaires, ne s’en tenoit pas 
à pousser des cris : il faisoit des efforts pour l’obtenir; il agitoit 
sa tête, ses bras et toutes les parties de son corps. L’autre, ému à 
ce spectacle, fixoit les yeux sur le même objet; et, sentant passer 
dans son ame des sentiments dont il n’étoit pas encore capable 
de se rendre raison, il souffroit de voir souffrir ce misérable. Dès 
ce moment, il se sent intéressé à le soulager; et il obéit à cette 
impression, autant qu’il est en son pouvoir. Ainsi, par le seul 

11	 Nous avons traité ailleurs la question du langage d’action (Robert, Tho-
mas (2012)).

12	 Les signes naturels et donc le premier langage d’action ne nécessitent pas, 
pour leur développement, une interaction. Ils peuvent être, aussi bien dans 
leur production que dans leur compréhension, acquis individuellement. 
Le premier langage d’action des deux enfants de l’Essai sur l’origine des 
connaissances humaines est donc une extension des signes naturels, du 
langage d’action individuel, à autrui.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—222—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

instinct, ces hommes se demandoient et se prêtoient des secours. 
Je dis par le seul instinct, car la réflexion n’y pouvoit encore 
avoir part. L’un ne disoit pas: il faut m’agiter de telle manière, 
pour lui faire connoître ce qui m’est nécessaire et pour l’engager 
à me secourir; ni l’autre: je vois à ses mouvements qu’il veut 
telle chose, je vais lui en donner la jouissance: mais tous deux 
agissoient en conséquence du besoin qui les pressoit davantage 
(Condillac, Etienne Bonnot de (2002), pp. 100-101).

Le premier langage d’action est particulièrement intéressant pour 
notre perspective. Premièrement, il illustre une nouvelle fois la défini-
tion condillacienne de l’instinct. En effet, si la production des signes 
naturels peut être reconduite à la plus pure résonnance de la nature 
et donc au mouvement machinal, sa compréhension nécessite un ap-
prentissage et donc une instance de réflexion avant de devenir habi-
tuelle. Il est nécessaire à l’individu étant confronté à des signes natu-
rels d’avoir lui-même, afin de les comprendre, déjà produit ces signes 
et de comparer les signes perçus à ces derniers (Dagognet, François 
(2004), pp. 116-120). Deuxièmement, il permet d’établir une hié-
rarchie au sein même de l’animalité. Si nous avons affirmé que l’imi-
tation est la seconde caractéristique du propre de l’homme et que 
la vie animale est individuelle, il convient de nuancer cette dernière 
affirmation13. Dans le Traité des animaux, Condillac accorde la vie en 
société et le premier langage d’action à certaines espèces. Il est indé-
niable que les animaux vivant en société et communiquant, si l’on ne 
peut leur accorder une faculté imitative accomplie, ne sont pas rivés à 
l’individualité. Les animaux communiquant le plus sont les animaux 
ayant les besoins les plus développés et s’approchant donc le plus des 
deux caractéristiques du propre de l’homme, à savoir la curiosité et 
l’imitation, ce qui établit une hiérarchie au sein même de l’anima-
lité, hiérarchie nécessairement basée sur l’organisation et donc sur 
la plus ou moins grande perfection de l’organe du toucher. Ainsi, 
les animaux les plus proches de l’organisation humaine apparaissent 
nécessairement comme les plus évolués, la possibilité de leur faire 
comprendre, dans une certaine mesure, le langage humain en étant la 
preuve la plus prégnante. Troisièmement, le premier langage d’action, 
à l’instar de la curiosité, permet le développement de l’humanité à 

13	 Comme le relève François Dagognet, Condillac ne se renie pas mais «il 
change les accents» (Dagognet, François (2004), p.79).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—223—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

partir de l’extériorité. Les signes naturels sont, nous l’avons noté, 
une instance de résonnance de la nature. Cette dernière ayant permis 
le développement de la curiosité et des connaissances pratiques les 
plus élevées, c’est-à-dire celles présentant le plus d’idées abstraites, 
elle permet également le développement de l’imitation par l’accès au 
second langage d’action, étape nécessaire au développement des véri-
tables signes d’institution, permettant l’acquisition des connaissances 
théoriques, dont la parole humaine est l’aboutissement. 

Le second langage d’action est la version volontaire du premier 
langage d’action. Les signes naturels ne sont plus provoqués par les 
circonstances, mais par un acte volontaire de l’individu les produisant:

Cependant les mêmes circonstances ne purent se répéter souvent, 
qu’ils ne s’accoutumassent enfin à attacher aux cris des passions, 
et aux différentes actions du corps, des perceptions qui y étoient 
exprimées d’une manière si sensible. Plus ils se familiarisèrent 
avec ces signes, plus ils furent en état de se les rappeler à leur gré. 
Leur mémoire commença à avoir quelque exercice; ils purent 
disposer eux-mêmes de leur imagination, et ils parvinrent insen-
siblement à faire avec réflexion ce qu’ils n’avoient fait que par 
instinct. D’abord tous deux se firent une habitude de connoître, 
à ces signes, les sentimens que l’autre éprouvoit dans le moment; 
ensuite ils s’en servirent pour se communiquer les sentiments 
qu’ils avoient éprouvés  (Condillac, Etienne Bonnot de (2002), 
p. 101).

L’accès au second langage d’action est une instance de détachement 
face à l’extériorité. Les signes naturels sont maîtrisés, leur rappel, à 
travers mémoire et imagination14, est volontaire. Une première ins-
tance d’utilisation de signes à dessein surgit alors avec le second 
langage d’action. Le Traité des animaux, bien qu’un chapitre soit 
consacré au langage animal, ne propose pas une discussion précise 
de l’accès aux deux langages d’action par l’animalité. Si le premier 
langage d’action est indéniablement compris dans l’attribution 
d’une communication à l’animalité par Condillac, il est difficile de 

14	 La distinction entre mémoire et imagination est difficile à établir à la 
lecture de l’ensemble de l’œuvre condillacienne. Dans l’Essai sur l’origine 
des connaissances humaines, l’imagination semble être le simple rappel 
des sensations tandis que la mémoire est le rappel des signes. Dans notre 
perspective, seul le fait qu’imagination et mémoire sont maîtrisés est réel-
lement important.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—224—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

déterminer si l’usage volontaire de signes naturels est accordé aux 
animaux par l’abbé français. La hiérarchie de l’animalité déjà évo-
quée nous permet de considérer comme possible l’accès à un second 
langage d’action pour les espèces les plus évoluées, ayant le plus 
de besoins et dont l’organisation est, nécessairement, la plus proche 
de celle de l’homme. L’animal joue son rôle de contre-modèle dans 
son impossibilité d’accès au véritable langage d’institution, pourtant 
issu du second langage d’action, c’est-à-dire de la maîtrise des signes 
naturels. Tout comme la plus pure résonnance de la nature, à travers 
les mouvements machinaux, a permis à la statue de se connaître 
soi-même et de connaître l’extériorité par la réflexion, c’est-à-dire 
par la comparaison et le jugement rendus possibles par la mémoire 
et constituant une instance d’analyse, c’est-à-dire de décomposition 
et de composition d’idées, la résonnance de la nature à travers les 
signes naturels permet et motive, graduellement, l’acquisition d’une 
analyse plus aboutie débouchant sur le développement des signes 
d’institution:

[Les hommes] ont besoin de se donner des secours. Donc cha-
cun d’eux a besoin de se faire entendre, et par conséquent de 
s’entendre lui-même.

D’abord ils obéissent à la nature; et sans projet, comme nous 
venons de le remarquer, ils disent à la fois  tout ce qu’ils sentent, 
parce qu’il est naturel à leur action de le dire ainsi. Cependant 
celui qui écoute des yeux n’entendra pas, s’il ne décompose pas 
cette action, pour en observer l’un après l’autre les mouvements. 
Mais il lui est naturel de la décomposer, et par conséquent il la 
décompose avant d’en avoir formé le projet. Car, s’il en voit à 
la fois tous les mouvements, il ne regarde au premier coup d’œil 
que ceux qui le frappent davantage; au second, il en regarde 
d’autres ; au troisième, d’autres encore. Il les observe donc suc-
cessivement, et l’analise en est faite. 

Chacun de ces hommes remarquera donc tôt ou tard qu’il n’en-
tend jamais mieux les autres que lorsqu’il a décomposé leur ac-
tion ; et par conséquent il pourra remarquer qu’il a besoin, pour 
se faire entendre, de décomposer la sienne. Alors il se fera peu 
à peu l’habitude de répéter, l’un après l’autre, les mouvements 
que la nature lui fait faire à la fois, et le langage d’action devien-
dra naturellement pour lui une méthode analitique (Condillac, 
Etienne Bonnot de (1970), p. 404).

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—225—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

La compréhension d’autrui, dans le cadre du premier langage d’action, 
développe la faculté d’analyse et motive la production du second 
langage d’action. La méthode analytique ainsi acquise constitue la 
condition sine qua non de la possibilité des connaissances théoriques. 
La réflexion peut dès lors s’appuyer sur des signes d’institution 
permettant de multiplier les idées abstraites. Là où la curiosité avait 
poussé l’analyse pratique à son paroxysme, la possibilité de créer des 
signes ouvre le champ de la théorie à l’humanité. L’imitation en tant 
que propre de l’homme est constatable dans ce contexte communicatif. 
Le développement de la parole15, à partir de la méthode analytique 
du second langage d’action, permet le développement de la culture 
humaine. L’imitation en tant que propre de l’homme doit être comprise 
en tant que principe d’apprentissage de la culture, la vie animale 
concernant la subsistance restant instinctive. Dès lors, la distinction 
entre animalité et humanité se creuse, et l’animal apparaît clairement 
dans son rôle de contre-modèle. Deux exemples paradigmatiques 
sont développés par Condillac dans le Traité des animaux, à savoir 
l’impossibilité d’accès pour l’animal à la connaissance de Dieu ainsi 
qu’à la morale (Dagognet, François (2004), pp. 132-140). Grâce à 
la possibilité d’acquérir des connaissances théoriques, l’homme peut 
s’élever vers la connaissance de Dieu et découvrir les lois morales 
naturelles. En définitive, curiosité et imitation permettent à l’homme 
de se définir en tant qu’être non seulement raisonnable, mais surtout 
moral, tandis que l’animal, dépourvu de curiosité et d’imitation, ne 
peut qu’être une créature instinctive et amorale. 

3.2. Animalité et humanité : une distinction essentielle

Qu’il soit considéré en tant que modèle ou contre-modèle, l’animal 
ne semble être distinct de l’homme que quantitativement. En effet, 
l’unité de principe du développement des êtres sensibles, animés, 
particulièrement prégnante dans les premiers stades de l’ontogénie, 
constitue, à première vue, un argument en faveur d’une continuité entre 
animalité et humanité. Cette affirmation est d’autant plus renforcée 
par l’explication de la limitation de l’animal par défaut de curiosité 
ayant sa source dans une simple distinction anatomique quantitative. 

15	 Condillac soutient une théorie onomatopéico-interjectionnelle de l’ori-
gine de la parole permettant de rendre compte des premières conventions.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—226—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

Le défaut d’imitation animale constitue, à ce titre, un tournant dans 
l’argumentation condillacienne. Si l’impossibilité d’accès à la curiosité 
peut parfaitement expliquer le défaut d’imitation de l’animal, les 
conséquences de ce dernier créent, dans la phénoménalité, un fossé 
entre animalité et humanité. C’est à partir de ce hiatus phénoménal 
provoqué par une distinction anatomique quantitative que Condillac 
argumente en faveur d’un saltus, d’une distinction essentielle, au 
niveau spirituel, entre animalité et humanité :

Mais si les bêtes pensent, si elles se font connoître quelques-uns 
de leurs sentimens, enfin, s’il y en a qui entendent quelque peu 
notre langage, en quoi donc diffèrent-elles de l’homme? N’est-ce 
que du plus au moins?

Je réponds que, dans l’impuissance où nous sommes de connoître 
la nature des êtres, nous ne pouvons juger d’eux que par leurs 
opérations. C’est pourquoi nous voudrions vainement trouver le 
moyen de marquer à chacun ses limites : nous ne verrons jamais 
entre eux que du plus ou du moins. C’est ainsi que l’homme 
nous paroît différer de l’ange, et l’ange de Dieu même, mais de 
l’ange à Dieu la distance est infinie, tandis que de l’homme à 
l’ange elle est très considérable, et sans doute plus grande encore 
de l’homme à la bête. 

Cependant, pour marquer ces différences, nous n’avons que des 
idées vagues et des expressions figurées, plus, moins, distance. 
Aussi je n’entreprends pas d’expliquer ces choses. Je ne fais pas 
un systême de la nature des êtres, parce que je ne la connois pas ; 
j’en fais une de leurs opérations, parce que je crois les connoître. 
Or ce n’est pas dans le principe qui les constitue chacun ce qu’ils 
sont, c’est seulement dans leurs opérations, qu’ils paroissent ne 
différer que du plus au moins; et de cela seul il faut conclure 
qu’ils diffèrent par leur essence. Celui qui a le moins n’a pas sans 
doute dans sa nature de quoi avoir le plus. La bête n’a pas dans 
sa nature de quoi devenir l’homme, comme l’ange n’a pas dans 
sa nature de quoi devenir Dieu (Condillac, Etienne Bonnot de 
(1984), pp. 373-374).

Comme nous l’avons déjà souligné, l’essence, la nature de l’animal 
et de l’homme sont inaccessibles d’après Condillac. Conformément 
à cette affirmation, l’abbé français n’étudie l’animalité et l’humanité 
que du point de vue de leurs opérations, réduisant le champ de sa 
théorie à la phénoménalité. A ce titre, seule une distinction de degré 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—227—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

apparaît entre l’animal et l’homme, comme nous l’avons déjà suggéré. 
Toutefois, s’écartant de l’interdit qu’il s’est lui-même posé, Condillac 
extrapole, à partir de la phénoménalité, à partir de la distinction ana-
tomique quantitative, et conclut à une distinction d’essence, spiri-
tuelle, conformément aux enseignements de la foi, entre animalité et 
humanité. Si la nature de l’homme ou de l’animal n’est pas réellement 
connue à partir de la phénoménalité, leur distinction essentielle est 
indéniable. Cette distinction est thématisée par l’attribution d’une 
âme mortelle aux animaux, correspondant à leur amoralité phéno-
ménale, et d’une âme immortelle aux hommes, seuls êtres sensibles 
mortels moraux (Dagognet, François (2004), pp. 110, 139-140 ; Gui-
chet, Jean-Luc (2006), p. 93 ; (2012), pp. 59-60).

4. Une phylogénie inachevée

L’évolutionnisme de Condillac est particulièrement développé au 
niveau de l’ontogénie, qu’elle soit animale ou humaine. Nous avons 
reconnu la légitimité évolutionniste des considérations purement 
ontogéniques. Toutefois, tout évolutionnisme, s’il doit être distingué 
d’une théorie du développement, anatomique ou psychologique, doit 
présenter une certaine instance de phylogénie. La théorie condilla-
cienne satisfait à cette exigence.	

La phylogénie condillacienne présente deux caractéristiques 
illustrant son inachèvement. D’une part, à l’instar du versant onto-
génique de sa théorie, la phylogénie condillacienne est réduite à des 
considérations psychologiques. D’autre part, seule la phylogénie hu-
maine est considérée par Condillac, dans une acception purement 
intraspécifique. La distinction essentielle entre animalité et humanité 
explique non seulement la limitation intraspécifique de la phylogénie 
humaine mais également l’impossibilité d’établir une phylogénie ani-
male. En effet, il est tout à fait impensable d’établir une continuité 
entre deux espèces essentiellement distinctes. La phylogénie intraspé-
cifique humaine réduite à la psychologie concerne dès lors la culture. 
Ainsi, les différentes fictions rationnelles illustrent ce que l’on peut 
considérer comme le versant phylogénique de la théorie condilla-
cienne. La statue du Traité des sensations représente l’humain mini-
mal, primitif, limité aux connaissances pratiques desquelles surgira la 
culture dont les prémisses, telles que la moralité, la connaissance de 
Dieu ou l’esthétisme, sont déjà constatables et permettent d’établir 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—228—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

une continuité certaine, tandis que les enfants de l’Essai sur l’origine 
des connaissances humaines représentent l’humanité en transition, 
à l’aube de la culture. Une telle acception de la phylogénie, dans le 
cadre d’une animalité incapable de culture, explique la limitation de 
ce versant de l’évolutionnisme condillacien à l’humanité. En défini-
tive, si les animaux, au niveau individuel, peuvent prétendre, à l’ins-
tar des hommes, à une évolution, à une histoire personnelle, seule 
l’humanité possède une histoire collective, répétée dans l’ontogénie 
individuelle, marquant l’évolution de l’espèce.

5. Conclusion

La théorie de Condillac constitue une perspective intéressante 
pour l’histoire de l’évolutionnisme. En effet, si la problématique de 
l’évolution en tant que telle, qu’elle soit anatomique ou psychologique, 
n’est pas clairement thématisée par l’abbé français, les considérations 
sur l’ontogénie animale et humaine ainsi que sur la phylogénie 
humaine font de Condillac un précurseur de l’évolutionnisme se 
développant le siècle suivant.

La résonnance de la nature, en tant que principe unificateur du 
développement est particulièrement importante. En effet, ce principe 
permet d’expliquer à lui seul la limitation de la phylogénie et donc de 
tout l’évolutionnisme de Condillac. Ainsi, malgré l’éveil du moi, sa 
répartition dans le corps, la connaissance de l’extériorité, l’apprentis-
sage du mouvement et du comportement en général, nécessitant une 
première instance de réflexion, à partir de la plus pure résonnance 
de la nature, c’est-à-dire du mouvement machinal, l’animalité n’ob-
tient pas l’émancipation face à l’extériorité caractéristique de l’action 
humaine. L’argumentation condillacienne peut reconnaître une telle 
distinction, au niveau de la phénoménalité, par une simple différence 
de degré dans l’organe du toucher, permettant à l’humanité de déve-
lopper ses caractéristiques propres, à savoir la curiosité et l’imitation. 
En d’autres termes, si la résonnance de la nature permet de poser 
l’animal comme modèle dans les premiers stades de l’ontogénie, elle 
est aussi à la source de son caractère de contre-modèle, l’organisation 
corporelle de l’animal limitant ce dernier et le distinguant, quantita-
tivement, de l’humanité. Or, c’est précisément parce qu’il y a distinc-
tion quantitative au niveau phénoménal que Condillac extrapole et 
pose une distinction essentielle, spirituelle, entre humanité et anima-

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—229—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

lité. Les conséquences sur son évolutionnisme sont particulièrement 
prégnantes. En effet, en distinguant essentiellement l’homme de l’ani-
mal, la continuité interspécifique est nécessairement rompue. Toute 
phylogénie ne peut plus donc qu’être intraspécifique. Seule l’huma-
nité est dotée d’une histoire, d’une évolution.

En définitive, l’évolutionnisme condillacien est un proto-évolu-
tionnisme. Deux raisons principales permettent de le qualifier comme 
tel. Premièrement, l’évolutionnisme condillacien n’est pas thématisé 
en tant que tel. Deuxièmement, il préfigure les débats du XIXe siècle 
autour de l’évolution. Les partisans de cette dernière peuvent trouver 
dans la théorie condillacienne le principe de différence quantitative 
entre animalité et humanité pouvant tout autant conduire au trans-
formisme saltatif que graduel, tandis que ses opposants peuvent se 
baser sur l’argument de la distinction essentielle. En d’autres termes, 
la théorie condillacienne thématise les difficultés auxquelles les philo-
sophes et naturalistes du siècle suivant auront à faire face. 

Bibliographie

Aarsleff, Hans (1982), From Locke to Saussure. Essays on the Study of 
Language and Intellectual History, London, The Athlone Press.

Aarsleff, Hans (2002), «Condillac a-t-il trop donné aux signes? (Con-
dillac et Wittgenstein)», Condillac, l’origine du langage, Ber-
trand, Aliènor, Paris, Presses Universitaires de France.

Andreson, Julie (1982), «Langage naturel et artifice linguistique», Condil-
lac et les problèmes du langage, Sgard, Jean, Genève-Paris, Slatkine.

Auroux, Sylvain (1979), La sémiotique des encyclopédistes. Essai 
d’épistémologie historique des sciences du langage, Paris, Payot.

Auroux, Sylvain (1982), «Empirisme et théorie linguistique chez 
Condillac», Condillac et les problèmes du langage, Sgard, Jean, 
Genève-Paris, Slatkine.

Auroux, Sylvain (1992), Histoire des idées linguistiques, tome 2, Liège, 
Mardaga.

Bertrand, Aliènor (2002), Condillac, l’origine du langage, Paris, Pres-
ses Universitaires de France. 

Bertrand, Aliènor (2002), «L’origine du langage entre nature et logi-
que», Condillac, l’origine du langage, Bertrand, Aliènor, Paris, 
Presses Universitaires de France.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—230—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011) Thomas Robert

Bertrand, Aliènor (2002), «Le langage naturel, condition logique de 
l’institution des langues», Condillac, l’origine du langage, Ber-
trand, Aliènor, Paris, Presses Universitaires de France.

Charrak, André (2003), Empirisme et métaphysique. L’  «Essai sur 
l’origine des connaissances humaines» de Condillac, Paris, Vrin.

Condillac, Etienne Bonnot de (2002), Essai sur l’origine des connais-
sances humaines, Paris, Vrin.

Condillac, Etienne Bonnot de (1984), Traité des sensations; Traité des 
animaux, Paris, Fayard.

Condillac, Etienne Bonnot de, Grammaire, in: Œuvres complètes de 
Condillac, tome 6, Paris, Lecointe et Durey.

Dagognet, François (2004), L’animal selon Condillac, Paris, Vrin. 

Derrida, Jacques (1967), De la grammatologie, Paris, Les Editions de 
Minuit.

Derrida, Jacques (1973), L’Archéologie du frivole, Paris, Denoël-
Gonthier.

Guichet, Jean-Luc (2004), Traité des animaux, Paris, Ellipses.

Guichet, Jean-Luc (2006), Rousseau, l’animal et l’homme, Paris, Cerf.

Guichet, Jean-Luc (2012), Problématiques animales, Paris, Presses 
Universitaires de France. 

Heidsieck, François (1982), «Analyse du discours et métaphysique 
de l’âme», Condillac et les problèmes du langage, Sgard, Jean, 
Genève-Paris, Slatkine.

Ricken, Ulrich (1982), «Linguistique et anthropologie chez Condil-
lac», Condillac et les problèmes du langage, Sgard, Jean, Genève-
Paris, Slatkine.

Rieu, Alain-Marc (1982), «Le complexe nature-science-langage chez 
Condillac», Condillac et les problèmes du langage, Sgard, Jean, 
Genève-Paris, Slatkine.

Robert, Thomas (2012), «Les deux langages d’action condillaciens  : 
corps, langage, connaissances», Rivista Italiana di Filosofia del 
Linguaggio, Scorolli, Claudia, n°5. 

Robins, R.H. (1982), «Condillac et l’origine du langage», Condillac 
et les problèmes du langage, Sgard, Jean, Genève-Paris, Slatkine.

Rousseau, Nicolas (1986), Connaissance et langage chez Condillac, 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205


—231—

Methodus Nº 6, vol. 2 (2011)L’évolutionnisme condillacien et...

Genève, Droz. 

Sgard, Jean (1982), Condillac et les problèmes du langage, Genève-
Paris, Slatkine.

Swiggers, Pierre (1982), «La sémiotique de Condillac ou la pensée 
dans la pensée», Condillac et les problèmes du langage, Sgard, 
Jean, Genève-Paris, Slatkine.

Takesada, T. (1982), «Imagination et langage dans l’Essai sur l’origine 
des connaissances humaines de Condillac», Condillac et les pro-
blèmes du langage, Sgard, Jean, Genève-Paris, Slatkine.

Tiercelin, Claudine (1982), «Dans quelle mesure le langage peut-il être 
naturel? (Condillac, Reid)», Condillac, l’origine du langage, Ber-
trand, Aliènor, Paris, Presses Universitaires de France.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 17:40:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.2-205

