Mensch, Held, Gott

,Fluid identities‘ in hinduistischen Traditionen

Karin Steiner

Die indischen Traditionen im Allgemeinen und die hinduistischen Traditionen im
Besonderen bieten vielfiltiges Quellenmaterial zur Frage der Verflechtung von Re-
ligiovsem und Heroischem. Auch die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit
dem Konzept von Heldentum in der indischen Kultur sowie ,Helden®, ,Gott-
Heroen® und anderen im Hinduismus hat eine lange Geschichte.! Im Folgenden
werde ich Quellen und Befunde aus verschiedenen Epochen der hinduistischen
Kultur- und Religionsgeschichte von der Frithzeit (etwa 1200 v. Chr.) bis zur Ge-
genwart vorstellen,2 die filir einen interkulturellen Vergleich besonders geeignet
scheinen. Alle Beispiele veranschaulichen, dass die Sphiren des Heroischen, Gott-
lichen und Menschlichen miteinander verwoben sind, dass Mensch und Gott sich
nicht als in sich geschlossene, unwandelbare Entititen/Individuen gegeniiber-
stehen, sondern dass ihre Daseinsformen flexibel oder fluide gestaltet sind. Dies
spiegelt sich auch in bestimmten rituellen beziehungsweise performativen Prakti-
ken wider. Man kann im indischen sowie hinduistischen Kulturkreis nicht, wie
zum Beispiel im germanischen, klar unterscheiden zwischen auf uranfingliche,
vorzeitliche oder fundamentale Gegebenheiten und Gotter bezogenem ,Mythos*
einerseits und ,Heldendichtung® mit rein menschlichen Protagonisten andererseits.
Beide Bereiche verschmelzen beispielsweise in der duflerst vielfiltigen und um-
fangreichen epischen Literatur, die auch miindliche Epen einschliefit. Ich lasse

1 Insbesondere im Zusammenhang mit der religionshistorischen Entwicklung von Gottes-

gestalten oder deren Kulten wurde das Erklirungsmuster der Vergottlichung® historischer,
menschlicher Helden herangezogen, so zum Beispiel in der Frage der Entwicklung des
Krsna-Kultes: J. Brockington, The Sanskrit Epics (Handbook of Oriental Studies; 12), Lei-
den [u.a.] 1998, S. 256-267; A. Malinar, Krsna, in: K. A. Jacobsen [et al.] (Hrsg.), Brill’s En-
cyclopaedia of Hinduism, Bd. 1: Regions, Pilgrimage, Deities, Leiden [u.a.] 2009, S. 1-12,
hier S. 1. Bezogen auf die Entstehung ,kleinerer® Gottheiten S. Blackburn, Death and Dei-
fication: Folk Cults in Hinduism, in: History of Religions 24, 1985, S. 255-274; R. Thapar,
Death and the Hero, in: S. C. Humpbhreys [et al.] (Hrsg.), Mortality and Immortality: The
Anthropology of Death, New York 1981. Ein Sammelband widmet sich dem Konzept des
Helden in der indischen Kultur: H. Briickner [et al.] (Hrsg.), The Concept of Hero in In-
dian Culture, New Delhi 2007.

Die Betrachtung des ,Helden‘ beziehungsweise des Protagonisten literarischer Werke, wel-
che die Klassische indische Dramen- und Literaturtheorie sowie Asthetik beriicksichtigen
miisste, die ihrerseits enge Verflechtungen mit dem Bereich des Religidsen aufweisen, wiir-
de den Rahmen dieses Artikels sprengen. Die Bezeichnung des Protagonisten in der klassi-
schen Literaturtheorie lautet #ayaka, anders als die fiir ,Held* (vira; s.u.). Nach der klassi-
schen indischen Lehre weist jegliches Kunstwerk, sei es sprachlicher, musikalischer oder
anderer Art, eine oder mehrere der standardisierten poetisch-dsthetischen ,Stimmungen’
(rasa) auf, zu denen auch das Heroische (vira) gehort.

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 KARIN STEINER

mich von zwei Fragen leiten: (1) Was macht den ,Helden® aus? Gibt es bestimmte
Eigenschaften oder biografische Gemeinsamkeiten, die diesem eigen sind, die ihn
als solchen qualifizieren? Hier ergeben sich auffillige Parallelen zu anderen Kul-
turkreisen. (2) Worin genau besteht die Verflechtung von Heroischem und Reli-
giosem, die man in hinduistischen Traditionen als gegeben voraussetzen kann?
Wo ist der Held anzusiedeln auf der Skala zwischen Mensch und Gott? Es wird
deutlich werden, dass letztere Frage mit der Frage nach dem Konzept von Person
beziehungsweise Personlichkeit und menschlicher Identitit einhergeht.

Zunichst aber mochte ich verdeutlichen, wie ich die Bezeichnung ,hinduistisch’
beziehungsweise ,Hinduismus‘ verwende. ,Hinduismus® als Begriff zu erldutern
oder gar zu definieren gestaltet sich ebenso schwierig wie eine Definition der Be-
griffe des Religiosen und der Religion - jedenfalls wenn man versucht, inhaltliche
Kriterien festzulegen, die fiir alle unter ,Hinduismus‘ subsumierbaren Traditionen
Giiltigkeit beanspruchen. In Anlehnung an die Indologen Heinrich von Stieten-
cron, Axel Michaels und andere verstehe ich ,Hinduismus* als einen Sammelbegriff
fur verschiedene religiose Traditionen mit teilweise erheblich voneinander ab-
weichenden Grundlagen, die aber Berithrungspunkte aufweisen. Diese Tradi-
tionen kann man im Wesentlichen auf zwei Ebenen ansiedeln: (1) Der Sanskrit-
Hinduismus, der in ganz Stidasien verbreitet ist und in dem die Verehrung be-
stimmter Gottheiten praktiziert wird, getragen von einer brahmanischen Priester-
schaft. Ebenso gibt es bestimmte Sanskrit-Texte, die als kanonisch gelten, und ein
Ritualsystem mit liturgischen Texten ebenfalls in Sanskrit. In diesem Zusammen-
hang spricht man in der Forschungsliteratur oft von einer ,,Grolen Tradition®.3
(2) Sogenannte volksreligiose Traditionen, ,kleine Traditionen®, die regional, lokal
oder/und auf bestimmte soziale Gemeinschaften begrenzt sind. Die religidsen
Spezialisten gehoren hiufig nicht-brahmanischen gesellschaftlichen Gruppen an,
obwohl auch brahmanische Ritualspezialisten beteiligt sein konnen. Festrituale, in
denen vielfach regionalsprachliche, auch orale, Texte eine Rolle spielen, stehen im
Zentrum der religiosen Praxis. Wihrend der Rituale verkorpern sich die verehrten
Gottheiten oder anderen ,ibernatiirlichen® Wesen (bezeichnet als Gotter, Geister,
Ahnen, Helden) in bestimmten, als Trance-Medien fungierenden Personen - die
sogenannte Besessenheit.* Die Gottheiten werden teilweise mit Gottern der

3 Das Konzept der ,Groflen® beziehungsweise ,Kleinen Traditionen wurde im Rahmen der

Hinduismusforschung wiederholt aufgegriffen und modifiziert. Es geht auf die Soziologen
R. Redfield / M. Singer, The Cultural Role of Cities, in: Economic Development and Cul-
tural Change 3, 1954, S. 53-73 zuriick.

Es handelt sich, im Gegensatz zur negativ bewerteten Besessenheit durch Dimonen, um
einen positiv konnotierten Zustand, der durch bestimmte rituelle Methoden induziert wird
und eine divinatorische Funktion hat. Zur Bewertung derartiger Rituale durch frithe christ-
liche Missionare in Indien siehe E. Schombucher, ,Heilige Offenbarung und Gesichter von
Gott“: Die Schaffung gottlicher Prisenz im menschlichen Korper, in: K. Steiner (Hrsg.),
Wege zum Heil(igen)? Sakralitit und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen, Wies-
baden 2014, S. 159-186. Zahlreiche ethnologische Untersuchungen widmen sich dem Phi-

nomen.

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 131

sanskritischen Tradition identifiziert beziehungsweise in eine verwandtschaftliche
oder Inkarnationsbeziehung gesetzt.

Beide Ebenen stehen in einer komplexen, synchron wie diachron diagnosti-
zierbaren Wechselwirkung und sind untrennbar verwoben, grenzen sich aber auch
voneinander ab. Meine Beispiele sind aus verschiedenen Epochen der indischen
Literatur- und Religionsgeschichte von den Anfingen bis zur Gegenwart gewihlt
und entstammen beiden der hier benannten Ebenen.

Bereits im ,,Rgveda® (RV), dem iltesten Text des vedischen Kanons (etwa 1200
v. Chr.), begegnen wir dem ersten ,Helden‘: Es handelt sich um Indra, ein Kriegs-
und Siegesgott der Arya-Stimme, die gegen Mitte des zweiten Jahrtausends
v. Chr. auf den sidasiatischen Subkontinent einzuwandern begannen. In 245
Hymnen wird Indra unter anderem fiir verschiedene Heldentaten kosmogonischen
Charakters gerithmt, insbesondere die Totung eines schlangengestaltigen Wesens/
Dimons, das die Wasser und andere lebenspendenden Giiter eingeschlossen hat-
te:> ,Des Indra Heldentaten verkiinde ich jetzt, die er getan hat als die ersten, mit
seiner Keule bewehrt: er erschlug die Schlange — er hat die Wasser aufgebohrt [...]“
(RV 1.32.1).6

Mit Indra werden auch die beiden Worter, die im Sanskrit und anderen indi-
schen Sprachen ,Held* entsprechen, vira” und §ira®, hiufig verbunden:

»Als ob er nicht [ernstlich] zu kimpfen brauchte, in tbler Trunkenheit hatte er [der
Schlangendimon] den groflen Helden [maba-vira; Indra], den michtig bedringenden,
vorwirtsstiirmenden herausgefordert [...].“ (RV 1.32.6)°

5 Etwas detaillierter wird diese Heldentat in dem Hymnus RV 1.32 dargestellt: http://gretil.
sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_veda/1_sam/1_rv/rv_hnOlu.htm, 3. Mai 2017.

RV 1.32.1: ,indrasya nu viryani pra vocam yani cakara prathamani vajri | ahann ahim anv
apas tatarda pra vaksana abhinat parvatanam ||“. Ich zitiere die deutsche Ubersetzung von
P. Thieme: Gedichte aus dem Rig-Veda, hrsg. von P. Thieme, Stuttgart 1964, S.26-29.
M. Witzel / T. Goto, Rig-Veda, das heilige Wissen, erster und zweiter Liederkreis, Frankfurt
am Main / Leipzig 2007, S. 60-62, Gibersetzen ahi- (,Schlange®) grundsitzlich mit ,Drache’,
da in der vergleichenden Mythologieforschung die Heldentat des vedischen Indra mit der
exemplarischen ,Drachent6tung’ parallelisiert wird. Auch andere Heldentaten Indras sind in
die vergleichende Mythologieforschung eingeflossen (vgl. M. Witzel, Slaying the Dragon
Across Eurasia, in: J. Bengtson (Hrsg.), In Hot Pursuit of Language in Prehistory: Essays in
the Four Fields of Anthropology in Honor of Harold Crane Fleming, Amsterdam [u.a.]
2008, S. 263-286; M. Witzel, The Origins of the World’s Mythologies, New York 2011, pas-
sim, besonders S. 148-154; C. Watkins, How to Kill a Dragon: Aspects of Indo-European
Poetics, New York 1995, dem es vor allem um die sprachliche Umsetzung vergleichbarer in-
doeuropiischer Mythen und Rituale geht).

Ved. vira hat etymologische Entsprechungen in zahleichen anderen indogermanischen
Sprachen, zum Beispiel lat. vir (siche M. Mayrhofer, Artikel ,vir“, in: Etymologisches Wor-
terbuch des Altindoarischen, Bd. 2, Lieferung 18, Heidelberg 1995).

Zu den nicht ganz so zahlreichen Entsprechungen von §#ra in anderen indogermanischen
Sprachen siehe M. Mayrhofer, Artikel ,sura®, in: Etymologisches Worterbuch des Altindo-
arischen, Bd. 2, Lieferung 19, Heidelberg 1996.

RV 1.32.6: ,ayoddheva durmada a hi juhve mahaviram tuvibadham rjisam | natarid asya
samrtim vadhanam sam rujanah pipisa indrasatruh ||

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 KARIN STEINER

,[...] Du ersiegtest die Kiihe, du ersiegtest, Held! [§izra], den Prefitrank.“ (RV 1.32.12)10

Indra wird als ,Himmlischer” beziehungsweise als ,,Gott“ (deva) bezeichnet (RV
1.32.12) und ist auch ,,Kénig des Gehenden und Ruhenden® sowie ,Konig tiber
die Linder” (RV 1.32.15). Die Tat wird als ein von duflerster Brutalitit gekenn-
zeichneter Kampf geschildert, aber als ein wesentliches Charakteristikum der
Heldenhaftigkeit Indras, die intrinsisch mit seinem Konigtum verbunden ist, wird
auch wiederholt seine grofiziigige Haltung gegeniiber seinen Verehrern/Anhingern
angesprochen:

Wie ein Stier [...] ergriff der Herr, der freigiebig Spendende!! [Indra] die Wurfkeule, er-
schlug er ihn, den Erstgeborenen der Schlangen.“ (RV 1.32.3)12

»l...] als Indra und die Schlange gekimpft hatten, ist der freigiebig Spendende Sieger
geblieben auch fiir alle Zukunft“. (RV 1.32.13)13

Die Heldentaten oder auch Einzelheiten der Biografie Indras werden im ,Rgveda®
nie chronologisch in allen Details erzihlt. Die Hymnen dienen dazu, Indra gegen-
Uber den Anliegen der Verehrer giinstig zu stimmen und ihn zu Opferritualen ein-
zuladen. Da der Gottheit selbst alle angesprochenen Begebenheiten bekannt sind,
geniigen Anspielungen darauf. Daher und auch aufgrund der sprachlichen Schwie-
rigkeiten ist die Auswertung der Quellen nicht unproblematisch, manche Einzel-
heiten bleiben enigmatisch. Thomas Oberlies!* wies bereits darauf hin, dass die aus
verstreuten Anspielungen im ,Rgveda® rekonstruierbare Biografie Indras®> typische
Elemente eines heldischen Lebenslaufes enthilt. Auch wenn Details der Rekon-
struktion schwierig zu erfassen sind, kann man festhalten, dass die bekannten
heroischen Topoi im Falle Indras und weiterer indischer ,Helden", (aber auch
Gotter, ,Geister” und ,Heiliger1¢) wiederkehren:17

10 RV 1.32.12: ,,aévyo varo abhavas tad indra srke yat tva pratyahan deva ekah | ajayo ga ajay-

ah $Gra somam avasrjah sartave sapta sindhan ||“.

Das Wort maghavan (,freigiebig’, ,gabenreich®) wird von Thieme, Gedichte aus dem Rig-
Veda (Anm. 6), S. 26, S. 28 als ,Herr der Gaben® tibersetzt.

RV 1.32.3: ,vrsayamano 'vrnita somam trikadrukesv apibat sutasya | a sayakam maghava-
datta vajram ahann enam prathamajam ahinam ||“.

RV 1.32.13: ,nasmai vidyun na tanyatuh sisedha na yam miham akirad dhradunim ca |
indra$ ca yad yuyudhate ahi$ cotaparibhyo maghava vi jigye ||“.

T. Oberlies, Die Relgion des Rgveda. Erster Teil: Das religiose System des Rgveda, Wien
1998, S. 251-253.

Zur Geburt Indras aus mythenvergleichender Perspektive siehe E. Pirart, La naissance
d’Indra, Paris 2010.

Die heroischen iiberschneiden sich teilweise mit hagiographischen Topoi nicht nur der
hinduistischen Traditionen, sondern auch der anderen indischen Religionen Jainismus und
Buddhismus.

Zum typischen Verlauf eines Heldenlebens siehe die vor einem germanistischen Hinter-
grund entwickelte Ubersicht mit kulturvergleichender Perspektive bei J. de Vries, Heldenlied
und Heldensage, Bern 1961, S. 282-289. Vgl. auch T. Klein, Vorzeitheld und Heldensage,
in: H. Beck (Hrsg.), Heldensage und Heldendichtung im Germanischen, Berlin 1988,
S.116-119. Aufgrund rémischer Befunde kommen J. N. Bremmer / N. Horsfall, Roman
Myth and Mythography, London 1987, S.26-30, zu dhnlichen Ergebnissen. Bereits der

11

12

13

14

15

16

17

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 133

1. Die Zeugung des Helden ist oft ungewohnlich oder von ungewohnlichen Um-
stinden begleitet (beispielsweise ohne vorausgehenden Geschlechtsakt; Gotter-
sohn; Inzest; vorausgehender vergeblicher Kinderwunsch und diesen behebende
rituelle Mafinahmen oder Geliibde).

2. Auch die Geburt erfolgt nicht auf normalem Wege oder ist von ungewdhn-
lichen Umstinden begleitet.

3. Oft wird der Held nach der Geburt ausgesetzt und wichst bei Pflegeeltern auf,
die manchmal niedriger Herkunft sind, oder er wird spiter verbannt.

4. Schon in friher Jugend zeigen sich die Kraft, der Mut oder besondere Eigen-
schaften und Fihigkeiten des Helden. Manchmal erlangt er weitgehende Un-
verwundbarkeit.

5. Mittels besonderer Waffen besteht er typische Heldentaten, zum Beispiel
Kimpfe gegen Ungeheuer oder Dimonen. Haufig richt er sich fur die Aus-
setzung beziehungsweise Verbannung und besiegt seine urspriinglichen Wider-
sacher.

6. Bisweilen stirbt er einen frithen, hiufig gewaltsamen, ungewohnlichen Tod.

Indra kommt im Ritualsystem der vedischen Religion eine zentrale Rolle zu: Ins-
besondere zu den sogenannten Soma-Ritualen wird er mittels Hymnenrezitation
eingeladen. Diese Rituale sind duflerst komplex und werden in mittel- und spit-
vedischen (ab 1000 v. Chr.) exegetischen Texten vielschichtigen Interpretationen un-
terzogen, zum Beispiel erkliren die altindischen Ritualspezialisten manche Rituale
oder Teilaspekte davon — vereinfacht ausgedriickt — als Reenactment diverser Taten
Indras. Der vedische Kult kennt keine Bilderverehrung und Tempel. Die zu den Ri-
tualen geladenen Gottheiten werden von den Mitwirkenden, den Priestern und
dem Ritualpatron, verkdrpert. In einer bestimmten Phase der ,Soma-Rituale® ,ist
der Ritualpatron Indra“, wie sich die Quellen ausdriicken.!® Ob durch derartige
Formulierungen Identitit ausgedriickt werden soll, eine Homologie, Anniherung
oder Parallelisierung, ldsst sich nicht entscheiden. Ebensowenig wird aus den Tex-
ten klar,!? ob sich diese — nennen wir es versuchsweise ,Identitit’ — in Form sicht-
barer Zeichen duflert, etwa durch einen verinderten psychophysischen Zustand
und/oder diesen begleitende abnormale Verhaltensweisen (Trance mit Zittern,
Tanz oder Selbstverletzung, stimmliche AufSerungen und Ahnliches). Klar ist aber,
dass in der Gedankenwelt der altindischen Ritualspezialisten Gottheros Indra und

Osterreichische Diplomat und Albanologe J. G. von Hahn, Sagenwissenschaftliche Studien,
Jena 1876, S. 340, machte auf diese wesentlichen, kulturiibergreifend feststellbaren Bausteine
aufmerksam, worauf Bremmer / Horsfall hinweisen (S. 26). J. G. von Hahn verglich die Bio-
grafien von Romulus und Remus, des persischen Cyrus, von Siegfried, Dietrich und Krsna.
Es gibt zahlreiche Stellen, an denen dies ausgesprochen wird, siehe zum Beispiel Satapatha-
brahmana 5.1.3.4 ,indro vai yajamanas®, http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/1_
veda/2_bra/satapath/sb_05_u.htm, 3. Mai 2017.

Die Texte wurden von Ritualspezialisten fiir ihresgleichen verfasst und setzen die kompli-
zierten Vorginge und Ablidufe wihrend des Rituals als bekannt voraus, daher werden nicht
alle Einzelheiten und Aspekte angesprochen oder gar interpretiert.

18

19



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 KARIN STEINER

Mensch beziehungsweise Ritualpatron nicht uniiberbriickbar voneinander geschie-
denen Welten angehoren. Indra ist einerseits ,Himmlischer’, andererseits im Ritual
oder im Ritualpatron irdisch/physisch prisent, was fur die Wirksamkeit des Rituals
entscheidend ist. Dieses Beispiel gehort in die dlteste greifbare Phase indischer Re-
ligion, eine frithe Form der Tradition, die Jahrhunderte spiter in den klassischen,
oben benannten Sanskrit-Hinduismus miinden wird.

Auf ein ganz anderes Konzept von Heldentum verweist mein zweites Beispiel,
das sich nicht auf einem bestimmten Helden bezieht, sondern eine Aufzihlung
verschiedener Arten von Helden beinhaltet:

JVerschiedene Arten von Helden (§#r@h) werden [in den kanonischen Werken] gelehrt.
Vernimm von mir die Ziele dieser Heldenarten und auch die dem [jeweiligen] Helden
zugeschriebene Belohnung. Es gibt Helden des Opferrituals, Helden bei der Selbstbeherr-
schung sowie Helden der Wahrhaftigkeit, Menschen, (die) als Kampfeshelden sowie
Helden des Gebens bezeichnet werden. Es gibt Helden des Verstandes, Helden der Duld-
sambkeit sowie Menschen, (die) als Helden in redlichem Benehmen und Seelenruhe weilen.
Infolge der verschiedenen Gebote gibt es viele weitere Helden: Helden des Veda-Studiums
und Helden, die sich der Lehre widmen. Es gibt Helden des Gehorsams gegeniiber dem
Lehrer und solche, deren Hochstes Ziel Gehorsam gegentiber dem Vater ist, Helden des
Gehorsams gegentiber der Mutter, weiterhin Helden des Almosen[gebens]. Viele Helden
der Samkhya-Philosophie, weiterhin Helden des Yoga; [Helden, die] in der Wildnis
[leben], solche die im Hause leben und Helden in der Ehrung des Gastes. Sie alle gelangen
in hohere (0. jenseitige) Welten, die sie als Belohnung fiir ihre Taten gewinnen.“20

Diese scholastische Aufzihlung weist auf ein ethisiertes, normengeprigtes Konzept
von Heldentum, das typisch fur den Kontext ist, dem sie entnommen wurde.
Quelle ist das altindische Epos ,Mahabharata“, ein Kompilationswerk, dessen
lange Entstehungsgeschichte zwischen etwa 500 v. Chr. und 500 n. Chr. angesie-
delt ist.2! Genauer handelt es sich um ein Zitat aus einer langen didaktischen Text-
partie des Epos, dem ,Anusasanaparvan®, das inhaltlich der Gattung der ,Rechts-
literatur® (dharmasastra) nahesteht.

Das Heldentum besteht nach diesem Zitat darin, dass bestimmte ethisch-
moralische und religiose Ideale in besonderem Mafle zur Grundlage des individu-
ellen Handelns gemacht werden. Diese Ideale sind eng verbunden mit dem varpas-
ramadbarma, der sozio-religiosen Grundordnung (dharma), die im Einhalten der

20 Mahiabharata, Cr. Ed. 13.74.22-27, http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil/1_sanskr/2_epic/
mbh/mbh_13_u.htm, 3. Mai 2017:

»$ura bahuvidah proktas tesam arthams$ ca $rnu / $aranvayanam nirdistham phalam $urasya
caiva ha //22// yajfiasura dame $urah satyastras tathapare / yuddhas$uras tathaivokta
danasura§ ca manavah //23// buddhisuras tathaivanye ksamasuras tathapare / arjave ca
tatha $urah $ame vartanti manavah //24// tais tais tu niyamaih $urah bahavah santi capa-
re / vedadhyayanasura$ ca $ura$ cadhyapane ratah //25// guru$usrusayasurah pitréusrasaya-
pare / matr§usrusayasura bhaiksyasuras tathapare //26// samkhya$ura$ ca bahavo yogasuras
tathapare / aranye grhavase ca $ura$ catithipujane / sarve yanti paramllokan svakarmaphala-
nirjitan //27//¢.

Zur kontroversen Frage der Datierung und Entstehungsgeschichte des Epos siehe Brocking-
ton, The Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 130-158.

21

13.01.2026, 06:49:48.


https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 135

Normen und Regeln beziiglich der Geburtsstinde (varza) und Lebensstadien
(asrama) besteht. Der Hinweis auf die jenseitige Belohnung, welche die spezifische
Form von Heldentum einbringt, stellt eine weitere Relation zum Religiésen dar.
Allerdings werden diese Aufzihlung und die darin greifbaren normativen Vorstel-
lungen keineswegs den weitaus vielfiltigeren Heldenkonzeptionen in den hinduis-
tischen Traditionen gerecht, die in mancher Hinsicht an die vedischen Befunde
ankniipfen, denen derartig eng gefasste moralisch-ethische Vorstellungen fremd
sind.

Gerade auch innerhalb des Mahabharata lassen sich Darstellungen von Helden-
tum finden, die vielschichtiger sind, was das nichste Beispiel verdeutlicht: Eine der
wichtigsten Figuren des Mahabharata ist der Gottheros Krsna?2, der im tberliefer-
ten Text des Epos meist als menschlich, gelegentlich als gottlich dargestellt ist.
Diese ,Doppelnatur® alleine im Licht der Textgeschichte zu diskutieren, wird der
Sachlage nicht gerecht. In den spiteren, nachepischen Traditionen wird Krsna zu-
nehmend als Herabkunft/Inkarnation des Gottes Visnu betrachtet. Er ist fiir einige
einflussreiche hinduistische Traditionen von zentraler Bedeutung als Hochgott,
wobei jeweils unterschiedliche Aspekte seiner Person und ,Biografie® als Bezugs-
punkte der Theologie herangezogen werden. Die religionsgeschichtliche Entwick-
lung der Gottesgestalt ist komplex und muss hier unbericksichtigt bleiben.2* Im
Epos weist Krsna eine duflerst vielschichtige, teilweise widerspriichliche Personlich-
keit auf. Er spielt die menschliche Rolle eines Kriegshelden und Konigs, eines Ver-
wandten, Freundes und klugen Beraters besonders eines der Protagonisten, dem er
in einem Krieg unter Vettern und Verwandten auch als Wagenlenker dient, ohne
selbst zu den Waffen zu greifen. Seine Rolle stellt sich als kriegsentscheidend her-

us: ,Wo Krsna ist, ist der Sieg®,2* wird einem der Protagonisten in den Mund ge-
legt.

Gelegentlich offenbart Krsna seine Gottlichkeit, die zudem an verschiedenen
Stellen des Epos unterschiedlich erkldrt wird. In seiner Rolle als Berater des Heer-
fuhrers der einen Kriegspartei ist er es, der die Niederlage der gegnerischen Partei
herbeifthrt. Er rit zur Nichteinhaltung ethischer Normen oder vereinbarter
Kampfesregeln, wodurch es gelingt, die Heerfithrer der gegnerischen Seite nach-
einander zu toten. So stiftet er im finalen Duell den Kimpfer seiner Seite dazu
an, die der Grundordnung entsprechenden Verhaltensnormen aufler Acht zu
lassen, den letzten Heerfithrer der gegnerischen Seite unterhalb der Girtellinie
mit der Streitkeule zu schlagen und ihm die Schenkel zu zerschmettern:

»Bhimasena aber kann nicht gewinnen, wenn er gemifl der Grundordnung (dbarmena)
kdmpft. Mit anderen Mitteln kimpfend aber soll er Suyodhana [sprechender Name: den

22 Grundsitzlich und ausfithrlich zu Krsna siche noch immer A. Hiltebeitel, The Ritual of
Battle: Krsna in the Mahaharata, Ithaca 1976.

23 Ausfithrlich zum Beispiel F. Hardy, Viraha-Bhakti: The Early History of Krsna Devotion in
South India, Delhi 1983. Einen Uberblick gibt Malinar, Krsna (Anm. 1), S. 1-12.

24 MBh Cr. Ed. 6.21.12 und 14: ,yatah krsnas tato jayah“.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 KARIN STEINER

guten Kimpfer] toten. ,.Durch List iiberwanden die Gotter die Dimonen’, so wird es uns
in der Offenbarung gelehrt?> [...] Mit List soll er den listenreichen Kénig niedermet-
zeln.“26

Diese Verletzung des Ehrenkodex seines Geburtsstandes, des Kriegeradels, und
damit der sozio-religiosen Grundordnung (dbarma) wird Krsna mehrfach zum
Vorwurf gemacht, so etwa durch den im unfairen Keulenkampf todlich verwun-
deten Heerfiihrer selbst:

,Du Sohn von Kamsas Sklaven,?’ du hast kein Schamgefiihl, dass ich unrechtmifig
(adbarmena) im Keulenkampf niedergestreckt wurde. [...] Du hast aufrecht kimpfende
Konige tausendfach mit zahlreichen unredlichen Mitteln toten lassen. Du hast kein
Schamgefiihl, du schreckst vor nichts zuriick.“%8

Krsnas Rechtfertigungen sind pragmatisch-zweckorientiert, ,machiavellistisch®, ein
Sieg wire mit anderen Methoden nicht moglich gewesen, die Gegner hitten sich
durch ihr Verhalten selbst ins Unrecht gesetzt (sieche zum Beispiel MBh 9.60.39).
Divergierende Auffassungen tiber die Grundordnung, hier festgemacht an Krsnas
kritisierbarer Auffassung davon, sind ein zentrales Thema des Epos, das immer
wieder aufgegriffen wird. Beide Kriegsparteien reklamieren fur sich, auf der Seite
von Recht und Grundordnung (dbarma) zu stehen. Vergleichbar der oben ange-
fithrten Feststellung ,Wo Krsna ist, ist der Sieg”“ ist die analog strukturierte Aus-
sage ,Wo der Dharma ist, ist der Sieg®,2° die verschiedenen Personen in den Mund
gelegt und im Epos mehrfach zitiert wird. Bringt man beide Aussagen zusammen,
ist man versucht zu konstruieren: Wo Krsna ist, ist der Dharma, was die Endre-
daktoren des Textes zwar nicht konkretisieren aber moglicherweise implizieren.
Der Ausgang des fur beide Seiten verheerenden Krieges, die Art und Weise, wie
dieser gefithrt wurde, fithrt schliefilich dazu, dass Krsna verflucht wird: Sein ge-
samtes Geschlecht werde durch ihn selbst zugrunde gehen, weil er den Bruder-
krieg nicht verhindert habe, und er werde einen schmachvollen, einsamen Tod er-
leiden (MBh 11.25.36-42). Krsna akzeptiert dies gleichmiitig,® was im Text an
verschiedenen Stellen wiederholt wird. Jahre spiter, nachdem sich zur angekiin-
digten Zeit der Fluch teilweise ausgewirkt hat, begibt er sich in den Wald, um ein
asketisches Leben zu fithren. Wihrend er Yoga-Praktiken iibend daliegt, trifft ihn

25 MBh Cr. Ed. 9.57.4-5: ,bhimasenas tu dharmena yudhyamano na jesyati / anyayena tu

yudhyan vai hanyad esa suyodhanam//4// mayaya ninjita devair asura iti nah $rutam /

1517

MBh Cr. Ed. 9.57.7: ;mayavinam ca rajanam mayayaiva nikrntatu //7//%.

Eine beleidigende Anrede, in der auf die vermeintlich niedrige Herkunft Krsnas angespielt

wird: Als ,Sklave® wird hier der Pflegevater Krsnas bezeichnet, ein Hirte im Dienste von

Krsnas koniglichem Onkel.

MBh Cr. Ed. 9.60.27: ,kamsadasasya dayada na te lajjasty anena vai/ adharmena gada-

yuddhe yad aham vinipatitah //27// [...] ghatyitva mahipalan fjuyuddhan sahasrasah /

jihmair upayair bahubhir na te lajja na te ghrna//29//«.

29 Zum Beispiel MBh Cr. Ed. 6.21.11, 11.17.6: ,yato dharmas tato jayah®.

30 Siche MBh Cr. Ed. 16.2.14: ,krtantam anyatha naicchat kartum sa jagatah prabhuh (,Der
Herr der Welt wiinschte nicht, die Sache / das Schicksal zu andern°).

26
27

28

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 137

der Pfeil eines Jdgers (sein sprechender Name ist Jara: Alter) in die Fulsohle (MBh
16.5.20), die einzige Stelle an der er verwundbar ist.3! Krsna stirbt, nicht ohne den
tiber seinen versehentlich abgeschossenen, todlichen Pfeil verzweifelten Jiger ge-
trostet zu haben, und erlangt als Gott Narayana seine ihm ,eigene, unermesslich
machtvolle Stellung®.32

Auch die Tradition {iber Krsnas Kindheit, die erstmals in einem Text, der sich
als Anhang zum Mahabharata versteht (etwa 3. Jahrhundert n. Chr.),33 zusam-
menhingend dargelegt wird,>* weist Parallelen zu anderen indischen und aufler-
indischen Motiven auf, die fur ,Heldenbiografien® typisch sind. Konig Kamsa, ein
Onkel mitterlicherseits des noch ungeborenen Krsna, erfihrt durch eine Prophe-
zeiung, dass er durch ein Kind seiner Schwester umgebracht werde. Daher lésst er
seine Schwester und deren Gatten inhaftieren. Zeitgleich mit der Schwangerschaft
von Krsnas Mutter inkarniert sich eine Goéttin im Leib einer Hirtin. Beide Kinder
werden gleichzeitig geboren und in der Nacht ihrer Geburt ausgetauscht, wodurch
Krsna der Ermordung durch seinen Onkel entgeht. Krsna wichst bei besagter Hir-
tin und deren Gatten auf, seine Kindheit ist gekennzeichnet durch Heldentaten,
zum Beispiel siegreiche Kimpfe gegen Dimonen oder eine Riesenschlange.’> Spi-
ter erobert Krsna die Hauptstadt und totet seinen Onkel. Wer ist Krsna in der
Mahabharata-Tradition, Gott oder Mensch? Sowohl indigene Theologen als auch
Indologen oder Religionshistoriker haben diese Frage diskutiert. Seine zwischen
gottlich und menschlich oszillierende Identitit ist schwer zu bestimmen, unzweifel-
haft aber ist seine Qualifikation als Held. Auf theologischer Ebene wird Krsna als
gottliche Herabkunft oder Inkarnation konzipiert, was eine grofie Fluiditit bezig-
lich seiner Einordnung erlaubt.

Im Zusammenhang mit Krsna gibt es neben der Vorstellung der gottlichen In-
karnation eine Tradition der Verkorperung’, vergleichbar der Indras im Ritual: Be-
reits seit der Antike sind bestimmte Formen des volkstimlichen, religids-
devotionalen Theaters?® in regional unterschiedlichen Varianten nachweisbar, in

31 Die Geschichte, wie er durch den Brahmanen Durvisas seine weitgehende Unverwundbar-

keit erlangte, wird von Krsna selbst in MBh Cr. Ed. 13.144 berichtet.

MBh Cr. Ed. 16.5.23: ,sthanam prapa svam mahatmaprameyam®.

Zur auch im Falle dieses Textes, des ,Harivams$a®, schwierigen Frage der Datierung und
Entstehungsgeschichte siehe Brockington, The Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 326-332.

Auch im Mahabharata wird auf Kindheitsereignisse angespielt, ohne diese niher auszufiih-
ren. Erwihnungen von Einzelheiten in ilteren Texten belegen allerdings ein weit hoheres
Alter des Uberlieferungstrangs iiber die Kindheit Krsnas (siche auch Brockington, The
Sanskrit Epics (Anm. 1), S. 256-260). Insgesamt stimmt die Geschichte Krsnas, wie sie in
den Kap. 44-113 des ,Harivams$a“ dargelegt wird, nicht in allen Einzelheiten mit dem
»Mahaharata®“ Giberein (ebd., S. 313).

Manche Aspekte dieser Heldentaten legen eine Gegnerschaft oder Konkurrenz mit dem
oben behandelten vedischen Gott Indra nahe, ein interessanter Aspekt, auf den ich an die-
ser Stelle nicht weiter eingehen kann.

Einen Uberblick iiber performative Traditionen in einem hinduistischen, religidsen Kon-
text gibt K. Binder, Drama and Theatre, in: K. A. Jacobsen [et al.] (Hrsg.), Brill’s Encyclo-
paedia of Hinduism, Bd. 2, Leiden [u.a.] 2010, S. 511-528.

32
33

34

35

36

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

138 KARIN STEINER

denen bestimmte Ereignisse aus Krsnas Leben inszeniert werden.3” Diese Auffith-
rungen ermOglichen dem gliubigen Zuschauer den unmittelbaren auspizisen
Anblick (darfana) des gottlichen Krsna, der durch Darsteller verkorpert wird; es
handelt sich hier nicht um Trance-Rituale. Aus der Perspektive der Gldubigen ent-
fillt die Notwendigkeit, genau zu bestimmen, ob hier eine temporire Identitit
zwischen Darsteller und Gottheit vorliegt oder ob es sich ,nur® um schauspiele-
risch ausgedriickte Homologie oder Parallelisierung handelt.

Mit dem folgenden Beispiel komme ich zur Ebene der Volksreligion im enge-
ren Sinne: Goludev ist eine regionale Gottheit aus dem Kumaon-Himalaya im
nordindischen Bundesstaat Uttarakhand. Heutzutage von allen sozialen Gemein-
schaften geehrt3® und fur ihre Anliegen in Anspruch genommen ist er ,,Gott der
Gerechtigkeit” beziehungsweise der ,Rechtsprechung® (nyay ki devata) und wird
von seinen Anhingern als michtigste der regionalen Gottheiten betrachtet. Seine
Zustandigkeit erstreckt sich nicht nur auf ,Gerechtigkeit’ im juristischen Sinne,
sondern auch auf innerfamilidre oder soziale Ungerechtigkeiten und Probleme.
Im Zusammenhang mit dieser Gottheit ist nicht, wie oben im Falle Krsnas, das
weltfundierende Dharma-Konzept zentral, sondern #yaya: Norm, Regel, Gesetz
aber auch Rechtssache, Entscheidung und Urteilsspruch. Beides ist natiirlich nicht
vollstindig voneinander zu trennen, setzt doch Letzteres Ersteres voraus. Jedoch
ist die lebenspraktische Bedeutung und Alltagsrelevanz von nyaya hoher einzu-
schitzen, der Bezug zum Erleben und zur Erfahrungswelt der Glaubigen unmittel-
barer. Es gibt verschiedene Methoden, wie die Anhinger mit dem Gott in Verbin-
dung treten beziehungsweise seinen Beistand erbitten konnen, beispielsweise
durch schriftliche ,Petitionen® (manaunti), die sie an seinen Haupttempeln ein-
reichen, oder durch elaborierte Rituale, in denen Barden die Geschichte des Gottes
rezitieren und die Gottheit dadurch anregen, sich in Medien zu verkérpern und
von diesen Besitz zu ergreifen. Es handelt sich um eine divinatorische Trance oder
Besessenheit: Durch diese Medien wird ein direkter Kontakt, ein Dialog der
Gldubigen mit dem physisch prisenten Gott Goludev moglich, in dessen Verlauf
die Gottheit zu den verschiedensten Fragen und Problemen, hiufig personlicher
Art, Stellung nimmt. Derartige regionale Gottheiten haben eine mindlich tber-

37 Laut A. W. Entwistle, Braj: Centre of Krishna Pilgrimage, Groningen 1987, S. 117, ist die
dramatische Inszenierung der Totung des Kamsa durch Krsna bereits seit dem 1. oder
2. Jahrhundert n. Chr. epigrafisch nachweisbar; vgl. auch Malinar, Krsna (Anm. 1), S. 9.

S. A. Malik, Temples, Travels and Territories, in: K. Steiner (Hrsg.), Wege zum Heil(igen).
Sakralitit und Sakralisierung in hinduistischen Traditionen, Wiesbaden 2014, S. 195-202,
hier S. 195. Malik untersuchte diesen Kult in einigen Artikeln und reprisentiert die aktuelle
ethnologische Forschung dazu. E. T. Atkinson, The Himalayan Gazetteer, Bd. 2, Allahabad
1882 (Reprint New Delhi 1981), S. 821, ordnet diesen Kult niederen sozialen Schichten zu.
Ebensowenig spricht Atkinson von Goludev als ,Gottheit der Gerechtigkeit’, wenn er auch
bestimmte rituelle Praktiken als effektive Methode bezeichnet, Gerechtigkeit zu erlangen,
ohne [weltliche] Gerichte einzuschalten (S. 824). Ob sich in diesem Punkt eine Entwick-
lung vollzogen hat, oder ob Atkinson diesen Aspekt aus welchen Griinden auch immer
nicht erwahnt hat, lisst sich nicht mehr feststellen.

38

13.01.2026, 06:49:48.


https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 139

lieferte Lebensgeschichte, die einen Bezug zu historischen und ortlichen Ge-
gebenheiten herstellt und Gber die Entstehung beziehungsweise Entwicklung der
Gottesgestalt berichtet. Diese Geschichte wird stets im Rahmen der rituellen Rezi-
tation neu gestaltet und existiert daher in vielen Versionen mit variierender Aus-
schmiickung im Detail. Wie im Falle der beiden vorgenannten Beispiele weist sie
typische Bausteine der heroischen Biografie auf.’

Jhalrai, ein Konig, der in der legendarischen Uberlieferung der Katyuri-
Dynastie*® zugeordnet wird, hatte acht Gattinnen, aber lediglich einen einzigen
Sohn von seiner achten und jiingsten Ehefrau.*! Aus Neid versuchen die anderen
Ehefrauen mehrmals, das Kind umzubringen. Als dies misslingt, setzen sie es in
einem eisernen Kifig oder Behilter*? auf einem Fluss aus. Der Kifig/Behilter geht
einem kinderlosen Fischerehepaar ins Netz, die das Kind als Pflegeeltern auf-
ziehen. Als Jugendlicher erweist sich Golu als mutig und hochintelligent. In
einem Traum werden ihm seine wahre Herkunft und die Umstinde seiner Geburt
und frithesten Kindheit offenbart. Er reitet auf einem holzernen Pferd, das ihm
sein Pflegevater zur Verfigung stellt, zu einer Wasserstelle, wo er seine Stiefmiitter
trifft und sie mit ihren Mordversuchen konfrontiert. Nachdem die Intrige vor Go-
ludevs leiblichem Vater, dem Konig, enthiillt worden ist, werden die Stiefmiitter
mit dem Tode bestraft oder auf ein Gesuch Golus hin begnadigt.*3

Spiter wird Golu als Nachfolger seines Vaters Konig und reist in seinem gesam-
ten Reich umher, um sicherzustellen, dass die Anliegen aller Untertanen Gehor
finden und dass im gesamten Reich Gerechtigkeit herrscht. Goludevs besonderer
Bezug zur Gerechtigkeit und seine Wirkmacht als Gottheit ergeben sich aus seiner
eigenen Erfahrung von Ungerechtigkeit.** Bei der zutiefst menschlichen, wenn
auch typisch heroischen, Biografie stellt sich die Frage, wie der Protagonist zur
Gottheit wird. Von einer religionshistorischen Auflenperspektive her betrachtet,

39 Die ilteste mir bekannte Aufzeichnung wurde von E.T. Atkinson 1882 veroffentlicht (ebd.,

S. 821-823). Eine ausfiihrlichere und in manchen Punkten abweichende Version der Bio-

grafie findet sich bei C. M. Agrawal, Golu Devata. The God of Justice of Kumaun Hima-

layas, Almora 1992, S. 20-28.

Dies ist der Name mehrerer, miteinander zusammenhingender regionaler und subregiona-

ler mittelalterlicher Klans, die an unterschiedlichen Orten und mit unterschiedlicher

Machtausdehnung in Kumaon und im benachbarten Garhwal (teilweise dariiber hinaus)

regierten. Es gibt kaum belastbare historische Quellen, die zudem keine exakte Datierung

erlauben. Es handelt sich um traditionelle Genealogien, deren Herrschernamen allerdings

nicht mit den spirlichen epigrafischen Zeugnissen Ubereinstimmen (vgl. O. Handa, His-

tory of Uttaranchal, New Delhi 2002, S.22-44). Atkinson, The Himalayan Gazetteer

(Anm. 38), S. 469-483, diskutiert lediglich sechs Inschriften.

Diese ist Schwester von Gottern (Agrawal, Golu Devata [Anm. 39], S. 20) beziehungsweise

besitzt kraft ihrer strengen Askeseiibungen tbernatiirliche Fihigkeiten (Atkinson, The Hi-

malayan Gazetteer [Anm. 38], S. 822-823).

42 Kifig: Atkinson, Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 822); Behilter: Agrawal, Gulu Devata
(Anm. 39), S. 21-22.

43 Tod: Atkinson, Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 823; Begnadigung: Agrawal, Golu Dev-
ta (Anm. 39), S. 23.

44 Malik, Temples, Travels and Territories (Anm. 38), S. 196.

40

41

13.01.2026, 06:49:48.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

140 KARIN STEINER

lasst sich der Vorgang als Apotheose eines besonders verehrten Herrschers erklaren.
Anhand sparlicher historischer Quellen ist zwar die in der regionalen legenda-
rischen Uberlieferungen sehr prisente Katytri-Dynastie belegbar, die Namen von
Vater Jhalrai und Sohn Golu werden aber in der mir zuginglichen historiogra-
fischen Literatur nicht erwihnt. Ausschlaggebender fiir die Interpretation der heu-
tigen Rezeption Goludevs als Gottesgestalt ist daher ein anderer Aspekt der Erkla-
rung. Aus der Binnenperspektive der Glaubigen, die sich in den aufgezeichneten
Geschichten widerspiegelt, gilt Goludev seinen Anhingern als (Teil-)Inkarnation
eines nicht niher bezeichneten Gottes beziehungsweise des Gottes Bhairav(a),
eine der Formen des hinduistischen Hochgottes Siva, und erfihrt auch schon zu
Lebzeiten gottliche Verehrung.*> Es ist gerade diese Inkarnationsbeziehung zu
einer Gottheit, die ihn zu seiner heroischen Lebensfithrung und zu seinem durch
Bezug zur Gerechtigkeit geprigten Handeln befihigt. Es ergibt sich also ein zirku-
larer Verlauf beim Wechsel der Identititen des Protagonisten: Gott Bhairav inkar-
niert sich als Golu, fiihrt ein heroisches Leben, indem er exemplarisch die bedrohte
gerechte Ordnung wiederherstellt. Er erfihrt bereits zu Lebzeiten kultische Ver-
ehrung, die sich nach seinem Ableben verstirkt und etabliert. Diese kultische
Verehrung richtet sich allerdings nicht an die gottliche Ausgangsform Bhairav,
sondern an dessen ehemalige Inkarnation Goludev. Dieser wiederum verkorpert
sich fortlaufend in bestimmten Menschen im Rahmen von Trance-Ritualen. Die
Identitit Goludevs ist dhnlich wie in den oben genannten Beispielen auf einer
durchlissigen Skala angesiedelt, die zwischen Gott-Mensch, Held, Gott, Mensch
oszilliert.

Ein weiteres Bespiel aus dem Bereich der Volksreligion bezieht sich auf das, was
man in der Hinduismusforschung als hero worship im engeren Sinne bezeichnet.*6
Manifester Ausdruck und Objekte dieser ,Heldenverehrung® sind die sogenannten
Heldensteine, die lokalen, an bestimmte soziale Gemeinschaften gebundenen
,Helden® errichtet werden und die kultische Verehrung erfahren. Die Praxis ist in
ganz Indien verbreitet und reicht lange zuriick, wie manche Steine, die datiert wer-
den konnen, beweisen. Oft existieren im Zusammenhang damit lokale orale Uber-
lieferungen der Geschichte der betreffenden Helden, auch in Form miindlicher
Epen. In manchen Fillen ist der Kult elaborierter, vergleichbar den im Zusam-
menhang mit Goludev geschilderten Trance-Ritualen. Hiufig weisen die ,Biogra-
fien® solcher Helden ebenfalls typische Merkmale auf, wie besondere Umstinde
der Geburt und Kindheit, manchmal Inkarnationsbeziehung zu Gottheiten, be-
merkenswerte Taten fiir die Gemeinschaft, besondere Umstinde des Todes, bei-
spielsweise ein gewaltsamer oder vorzeitiger Tod. In diesen Fillen wiirde als Ent-

45 Atkinson, The Himalayan Gazetteer (Anm. 38), S. 823; Agrawal, Golu Devata (Anm. 39),
passim, besonders S. 19; A. Malik, In the Divine Court of Appeals. Vows before the God of
Justice, in: T. Lubin [et al.] (Hrsg.), Hinduism and Law, Cambridge [u.a.] 2010, S. 207-214,
hier S. 207.

46 Impulsgebend und grundlegend hierzu: S. Settar / G. D. Sontheimer (Hrsg.), Memorial
Stones: A Study of their Origin, Significance and Variety, Dharwad 1982.



https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MENSCH, HELD, GOTT 141

stehungsgeschichte der Kulte die Interpretation von nach ihrem Tod vergottlichten
Personen beziehungsweise Helden greifen. Elisabeth Schombucher?” schildert am
Beispiel einer stidindischen Fischerkaste die Praxis, vorzeitig verstorbene Familien-
angehorige, insbesondere kleine Kinder, in den Stand von ,Helden® (virulu) zu
erheben, die dann eine Mittlerstellung zwischen den hierarchisch hoher eingeord-
neten Gottheiten und den lebenden Familienangehorigen einnehmen. Dadurch
konnen sie diese in vielerlei Problemen unterstiitzen. ,Heldensteine® werden in die-
sem Fall nicht errichtet, lediglich einfache Kultbilder aus Lehm und Sand. Idealer-
weise initiieren die Verstorbenen selbst den Beginn ihrer kultischen Verehrung, in-
dem sie einem Angehorigen im Traum erscheinen. Essenzieller Bestandteil der Ver-
ehrung ist auch hier, dass die Verstorbenen iiber Medien in Trance-Ritualen mit
den lebenden Angehorigen, und nur mit diesen, in Verbindung treten. Die Erinne-
rung an diese ,Helden® ist also familiengebunden und wihrt meist nur iiber eine
oder zwei Generationen.

Zusammenfassend halte ich fest: Es gibt in hinduistischen Traditionen Konzepte
von Heldentum, die enge Verflechtungen mit dem Bereich des Religiésen auf-
weisen: Heroen sind in manchen Fillen Gottheiten, die entweder als solche oder
aber als menschliche Herabkiinfte der Gottheiten eine Biografie mit wieder-
kehrenden Elementen aufweisen. Dabei handelt es sich etwa um widrige Umstinde
bei der Geburt oder wihrend der Kindheit. Typisch sind auch das Ausgesetzt-
Werden der Protagonisten und das Aufwachsen bei Pflegeeltern. Das Heldentum
kann dadurch gekennzeichnet sein, dass der Betreffende jenseits #blicher mora-
lischer oder ethischer Grundsitze steht, und zwar zugunsten eines bestimmten,
moglicherweise hoheren Zieles, der Grundordnung oder der Gerechtigkeit, das der
Gemeinschaft (oder einer Gemeinschaft, nimlich der der Verehrer) von Nutzen ist.
Dies schliefdt jedoch nicht aus, dass andere, stirker ethisierte, normorientierte Kon-
zepte von Heldentum zeitgleich vorhanden sein kénnen. Ahnlich wie besondere
Umstinde bei der Geburt konnen auch ebensolche Todesumstinde entscheidend
zum ,Heldentum® der betreffenden Personen beitragen. In seiner reduziertesten
Form gentigt, wie im oben genannten Fall der frith verstorbenen Kinder, ein vor-
zeitiger oder gewaltsamer Tod zur Qualifizierung als ,Held".

Schwierig ist allerdings die exakte Unterscheidung und Kategorisierung, wer
,Held‘ und wer ,Gott" ist. Vor dem Hintergrund, dass ,Gott* (resp. ein Gott) zum
Menschen, zum Helden, der Mensch/Held umgekehrt aber auch zu Gott werden
kann, scheint eine eindeutige Zuordnung bestimmter Daseinsformen zu bestimm-
ten Sphiren nicht moglich. Welcher Sphire wird also der Held zugeordnet? Natiir-
lich hat das Interpretationsschema vom Menschen, der zum Helden und nach sei-
nem Tod vergottlicht wird, in bestimmten Fillen seine Berechtigung. Insbesondere

47 E. Schombucher, Death as a Beginning of a New Life: Hero-Worship among a South In-
dian Fishing Caste, in: E. Schémbucher [et al.] (Hrsg.), Ways of Dying: Death and its Mea-
nings in South Asia, New Delhi 1999, S. 162-178.

13.01.2026, 06:49:48.


https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

142 KARIN STEINER

bei dem letzten, rezenten Beispiel ist die Vergottlichung klar bestimmbarer Perso-
nen belegbar. Schwierig wird es aber bei den anderen Beispielen aus der Religions-
geschichte, in denen frithe Stadien der Entwicklung nicht in Quellen greifbar sind,
obwohl etwa die Entwicklung der Gottesgestalt Krsna versuchsweise nach diesem
Schema erklidrt wurde. Aus den Beispielen wird deutlich, dass in den durchaus dis-
paraten Quellen und Feldforschungsbefunden, die sich sowohl auf die Ebene des
Sanskrit-Hinduismus als auch auf volksreligiose Traditionen beziehen, eine absolu-
te Trennung von Gott-Sein und Mensch-Sein nicht vollzogen wird. Vielmehr
kommt die Fluiditit beider Seinsweisen, die Durchlissigkeit beider Daseinssphiren
zum Ausdruck. Diese Durchlissigkeit wird mit folgenden Mitteln gestaltet:*3

1. Die unmittelbare, zeitlich begrenzte Verkorperung von Gottheit/Held in Ritua-
len in menschlichen Medien, mit oder ohne Trance;

2. Verkorperung durch Darsteller in religiosen Schauspielen.

3. Das theologische Konzept der gottlichen Herabkunft/Inkarnation, die nicht
auf die Dauer zum Beispiel eines Rituals begrenzt ist.

4. Das Konzept einer ,Statuserhohung® des Menschen nach seinem Tod, etwa in-
dem er in bestimmte, seinem Verdienst entsprechende, himmlische Welten ge-
langt oder indem er quasi-gottlichen Status erlangt. Hier wiederum ist die Mog-
lichkeit eingeschlossen, dass die betreffende ,Person‘ nicht endgiiltig in einer an-
deren Welt verbleibt, sondern dass sie sich durch Medien temporir irdisch ver-
korpert.

Dem liegt ein Konzept des menschlichen Korpers und der Person zugrunde, das
der Kulturanthropologe M. Marriott* im Gegensatz zum modernen/westlichen
Individuum als ,Dividuum‘ bezeichnet hat und das unter anderem in Rahmen
ethnologischer Forschungen zur hinduistischen Volksreligion und zur ,Besessen-
heit® wiederholt aufgegriffen wurde. Die verkorperte Person, eingebettet in ein Sys-
tem des Abgebens und Aufnehmens feinstofflicher Substanzen, wird als ,teilbar’
wahrgenommen. Korperliche Grenzen sind flieflend und durchlissig, was eine Per-
son dufleren Einflissen gegeniiber empfinglich macht. Dabei handelt es sich nicht
nur um Einfliisse anderer Menschen, sondern auch iibermenschlicher Wesen wie
Gottheiten, Geister und anderer, die ebenfalls Teil der soziokosmischen Ordnung
sind. Die Person ist auf einem potenziell durchlissigen Kontinuum zwischen
;menschlich® und ,gottlich® angesiedelt.

48 Weitere lielen sich anfithren, die aber in geringerem Mafle zur vorliegenden Fragestellung

nach der Verflechtung von Heroischem und Religiosem beitragen, beispielsweise Konzepte
der Selbstvergottung in yogischen und/oder tantrischen rituellen und meditativen Prakti-
ken, die Vorstellung des Einswerdens mit Gott in devotionalen und/oder philosophisch-
theologischen Traditionen.

49 M. Marriott, Hindu Transactions: Diversity without Dualism, in: B. Kapferer (Hrsg.), Trans-
actions and Meaning: Directions in the Anthropology of Exchange and Symbolic Behaviour,
Philadelphia 1976, S. 109-142.

13.01.2026, 06:49:48.


https://doi.org/10.5771/9783956503085-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

