
Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

2626

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Praktiken des Ästhetischen, sei es in der Form des Bildes 
oder der Sprache, artikulieren sich nicht voraussetzungslos, sondern 
stehen in einem komplexen Verhältnis mehr oder weniger expliziter 
Bezugnahmen. Hierzu gehört das immanente Bezugsfeld der Kunst, 
vor allem aber das der Realität, zu der sich die Praktiken des Ästheti-
schen kritisch verhalten. Kritisch meint hier ein prüfendes, unterschei-
dendes Verhalten dort, wo auf Krisenhaftes in Gestalt ästhetischer 
Bewegungen reagiert wird. Praktiken des Ästhetischen können hier-
bei als besondere Formen eines nicht notwendig sprachlichen Urtei-
lens über einen Gegenstand verstanden werden. Nicht nur erfordern 
sie eine besondere Haltung im Urteilen, sondern sie entspringen selbst 
auch aus einem Urteilen als Kritik. 
	 Ästhetische Urteile verlangen besondere Wahrnehmungs-
einstellungen, Haltungen und wohl auch spezifische Formen der Ar-
tikulation. Sie stellen für die «Praktiken ästhetischen Denkens» 1 einen 
interessanten Fall dar, weil diese Urteile nicht nur mit einer bestimm-
ten Praxis ästhetischen Denkens einhergehen, sondern auch zu äs-
thetischen Praktiken und deren Erzeugnissen eine besondere Bezie-
hung unterhalten. Ästhetisches Urteilen situiert sich zwischen 
ästhetischer Reflexion und ästhetischem Handeln.
	 Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausfor-
derungen sind verschiedene Institutionen sowie Autoren und Auto-
rinnen damit befasst, die Frage nach zukünftigen Szenarien für die 
Bildung zu stellen. Urteilsfähigkeit, Urteilskraft und Kritikfähigkeit 
kommt hierbei eine besondere Bedeutung zu. Sie alle beziehen sich 
auf die Fähigkeit, Objekte und Sachverhalte bewerten zu können. 
«Welche Fähigkeiten benötige ich, um künftig angemessen urteilen 
zu können?», so lässt sich die allgemeine Schlüsselfrage für den Bil-
dungsbereich formulieren.2 
	 Der Auseinandersetzung mit dem Geltungsbereich spezifisch 
ästhetischer Urteile könnte bei der Beantwortung dieser Frage eine 
zentrale Rolle zukommen. Nicht nur, weil dem ästhetischen Gegen-
stand als einem «objet ambigue» ( Paul Valéry ) konstitutive Mehrdeutig-
keiten innewohnen und es eine komplexe Form des Urteilens darstellt, 
sondern auch, weil der ästhetische Gegenstand jenseits der «Faktizität 
unserer Welt» immer auch auf ein Mögliches, «Unverwirklichtes» 

Artikulieren / Widerstehen 27

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweist. Ästhetisches Urteilen zeigt neue Perspektiven auf, die Welt 
weiterzudenken, sie anders zu verstehen und anders zu gestalten. Den 
Urteilsformen, die sich auf einen so verstandenen ästhetischen Gegen-
stand richten, ist selbst ein Möglichkeitssinn inhärent, das heißt, wir 
beurteilen den Gegenstand auch mit Blick darauf, wie die Welt eine 
andere sein könnte, worin ihr heterologisches oder utopisches Poten-
zial liegt. Die Urteilspraxis wird insofern durch den ästhetischen Gegen-
stand in einem doppelten Sinne herausgefordert.3
	 In ästhetischen Urteilen sind Momente des Unverfügbaren 
und Vieldeutigen immer eingeschrieben. Um diese erfassen, bewer-
ten und artikulieren zu können, empfiehlt sich eine bestimmte Haltung, 
die eingeübt werden muss. Der oder die Urteilende sieht sich bei der 
Wahrnehmung zugleich mit dem eigenen Involviertsein, mit den Be-
dingungen und der Medialität der eigenen Wahrnehmung konfrontiert. 
Das Urteil verlangt also nach einem «doppelläufigen» ( John Dewey ) 
Blick, einmal auf mich selbst, zum anderen auf den Gegenstand. Un-
verfügbarkeit bedeutet hier nicht, dass der ästhetische Gegenstand 
nicht meiner ist. Unverfügbarkeit meint vielmehr, dass das ästhetische 
Urteil, auch wenn ich es sehr gut begründe, in seinem Charakter un-
gesichert und unvollendet ist.
	 Ästhetische Praktiken und ästhetisches Denken besitzen im 
ästhetischen Urteilen ihren gemeinsamen Angelpunkt. Wer über ästhe-
tische Phänomene nachdenkt oder diese hervorbringt, bedarf eines 
spezifischen Vermögens, das seit dem 18. Jahrhundert eben als «Ur-
teilskraft» oder bildungstheoretisch gesprochen als «Urteilskompetenz» 
bezeichnet wird.4 Prozesse der Herstellung, Prüfung und Interpretation 
bedürfen einer Praxis des Urteilens, um ihnen überhaupt so etwas wie 
Relevanz zuschreiben zu können. In beiden Bereichen – in der Ästheti-
schen Praxis ebenso wie im ästhetischen Denken – ist Urteilskraft eine 
Voraussetzung der Herstellung und Interpretation ästhetischer Gegen-
stände. Aber eine Urteilskraft, die sich aus der rein reflexiven Auseinan-
dersetzung mit ästhetischen Phänomenen bildet, und jene, die sich un-
mittelbar aus einer ästhetischen Praxis heraus entwickelt, muss nicht 
unbedingt dieselbe sein. Artikulationsweisen, Interaktionen mit dem 
ästhetischen Gegenstand und die Performativität der Urteilsbildung 
können sich unterscheiden. Sollten sie verschieden sein, so fragt sich, 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

28

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in welcher Beziehung die Urteilskompetenzen ästhetischen Denkens 
und ästhetischen Handelns zueinander stehen. Oder einfacher gefragt: 
Ist Urteilskraft ein Denken oder eher ein Handeln, oder vielleicht sogar 
eine gemeinsame Grundfigur der Praktiken ästhetischen Denkens? 
	 Dieser Frage möchte ich mich im Folgenden entlang einer 
Kant-Lektüre und einiger Beobachtungen zum Ornament und zur Zeich-
nung zuwenden. Als Ausgangspunkt seien zwei allgemeine Thesen for-
muliert. Sie lauten: Erstens, Urteilskraft lässt sich weder allein dem äs-
thetischen Handeln noch dem ästhetischen Denken zuordnen. Vielmehr 
knüpft sich das Gelingen ästhetischer Urteile an eine spezifische Per-
formanz, die zwischen ästhetischer Praxis und ästhetischem Denken 
oszilliert und vermittelt. Zweitens: Gelingende Urteilskraft transformiert 
sich permanent selbst: Als unterscheidendes, kritisches Urteilen stellt 
sie dynamische Beziehungen zum urteilenden Subjekt, zur sozialen Ge-
meinschaft und zum ästhetischen Gegenstand her. 

	 Der philosophische Ort des ästhetischen Urteils
	 Bekanntlich hat Immanuel Kant in der «Kritik der Urteilskraft» 
(  1790  ) sein Konzept des ästhetischen Urteils auf einer Antinomie auf-
gebaut. Diese scheint aber in weiten Teilen ‹hausgemacht›, weil die 
eingehandelten Probleme auf den systematischen Ort der Urteilskraft 
zwischen «reiner» und «praktischer» Vernunft zurückzuführen sind. 
Die Stellung der ästhetischen Urteilskraft als Brückenkopf zwischen 
Vernunft und Verstand verlangt nach einer Ästhetik, die fähig ist, zwi-
schen Subjektivität und Allgemeinheit, zwischen dem subjektiven Er-
leben spezifischer Objekte und der Rationalität begrifflichen Abstra-
hierens vermitteln zu können. Wie ist die von Kant angestrebte 
Auflösung dieses Widerspruchs möglich? Die Antwort ist schon in der 
Konzeption des ästhetischen Urteils enthalten: Aus der Dialektik von 
begriffsloser Subjektivität und begriffsgebundener Objektivität leitet 
Kant eine Synthese ab, die logisch betrachtet in die «subjektive 
Zweckmäßigkeit» mündet. Die Form des ästhetischen Gegenstands 
verweist auf eine Bedeutung, die allerdings nur subjektiv für mich ver-
fügbar ist und nicht logisch bewiesen werden kann. Diese bringt ein 
Urteil hervor, das sowohl dem subjektiven Gefühl als auch der allge-
meinen Mitteilbarkeit des Urteils Rechnung trägt.

Artikulieren / Widerstehen 29

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Das «gefüllte» Urteil hat Kant aber unvermeidlich zu einem 
ziemlich «entleerten» ästhetischen Objekt geführt. Als sei hiermit die 
intellektuelle Sorge verbunden, ein differenziertes ästhetisches 
Objekt könne nur zu strittigen und deshalb nicht mehr vermittelbaren 
Urteilen führen. Denn die Subjektivität des Urteils ist bei Kant so an-
gelegt, dass sie zugleich die Möglichkeit einer Übereinstimmung mit 
dem Urteil anderer enthält. Kants ästhetisches Urteil entfaltet sich in 
einem Dreieck aus Subjekt, ästhetischem Objekt und sozialer Ge-
meinschaft. Weit wichtiger als die Ausdifferenzierung des ästheti-
schen Gegenstands ist Kant dabei eine «Abstimmung» des subjekti-
ven Urteils auf die soziale Gemeinschaft. Diese Abstimmung gelingt 
durch das Konzept der «Interesselosigkeit» des Urteils, das man auch 
als eine Form der Distanzierung des Subjekts vom ästhetischen 
Objekt begreifen kann. Weil das Subjekt im ästhetischen Urteil kein 
eigenes Interesse verfolgt und meist keine differenzierte ästhetische 
Position beziehen muss  ( als einfach «schön» oder «nicht schön» zu 
sagen ), kann es mit den Werten einer sozialen Gemeinschaft im Ein-
klang sein. Dies bedeutet aber auch, dass ich mich auf das ästhetische 
Objekt nur bedingt einlassen darf.
	 Ziehen wir nach diesem Präludium eine erste Bilanz: Auf der 
Seite des Gewinns erhält Kant ein starkes Subjekt, das im Urteilen mit 
einer sozialen Gemeinschaft produktiv interagiert. Auf der Seite des Ver-
lusts erhält er einen verkümmerten ästhetischen Gegenstand, der zu 
nicht viel mehr Anlass gibt, als im Subjekt ein Gefühl der Lust oder Unlust 
zu erzeugen. Natürlich unternimmt Kant einige Anstrengungen, den Ge-
genstand mit mehr Differenziertheit auszustatten. Gleichzeitig ist er sich 
aber völlig im Klaren, dass jede Konkretisierung des ästhetischen Ge-
genstands Gefahr läuft, die Reinheit des ästhetischen Urteils zu gefähr-
den und den Konsens über den Gegenstand zu kippen. Schauen wir 
zunächst genauer auf die Seite des Gewinns, dann auf die des Verlusts, 
um anschließend zu erwägen, an welcher Stelle das ästhetische Urteil 
unter heutigen Voraussetzungen weitergedacht werden kann. 

	 Ästhetisch urteilen
	 Spätestens seit Hans-Georg Gadamer wird der begriffsge-
schichtliche Ort der Kantischen Urteilskraft mit der Wende zu einer 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

30

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


«Subjektivierung der Ästhetik» in Verbindung gebracht. Der erste Satz 
der Kritik der Urteilskraft entspricht dieser historischen Wende in 
programmatischer Weise: «Um zu unterscheiden, ob etwas schön sei 
oder nicht, beziehen wir die Vorstellung nicht durch den Verstand auf 
das Objekt zum Erkenntnisse, sondern durch die Einbildungskraft 
( vielleicht mit dem Verstand verbunden ) auf das Subjekt und das 
Gefühl der Lust oder Unlust desselben.»5 Eingeklammert ist hier die 
mögliche Involviertheit des Verstandes bei der Urteilsbildung, ausge-
klammert indessen von Beginn an die Entfaltung des ästhetischen 
Gegenstands. Die Brille der ästhetischen Urteilskraft ist gewisserma-
ßen auf Fernsicht gestellt. Sie ist nicht in der Lage, will es auch nicht 
sein, Details an einem ästhetischen Gegenstand erkennbar zu machen. 
Da die Einklammerung des «Verstandes» die Möglichkeit von Erkennt-
nis und Mitteilbarkeit des Urteils bereits enthält – auch ein reines 
Gefühl bedarf ja, um Urteil zu werden, der Artikulation –, kommt der 
Frage, wie sich Kant die Beteiligung des Verstandes am ästhetischen 
Urteil genau denkt, eine wesentliche Bedeutung zu. 
	 Für Kant aktiviert die ästhetische Urteilskraft im Subjekt zwei 
antagonistisch arbeitende Vermögen, die «Einbildungskraft» ( welche 
als Imagination die Formgebung bei der Urteilsbildung leistet ) und 
den «Verstand» ( welcher als abstrahierende Kraft die Begriffsbildung 
und Mitteilbarkeit des Urteils ermöglicht ). Bei der Urteilsbildung 
werden diese Vermögen – Einbildungskraft und Reflexion – in ein 
«freies Spiel» versetzt. Dieses Aufweisen eines «freien Spiels» ist 
meines Erachtens das Hauptereignis der gesamten «Kritik der Urteils-
kraft», und zwar nicht, weil es einer Spielästhetik den Weg ebnete, 
sondern weil es dem Zusammenwirken von Offenheit und Regelhaf-
tigkeit, von Imaginieren und Reflektieren, von Urteilsbildung und Ur-
teilsfindung eine neue, dynamische Form verlieh. Kant kommentiert 
das freie Spiel auch mit der Rede von der «Belebung der Vermögen», 
was ausdrückt, dass das «freie Spiel» nicht bloß als ein dynamischer, 
sondern auch als ein vitalisierender Vorgang zu denken ist. Weiterhin 
spricht er vom Spiel als einer «unbestimmten, aber doch (...) einhelli-
gen Tätigkeit». Das «Unbestimmte» beschreibt wohl hier den prozes-
sualen Akt der Urteilsbildung vor dem Zustandekommen des Urteils, 
aber auch den Charakter des Urteils selbst als eben «unbestimmt». 

Artikulieren / Widerstehen 31

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einbildungskraft und Verstand wirken hierbei in wechselseitiger «Zu-
sammenstimmung», das heißt, sie bringen gemeinsam das Urteil 
hervor und gehen dem Gefühl der Lust oder Unlust voraus. Die Per-
formanz des Urteilens erhält hierbei den Vorrang vor dem finalen Urteil. 
«Das [freie] Spiel [von Einbildungskraft und Verstand] ist Vollzug der 
Bewegung als solcher», so ließe sich mit Gadamer der Akzent auf die 
Performativität der Urteilsbildung auf den Punkt bringen.6 Während 
Kant das ästhetische Urteil auf ein bloßes binäres Prinzip reduziert 
( Lust / Unlust ) und damit der Komplexität des Urteilens über ästheti-
sche Gegenstände wohl kaum gerecht wird, erfährt das, was ich «Ur-
teilsbildung» nennen möchte, die Einbettung des Urteilens innerhalb 
einer sozialen Gemeinschaft, zu der sich das urteilende Subjekt ver-
hält. Bei der Urteilsbildung ist die Performativität in besonderer Weise 
durch das «freie Spiel» ausgezeichnet. Die Rede von einer die Vermö-
gen belebenden, aber unbestimmten Tätigkeit lässt sich so interpre-
tieren, dass es möglicherweise gar nicht so entscheidend ist, wie ein 
Urteil ausfällt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil bildet. Obgleich das 
Subjekt hierbei in völliger Freiheit am Werk ist, arbeitet es bei der Ur-
teilsbildung doch von Anfang an gemeinschaftsorientiert. Im «freien 
Spiel» erfolgt sozusagen ein performatives «Nachzeichnen» des äs-
thetischen Objekts durch die Einbildungskraft. Dieses Nachzeichnen 
bewegt sich jedoch von Anfang an in einem normativen Flussbett, aus 
dem die Urteilsbildung «in der Regel» nicht heraustritt. Ich betone hier 
noch einmal: «von Anfang an», weil dieser Umstand einigermaßen er-
staunlich ist: Er bedeutet, dass sich das völlig frei agierende Subjekt 
stets gemeinschaftsorientiert verhält. Das Subjekt, so könnte man 
auch sagen, nimmt mit seinem Urteil in der Gemeinschaft, der es an-
gehört, eine Position ein. Diese Positionierung des Subjekts lässt sich 
als «Urteilspraxis» beschreiben. Die Urteilsbildung denkt die Urteils-
praxis bereits mit. 
	 Man könnte meinen, dass die «Urteilspraxis» jeweils aus 
einem Prozess der «Urteilsbildung» hervorgeht oder zumindest jene 
immer voraussetzt. Konkreter formuliert würde das bedeuten: Ich 
bilde mir in völliger Freiheit mein Urteil und stelle es anschließend in 
der sozialen Gemeinschaft zur Diskussion. Dem ist aber, wie gesagt, 
nicht so. Die Beziehung von «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» ist 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

32

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Kant komplexer und auch dynamischer gedacht. Der zentrale Satz 
kommt etwas unauffällig daher, unter § 9, wo die Frage erörtert wird, 
ob mein Gefühl der Lust / Unlust der Beurteilung vorausgeht oder um-
gekehrt. Die Antwort auf diese Frage, so Kant, sei der Schlüssel der 
Kritik des Geschmacks. Kant kommt hier schnell zur Sache und be-
antwortet die selbst gestellte Frage so: «Also ist es die allgemeine 
Mitteilungsfähigkeit […], welche als subjektive Bedingung des Ge-
schmacksurteils, demselben zum Grunde liegen, und die Lust an dem 
Gegenstande zur Folge haben muss.»7 Unter der gegebenen Voraus-
setzung, dass mein Urteil für andere von Belang ist, ist Gemein-
schaftsorientierung nicht nur von Anfang an mit im Spiel, sondern 
geht meiner eigenen Urteilsbildung sogar voraus, und zwar so, wie die 
Gemeinschaft dem Subjekt vorausgeht. Obgleich mein Urteil sich 
also im Genuss völliger Freiheit als «freies Spiel» entwickelt, ist es 
nicht voraussetzungslos. Es steht immer schon mit einem Bein in der 
sozialen Gemeinschaft, der ich angehöre. Die Performativität der Ur-
teilsbildung, die dabei entstehende Artikulation des Urteils, das 
innere Formulieren möglicher Argumente sind bereits Teil einer ge-
meinschaftlichen Praxis. Urteilspraxis und Urteilsbildung stehen 
dabei in einem dynamischen Wechselspiel. Oder abstrakter gespro-
chen: Die Urteilsbildung hat in der Urteilspraxis zugleich ihre Ursache 
und Wirkung.
	 Wir haben oben die Rechnung aufgemacht und auf der Seite 
des Gewinns des ästhetischen Urteils sowohl die Gemeinschaftsorien-
tierung als auch ein starkes subjektives Urteil verbucht. Die Subjekti-
vität des Urteils erfährt ihre Ausdifferenzierung im freien Spiel, welches 
den performativen Charakter der Urteilsbildung ins Licht rückt. Man 
könnte hier auch sagen, der Einbildungskraft liege ein performatives 
Handeln zugrunde, das sich daran zeigt, dass wir den ästhetischen 
Gegenstand imaginativ nachzeichnen. Das ästhetische Denken, so 
lautet meine These, imaginiert eine ästhetische Praxis, um als eine 
Praxis ästhetischen Denkens ein Urteil zu bilden. Die Urteilsbildung 
kann hierbei selbst als Praxis ästhetischen Denkens verstanden 
werden. Es handelt sich um eine Praxis, die sich am ästhetischen Ge-
genstand entwickelt und die Einbildungskraft mit dem ästhetischen 
Gegenstand verwebt.

Artikulieren / Widerstehen 33

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[...] dass es möglicherweise gar nicht 
 so entscheidend ist, wie ein Urteil 
ausfällt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil 
bildet. Obgleich das Subjekt hierbei 
in völliger Freiheit am Werk ist, arbeitet 
es bei der Urteilsbildung doch 
von Anfang an gemeinschaftsorientiert. 
Im «freien Spiel» erfolgt ein performa
tives «Nachzeichnen» des ästhetischen 
Objekts durch die Einbildungskraft.

34

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Ästhetischer Gemeinsinn
	 Kommen wir noch einmal auf die Seite des «Gewinns» in 
unserer obigen Bilanz zurück: Die Gemeinschaftsorientierung des  
ästhetischen Urteils beschreibt Kant als einen «sensus communis» 
oder «Gemeinsinn». Kant exponiert den Gemeinsinn als ein Beurtei- 
lungsvermögen, 

«welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes 
andern in Gedanken […] Rücksicht nimmt, um gleichsam an 
die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten […].»8

	 Kant weist hier darauf hin, dass der Gemeinsinn sich nicht 	
nur auf eine soziale Gemeinschaft im engeren Sinne, sondern auf die 
Menschenvernunft insgesamt bezieht. Der Gemeinsinn erlaubt, dass 
mein ästhetisches Urteil interkulturell anschlussfähig ist. Weit vor 
diesem Zitat findet sich dann die eigentliche Schlüsselstelle zum Ge-
meinsinn. Sie lautet:

«In allen Urteilen, wodurch wir etwas für schön erklären, ver-
statten wir keinem, anderer Meinung zu sein; ohne gleichwohl 
unser Urteil auf Begriffe, sondern nur auf unser Gefühl zu 
gründen: welches wir also nicht als Privatgefühl, sondern als 
ein gemeinschaftliches zum Grunde legen. Nun kann dieser 
Gemeinsinn zu diesem Behuf nicht auf der Erfahrung ge-
gründet werden; denn er will zu Urteilen berechtigen, die ein 
Sollen enthalten: er sagt nicht, dass jedermann mit unserm 
Urteile übereinstimmen werde, sondern damit zusammen-
stimmen solle.»9

	 Kant betont somit die Gleichzeitigkeit von Gemeinschafts-
orientierung und Subjektivität des ästhetischen Urteils. Der Gemein-
sinn ist mein Sinn für die Gemeinschaft, in der ich stehe. Kants Inten-
tion richtet sich aber nicht auf eine konsensuelle Übereinstimmung 
im Urteil, sondern auf eine Zusammenstimmung in der Haltung beim 
Urteilen. Wie lässt sich dieser Punkt der sollenden Übereinstimmung 
durch den Gemeinsinn verstehen? Eine starke und eine schwache 

Artikulieren / Widerstehen 35

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lesart ist möglich. Erstens, das «Sollen» der Zusammenstimmung 
meines Urteils mit der Gemeinschaft ist a priori gegeben, d.h. nicht 
unbedingt davon abhängig, welche Argumente ich in welcher Weise 
für mein Urteil aufbiete. Zweitens, das «Sollen der Zusammenstim-
mung» meines Urteils ist vom «Grad der Zustimmung»10 ( «Degree of 
Assent» ) zu meinem Urteil abhängig, was die Notwendigkeit des Su-
chens nach guten Argumenten für mein Urteil voraussetzt. Für die 
erstgenannte Lesart spricht, dass Kant die Streitbarkeit von Ge-
schmacksurteilen zurückweist und das ästhetische Urteil «wider 
Willen» transzendental verankert, d.h. nicht von der Differenziertheit 
meines Urteils, sondern von der Teilhabe meines Urteils an einer äs-
thetischen Idee des Menschen abhängig macht ( §56, A 232–243 ). Für 
die zweite Lesart spricht kaum etwas, das der Lektüre Kants direkt 
entnommen werden kann, bestenfalls unsere Alltagspraxis, in der wir 
sehr wohl um ästhetische Urteile ringen, nach Argumenten suchen 
und auf «Zustimmung» hoffen, weil die Zusammenstimmung nicht von 
vorneherein gegeben ist. Hannah Arendt strich in ihrer Re-Lektüre von 
Kants Kritik der Urteilskraft die Bedeutung des Gemeinsinns in Be-
ziehung zur Einbildungskraft heraus. Sie beschrieb den Gemeinsinn 
als das Vermögen des frei urteilenden Subjekts, im Sinne der Gemein-
schaft zu urteilen. Im Unterschied zu Christoph Menke kann man so 
weit gehen zu sagen, dass sich Kant den Gemeinsinn als ein Vermö-
gen denkt, das bereits auf die Einbildungskraft und auf die Performa-
tivität der Urteilsbildung einwirkt.11 Hannah Arendt betont ihrerseits, 
dass der «sensus communis» das subjektive Urteil nicht auf allgemein 
akzeptierte Mehrheitsmeinungen oder kollektive Vorurteile abstimmt. 
Der Sinn der Gemeinschaft im Subjekt sei eher ein Sinn des Subjekts 
für die Gemeinschaft.12 Der Gemeinschaftssinn reflektiert im Subjekt, 
wie sich der zu beurteilende ästhetische Gegenstand für andere dar-
stellen könnte. Ich richte die sprachliche Artikulation des eigenen  
Urteils so aus, dass ich mich verständlich mache, abwäge, selbstre- 
flexiv artikuliere und dem Urteil anderer Raum zugestehe. In dieser  
Sicht stellen die beiden obigen Lesarten zum Gemeinsinn keinen  
Widerspruch dar, sondern sind notwendig aufeinander bezogen: Ich  
urteile im Wissen darum, dass das Urteil im Raum des Ästhetischen  
nichts anderes als eine mögliche Zustimmung zulässt. Es gibt keine 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

36

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztgültigen Argumente. Im Zugestehen dieses Raumes liegt die «Zu-
sammenstimmung». Die «Zusammenstimmung» im Ästhetischen wird 
dadurch verletzt, dass ich den «Möglichkeitsraum» des Ästhetischen 
und damit die Möglichkeit, anders zu urteilen, nicht anerkenne.
	 Kants Rede vom «Zusammenstimmen mit dem Gemeinsinn» 
beschreibt einen Sinn dafür, dass mein subjektives Urteil jederzeit Teil 
eines kulturellen Bildungsprozesses ist, aus dem ich mich dann dis-
pensiere, wenn ich die Möglichkeit eines anderen Urteils nicht aner-
kenne oder eine Immunisierung gegenüber den Urteilen anderer an-
strebe. Immun ist, so kann man mit Roberto Esposito sagen, wer die 
«Aufgabe» bzw. «Pflicht» der Zusammenstimmung als eine unzumut-
bare «Last» ablehnt, was darauf hinausläuft, die «Gemeinschaft» all-
gemein in Frage zu stellen. Umgekehrt sehen es die Mitglieder der 
«communitas» als «munus» ( lat. Amt, Pflicht, Schuld ) an, ihr Urteil der 
Gemeinschaft zur Verfügung zu stellen.13 Man könnte hiervon ausge-
hend fragen, ob mein ästhetisches Urteil überhaupt allein meines ist 
oder ob es nicht vielmehr einem kollektiven Besitz angehört?

	 Fassen wir die wesentlichen Punkte zusammen: 
1.	 Die ästhetische Urteilskraft setzt sich aus den beiden 

Ebenen «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» zusammen.

2.	 Die «Urteilsbildung» zeichnet sich durch ein freies Spiel 
der Vermögen «Einbildungskraft» und «Verstand» aus. 
Der Akt der Urteilsbildung ist «performativ». Die Einbil-
dungskraft eignet sich den ästhetischen Gegenstand mi-
metisch an. Dieser imaginative Vorgang bringt das Urteil 
hervor. Das ästhetische Urteil münzt den ästhetischen 
Gegenstand in eine Praxis ästhetischen Denkens um. Das 
Urteil kann aber immer nur vorläufig sein.

3. 		 Die Urteilspraxis beschreibt die Artikulation und Argu-
mentation des Subjekts. Eingebettet ist die Urteilspraxis 
im «Gemeinsinn». Der Sinn des Subjekts für die Gemein-
schaft wirkt als eine bestimmte Haltung, Sprache von 
Anfang mit.

Artikulieren / Widerstehen 37

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. 	 Das ästhetische Urteil besitzt im Subjekt-, Gegenstands- 
und Gemeinschaftsbezug eine dreifache Zugehörigkeit. 
Diese wird ambivalent, sobald sie nach einer Seite hin kippt.

5. 	 Ästhetische Urteilskraft ( oder -kompetenz ) respektiert 
die dreifache Zugehörigkeit ( Subjekt, Gegenstand, Ge-
meinschaft ) des ästhetischen Urteils bei der Wahrneh-
mung und Artikulation von Urteilen.

	
	 Der ästhetische Gegenstand
	 Auf der Suche nach ästhetischen Gegenständen, die mit 
dem reinen ästhetischen Urteil auf ideale Weise matchen könnten, 
verfolgte Kant bekanntlich einen reduktionistischen Ansatz. Dieser 
zielte darauf, alles vom ästhetischen Gegenstand fernzuhalten, was 
ein reines ästhetisches Urteil eintrüben könnte. Nachdem Kant des-
halb zunächst die Farbe und die Töne aus dem reinen ästhetischen 
Gegenstand ausschloss und in einem zweiten Schritt Malerei, Bild-
hauerei, Architektur, schließlich auch Tanz und Theater vom «reinen» 
ästhetischen Gegenstand abgrenzte, blieb ihm als hoffnungsvoller 
Kandidat für ein «reines Geschmacksurteil» allein noch die Zeichnung 
und der Zierrat übrig. Als kompositionsgebende Substanz liegt, so 
Kant, die Zeichnung allen Künsten zugrunde. Nur noch der «Zierrat», 
das Ornament oder Parergon, sofern er die reine, schöne Form aus-
drücke ( und nichts anderes darstelle ), verdiene als Anwärter eines 
reinen Geschmacksurteils unter den Bildenden Künsten noch einen 
Platz neben der Zeichnung.14
	 Bis heute verwundert, dass Kant, der doch dem Subjekt im 
ästhetischen Urteil einen großen Freiraum zugestand, den ästheti-
schen Gegenstand auf eine derart rigide Weise beschränkte. Das lei-
tende Ziel war, zu einem «reinen» ästhetischen Urteil zu kommen. Aber 
warum überhaupt «rein»? «Wie aber urteilen», schreibt Christoph 
Menke, «wenn es keinen Gegenstand gibt, über den geurteilt werden 
kann? Und wenn es diesen Gegenstand deshalb nicht gibt, weil es das 
vergegenständlichende, abstandnehmende, seine Affektion unterbre-
chende Subjekt nicht gibt?»15 Die einzig einleuchtende Antwort dürfte 
in Kants Annahme eines umgekehrten Verhältnisses zwischen der 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

38

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit des Urteils und der des ästhetischen Gegenstands liegen. Mit 
anderen Worten: je abstrakter und nüchterner der ästhetische Gegen-
stand, desto mehr vermag das ästhetische Urteil seine Kraft in einem 
«freien Spiel» zu entfalten. Kants Ausführungen zum ästhetischen Ge-
genstand bleiben aber auch dann noch zweifelhaft, und zwar einmal, 
weil er sich hierbei auf ein ihm wenig bekanntes Terrain wagte und hier 
kaum als Kenner ästhetischer Gegenstände sprechen konnte, zum an-
deren stellt sich schon aus historischer Sicht die Frage, ob «Zeich-
nung» und «Parergon» überhaupt als gut gewählte Beispiele für reine 
Geschmacksurteile dienen konnten; schließlich erscheint drittens aus 
heutiger Perspektive fraglich, ob es überhaupt notwendig ist, für das 
ästhetische Urteil einen «reinen» Gegenstand zu denken, der zwar 
über Zweideutigkeiten erhaben, dafür aber uninteressant ist. Ich lasse 
an dieser Stelle einmal den ersten Punkt, der sich auf die Frage nach 
Kant als Kunstkenner bezieht, beiseite, da dieser Aspekt für das Ver-
hältnis von Urteil und Gegenstand wenig ergiebig ist. Der zweite Punkt 
verdient eine kurze, der dritte Punkt eine etwas längere Betrachtung. 
Insbesondere soll uns der dritte Punkt über die Betrachtung einer 
Zeichnung zu Argumenten führen, die für eine Aktualisierung des Be-
griffs der Urteilskraft sprechen. Die Aktualisierung wird uns dann auch 
zu der einleitenden These von der Urteilskraft als einem Scharnier zwi-
schen ästhetischer Praxis und ästhetischem Denken zurückführen.

	 Zierrat
	 Entlang einer Lektüre der «Kritik der Urteilskraft» konnte 
Jacques Derrida zeigen, dass dem Ornament in der Ästhetik keines-
wegs die Rolle eines interesselosen Beiwerks zukommt. So interpre-
tierte Derrida das Ornament ( parergon ) als eine das Werk ( ergon ) rah-
mende Grenzfigur, die zwar von außen zum Werk «hinzutritt», aber von 
dort aus ganz wesentlich in das Innere des Werkes eingreift. Das Par-
ergon hängt also nicht als eine «halbe Sache» dem Werk an, sondern 
bezieht ästhetisch betrachtet das Umfeld des Werkes auf das Werk.16
	 Der «Zierrat» oder «parergon» wird als ein Außen gewisser-
maßen in das Innen hineingerufen, um es von innen neu zu konstitu-
ieren. Beiwerk oder Zierrat bringen als rhetorischen Schmuck, als 
figura ein «Als ob» ins Spiel, das als Schmuck Effekte der Lust und 

Artikulieren / Widerstehen 39

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Stils erzeugt.17 Wir lassen an dieser Stelle Leon Battista Albertis 
Ausführungen zum «ornatus» als Glanzlicht eines Gebäudes und auch 
die lange Ornamentdiskussion besonders des 19. und 20. Jahrhun-
derts beiseite. Der in unserem Beispiel [Abb. 1] zur Karte hinzugefügte 
figürliche Schmuck ( Kartusche ) zeigt die potenzielle Begehbarkeit 
eines kartierten Territoriums. Dabei entwickelt das kartierte Territo-
rium an seinen Randbereichen selbst ein Eigenleben, indem es sich 
auf den figürlichen Schmuck, den Ornatus der Karte zubewegt. Die 
hierbei entstehende Zwei- oder Mehrdeutigkeit des Dargestellten 
kann natürlich nicht im Interesse Kants liegen, weil sie einerseits die 
Klarheit des Urteils eintrübt und als Schmuck dem Verdacht eines un-
eigentlichen Blendwerks ausgesetzt ist. Ein «Zierrat» oder «parergon», 
wie es sich Kant als Zielgröße eines reinen Geschmacksurteils vor-
stellte, lässt sich bestenfalls als Illustration eines Musterbuchs denken. 
Der Zierrat müsste als Beiwerk erst vom Werk isoliert werden, um 
Kants Idee zu entsprechen. Allerdings fragt sich, ob dem Ornament 
nicht dann immer noch eine nicht zu tilgende Vieldeutigkeit – Inver-
sionen zwischen Fläche und Raum sowie zwischen Figur und 
Grund – innewohnt.

Abb. 1: Heinrich Scherer: Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, 1710

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

40

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 «Taubenloch» ( 2017 )
	 Wir wollen eine zweite Gegenprobe mit einer Zeichnung 
machen und dabei eine Perspektive einnehmen, die gewissermaßen 
im Wahrnehmen das Wahrnehmen mitbeschreibt, also der dreifachen 
Zugehörigkeit des Urteils zum Subjekt, zum Objekt und zur Gemein-
schaft Rechnung trägt. 
	 Geisterhaft gurrend tritt eine gräuliche Taubenschar aus dem 
dunklen Grund des Laubes hervor, um sich an einem farbigen Gewebe 
aus grünen, gelben, rosa und blauen Linien und Flächen zu nähren. 
«Gesang der Geister über den Wassern». [Abb. 2] Ist sie, die Tauben-
schar, bloß der Zierrat, das rahmende Beiwerk oder der titelgebende 
Grund dieses Nicht-Ortes, den die Tauben als ihr Zu-Hause wählten?18 

	 Der Ort oder Nicht-Ort entsteht als ein Kreuzpunkt aus 
Wegen und Linien, die zuweilen auslaufen, den Rand schneiden oder 
unversehens aus dem Grau des Bleistiftgrundes heraustreten. Eine 
Wasserader ( die Schüss oder la Suze ) durchzieht das Bild von links 
oben nach unten, um sich im Zentrum der Zeichnung in eine Brut-
stätte für Fische aufzufächern. Von den breiten, hautfarbenen Stra-
ßen scheint eine Wärme auszugehen, deren Nähe die Taubenschar 

Abb. 2: Esther Ernst: Taubenloch, 2017

Artikulieren / Widerstehen 41

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sucht. Schwarze Stützen stoßen lanzettförmig in das Zentrum. 
Gelbe Weglinien führen aus allen Richtungen gegen eine bevölkerte 
Bildmitte zu. 

	 Hier arbeiten sich aus dem Bleistiftgrau des Grundes Archi-
tekturen, Menschengruppen und befremdliche Wesen heraus, noch 
halb unverdaut in den Innereien dieses linienhaften Gewebes ste-
ckend. Bei genauerem Hinsehen finden wir uns nahe am Grund einer 
mythisch-endzeitlichen Massenszene wieder. Oder: Das Mythische 
ist das Abgründige, das täglich passiert, aber so nie stattfand.
	 Gleich einem Bruegel-Gemälde spielt sich das Tragische 
hinter- oder untergründig, jedenfalls halb im Verborgenen ab. So, 
wie das Tragische eben niemals vollständig sichtbar werden will. 
Schließlich eröffnet es sich unerwartet dem prüfenden Auge. Auch 
hier wechselt der Blick seinen Maßstab und versenkt sich im Detail. 
Eine maskierte Schar aus Kriegern und fremdartigen Wesen unter-
schiedlicher Größe, mal mehr Tier, dann wieder Mensch, durchzieht 
die Häuser, kehrt das Geschehen hinter den Mauern nach außen. 
Momente des Tötens und der sexuellen Gewalt und Lust scheinen 
blitzhaft auf. 

Abb. 3: ( Detail von Abb. 2 )

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

42

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 4: ( Detail von Abb. 2 )

Abb. 5: ( Detail von Abb. 2 )

Artikulieren / Widerstehen 43

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Eine gestrenge Frauengruppe gibt sich scherenschnittartig 
ein Stelldichein zum Reigen oder Appell. Ein Nonnentanz in heiliger Ord-
nung, der sein Gefolge in die Pflicht nimmt. Wählt der Blick schließlich 
den Abstand, entsteht wieder das Gesamtgefüge eines geschäftig be-
lebten Genrebildes. Und noch weiter Distanz nehmend, tritt wieder die 
Taubenschar geisterhaft oder auch beiläufig hervor. 
	 In der Schweiz existieren mehrere Orte mit Namen «Tauben-
loch». Dieser hier bezieht sich auf den Saum der «Gorges du Tauben-
loch», unweit von Frinvillier ( BE ) oder Friedliswart bei Biel. Einst ein 
wichtiger Verkehrsknotenpunkt als Eintritt in den Jura, ist die Tauben-
schlucht heute als lokales Ausflugsziel bekannt. Wer auf der E27 fährt, 
die sich hier ehrfürchtig und breit vor der Klus gabelt, bei dem hinter-
lässt dieser Ort einen seltsam düsteren Eindruck. Einer alten Ge-
schichte zufolge soll ein junges schönes Mädchen – la petite colombe 
( «Turteltaube» ) – auf der Flucht vor einem gierigen Bewerber hier in 
die Schlucht gesprungen sein. Schön und rein wie eine Taube soll sie 
gewesen sein. Liebespaare, heißt es, vermögen von der Schlucht  
aus noch heute ein sanftes Wehklagen zu vernehmen.19 1989 kam  
hier noch ein Kind bei einem Steinschlag ums Leben, weitere Kinder 

Abb. 6: Frinvillier Taubenloch, swisstopo.ch

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

44

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden verletzt. In den Jahren 2003, 2009 und 2020 musste die 
Schlucht wegen Steinschlaggefahr wiederholt gesperrt und gesichert 
werden. Von Frinvillier aus führt der Weg hinab in die «Taubenloch-
schlucht», eine Wanderung, die, so ein Infotext im Internet, «die ganze 
Familie erfreut».20 An der «engsten Stelle hat man beinahe das Gefühl, 
vom Fels verschluckt zu werden.»21
	 Es handelt sich um die einzige Schlucht Europas in unmit-
telbarer Nähe zu einem Ort ( Biel und Frinvillier ). Hier führt der Weg 
vorbei an Wasserfällen und ausgewaschenen, fratzenhaften Steinen 
rund 100 Meter in die Tiefe. «Ragen Klippen | Dem Sturz entgegen, 
|Schäumt er unmutig | Stufenweise | Zum Abgrund» ( «Gesang der 
Geister über den Wassern» ).
	 Der Ausdruck «Daube» oder «Tobel» für «Graben» und die an 
der Taubenschlucht siedelnden «Tauben» greifen bei der «Tauben-
lochschlucht» namengebend ineinander. Der Künstlerin Esther Ernst 
standen beim Zeichnen die breiten Zuschreibungen dieses Tieres von 
Militär bis Frieden, von Ekel bis Hochzeit und Schönheit vor Augen. 
Ausgangspunkt der Zeichnung ist der reale Ort, überlagert von der 
Wanderkarte, welche die Zeichnung wiederum transformiert, weil sie 
das vor Ort Imaginierte mit kartiert: «Ich selbst zeichne im ersten 
Schritt tatsächlich vor Ort», schreibt die Künstlerin, «nehme erst mal 
alle sichtbaren Gegenstände, Architekturen, Strassen, Infrastrukturen 
und alle unsichtbaren Gefühle, Wahrnehmungen und Gedanken in die 
Zeichnung auf. Das ist ein ganz konzentriertes, energiereiches Arbei-
ten. Im Atelier gerate ich dann auf Abwege, füge Angelesenes, Asso-
ziiertes und Erfundenes dazu.»22 Die Abwege gehen als Wege in die 
Metamorphose der Karte ein. «Taubenloch» besitzt mehrere Refe-
renzpunkte, sofern sie auf den realen Ort, auf den kartierten Punkt und 
auf assoziierte «Abwege» verweist. Von seinen nominellen Bezeich-
nungen, Höhenmarkierungen und Koordinaten befreit, veranlasst die 
Zeichnung zu einer Neu- und Anders-Orientierung. 
	 Der Blick der Betrachtung wechselt die Perspektiven aus 
Nah und Fern, Farbe und Grau, Figuren und Grund. Die leicht schat-
tierten, konturierten Figuren ( Tauben, Menschen, Tiere, Häuser ) er-
wachsen dem Bild nicht als gefüllte Formen, sondern als freigelas-
sener Bildgrund. 

Artikulieren / Widerstehen 45

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


	 Die Tauben sind durch eine Umkehrung des Grundes als Fi-
guren ins Bild gesetzt. In den Tauben ist der Grund gegenwärtig, aber 
der eigentliche Abgrund, die Schlucht, wird nicht gezeigt. Eher ist 
dieser Abgrund, das «Taubenloch», die unsichtbar treibende Macht 
alles Sichtbaren, aller Verhaltensweisen der an ihrem Saum sich la-
benden Wesen. Die Figuren umschatten mit ihren Handlungen geis-
terhaft den Grund, der als Abgrund ( «Gorges du Taubenloch» ) selbst 
nicht anwesend ist. Es ist diese Abwesenheit des Abgrundes, dessen 
spürbare Wirkung, die den Ort zu einer «Heterotopie» macht. Die 
Zeichnung von Esther Ernst holt den Ort aus der neutralen Objektivi-
tät der Karte heraus, um ihn in seiner Ambivalenz und Vieldeutigkeit 
zu würdigen. Als ent-faltbare Zeichnung ist die mögliche Geste des 
Entfaltens mit der Unmöglichkeit konfrontiert, dass sich der Abgrund 
der «Taubenschlucht» selbst im Bild nicht entfalten lässt. Die materia-
le Entfaltung des Papierblatts geht beim Anblicken der Zeichnung in 
einen unendlichen Prozess der visuellen Entfaltungen, der visuellen 
Kurvenbewegungen über, deren Ende nicht absehbar ist. 
	 Das «Taubenloch» ist als «Taubenschar», nicht als Loch oder 
Abgrund kartiert. Stattdessen wird die Tragik der Figuren selbst am 

Abb. 7: ( Detail von Abb. 2 )

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

46

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saum dieses Abgrundes sichtbar, während der betrachtende Blick die 
Handlungen und Zustände der Figuren entfaltet. Und möglicherweise 
ist gar nicht der Ab-Grund das Abgründige, sondern die Nähe ( der aus 
dem Grund gearbeiteten Figuren ) zu ihm.

	 Geste und Vieldeutigkeit
	 Eine sich in die Zeichnung vertiefende Beschreibung kann 
zwar Deutungsdimensionen des Gesehenen freilegen, aber keine 
letztgültige Bedeutung. Wenn wir, um die eigene Wahrnehmung zu 
artikulieren, auf Gesehenes, Gewusstes zurückgreifen, so ist das nicht 
einfach «wiedererkennendes Sehen» ( Max Imdahl ), sondern es kenn-
zeichnet das Verweben unserer Einbildungskraft mit der «communi-
tas», ein Zusammenstimmen, ohne Einstimmigkeit zu erzwingen. 
Wenn es dabei ein Ziel gibt, dann das implizite Werben um Zustim-
mung. Unsere Beschreibung zeigt, dass die Wahl einer einzigen Deu-
tungsperspektive, das Einnehmen eines einzigen Standortes der 
Zeichnung kaum gerecht wird.
	 Die durch die wechselnde Skalierung der Figuren ausgelös-
ten Blickwechsel, die durch die Umkehrung von Figur und Grund her-
vorgerufenen Kippeffekte, die Abwesenheit genau jenes Abgrundes, 

Abb. 8: Esther Ernst: Taubenlochschlucht ( gefaltet )

Artikulieren / Widerstehen 47

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den das ganze Bild bis hin zum Titel Bezug nimmt, schließlich auch 
die vielfältigen Bezüge der Zeichnung zur Karte als Bildform, zum 
realen Ort sowie zu hiermit assoziierten Bildwelten – all dies bewirkt 
in der Summe eine Vieldeutigkeit des Gesehenen. Diese «essentielle 
Vieldeutigkeit» ( Blumenberg ) gehört nicht der Zeichnung an, sondern 
die Zeichnung räumt sie dem betrachtenden Ich ein.23 Die Hereinnah-
me der «essentiellen Vieldeutigkeit» bedarf also eines echten Sich-
Einlassens, einer Vergegenwärtigung der eigenen Subjektivität. Ist es 
notwendig für ein gelingendes Urteil, einen eindeutigen Gegenstand 
anzunehmen, zu dem sich das «Ich» interesselos verhält? 
	 Wenn die hier besprochene Zeichnung Vieldeutigkeit ein-
räumt, so bedarf sie doch gerade eines interessierten Ichs, das zur 
Vieldeutigkeit Stellung nimmt, aber auch bereit ist, die Vieldeutigkeit 
des ästhetischen Gegenstands anzuerkennen. Ästhetische Urteils-
kraft bewährt sich nicht an der Ein-, sondern an der Vieldeutigkeit des 
ästhetischen Gegenstands. Ästhetische Urteilskraft setzt dort ein, wo 
sie in Anerkennung der «essentiellen Vieldeutigkeit» des ästhetischen 
Gegenstands Stellung bezieht. Urteilen hat hierbei nicht den Charak-
ter einer logischen und letztgültigen Charakterisierung. Es ergibt 
keinen Sinn, dem ästhetischen Gegenstand seine «essentielle Viel-
deutigkeit» ( Blumenberg ) durch ein bestimmtes ästhetisches Urteil 
abzuerkennen.
	 So wie die Zeichnung «Taubenloch» die «Kraft einer zeigen-
den Formgebung ist», die «Geste einer Offenlegung» und ( als Karte 
über eine Karte über einen Ort ) selbst nicht die Form, sondern «eine 
Art und Weise, die Form zu sehen» ist,24 so kann das schreibende Be-
schreiben ebenfalls nichts anderes sein als eine Art und Weise, die 
Zeichnung zu sehen. Das schreibende Beschreiben ist eine Art, die 
Zeichnung zu sehen, weil es eben nicht nur die Zeichnung beschreibt, 
sondern auch die Art und Weise, wie die Zeichnung auf die Einbil-
dungskraft einwirkt. Dieser Vorgang des Einwirkens lässt sich als Um-
schlagsplatz einer ästhetischen Praxis in eine Praxis ästhetischen 
Denkens beschreiben, aus der heraus sich das Urteil bildet. Ästheti-
sche Praxis bezieht sich dabei nicht bloß auf die künstlerische Praxis 
des Zeichnens, die durch die Einbildungskraft rekonstruiert wird,  
sondern auf das gesamte Arsenal imaginierter Praktiken entlang der 

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

48

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahrgenommenen Zeichnung. Die Einbildungskraft des Urteilenden 
bewegt sich im Raum der vorgefundenen Zeichnung. Dieser Vorgang 
lässt sich nicht anders denn als eine körperliche Geste, als eine Be-
wegung in der Wahrnehmung denken. «Unser verkörperter Geist er-
zeugt und interpretiert aktiv, was wir sehen.»25
	 Das ästhetische Urteil besitzt eine «autoreflexive» Qualität, 
weil es im Beschreiben sowohl die Einbildungskraft als auch die 
Zeichnung mitsprechen lässt.26 Das Urteil artikuliert die «eingebildete» 
Zeichnung. Was auf den ersten Blick als Defizit des Schreibenden er-
scheinen mag, dass er sich aus der Deskription der Zeichnung nicht 
heraushalten kann, ist seine eigentliche Kraft.27 Diese Kraft besteht 
darin, nicht bloß die Zeichnung, sondern die sich in die Einbildungs-
kraft einschreibende Zeichnung zu beschreiben. Dass die Deutungs-
weise sich mitteilen lässt, dass sie sich als sprachliches Urteil artiku-
liert, ist die eigentliche Form des ästhetischen Urteils, mithin das, was 
Kant als «Gemeinsinn» oder auch als «allgemeine Mitteilbarkeit» be-
schreibt. Die Annahme einer essentiellen Vieldeutigkeit des Ästheti-
schen konnte Kant noch nicht mitmachen, da ihm die aufklärerische 
Idee eines «universellen Geschmacks» dabei im Wege stand.
	 Die Annahme, nur ein reiner ästhetischer Gegenstand könne 
ein reines ästhetisches Urteil bewirken, erweist sich aus heutiger Per-
spektive nicht nur als entbehrlich, sondern auch als unproduktiv. 
Gerade an der Vieldeutigkeit des ästhetischen Gegenstands bewährt 
sich das ästhetische Urteil als eine Praxis, die sich in einem echten 
Sinne auf den ästhetischen Gegenstand einlässt und das ästhetische 
Urteil als ästhetische Kritik mit einer Gemeinschaft teilt.

	 Urteilen als Praxis
	 Im Unterschied zum «Beurteilen», das auf eine empirisch ge-
stützte normative Bewertung zielt, oder zum «Verurteilen», das eine 
finale, meist negative Bestimmung vornimmt, handelt es sich beim 
ästhetischen Urteil um eine in seiner Aussage offene und unabge-
schlossene Bestimmung. Aufgrund der konstitutiven Offenheit und 
Unabgeschlossenheit des ästhetischen Urteils erscheint es sinn- 
voll, vom ästhetischen Urteilen als einer Urteilspraxis zu sprechen.  
Das ästhetische Urteil ist kein Tatsachenersatz. Ästhetisches Urteilen 

Artikulieren / Widerstehen 49

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutet vielmehr, dem ästhetischen Gegenstand zu seiner Artikula-
tion zu verhelfen. Urteilskraft beschreibt in diesem Zusammenhang 
eine Fähigkeit und Bereitschaft, sich auf den ästhetischen Gegenstand 
einzulassen und sich dabei auch zu den Normen seiner Beschreibung 
oder Bewertung kritisch zu verhalten. Ästhetisches Urteilen schließt 
die Möglichkeit ein, den Rahmen gemeinschaftlicher Regeln und 
Normen zu überschreiten. An diesem Punkt entfaltet sich die kritische 
Urteilskraft auch als eine Tugend.28 Diese Tugend äußert sich dadurch, 
dass sich das Subjekt im ästhetischen Urteil nicht nur kritisch zu vor-
herrschenden sozialen Normen, sondern auch kritisch zu der «expres-
siven Auffassung» ästhetisch sinnlichen Empfindens verhält.29
	 Der dreifache Bezug des ästhetischen Urteils verweist nicht 
nur auf einen Sinn des Subjekts für die Gemeinschaft, er zeigt auch, 
dass die Ausdifferenzierung des subjektiven Urteils ihren Grund in 
einem Bildungsprozess besitzt, der als zutiefst sozial und gemein-
schaftlich gedacht werden muss. Hierin liegt eine eigenartige Para-
doxie: Das in seiner Subjektivität unantastbare ästhetische Urteil hat 
seinen Grund in einem Prozess gemeinschaftlicher Bildung. Sich 
bilden bedeutet eben auch «sich» verständigen. Urteilskompetenz ist 
so gesehen nicht kompetitiv in einem abgrenzenden Sinne, sondern 
verbindend. Das Verbindende ist wechselseitig, da sich Urteilskom-
petenz in der Gemeinschaft bildet und dabei zugleich auch die Ge-
meinschaft bildet, sofern es das Reden und den Austausch über etwas 
als eine Verständigung über Werte und «Geschmack» in einem star-
ken Sinne begreift.30

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

50

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

[ 1 ]	 «Ästhetische Praktiken» und «Ästhetisches Denken» werden im Folgenden großgeschrie-
ben, um ihren Eigennamen zu betonen. Gewiss handelt es sich um Spielarten des 
Denkens und Handelns, gleichzeitig ist ihr Charakter stets singulär.

[ 2 ]	 Vgl. z.B. E. Care et al.: Education system alignment for 21st Century skills. Fokus on 
Assessment ( 2018 ), in: brookings.edu, 07.02.2020.

[ 3 ]	 Michael Makropolus: Blumenberg und die Ontologie des ästhetischen Gegenstands, 
München ( Brill / Fink ) 2015, https://doi.org/10.30965/9783846757017_007, S. 16.

[ 4 ]	 Roland Reichenbach & Nicolaj van der Meulen: Ästhetisches Urteil und Bildkompetenz. 
Einleitend zum Thementeil. Zeitschrift für Pädagogik, 56( 6 ), 2010. S. 795–805; Anna Park: 
Arbeit am Ausdruck. Zur ästhetischen Dimension von Bildung: eine artikulationstheoreti-
sche Annäherung. Universität Zürich: Philosophische Fakultät ( Dissertation ), 2020.

[ 5 ]	 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Werke in 12 Bden, Bd. IX, X, Frankfurt / M 1968 
( Suhrkamp ), Bd. X, § 1, A / B 3, S. 279.

[ 6 ]	 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen ( Mohr Siebeck ) 1960. S. 109.
[ 7 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., § 9, B 27, S. 295.
[ 8 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., § 40, B 157, S. 225.
[ 9 ]	 Ebenda, § 22, B 68, S. 159.
[ 10 ]	 John Locke: An Essay Concerning Human Understanding  /  Versuch über den menschli-

chen Verstand, Stuttgart ( Reclam ) 2020, Buch XVI. – Mit Dank für diesen Hinweis an 
Roland Reichenbach.

[ 11 ]	 Vgl. Christoph Menke: Die Kraft der Kunst, Frankfurt / M ( Suhrkamp ) 2013. S. 60.
[ 12 ]	 Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, München ( Piper ) 

1985. S. 94; vgl. auch: Susanne Lüdemann: Vom Unterscheiden. Zur Kritik der politischen 
Urteilskraft bei Hannah Arendt und Giorgio Agamben, in: http://www.hannaharendt.net, 
14.08.2021.

[ 13 ]	 Vgl. Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin / Zürich 
( Diaphanes ), S. 14f.; Roberto Esposito: Immunitas. Schutz und Negation des Lebens, 
Berlin / Zürich ( Diaphanes ) 2004. S. 12f.

[ 14 ]	 Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.O., B 43f., S. 141f.
[ 15 ]	 Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.O., S. 61.
[ 16 ]	 Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien ( Passagen ) 1992. S. 74 u. 84.
[ 17 ]	 Christine Buci-Glucksmann: Der kartografische Blick in der Kunst, Berlin ( Merve ) 1997. S. 55.
[ 18 ]	 Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 × 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf gefaltetem 

Papier.
[ 19 ]	 https://www.taubenloch.org/home.html, 18.08.2021.
[ 20 ]	 https://www.j3l.ch/de/V2165/taubenlochschlucht, 19.08.2021.
[ 21 ]	 Marianne Siegenthalter: Die Klus der Turteltäubchen, in: Schweizer Familie, Nr. 25, s. 

September 2021. S. 83f.
[ 22 ]	 Mail Esther Ernst, 16.08.2021.
[ 23 ]	 Hans Blumenberg: Die essentielle Vieldeutigkeit des ästhetischen Gegenstands ( 1964 ), in: 

ders.: Ästhetische und metaphorologische Schriften, Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 2001. 
S. 112–119.

[ 24 ]	 Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien ( Passagen Verlag ) 2013. S. 23.
[ 25 ]	 Siri Hustvedt: Das Drama der Wahrnehmung. Morandis Stilleben, in: Siri Hustvedt: Leben, 

Denken, Schauen. Essays, Hamburg ( Rowohlt ) 2014. S. 310.
[ 26 ]	 Umberto Eco: Einführung in die Semiotik, München ( Fink ) 1972. S. 145.
[ 27 ]	 Die ästhetische Kraft bedarf also keiner Entzweiung, um ästhetische Kritik zu werden. Vgl. 

Menke, Die Kraft der Kunst, a.a.O., S. 69.
[ 28 ]	 Judith Butler: Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi / Tilo 

Wesche ( Hg. ): Was ist Kritik? Frankfurt / M. ( Suhrkamp ) 2009. S. 221–246.
[ 29 ]	 Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.O, S. 70.
[ 30 ]	 Immunis bezeichnet einen Moment des Urteilens, in dem sich das Subjekt ( grundsätzlich 

oder zeitweise ) von der Gemeinschaft abschirmt, um das Subjekt in einem starken Sinne 
überhaupt zur Sprache bringen zu können. In der negativen Konsequenz führt die 
Abschirmung gegebenenfalls zu einer Überhöhung des eigenen Geschmacksurteils. Das 
immunisierte Subjekt stellt sich dabei in ein kritisches Verhältnis zu den Normen des 
«Gemeinsinns», da der Gemeinsinn ja kein Organ, sondern eine eingeübte Fähigkeit für 

51

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinschaftliche Auffassungen und Handlungen darstellt. Die Abschirmung und 
Aktivierung eines «sensus immunis» könnte, dies wäre an anderer Stelle zu prüfen, 
darauf hindeuten, dass mein Urteil die Grenzen des Gemeinsinns an gewissen Punkten 
tangiert. Die Abschirmung vor dem Gemeinsinn kann zu einem anderen Zeitpunkt ihre 
Produktivität für die Gemeinschaft entfalten. 

[ Abb. 1 ] 	 Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, aus: Heinrich Scherer: 
Atlas novus, München 1710.

[ Abb. 2 ]	 Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 × 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf 
	 gefaltetem Papier. ( Abb. 3, 4, 5, 7, 8, Details von Abb. 2 )
[ Abb. 6 ]	 Frinvillier Taubenloch, swisstopo, https://map.geo.admin.ch

Urteilskraft und ästhetische Kritik  
als Praktiken ästhetischen Denkens

52

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Artikulieren / Widerstehen

Essay 2 / 9

53

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002 - am 14.02.2026, 14:36:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

