26 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens
Nicolaj van der Meulen

- am 14.02.2026, 14:36:20,


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 27

Praktiken des Asthetischen, sei es in der Form des Bildes
oder der Sprache, artikulieren sich nicht voraussetzungslos, sondern
stehen in einem komplexen Verhéaltnis mehr oder weniger expliziter
Bezugnahmen. Hierzu gehdort das immanente Bezugsfeld der Kunst,
vor allem aber das der Realitit, zu der sich die Praktiken des Astheti-
schen kritisch verhalten. Kritisch meint hier ein priifendes, unterschei-
dendes Verhalten dort, wo auf Krisenhaftes in Gestalt asthetischer
Bewegungen reagiert wird. Praktiken des Asthetischen kdnnen hier-
bei als besondere Formen eines nicht notwendig sprachlichen Urtei-
lens Giber einen Gegenstand verstanden werden. Nicht nur erfordern
sie eine besondere Haltung im Urteilen, sondern sie entspringen selbst
auch aus einem Urteilen als Kritik.

Asthetische Urteile verlangen besondere Wahrnehmungs-
einstellungen, Haltungen und wohl auch spezifische Formen der Ar-
tikulation. Sie stellen fiir die «Praktiken &sthetischen Denkens» * einen
interessanten Fall dar, weil diese Urteile nicht nur mit einer bestimm-
ten Praxis asthetischen Denkens einhergehen, sondern auch zu &s-
thetischen Praktiken und deren Erzeugnissen eine besondere Bezie-
hung unterhalten. Asthetisches Urteilen situiert sich zwischen
asthetischer Reflexion und dsthetischem Handeln.

Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher Herausfor-
derungen sind verschiedene Institutionen sowie Autoren und Auto-
rinnen damit befasst, die Frage nach zukiinftigen Szenarien fiir die
Bildung zu stellen. Urteilsfahigkeit, Urteilskraft und Kritikfahigkeit
kommt hierbei eine besondere Bedeutung zu. Sie alle beziehen sich
auf die Fahigkeit, Objekte und Sachverhalte bewerten zu kénnen.
«Welche Fahigkeiten bendtige ich, um kiinftig angemessen urteilen
zu kdnnen?», so lasst sich die allgemeine Schlisselfrage fiir den Bil-
dungsbereich formulieren.?

DerAuseinandersetzung mit dem Geltungsbereich spezifisch
dsthetischer Urteile kénnte bei der Beantwortung dieser Frage eine
zentrale Rolle zukommen. Nicht nur, weil dem &sthetischen Gegen-
stand als einem «objet ambigue» (Paul Valéry) konstitutive Mehrdeutig-
keiten innewohnen und es eine komplexe Form des Urteilens darstellt,
sondern auch, weil der dsthetische Gegenstand jenseits der «Faktizitat
unserer Welt» immer auch auf ein Mdgliches, «Unverwirklichtes»

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

verweist. Asthetisches Urteilen zeigt neue Perspektiven auf, die Welt
weiterzudenken, sie anders zu verstehen und anders zu gestalten. Den
Urteilsformen, die sich auf einen so verstandenen dsthetischen Gegen-
stand richten, ist selbst ein Mdglichkeitssinn inhdrent, das heil3t, wir
beurteilen den Gegenstand auch mit Blick darauf, wie die Welt eine
andere sein kénnte, worin ihr heterologisches oder utopisches Poten-
zial liegt. Die Urteilspraxis wird insofern durch den dsthetischen Gegen-
stand in einem doppelten Sinne herausgefordert.?

In asthetischen Urteilen sind Momente des Unverfligbaren
und Vieldeutigen immer eingeschrieben. Um diese erfassen, bewer-
ten und artikulieren zu kdnnen, empfiehlt sich eine bestimmte Haltung,
die eingelibt werden muss. Der oder die Urteilende sieht sich bei der
Wahrnehmung zugleich mit dem eigenen Involviertsein, mit den Be-
dingungen und der Medialitat der eigenen Wahrnehmung konfrontiert.
Das Urteil verlangt also nach einem «doppelldufigen» (John Dewey)
Blick, einmal auf mich selbst, zum anderen auf den Gegenstand. Un-
verflugbarkeit bedeutet hier nicht, dass der dsthetische Gegenstand
nicht meinerist. Unverfligbarkeit meint vielmehr, dass das asthetische
Urteil, auch wenn ich es sehr gut begriinde, in seinem Charakter un-
gesichert und unvollendet ist.

Asthetische Praktiken und dsthetisches Denken besitzen im
asthetischen Urteilen ihren gemeinsamen Angelpunkt. Wer Gber dsthe-
tische Phdnomene nachdenkt oder diese hervorbringt, bedarf eines
spezifischen Vermdgens, das seit dem 18. Jahrhundert eben als «Ur-
teilskraft» oder bildungstheoretisch gesprochen als «Urteilskompetenz»
bezeichnet wird.* Prozesse der Herstellung, Priifung und Interpretation
bediirfen einer Praxis des Urteilens, um ihnen liberhaupt so etwas wie
Relevanz zuschreiben zu kdnnen. In beiden Bereichen - in der Astheti-
schen Praxis ebenso wie im dsthetischen Denken - ist Urteilskraft eine
Voraussetzung der Herstellung und Interpretation dsthetischer Gegen-
stande. Aber eine Urteilskraft, die sich aus derrein reflexiven Auseinan-
dersetzung mit dsthetischen Phanomenen bildet, und jene, die sich un-
mittelbar aus einer dsthetischen Praxis heraus entwickelt, muss nicht
unbedingt dieselbe sein. Artikulationsweisen, Interaktionen mit dem
asthetischen Gegenstand und die Performativitat der Urteilsbildung
kdnnen sich unterscheiden. Sollten sie verschieden sein, so fragt sich,

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 29

in welcher Beziehung die Urteilskompetenzen &sthetischen Denkens
und asthetischen Handelns zueinander stehen. Oder einfacher gefragt:
Ist Urteilskraft ein Denken oder eher ein Handeln, oder vielleicht sogar
eine gemeinsame Grundfigur der Praktiken &sthetischen Denkens?

Dieser Frage mdchte ich mich im Folgenden entlang einer
Kant-Lektiire und einiger Beobachtungen zum Ornament und zur Zeich-
nung zuwenden. Als Ausgangspunkt seien zwei allgemeine Thesen for-
muliert. Sie lauten: Erstens, Urteilskraft lasst sich weder allein dem as-
thetischen Handeln noch dem &sthetischen Denken zuordnen. Vielmehr
kniipft sich das Gelingen dsthetischer Urteile an eine spezifische Per-
formanz, die zwischen asthetischer Praxis und asthetischem Denken
oszilliert und vermittelt. Zweitens: Gelingende Urteilskraft transformiert
sich permanent selbst: Als unterscheidendes, kritisches Urteilen stellt
sie dynamische Beziehungen zum urteilenden Subjekt, zur sozialen Ge-
meinschaft und zum &sthetischen Gegenstand her.

Der philosophische Ort des dsthetischen Urteils

Bekanntlich hat Immanuel Kantin der «Kritik der Urteilskraft»
(1790) sein Konzept des asthetischen Urteils auf einer Antinomie auf-
gebaut. Diese scheint aber in weiten Teilen <hausgemacht, weil die
eingehandelten Probleme auf den systematischen Ort der Urteilskraft
zwischen «reiner» und «praktischer» Vernunft zuriickzufiihren sind.
Die Stellung der @sthetischen Urteilskraft als Briickenkopf zwischen
Vernunft und Verstand verlangt nach einer Asthetik, die fahig ist, zwi-
schen Subjektivitat und Allgemeinheit, zwischen dem subjektiven Er-
leben spezifischer Objekte und der Rationalitdt begrifflichen Abstra-
hierens vermitteln zu kénnen. Wie ist die von Kant angestrebte
Auflésung dieses Widerspruchs moglich? Die Antwort ist schon in der
Konzeption des adsthetischen Urteils enthalten: Aus der Dialektik von
begriffsloser Subjektivitat und begriffsgebundener Objektivitat leitet
Kant eine Synthese ab, die logisch betrachtet in die «subjektive
ZweckmaBigkeit» miindet. Die Form des asthetischen Gegenstands
verweist auf eine Bedeutung, die allerdings nur subjektiv fir mich ver-
figbar ist und nicht logisch bewiesen werden kann. Diese bringt ein
Urteil hervor, das sowohl dem subjektiven Gefiihl als auch der allge-
meinen Mitteilbarkeit des Urteils Rechnung tragt.

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Das «gefiillte» Urteil hat Kant aber unvermeidlich zu einem
ziemlich «entleerten» asthetischen Objekt gefiihrt. Als sei hiermit die
intellektuelle Sorge verbunden, ein differenziertes &sthetisches
Objekt kdnne nur zu strittigen und deshalb nicht mehr vermittelbaren
Urteilen fiihren. Denn die Subjektivitat des Urteils ist bei Kant so an-
gelegt, dass sie zugleich die Méglichkeit einer Ubereinstimmung mit
dem Urteil anderer enthélt. Kants dsthetisches Urteil entfaltet sich in
einem Dreieck aus Subjekt, dsthetischem Objekt und sozialer Ge-
meinschaft. Weit wichtiger als die Ausdifferenzierung des &stheti-
schen Gegenstands ist Kant dabei eine «Abstimmung» des subjekti-
ven Urteils auf die soziale Gemeinschaft. Diese Abstimmung gelingt
durch das Konzept der «Interesselosigkeit» des Urteils, das man auch
als eine Form der Distanzierung des Subjekts vom &sthetischen
Objekt begreifen kann. Weil das Subjekt im asthetischen Urteil kein
eigenes Interesse verfolgt und meist keine differenzierte dsthetische
Position beziehen muss (als einfach «schdn» oder «nicht schén» zu
sagen), kann es mit den Werten einer sozialen Gemeinschaft im Ein-
klang sein. Dies bedeutet aber auch, dass ich mich auf das dsthetische
Objekt nur bedingt einlassen darf.

Ziehen wir nach diesem Préaludium eine erste Bilanz: Auf der
Seite des Gewinns erhélt Kant ein starkes Subjekt, das im Urteilen mit
einer sozialen Gemeinschaft produktivinteragiert. Auf der Seite des Ver-
lusts erhélt er einen verkimmerten dsthetischen Gegenstand, der zu
nichtviel mehr Anlass gibt, alsim Subjekt ein Gefiihl der Lust oder Unlust
zu erzeugen. Natirlich unternimmt Kant einige Anstrengungen, den Ge-
genstand mit mehr Differenziertheit auszustatten. Gleichzeitig ist er sich
aber véllig im Klaren, dass jede Konkretisierung des dsthetischen Ge-
genstands Gefahr lauft, die Reinheit des d@sthetischen Urteils zu geféhr-
den und den Konsens liber den Gegenstand zu kippen. Schauen wir
zunachst genauer auf die Seite des Gewinns, dann auf die des Verlusts,
um anschlieBend zu erwdgen, an welcher Stelle das &dsthetische Urteil
unter heutigen Voraussetzungen weitergedacht werden kann.

Asthetisch urteilen
Spatestens seit Hans-Georg Gadamer wird der begriffsge-
schichtliche Ort der Kantischen Urteilskraft mit der Wende zu einer

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 31

«Subjektivierung der Asthetik» in Verbindung gebracht. Der erste Satz
der Kritik der Urteilskraft entspricht dieser historischen Wende in
programmatischer Weise: «Um zu unterscheiden, ob etwas schon sei
oder nicht, beziehen wir die Vorstellung nicht durch den Verstand auf
das Objekt zum Erkenntnisse, sondern durch die Einbildungskraft
(vielleicht mit dem Verstand verbunden) auf das Subjekt und das
Geflihl der Lust oder Unlust desselben.»’ Eingeklammert ist hier die
mogliche Involviertheit des Verstandes bei der Urteilsbildung, ausge-
klammert indessen von Beginn an die Entfaltung des asthetischen
Gegenstands. Die Brille der dsthetischen Urteilskraft ist gewisserma-
Ben auf Fernsicht gestellt. Sie ist nicht in der Lage, will es auch nicht
sein, Details an einem @sthetischen Gegenstand erkennbar zu machen.
Da die Einklammerung des «Verstandes» die Mdglichkeit von Erkennt-
nis und Mitteilbarkeit des Urteils bereits enthélt — auch ein reines
Geflihl bedarf ja, um Urteil zu werden, der Artikulation -, kommt der
Frage, wie sich Kant die Beteiligung des Verstandes am &sthetischen
Urteil genau denkt, eine wesentliche Bedeutung zu.

Fir Kant aktiviert die dsthetische Urteilskraftim Subjekt zwei
antagonistisch arbeitende Vermodgen, die «Einbildungskraft» (welche
als Imagination die Formgebung bei der Urteilsbildung leistet) und
den «Verstand» (welcher als abstrahierende Kraft die Begriffsbildung
und Mitteilbarkeit des Urteils ermoglicht). Bei der Urteilsbildung
werden diese Vermoégen - Einbildungskraft und Reflexion -in ein
«freies Spiel» versetzt. Dieses Aufweisen eines «freien Spiels» ist
meines Erachtens das Hauptereignis der gesamten «Kritik der Urteils-
kraft», und zwar nicht, weil es einer Spieldsthetik den Weg ebnete,
sondern weil es dem Zusammenwirken von Offenheit und Regelhaf-
tigkeit, von Imaginieren und Reflektieren, von Urteilsbildung und Ur-
teilsfindung eine neue, dynamische Form verlieh. Kant kommentiert
das freie Spiel auch mit der Rede von der «Belebung der Vermdgen»,
was ausdriickt, dass das «freie Spiel» nicht bloB als ein dynamischer,
sondern auch als ein vitalisierender Vorgang zu denken ist. Weiterhin
spricht er vom Spiel als einer «xunbestimmten, aber doch (...) einhelli-
gen Tatigkeit». Das «Unbestimmte» beschreibt wohl hier den prozes-
sualen Akt der Urteilsbildung vor dem Zustandekommen des Urteils,
aber auch den Charakter des Urteils selbst als eben «unbestimmt».

- am 14.02.2026, 14:36:20. pe


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Einbildungskraft und Verstand wirken hierbei in wechselseitiger «Zu-
sammenstimmung», das heif3t, sie bringen gemeinsam das Urteil
hervor und gehen dem Gefiihl der Lust oder Unlust voraus. Die Per-
formanz des Urteilens erhélt hierbei den Vorrang vor dem finalen Urteil.
«Das [freie] Spiel [von Einbildungskraft und Verstand] ist Vollzug der
Bewegung als solcher», so lieBe sich mit Gadamer der Akzent auf die
Performativitat der Urteilsbildung auf den Punkt bringen.® Wahrend
Kant das dsthetische Urteil auf ein blo3es binédres Prinzip reduziert
(Lust/Unlust) und damit der Komplexitat des Urteilens liber dstheti-
sche Gegenstande wohl kaum gerecht wird, erfahrt das, was ich «Ur-
teilsbildung» nennen mdchte, die Einbettung des Urteilens innerhalb
einer sozialen Gemeinschaft, zu der sich das urteilende Subjekt ver-
halt. Bei der Urteilsbildung ist die Performativitatin besonderer Weise
durch das «freie Spiel» ausgezeichnet. Die Rede von einer die Vermo-
gen belebenden, aber unbestimmten Tatigkeit Iasst sich so interpre-
tieren, dass es moglicherweise gar nicht so entscheidend ist, wie ein
Urteil ausfallt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil bildet. Obgleich das
Subjekt hierbei in volliger Freiheit am Werk ist, arbeitet es bei der Ur-
teilsbildung doch von Anfang an gemeinschaftsorientiert. Im «freien
Spiel» erfolgt sozusagen ein performatives «Nachzeichnen» des &ds-
thetischen Objekts durch die Einbildungskraft. Dieses Nachzeichnen
bewegt sich jedoch von Anfang an in einem normativen Flussbett, aus
dem die Urteilsbildung «in der Regel» nicht heraustritt. Ich betone hier
noch einmal: «von Anfang an», weil dieser Umstand einigermaf3en er-
staunlich ist: Er bedeutet, dass sich das vollig frei agierende Subjekt
stets gemeinschaftsorientiert verhélt. Das Subjekt, so kdnnte man
auch sagen, nimmt mit seinem Urteil in der Gemeinschaft, der es an-
gehort, eine Position ein. Diese Positionierung des Subjekts ldsst sich
als «Urteilspraxis» beschreiben. Die Urteilsbildung denkt die Urteils-
praxis bereits mit.

Man kénnte meinen, dass die «Urteilspraxis» jeweils aus
einem Prozess der «Urteilsbildung» hervorgeht oder zumindest jene
immer voraussetzt. Konkreter formuliert wiirde das bedeuten: Ich
bilde mir in volliger Freiheit mein Urteil und stelle es anschlieBend in
der sozialen Gemeinschaft zur Diskussion. Dem ist aber, wie gesagt,
nicht so. Die Beziehung von «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» ist

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 33

bei Kant komplexer und auch dynamischer gedacht. Der zentrale Satz
kommt etwas unaufféllig daher, unter § 9, wo die Frage erértert wird,
ob mein Gefiihl der Lust/Unlust der Beurteilung vorausgeht oder um-
gekehrt. Die Antwort auf diese Frage, so Kant, sei der Schliissel der
Kritik des Geschmacks. Kant kommt hier schnell zur Sache und be-
antwortet die selbst gestellte Frage so: «Also ist es die allgemeine
Mitteilungsféahigkeit [...], welche als subjektive Bedingung des Ge-
schmacksurteils,demselben zum Grunde liegen, und die Lust an dem
Gegenstande zur Folge haben muss.»” Unter der gegebenen Voraus-
setzung, dass mein Urteil fir andere von Belang ist, ist Gemein-
schaftsorientierung nicht nur von Anfang an mit im Spiel, sondern
geht meiner eigenen Urteilsbildung sogar voraus, und zwar so, wie die
Gemeinschaft dem Subjekt vorausgeht. Obgleich mein Urteil sich
also im Genuss volliger Freiheit als «freies Spiel» entwickelt, ist es
nicht voraussetzungslos. Es stehtimmer schon mit einem Bein in der
sozialen Gemeinschaft, der ich angehore. Die Performativitat der Ur-
teilsbildung, die dabei entstehende Artikulation des Urteils, das
innere Formulieren moglicher Argumente sind bereits Teil einer ge-
meinschaftlichen Praxis. Urteilspraxis und Urteilsbildung stehen
dabei in einem dynamischen Wechselspiel. Oder abstrakter gespro-
chen: Die Urteilsbildung hat in der Urteilspraxis zugleich ihre Ursache
und Wirkung.

Wir haben oben die Rechnung aufgemacht und auf der Seite
des Gewinns des dsthetischen Urteils sowohl die Gemeinschaftsorien-
tierung als auch ein starkes subjektives Urteil verbucht. Die Subjekti-
vitdt des Urteils erfahrtihre Ausdifferenzierung im freien Spiel, welches
den performativen Charakter der Urteilsbildung ins Licht riickt. Man
kdnnte hier auch sagen, der Einbildungskraft liege ein performatives
Handeln zugrunde, das sich daran zeigt, dass wir den asthetischen
Gegenstand imaginativ nachzeichnen. Das dsthetische Denken, so
lautet meine These, imaginiert eine dsthetische Praxis, um als eine
Praxis dsthetischen Denkens ein Urteil zu bilden. Die Urteilsbildung
kann hierbei selbst als Praxis &sthetischen Denkens verstanden
werden. Es handelt sich um eine Praxis, die sich am asthetischen Ge-
genstand entwickelt und die Einbildungskraft mit dem &sthetischen
Gegenstand verwebt.

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

[...] dass es mdglicherweise gar nicht
so entscheidend ist, wie ein Urteil
ausfallt. Wichtiger ist, wie sich das Urteil
bildet. Obgleich das Subjekt hierbei

in volliger Freiheit am Werk ist, arbeitet
es bei der Urteilsbildung doch

von Anfang an gemeinschaftsorientiert.
Im «freien Spiel» erfolgt ein performa-
tives «Nachzeichnen» des asthetischen
Objekts durch die Einbildungskraft.

- am 14.02.2026, 14:36:20,



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 35

Asthetischer Gemeinsinn

Kommen wir noch einmal auf die Seite des «Gewinns» in
unserer obigen Bilanz zurlick: Die Gemeinschaftsorientierung des
asthetischen Urteils beschreibt Kant als einen «sensus communis»
oder «Gemeinsinn». Kant exponiert den Gemeinsinn als ein Beurtei-
lungsvermogen,

«welches in seiner Reflexion auf die Vorstellungsart jedes
andern in Gedanken [...] Riicksicht nimmt, um gleichsam an
die gesamte Menschenvernunft sein Urteil zu halten [...].»®

Kant weist hier darauf hin, dass der Gemeinsinn sich nicht
nur auf eine soziale Gemeinschaft im engeren Sinne, sondern auf die
Menschenvernunft insgesamt bezieht. Der Gemeinsinn erlaubt, dass
mein asthetisches Urteil interkulturell anschlussféhig ist. Weit vor
diesem Zitat findet sich dann die eigentliche Schlisselstelle zum Ge-
meinsinn. Sie lautet:

«In allen Urteilen, wodurch wir etwas fiir schon erkliren, ver-
statten wir keinem, anderer Meinung zu sein; ohne gleichwohl
unser Urteil auf Begriffe, sondern nur auf unser Gefiihl zu
griinden: welches wir also nicht als Privatgefiihl, sondern als
ein gemeinschaftliches zum Grunde legen. Nun kann dieser
Gemeinsinn zu diesem Behuf nicht auf der Erfahrung ge-
griindet werden; denn er will zu Urteilen berechtigen, die ein
Sollen enthalten: er sagt nicht, dass jedermann mit unserm
Urteile iibereinstimmen werde, sondern damit zusammen-
stimmen solle.»®

Kant betont somit die Gleichzeitigkeit von Gemeinschafts-
orientierung und Subjektivitat des dsthetischen Urteils. Der Gemein-
sinn ist mein Sinn fiir die Gemeinschaft, in der ich stehe. Kants Inten-
tion richtet sich aber nicht auf eine konsensuelle Ubereinstimmung
im Urteil, sondern auf eine Zusammenstimmung in der Haltung beim
Urteilen. Wie ldsst sich dieser Punkt der sollenden Ubereinstimmung
durch den Gemeinsinn verstehen? Eine starke und eine schwache

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Lesart ist moglich. Erstens, das «Sollen» der Zusammenstimmung
meines Urteils mit der Gemeinschaft ist a priori gegeben, d.h. nicht
unbedingt davon abhéngig, welche Argumente ich in welcher Weise
fir mein Urteil aufbiete. Zweitens, das «Sollen der Zusammenstim-
mung» meines Urteils ist vom «Grad der Zustimmung»* («Degree of
Assent») zu meinem Urteil abhangig, was die Notwendigkeit des Su-
chens nach guten Argumenten fiir mein Urteil voraussetzt. Fir die
erstgenannte Lesart spricht, dass Kant die Streitbarkeit von Ge-
schmacksurteilen zurlickweist und das &sthetische Urteil «wider
Willen» transzendental verankert, d.h. nicht von der Differenziertheit
meines Urteils, sondern von der Teilhabe meines Urteils an einer ds-
thetischen Idee des Menschen abhangig macht (8§56, A232-243). Fir
die zweite Lesart spricht kaum etwas, das der Lektire Kants direkt
entnommen werden kann, bestenfalls unsere Alltagspraxis, in der wir
sehr wohl um asthetische Urteile ringen, nach Argumenten suchen
und auf «Zustimmung» hoffen, weil die Zusammenstimmung nichtvon
vorneherein gegebenist. Hannah Arendt strich in ihrer Re-Lektiire von
Kants Kritik der Urteilskraft die Bedeutung des Gemeinsinns in Be-
ziehung zur Einbildungskraft heraus. Sie beschrieb den Gemeinsinn
als das Vermdgen des frei urteilenden Subjekts, im Sinne der Gemein-
schaft zu urteilen. Im Unterschied zu Christoph Menke kann man so
weit gehen zu sagen, dass sich Kant den Gemeinsinn als ein Vermo-
gen denkt, das bereits auf die Einbildungskraft und auf die Performa-
tivitat der Urteilsbildung einwirkt.* Hannah Arendt betont ihrerseits,
dass der «sensus communis» das subjektive Urteil nicht auf allgemein
akzeptierte Mehrheitsmeinungen oder kollektive Vorurteile abstimmt.
Der Sinn der Gemeinschaft im Subjekt sei eher ein Sinn des Subjekts
fir die Gemeinschaft.’? Der Gemeinschaftssinn reflektiert im Subjekt,
wie sich der zu beurteilende asthetische Gegenstand fiir andere dar-
stellen konnte. Ich richte die sprachliche Artikulation des eigenen
Urteils so aus, dass ich mich verstéandlich mache, abwége, selbstre-
flexiv artikuliere und dem Urteil anderer Raum zugestehe. In dieser
Sicht stellen die beiden obigen Lesarten zum Gemeinsinn keinen
Widerspruch dar, sondern sind notwendig aufeinander bezogen: Ich
urteile im Wissen darum, dass das Urteil im Raum des Asthetischen
nichts anderes als eine mogliche Zustimmung zulasst. Es gibt keine

- am 14.02.2026, 14:36:20. el


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 37

letztgiltigen Argumente. Im Zugestehen dieses Raumes liegt die «Zu-
sammenstimmung. Die «Zusammenstimmung» im Asthetischen wird
dadurch verletzt, dass ich den «Mdglichkeitsraum» des Asthetischen
und damit die Méglichkeit, anders zu urteilen, nicht anerkenne.

Kants Rede vom «Zusammenstimmen mit dem Gemeinsinn»
beschreibt einen Sinn dafiir, dass mein subjektives Urteil jederzeit Teil
eines kulturellen Bildungsprozesses ist, aus dem ich mich dann dis-
pensiere, wenn ich die Mdglichkeit eines anderen Urteils nicht aner-
kenne oder eine Immunisierung gegeniiber den Urteilen anderer an-
strebe. Immun ist, so kann man mit Roberto Esposito sagen, wer die
«Aufgabe» bzw. «Pflicht» der Zusammenstimmung als eine unzumut-
bare «Last» ablehnt, was darauf hinauslauft, die «Gemeinschaft» all-
gemein in Frage zu stellen. Umgekehrt sehen es die Mitglieder der
«communitas» als «munus» (lat. Amt, Pflicht, Schuld) an, ihr Urteil der
Gemeinschaft zur Verfligung zu stellen.”® Man kénnte hiervon ausge-
hend fragen, ob mein dsthetisches Urteil Giberhaupt allein meines ist
oder ob es nicht vielmehr einem kollektiven Besitz angehort?

Fassen wir die wesentlichen Punkte zusammen:
1. Die asthetische Urteilskraft setzt sich aus den beiden
Ebenen «Urteilsbildung» und «Urteilspraxis» zusammen.

2. Die «Urteilsbildung» zeichnet sich durch ein freies Spiel
der Vermégen «Einbildungskraft» und «Verstand» aus.
Der Akt der Urteilsbildung ist «performativ». Die Einbil-
dungskraft eignet sich den dsthetischen Gegenstand mi-
metisch an. Dieser imaginative Vorgang bringt das Urteil
hervor. Das asthetische Urteil miinzt den &asthetischen
Gegenstand in eine Praxis dsthetischen Denkens um. Das
Urteil kann aber immer nur vorléufig sein.

3. Die Urteilspraxis beschreibt die Artikulation und Argu-
mentation des Subjekts. Eingebettet ist die Urteilspraxis
im «Gemeinsinn». Der Sinn des Subjekts fiir die Gemein-
schaft wirkt als eine bestimmte Haltung, Sprache von
Anfang mit.

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

4. Das asthetische Urteil besitzt im Subjekt-, Gegenstands-
und Gemeinschaftsbezug eine dreifache Zugehdrigkeit.
Diese wird ambivalent, sobald sie nach einer Seite hin kippt.

5. Asthetische Urteilskraft (oder -kompetenz) respektiert
die dreifache Zugehorigkeit (Subjekt, Gegenstand, Ge-
meinschaft) des asthetischen Urteils bei der Wahrneh-
mung und Artikulation von Urteilen.

Der dsthetische Gegenstand

Auf der Suche nach dsthetischen Gegenstdnden, die mit
dem reinen dsthetischen Urteil auf ideale Weise matchen konnten,
verfolgte Kant bekanntlich einen reduktionistischen Ansatz. Dieser
zielte darauf, alles vom asthetischen Gegenstand fernzuhalten, was
ein reines asthetisches Urteil eintriben kdnnte. Nachdem Kant des-
halb zunéchst die Farbe und die Téne aus dem reinen &sthetischen
Gegenstand ausschloss und in einem zweiten Schritt Malerei, Bild-
hauerei, Architektur, schlie3lich auch Tanz und Theater vom «reinens»
asthetischen Gegenstand abgrenzte, blieb ihm als hoffnungsvoller
Kandidat fiir ein «reines Geschmacksurteil» allein noch die Zeichnung
und der Zierrat librig. Als kompositionsgebende Substanz liegt, so
Kant, die Zeichnung allen Kiinsten zugrunde. Nur noch der «Zierrat»,
das Ornament oder Parergon, sofern er die reine, schone Form aus-
driicke (und nichts anderes darstelle), verdiene als Anwarter eines
reinen Geschmacksurteils unter den Bildenden Kiinsten noch einen
Platz neben der Zeichnung.*

Bis heute verwundert, dass Kant, der doch dem Subjekt im
asthetischen Urteil einen groBBen Freiraum zugestand, den &stheti-
schen Gegenstand auf eine derart rigide Weise beschrénkte. Das lei-
tende Ziel war, zu einem «reinen» dsthetischen Urteil zu kommen. Aber
warum Uberhaupt «rein»? «Wie aber urteilen», schreibt Christoph
Menke, «wenn es keinen Gegenstand gibt, Giber den geurteilt werden
kann? Und wenn es diesen Gegenstand deshalb nicht gibt, weil es das
vergegenstandlichende, abstandnehmende, seine Affektion unterbre-
chende Subjekt nicht gibt?»* Die einzig einleuchtende Antwort diirfte
in Kants Annahme eines umgekehrten Verhéltnisses zwischen der

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 39

Freiheit des Urteils und der des @sthetischen Gegenstands liegen. Mit
anderen Worten: je abstrakter und niichterner der @sthetische Gegen-
stand, desto mehr vermag das dsthetische Urteil seine Kraft in einem
«freien Spiel» zu entfalten. Kants Ausflihrungen zum &sthetischen Ge-
genstand bleiben aber auch dann noch zweifelhaft, und zwar einmal,
weil er sich hierbei auf ein ihm wenig bekanntes Terrain wagte und hier
kaum als Kenner @sthetischer Gegenstande sprechen konnte, zum an-
deren stellt sich schon aus historischer Sicht die Frage, ob «Zeich-
nung» und «Parergon» Uiberhaupt als gut gewahlte Beispiele fiir reine
Geschmacksurteile dienen konnten; schlieB3lich erscheint drittens aus
heutiger Perspektive fraglich, ob es liberhaupt notwendig ist, fiir das
asthetische Urteil einen «reinen» Gegenstand zu denken, der zwar
Uber Zweideutigkeiten erhaben, dafiir aber uninteressant ist. Ich lasse
an dieser Stelle einmal den ersten Punkt, der sich auf die Frage nach
Kant als Kunstkenner bezieht, beiseite, da dieser Aspekt fiir das Ver-
haltnis von Urteil und Gegenstand wenig ergiebig ist. Der zweite Punkt
verdient eine kurze, der dritte Punkt eine etwas langere Betrachtung.
Insbesondere soll uns der dritte Punkt liber die Betrachtung einer
Zeichnung zu Argumenten fiihren, die fiir eine Aktualisierung des Be-
griffs der Urteilskraft sprechen. Die Aktualisierung wird uns dann auch
zu dereinleitenden These von der Urteilskraft als einem Scharnier zwi-
schen dsthetischer Praxis und asthetischem Denken zuriickfihren.

Zierrat

Entlang einer Lektiire der «Kritik der Urteilskraft» konnte
Jacques Derrida zeigen, dass dem Ornament in der Asthetik keines-
wegs die Rolle eines interesselosen Beiwerks zukommt. So interpre-
tierte Derrida das Ornament (parergon) als eine das Werk (ergon) rah-
mende Grenzfigur, die zwar von au3en zum Werk «hinzutritt», aber von
dort aus ganz wesentlich in das Innere des Werkes eingreift. Das Par-
ergon héngt also nicht als eine «halbe Sache» dem Werk an, sondern
bezieht dsthetisch betrachtet das Umfeld des Werkes auf das Werk.*

Der «Zierrat» oder «parergon» wird als ein AuBBen gewisser-
maf3en in das Innen hineingerufen, um es von innen neu zu konstitu-
ieren. Beiwerk oder Zierrat bringen als rhetorischen Schmuck, als
figura ein «Als ob» ins Spiel, das als Schmuck Effekte der Lust und

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

.

Abb. 1: Heinrich Scherer: Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, 1710

des Stils erzeugt.” Wir lassen an dieser Stelle Leon Battista Albertis
Ausflihrungen zum «ornatus» als Glanzlicht eines Geb&dudes und auch
die lange Ornamentdiskussion besonders des 19. und 20. Jahrhun-
derts beiseite. Derin unserem Beispiel [Abb. 1] zur Karte hinzugefligte
figlrliche Schmuck (Kartusche) zeigt die potenzielle Begehbarkeit
eines kartierten Territoriums. Dabei entwickelt das kartierte Territo-
rium an seinen Randbereichen selbst ein Eigenleben, indem es sich
auf den figlrlichen Schmuck, den Ornatus der Karte zubewegt. Die
hierbei entstehende Zwei- oder Mehrdeutigkeit des Dargestellten
kann natirlich nicht im Interesse Kants liegen, weil sie einerseits die
Klarheit des Urteils eintriibt und als Schmuck dem Verdacht eines un-
eigentlichen Blendwerks ausgesetzt ist. Ein «Zierrat» oder «parergon»,
wie es sich Kant als ZielgréBe eines reinen Geschmacksurteils vor-
stellte, lasst sich bestenfalls als lllustration eines Musterbuchs denken.
Der Zierrat miisste als Beiwerk erst vom Werk isoliert werden, um
Kants Idee zu entsprechen. Allerdings fragt sich, ob dem Ornament
nicht dann immer noch eine nicht zu tilgende Vieldeutigkeit - Inver-
sionen zwischen Flache und Raum sowie zwischen Figur und
Grund -innewohnt.

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 41

«Taubenloch» (2017)

Wir wollen eine zweite Gegenprobe mit einer Zeichnung
machen und dabei eine Perspektive einnehmen, die gewissermalBen
im Wahrnehmen das Wahrnehmen mitbeschreibt, also der dreifachen
Zugehorigkeit des Urteils zum Subjekt, zum Objekt und zur Gemein-
schaft Rechnung trégt.

Geisterhaft gurrend tritt eine grauliche Taubenschar aus dem
dunklen Grund des Laubes hervor, um sich an einem farbigen Gewebe
aus griinen, gelben, rosa und blauen Linien und Flachen zu néahren.
«Gesang der Geister Giber den Wassern». [Abb. 2] Ist sie, die Tauben-
schar, blo3 der Zierrat, das rahmende Beiwerk oder der titelgebende
Grund dieses Nicht-Ortes, den die Tauben aIs |hr Zu Hause wahlten’?18

Abb. 2: Esther Ernst: aubenloch,217‘ o

Der Ort oder Nicht-Ort entsteht als ein Kreuzpunkt aus
Wegen und Linien, die zuweilen auslaufen, den Rand schneiden oder
unversehens aus dem Grau des Bleistiftgrundes heraustreten. Eine
Wasserader (die Schiiss oder la Suze) durchzieht das Bild von links
oben nach unten, um sich im Zentrum der Zeichnung in eine Brut-
statte fiir Fische aufzufachern. Von den breiten, hautfarbenen Stra-
Ben scheint eine Warme auszugehen, deren Nahe die Taubenschar

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

sucht. Schwarze Stitzen stoBen lanzettférmig in das Zentrum.
Gelbe Weglinien fiihren aus allen Richtungen gegen eine bevdlkerte
Bildmitte zu.

‘Abb. 5 (Dotail von Abb. 2
Hier arbeiten sich aus dem Bleistiftgrau des Grundes Archi-
tekturen, Menschengruppen und befremdliche Wesen heraus, noch
halb unverdaut in den Innereien dieses linienhaften Gewebes ste-
ckend. Bei genauerem Hinsehen finden wir uns nahe am Grund einer
mythisch-endzeitlichen Massenszene wieder. Oder: Das Mythische
ist das Abgriindige, das taglich passiert, aber so nie stattfand.

Gleich einem Bruegel-Gemalde spielt sich das Tragische
hinter- oder untergriindig, jedenfalls halb im Verborgenen ab. So,
wie das Tragische eben niemals vollstdndig sichtbar werden wiill.
SchlieBlich eréffnet es sich unerwartet dem priifenden Auge. Auch
hier wechselt der Blick seinen Maf3stab und versenkt sich im Detail.
Eine maskierte Schar aus Kriegern und fremdartigen Wesen unter-
schiedlicher GroBe, mal mehrTier,dann wieder Mensch, durchzieht
die Hauser, kehrt das Geschehen hinter den Mauern nach auf3en.
Momente des Totens und der sexuellen Gewalt und Lust scheinen
blitzhaft auf.

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 43

Abb. 5: (Detail von Abb. 2

14,02.2026, 14:26:20. -


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Abb. 6: Frinvillier Taubenloch, swisstopo.ch

Eine gestrenge Frauengruppe gibt sich scherenschnittartig
ein Stelldichein zum Reigen oder Appell. Ein Nonnentanzin heiliger Ord-
nung, der sein Gefolge in die Pflicht nimmt. Wahlt der Blick schlieBlich
den Abstand, entsteht wieder das Gesamtgeflige eines geschaftig be-
lebten Genrebildes. Und noch weiter Distanz nehmend, tritt wieder die
Taubenschar geisterhaft oder auch beildufig hervor.

In der Schweiz existieren mehrere Orte mit Namen «Tauben-
loch». Dieser hier bezieht sich auf den Saum der «Gorges du Tauben-
loch», unweit von Frinvillier (BE) oder Friedliswart bei Biel. Einst ein
wichtiger Verkehrsknotenpunkt als Eintritt in den Jura, ist die Tauben-
schlucht heute als lokales Ausflugsziel bekannt. Wer auf der E27 fahrt,
die sich hier ehrfiirchtig und breit vor der Klus gabelt, bei dem hinter-
lasst dieser Ort einen seltsam disteren Eindruck. Einer alten Ge-
schichte zufolge soll ein junges schénes Madchen - la petite colombe
(«Turteltaube») — auf der Flucht vor einem gierigen Bewerber hier in
die Schlucht gesprungen sein. Schén und rein wie eine Taube soll sie
gewesen sein. Liebespaare, heif3t es, vermdgen von der Schlucht
aus noch heute ein sanftes Wehklagen zu vernehmen.* 1989 kam
hier noch ein Kind bei einem Steinschlag ums Leben, weitere Kinder

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 45

wurden verletzt. In den Jahren 2003, 2009 und 2020 musste die
Schlucht wegen Steinschlaggefahr wiederholt gesperrt und gesichert
werden. Von Frinvillier aus fiihrt der Weg hinab in die «Taubenloch-
schlucht», eine Wanderung, die, so ein Infotext im Internet, «die ganze
Familie erfreut».?° An der «engsten Stelle hat man beinahe das Gefiihl,
vom Fels verschluckt zu werden.»*!

Es handelt sich um die einzige Schlucht Europas in unmit-
telbarer Nahe zu einem Ort (Biel und Frinvillier). Hier fiihrt der Weg
vorbei an Wasserféllen und ausgewaschenen, fratzenhaften Steinen
rund 100 Meter in die Tiefe. «<Ragen Klippen | Dem Sturz entgegen,
|Schdumt er unmutig | Stufenweise | Zum Abgrund» («Gesang der
Geister Uber den Wassern»).

DerAusdruck «Daube» oder «Tobel» fiir «Graben» und die an
der Taubenschlucht siedelnden «Taubens» greifen bei der «Tauben-
lochschlucht» namengebend ineinander. Der Kiinstlerin Esther Ernst
standen beim Zeichnen die breiten Zuschreibungen dieses Tieres von
Militar bis Frieden, von Ekel bis Hochzeit und Schénheit vor Augen.
Ausgangspunkt der Zeichnung ist der reale Ort, (iberlagert von der
Wanderkarte, welche die Zeichnung wiederum transformiert, weil sie
das vor Ort Imaginierte mit kartiert: «Ich selbst zeichne im ersten
Schritt tatsdchlich vor Ort», schreibt die Kiinstlerin, xnehme erst mal
alle sichtbaren Gegenstande, Architekturen, Strassen, Infrastrukturen
und alle unsichtbaren Gefiihle, Wahrnehmungen und Gedanken in die
Zeichnung auf. Das ist ein ganz konzentriertes, energiereiches Arbei-
ten. Im Atelier gerate ich dann auf Abwege, flige Angelesenes, Asso-
ziiertes und Erfundenes dazu.»**> Die Abwege gehen als Wege in die
Metamorphose der Karte ein. «Taubenloch» besitzt mehrere Refe-
renzpunkte, sofern sie auf den realen Ort, auf den kartierten Punkt und
auf assoziierte «<Abwege» verweist. Von seinen nominellen Bezeich-
nungen, Hohenmarkierungen und Koordinaten befreit, veranlasst die
Zeichnung zu einer Neu- und Anders-Orientierung.

Der Blick der Betrachtung wechselt die Perspektiven aus
Nah und Fern, Farbe und Grau, Figuren und Grund. Die leicht schat-
tierten, konturierten Figuren (Tauben, Menschen, Tiere, Hauser) er-
wachsen dem Bild nicht als gefiillte Formen, sondern als freigelas-
sener Bildgrund.

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Urteilskraft und dsthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

Abb. 7: (Detail von Abb. 2)

Die Tauben sind durch eine Umkehrung des Grundes als Fi-
guren ins Bild gesetzt. In den Tauben ist der Grund gegenwartig, aber
der eigentliche Abgrund, die Schlucht, wird nicht gezeigt. Eher ist
dieser Abgrund, das «Taubenloch», die unsichtbar treibende Macht
alles Sichtbaren, aller Verhaltensweisen der an ihrem Saum sich la-
benden Wesen. Die Figuren umschatten mit ihren Handlungen geis-
terhaft den Grund, der als Abgrund («Gorges du Taubenloch») selbst
nicht anwesend ist. Es ist diese Abwesenheit des Abgrundes, dessen
spurbare Wirkung, die den Ort zu einer «Heterotopie» macht. Die
Zeichnung von Esther Ernst holt den Ort aus der neutralen Obijektivi-
tat der Karte heraus, um ihn in seiner Ambivalenz und Vieldeutigkeit
zu wiirdigen. Als ent-faltbare Zeichnung ist die mégliche Geste des
Entfaltens mit der Unmdglichkeit konfrontiert, dass sich der Abgrund
der «Taubenschlucht» selbst im Bild nicht entfalten lasst. Die materia-
le Entfaltung des Papierblatts geht beim Anblicken der Zeichnungin
einen unendlichen Prozess der visuellen Entfaltungen, der visuellen
Kurvenbewegungen tber, deren Ende nicht absehbar ist.

Das «Taubenloch» ist als «Taubenschar», nicht als Loch oder
Abgrund kartiert. Stattdessen wird die Tragik der Figuren selbst am

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 47

Saum dieses Abgrundes sichtbar, wahrend der betrachtende Blick die
Handlungen und Zusténde der Figuren entfaltet. Und moéglicherweise
ist gar nicht der Ab-Grund das Abgriindige, sondern die Ndhe (der aus
dem Grund gearbeiteten Figuren) zu ihm.

Abb. 8: Esther Ernst: Taubenlochschlucht (gefaltet)

Geste und Vieldeutigkeit

Eine sich in die Zeichnung vertiefende Beschreibung kann
zwar Deutungsdimensionen des Gesehenen freilegen, aber keine
letztgiiltige Bedeutung. Wenn wir, um die eigene Wahrnehmung zu
artikulieren, auf Gesehenes, Gewusstes zuriickgreifen, so ist das nicht
einfach «wiedererkennendes Sehen» (Max Imdahl), sondern es kenn-
zeichnet das Verweben unserer Einbildungskraft mit der «<communi-
tas», ein Zusammenstimmen, ohne Einstimmigkeit zu erzwingen.
Wenn es dabei ein Ziel gibt, dann das implizite Werben um Zustim-
mung. Unsere Beschreibung zeigt, dass die Wahl einer einzigen Deu-
tungsperspektive, das Einnehmen eines einzigen Standortes der
Zeichnung kaum gerecht wird.

Die durch die wechselnde Skalierung der Figuren ausgelds-
ten Blickwechsel, die durch die Umkehrung von Figur und Grund her-
vorgerufenen Kippeffekte, die Abwesenheit genau jenes Abgrundes,

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

aufden das ganze Bild bis hin zum Titel Bezug nimmt, schlielich auch
die vielféltigen Bezlige der Zeichnung zur Karte als Bildform, zum
realen Ort sowie zu hiermit assoziierten Bildwelten - all dies bewirkt
in der Summe eine Vieldeutigkeit des Gesehenen. Diese «essentielle
Vieldeutigkeit» (Blumenberg) gehoért nicht der Zeichnung an, sondern
die Zeichnung raumt sie dem betrachtenden Ich ein.? Die Hereinnah-
me der «essentiellen Vieldeutigkeit» bedarf also eines echten Sich-
Einlassens, einer Vergegenwértigung der eigenen Subjektivitat. Ist es
notwendig fiir ein gelingendes Urteil, einen eindeutigen Gegenstand
anzunehmen, zu dem sich das «Ich» interesselos verhalt?

Wenn die hier besprochene Zeichnung Vieldeutigkeit ein-
raumt, so bedarf sie doch gerade eines interessierten Ichs, das zur
Vieldeutigkeit Stellung nimmt, aber auch bereit ist, die Vieldeutigkeit
des ssthetischen Gegenstands anzuerkennen. Asthetische Urteils-
kraft bewahrt sich nicht an der Ein-, sondern an der Vieldeutigkeit des
asthetischen Gegenstands. Asthetische Urteilskraft setzt dort ein, wo
sie in Anerkennung der «essentiellen Vieldeutigkeit» des dsthetischen
Gegenstands Stellung bezieht. Urteilen hat hierbei nicht den Charak-
ter einer logischen und letztgiiltigen Charakterisierung. Es ergibt
keinen Sinn, dem &sthetischen Gegenstand seine «essentielle Viel-
deutigkeit» (Blumenberg) durch ein bestimmtes &dsthetisches Urteil
abzuerkennen.

So wie die Zeichnung «Taubenloch» die «Kraft einer zeigen-
den Formgebung ist», die «Geste einer Offenlegung» und (als Karte
Uber eine Karte liber einen Ort) selbst nicht die Form, sondern «eine
Art und Weise, die Form zu sehen» ist,>* so kann das schreibende Be-
schreiben ebenfalls nichts anderes sein als eine Art und Weise, die
Zeichnung zu sehen. Das schreibende Beschreiben ist eine Art, die
Zeichnung zu sehen, weil es eben nicht nur die Zeichnung beschreibt,
sondern auch die Art und Weise, wie die Zeichnung auf die Einbil-
dungskraft einwirkt. Dieser Vorgang des Einwirkens ldsst sich als Um-
schlagsplatz einer asthetischen Praxis in eine Praxis dsthetischen
Denkens beschreiben, aus der heraus sich das Urteil bildet. Astheti-
sche Praxis bezieht sich dabei nicht blo3 auf die kiinstlerische Praxis
des Zeichnens, die durch die Einbildungskraft rekonstruiert wird,
sondern auf das gesamte Arsenal imaginierter Praktiken entlang der

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 49

wahrgenommenen Zeichnung. Die Einbildungskraft des Urteilenden
bewegt sich im Raum dervorgefundenen Zeichnung. Dieser Vorgang
lasst sich nicht anders denn als eine kdrperliche Geste, als eine Be-
wegung in der Wahrnehmung denken. «Unser verkorperter Geist er-
zeugt und interpretiert aktiv, was wir sehen.»*

Das asthetische Urteil besitzt eine «autoreflexive» Qualitat,
weil es im Beschreiben sowohl die Einbildungskraft als auch die
Zeichnung mitsprechen lasst.?® Das Urteil artikuliert die «eingebildete»
Zeichnung. Was auf den ersten Blick als Defizit des Schreibenden er-
scheinen mag, dass er sich aus der Deskription der Zeichnung nicht
heraushalten kann, ist seine eigentliche Kraft.?” Diese Kraft besteht
darin, nicht blo3 die Zeichnung, sondern die sich in die Einbildungs-
kraft einschreibende Zeichnung zu beschreiben. Dass die Deutungs-
weise sich mitteilen lasst, dass sie sich als sprachliches Urteil artiku-
liert, ist die eigentliche Form des dsthetischen Urteils, mithin das, was
Kant als «Gemeinsinn» oder auch als «allgemeine Mitteilbarkeit» be-
schreibt. Die Annahme einer essentiellen Vieldeutigkeit des Astheti-
schen konnte Kant noch nicht mitmachen, da ihm die aufklarerische
Idee eines «universellen Geschmacks» dabei im Wege stand.

Die Annahme, nur ein reiner dsthetischer Gegenstand kdnne
ein reines asthetisches Urteil bewirken, erweist sich aus heutiger Per-
spektive nicht nur als entbehrlich, sondern auch als unproduktiv.
Gerade an derVieldeutigkeit des dsthetischen Gegenstands bewahrt
sich das dsthetische Urteil als eine Praxis, die sich in einem echten
Sinne auf den dsthetischen Gegenstand einldsst und das asthetische
Urteil als dsthetische Kritik mit einer Gemeinschaft teilt.

Urteilen als Praxis

Im Unterschied zum «Beurteilen», das auf eine empirisch ge-
stlitzte normative Bewertung zielt, oder zum «Verurteilen», das eine
finale, meist negative Bestimmung vornimmt, handelt es sich beim
asthetischen Urteil um eine in seiner Aussage offene und unabge-
schlossene Bestimmung. Aufgrund der konstitutiven Offenheit und
Unabgeschlossenheit des dsthetischen Urteils erscheint es sinn-
voll, vom asthetischen Urteilen als einer Urteilspraxis zu sprechen.
Das asthetische Urteil ist kein Tatsachenersatz. Asthetisches Urteilen

- am 14.02.2026, 14:36:20.



https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Urteilskraft und asthetische Kritik
als Praktiken asthetischen Denkens

bedeutet vielmehr, dem &sthetischen Gegenstand zu seiner Artikula-
tion zu verhelfen. Urteilskraft beschreibt in diesem Zusammenhang
eine Fahigkeit und Bereitschaft, sich auf den dsthetischen Gegenstand
einzulassen und sich dabei auch zu den Normen seiner Beschreibung
oder Bewertung kritisch zu verhalten. Asthetisches Urteilen schlieBt
die Moglichkeit ein, den Rahmen gemeinschaftlicher Regeln und
Normen zu liberschreiten. An diesem Punkt entfaltet sich die kritische
Urteilskraft auch als eine Tugend.?® Diese Tugend duBert sich dadurch,
dass sich das Subjekt im &dsthetischen Urteil nicht nur kritisch zu vor-
herrschenden sozialen Normen, sondern auch kritisch zu der «expres-
siven Auffassung» dsthetisch sinnlichen Empfindens verhalt.*

Derdreifache Bezug des dsthetischen Urteils verweist nicht
nur auf einen Sinn des Subijekts fiir die Gemeinschaft, er zeigt auch,
dass die Ausdifferenzierung des subjektiven Urteils ihren Grund in
einem Bildungsprozess besitzt, der als zutiefst sozial und gemein-
schaftlich gedacht werden muss. Hierin liegt eine eigenartige Para-
doxie: Das in seiner Subjektivitat unantastbare dsthetische Urteil hat
seinen Grund in einem Prozess gemeinschaftlicher Bildung. Sich
bilden bedeutet eben auch «sich» verstandigen. Urteilskompetenzist
so gesehen nicht kompetitiv in einem abgrenzenden Sinne, sondern
verbindend. Das Verbindende ist wechselseitig, da sich Urteilskom-
petenz in der Gemeinschaft bildet und dabei zugleich auch die Ge-
meinschaft bildet, sofern es das Reden und den Austausch liber etwas
als eine Verstandigung tGiber Werte und «Geschmack» in einem star-
ken Sinne begreift.*

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen 51

[1]

[2]
[3]
[4]

[5]

[6]
[71]
(8]
(91
[10]

[11]
[12]

[13]

[14]
[15]
[16]
[17]
[18]

[19]
[20]
[21]
[22]
[23]
[24]
[25]

[26]
[27]

[28]

[29]
[30]

«Asthetische Praktiken» und «Asthetisches Denken» werden im Folgenden groBgeschrie-
ben, um ihren Eigennamen zu betonen. Gewiss handelt es sich um Spielarten des
Denkens und Handelns, gleichzeitig ist ihr Charakter stets singular.

Vgl. z.B. E. Care et al.: Education system alignment for 21st Century skills. Fokus on
Assessment (2018), in: brookings.edu, 07.02.2020.

Michael Makropolus: Blumenberg und die Ontologie des dsthetischen Gegenstands,
Miinchen (Brill/Fink) 2015, https://doi.org/10.30965/9783846757017_007, S.16.

Roland Reichenbach & Nicolaj van der Meulen: Asthetisches Urteil und Bildkompetenz.
Einleitend zum Thementeil. Zeitschrift fur Padagogik, 56(6), 2010. S.795-805; Anna Park:
Arbeit am Ausdruck. Zur dsthetischen Dimension von Bildung: eine artikulationstheoreti-
sche Annéherung. Universitat Zirich: Philosophische Fakultat (Dissertation), 2020.
Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: Werke in 12 Bden, Bd. IX, X, Frankfurt/M 1968
(Suhrkamp), Bd. X, §1, A/B 3, S.279.

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tiibingen (Mohr Siebeck) 1960. S.109.
Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., § 9, B 27, S.295.

Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., § 40, B 157, S.225.

Ebenda, § 22, B 68, S.159.

John Locke: An Essay Concerning Human Understanding/Versuch tGber den menschli-
chen Verstand, Stuttgart (Reclam) 2020, Buch XVI. - Mit Dank fiir diesen Hinweis an
Roland Reichenbach.

Vgl. Christoph Menke: Die Kraft der Kunst, Frankfurt/M (Suhrkamp) 2013. S.60.

Hannah Arendt: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, Miinchen (Piper)
1985. S.94; vgl. auch: Susanne Lidemann: Vom Unterscheiden. Zur Kritik der politischen
Urteilskraft bei Hannah Arendt und Giorgio Agamben, in: http://www.hannaharendt.net,
14.08.2021.

Vgl. Roberto Esposito: Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin/Zirich
(Diaphanes), S.14f.; Roberto Esposito: Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin/Zirich (Diaphanes) 2004. S.12f.

Kant: Kritik der Urteilskraft, a.a.0., B 43f., S.141f.

Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.0., S.61.

Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien (Passagen) 1992. S.74 u. 84.

Christine Buci-Glucksmann: Der kartografische Blick in der Kunst, Berlin (Merve) 1997. S.55.
Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 x 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf gefaltetem
Papier.

https://www.taubenloch.org/home.html, 18.08.2021.
https://www.j3l.ch/de/V2165/taubenlochschlucht, 19.08.2021.

Marianne Siegenthalter: Die Klus der Turteltdubchen, in: Schweizer Familie, Nr. 25, s.
September 2021. S.83f.

Mail Esther Ernst, 16.08.2021.

Hans Blumenberg: Die essentielle Vieldeutigkeit des dsthetischen Gegenstands (1964), in:
ders.: Asthetische und metaphorologische Schriften, Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2001.
S.112-119.

Jean-Luc Nancy: Die Lust an der Zeichnung, Wien (Passagen Verlag) 2013. S.23.

Siri Hustvedt: Das Drama der Wahrnehmung. Morandis Stilleben, in: Siri Hustvedt: Leben,
Denken, Schauen. Essays, Hamburg (Rowohlt) 2014. S.310.

Umberto Eco: Einflihrung in die Semiotik, Miinchen (Fink) 1972. S.145.

Die dsthetische Kraft bedarf also keiner Entzweiung, um dsthetische Kritik zu werden. Vgl.
Menke, Die Kraft der Kunst, a.a.0., S.69.

Judith Butler: Was ist Kritik? Ein Essay {iber Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi/Tilo
Wesche (Hg.): Was ist Kritik? Frankfurt/M. (Suhrkamp) 2009. S.221-246.

Menke: Die Kraft der Kunst, a.a.0, S.70.

Immunis bezeichnet einen Moment des Urteilens, in dem sich das Subjekt (grundsétzlich
oder zeitweise) von der Gemeinschaft abschirmt, um das Subjekt in einem starken Sinne
liberhaupt zur Sprache bringen zu kénnen. In der negativen Konsequenz fiihrt die
Abschirmung gegebenenfalls zu einer Uberhdhung des eigenen Geschmacksurteils. Das
immunisierte Subjekt stellt sich dabei in ein kritisches Verhéltnis zu den Normen des
«Gemeinsinns», da der Gemeinsinn ja kein Organ, sondern eine eingelibte Fahigkeit fiir

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Urteilskraft und dsthetische Kritik

als Praktiken d@sthetischen Denkens
gemeinschaftliche Auffassungen und Handlungen darstellt. Die Abschirmung und
Aktivierung eines «sensus immunis» kdnnte, dies ware an anderer Stelle zu priifen,
darauf hindeuten, dass mein Urteil die Grenzen des Gemeinsinns an gewissen Punkten
tangiert. Die Abschirmung vor dem Gemeinsinn kann zu einem anderen Zeitpunkt ihre
Produktivitat fiir die Gemeinschaft entfalten.

[Abb. 1] Kartenausschnitt von Indien mit Franz Xaver als Apostel Indiens, aus: Heinrich Scherer:
Atlas novus, Miinchen 1710.

[Abb. 2] Esther Ernst: Taubenloch, 2017, 112 x 177 cm, Bleistift, Buntstift, Tusche auf

[Abb. 6]

gefaltetem Papier. (Abb. 3, 4, 5, 7, 8, Details von Abb. 2)
Frinvillier Taubenloch, swisstopo, https://map.geo.admin.ch

- am 14.02.2026, 14:36:20.


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artikulieren/Widerstehen

Essay 2/9

- am 14.02.2026, 14:36:20,

53


https://doi.org/10.14361/9783839470886-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

