AcHiM GEISENHANSLUKE

Umwege des Erzahlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und
Cervantes

Cervantes und die Romantik

Dass Cervantes’ Erzahlen auf E.T.A. Hoffmann wie die gesamte Romantik
einen betrachtlichen Einfluss ausgetbt hat, ist sicherlich nichts Neues. Mit
dem von Ludwig Tieck tbersetzten Don Quijote, da ist sich die Forschung
einig, hat Cervantes nichts weniger als den modernen Roman begriindet.
Schon Hegel spielt das Romanhafte von Cervantes gegen das Marchenhaf-
te Ariosts aus.! Schelling ist der Auffassung, »daf§ es bis jetzt nur zwei
Romane gibt, naimliche den Don Quijote des Cervantes und den Wilhelm
Meister von Goethe«.? Ein so kritischer Leser wie Vladimir Nabokov ist
zwar davon uberzeugt, dass der Don Quijote nur »zu einer sehr frihen,
recht primitiven Form des Romans«? gehore. Als erster seiner Art steht der
Don Quijote Stephen Gilman aber fiir »the so-called rise of the novel«* ein:
Roberto Gonzilez Echevarrfa nennt ihn einfach »the first modern novel«.’
In dieser Form ist er ein Vorbild fir modernes Erzihlen iiberhaupt gewor-
den, gerade fiir den romantischen Roman, mit dem er nicht nur die Kunst
der Ironie teilt, sondern dartiber hinaus die der digressiven Abschweifun-
gen. Nicht nur Tiecks Ubersetzung zeigt die Bedeutung des Don Quijote
fiur das romantische Erzdhlen auf. In der Zeit der Romantik konnte der
Name Cervantes fiir romantisches Erzdhlen tiberhaupt einstehen.

An Cervantes kniipft auch Hoffmann an. Das gilt nicht nur fir die
schnurrige Idee, aus dem Marchen vom Gestiefelten Kater einen Roman
tiber den Kater Murr zu machen. Die Tatsache, dass Hoffmann ein spre-

1 »Wenn sich nun Ariosto mehr gegen das Mdrchenhafle der Abenteuerlichkeit hinwendet,
so bildet Cervantes dagegen das Romanhafle aus.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Asthe-
tik. Bd. I, hrsg. von Friedrich Bassenge, Berlin 1985, S. 566. H.i.O.

2 Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling: Philosophie der Kunst, in: ders.: Ausgewihlte
Schriften. Bd. II: Schriften 1801-1803, Frankfurt a.M. 1985, S. 507.

3 Vladimir Nabokov: Die Kunst des Lesens. Meisterwerke der europiischen Literatur,
Frankfurt a.M. 1997, S. 40.

4 Stephen Gilman: The Novel According To Cervantes, Berkeley/Los Angeles/London
1989, S. XII.

S Roberto Gonzdlez Echevarria: Cervantes’ Don Quixote, New Haven/London 2015, S. 1.

163

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

chendes und schreibendes Tier auf den Titel seines Romans setzt, hat
immer wieder Vergleiche zu Cervantes’ Erzahlung vom Hund Berganza
provoziert, die Hoffmann in seiner satirischen Schrift Nachricht von den
neusten Schicksalen des Hundes Berganza aufnimmt.® Aber der Vergleich
reicht tiefer. Im Kater Murr greift Hoffmann mit der doppelten Erzihlung
der Lebensgeschichte des Kater Murr und der des Musikers Johannes
Kreisler auf das digressive Erzdhlen zurtick, das Cervantes in die moderne
Erzihlkunst eingebracht hat, und radikalisiert es zugleich, indem er es
nicht mehr erlaubt, zwischen Haupt- und Nebenstrangen zu unterschei-
den. So hebt schon Detlef Kremer »die zirkuldre, sprunghafte und ins
Leere zielende Erzahlung tber den Musiker Johannes Kreisler«’ hervor,
die den Roman als Bildungs- und Kiinstlerroman zugleich zeige.

Noch etwas anderes aber kommt hinzu. Der Don Quijote ist nicht nur
in der Zeit der Romantik gefeiert worden als ein Held des Komischen, in
dem sich Verriicktheit und edle Gesinnung die Hand geben, wie Hegel es
sich wiinscht:

Don Quixote ist ein in der Verrticktheit seiner selbst und seiner Sache vollkom-
men sicheres Gemiit, oder vielmehr ist nur dies die Verrtiicktheit, daf er seiner
und seiner Sache so sicher ist und bleibt. Ohne diese reflexionslose Ruhe in
Riicksicht auf den Inhalt und Erfolg seiner Handlungen wire er nicht echt
romantisch, und diese Selbstgewifheit, in Ansehung des Substantiellen seiner
Gesinnung, ist durchaus grof§ und genial mit den schonsten Charakterziigen ge-
schmiickt. Ebenso ist das ganze Werk einerseits eine Verspottung des romanti-
schen Rittertums, durch und durch eine wahrhafte Ironie, wahrend bei Ariosto
die Abenteuerlichkeit gleichsam nur ein leichtfertiger Spaf§ bleibt; andererseits
aber werden die Begebenheiten Don Quixotes nur der Faden, auf dem sich
aufs lieblichste eine Reihe echt romantischer Novellen hinschlingt, um das
in seinem wahren Wert erhalten zu zeigen, was der Gbrige Roman komisch
auflost.’

Romantisch nennt Hegel den Don Quijote als komische Auflosung des
Rittertums in der Figur des verriickten, aber edlen Hidalgo. Ahnlich
urteilt Schelling: »Der Roman des Cervantes ruht also auf einem sehr
unvollkommenen, ja verriickten Helden, der aber zugleich so edler Natur

6 Vgl. Mari Carmen Barrado: Cervantes-Hoffmann: dos visiones complementarias del per-
ro Berganza, in: Dicenda. Cuadernos de Filologfa Hispdnica 30 (2012), S. 47-65; Alexan-
dra Berger-Vogel: Spanische Beziige bei E.T.A. Hoffmann. Cervantes’ Coloquio de los per-
ros und die Nachricht von den neuesten Schicksalen des Hundes Berganza. Ein Vergleich, Di-
plomarbeit Universitait Wien 1999.

7 Detlef Kremer: E.T.A. Hoffmann zur Einfithrung, Hamburg 1998, S. 112f.

8 Hegel: Asthetik, S. 566.

164

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umwege des Erzdhlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und Cervantes

ist.« Neuere Lesarten haben zwar bestitigt, dass der Don Quijote als eine
Parodie der Ritterromane zu verstehen ist, die zugleich von einer intimen
Vertrautheit mit dem Genre zeugt. So betont Hans-Jorg Neuschifer,

daf$ die Parodie des Quijote — wie iberhaupt jede echte Parodie — nicht als eine
Zerstorung des Parodierten verstanden werden darf, sondern vielmehr als eine
Auflésung, in der die epische Welt als ein Aspekt der romanhaften (d. h. hier
als Phantasie des Landjunkers) noch immer erhalten bleibt, so daf der Quijote
nicht nur als Antithese gegen den Ritterroman, sondern auch als Synthese
gesechen werden kann, durch die der Widerspruch zwischen beiden Gattungen
sogleich auch wieder aufgehoben ist.1°

Berechtigte Zweifel gelten aber gerade der gelingenden komischen Auflo-
sung des Ganzen. Echevarrfa betont dagegen das im Roman gestaltete
Moment der Enttiuschung: »[TThe whole plot of the novel seems to be
moving towards disillusionment.«!' Was der Don Quijote nicht zuletzt
durch den den Roman beschliefSenden Akt des Abschworens leistet,!2 wa-
re dementsprechend als eine Form der Desillusionierung zu verstehen, die
ihren Schatten auf den modernen Roman vorauswirft. Hoffmann, so der
Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen, partizipiert nicht nur an der
digressiven Erzihlkunst Cervantes’, er nimmt auch die Form der Parodie
auf, um in die Tradition des Bildungs- und Kinstlerromans jene Desillu-
sionierung einzutragen, die bereits das spanische Vorbild bestimmte. Die
wesentlichen Trager der Desillusionierungsbewegung, die nicht erst den
modernen Roman seit Flaubert bestimmt, wie Georg Lukdcs meinte, sind
bei Cervantes wie bei Hoffmann eine Spaltung der Personlichkeit sowie
das damit verbundene drohende Abrutschen in Wahnsinn und Kriminali-
tat. Kunst, die der Musik Kreislers wie die des eigenen Erzihlens, riickt so
an den Rand des gesellschaftlich Akzeptablen, an die Schwelle dessen, was
der Gemeinschaft noch zuzumuten ist.

9 von Schelling: Philosophie der Kunst, S. 508.

10 Hans-Jorg Neuschifer: Der Sinn der Parodie im Don Quijote, Heidelberg 1963, S. 10.

11  Gonzdlez Echevarria: Cervantes’ Don Quixote, S. 198.

12 Zum Akt des Abschworens vgl. Martin von Koppenfels: »Don Quijote steigt aus einer
schal gewordenen Fiktion aus, ohne freilich das von ihm selbst am Ende ersehnte Jen-
seits-des-Fiktiven zu erreichen.« Ders: Don Quijote schwort ab. Versuch tiber das Schlie-
Ben, in: ders./Eckart Goebel (Hrsg.): Die Endlichkeit der Literatur, Berlin 2002, S. 13—
25, hier S. 23.

165

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

Von einem, der auszog ... Cervantes und der Don Quijote

Die Einheit, die ihn zum Roman macht, gewinnt der Don Quijote da-
durch, dass er die Geschichte eines Mannes erzihlt, dessen Name zugleich
den Titel abgibt: E/ ingenioso hidalgo Don Quixote de la Mancha. Der titelge-
bende Name des Romans, der sehr unterschiedlich tbersetzt worden ist —
Des scharfsinnigen edlen Herrn Don Qujote de la Mancha; Der geniale Hidalgo.
Don Quijote de la Mancha; Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don
Quijote de la Mancha; Der sinnreiche Junker Don Quijote von der Manchas
Don Qujote von der Mancha, so lauten die miteinander konkurrierenden
Vorschlage, — verweist gleichwohl auf ein Problem: Denn Don Quijote ist
der Name, den der Landjunker sich selbst gibt, ein juristisch fragwiirdiger
Akt der Selbstbenennung und Selbsternennung zum Ritter.!3 Sein burger-
licher Name lautet Alonso Quijano, und so existiert der Held des Romans
gleichsam auf doppelte Weise, als gespaltene bzw. verdoppelte Person un-
ter dem burgerlichen Namen Alonso Quijano und als fahrender Ritter mit
dem fiktiven Namen Don Quijote, der dem Roman den Titel gegeben hat.
Der Titel des Romans trigt so bereits eine Spannung zwischen Vernuntft
und Wahn, Sein und Schein, Wirklichkeit und Fiktion in sich, die er dann
ausfuhrlich zum Gegenstand des Erzihlens macht.

Der Roman prasentiert mit dem verarmten Landadeligen, einem Mann
von fiinfzig Jahren, unverheiratet, ohne Kinder, mit der Nichte als Erbin,
dementsprechend nicht nur einen Anti-Helden, dem im gesellschaftlichen
Leben keinerlei Bedeutung mehr zukommt, bis er sich selbst in einem Akt
der Hochstapelei zum Ritter ernennt.!* Der Text prasentiert seinen Hel-
den vielmehr ausdricklich und immer wieder als einen Wahnsinnigen:
»Kurz, er versenkte sich so tief in die Bucher, dass er iber ihnen die Nich-
te vom letzten bis zum ersten Licht und die Tage vom ersten bis zum letz-
ten Ddmmer verlas, und der knappe Schlaf und das reichliche Lesen trock-

13 »The birth of Don Quixote is an act of self-invention by a man of fifty«, so Roberto
Gonzilez Echevarrfa: Cervantes’ Don Quixote, S. 28. Er unterstreicht, »that he is naming
himself, his lady and his horse as a part of this process of self-invention.« Ebd., S. 32f.

14 Carrol B. Johnson ist der sozialgeschichtlichen Bedeutung des Romans nachgegangen.
Sie sicht »an entire social class whose reason for being has disappeared, that finds itself
in a kind of limbo waiting for new institutions and new social structure to develop
where there will be a place and a role for them.« Dies.: Cervantes and the Material
World, Urbana/Chicago 2000, S. 3f.

166

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umwege des Erzdhlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und Cervantes

neten ihm das Gehirn ein, so dass er den Verstand verlor.«!S Von Beginn
an erscheint der Landjunker in seiner Lesesucht als ein Wahnsinniger, als
jemand, der buchstablich den Verstand verloren hat: »Mondnarr«!¢ (I 295)
nennt ihn sein Knappe im zweiten Teil des Romans einfach. Nabokov
hat das Urteil gerne angenommen: »So tritt er uns denn hinfort als ein
ganz normaler Spinner entgegen, als ein Wirrkopf auf der Schwelle zu
geistiger Gesundheit, als ein getriebener Irrer, als verdusterter Geist mit
lichten Augenblicken.«!” Mit dem Wahnsinn fithrt Cervantes nicht nur
ein Thema ein, das der Romantik lieb und teuer war. Das Ingenium, das
schon der Titel des Romans fiir seinen Helden in Anspruch nimmt, steht
in einer konstitutiven Spannung zur Unvernunft des Mondnarren, der
sich selbst, ohne Befugnis, aber mit groer Uberzeugung, Don nennt.!'8
Bereits mit der Selbstbezeichnung als Don ist aber noch ein zweiter
Bereich betroffen, der des Rechtsverstoffes. Denn Don Quijote gibt sich
nicht nur als ein liebenswerter Hochstapler zu erkennen, der immer wie-
der die Grenzen der sozialen Ordnung tberschreitet. Er operiert bestandig
an der Grenze des Rechts. Besonders deutlich wird das an der Episode
um die Befreiung der Galeerensklaven, durch ein Gericht verurteilte Straf-
tater, die zur Arbeit auf dem Schiff gezwungen werden sollen. Don Qui-
jote, Verteidiger der Freiheit, siecht es nicht nur als seine Pflicht, sie zu
befreien. Er lasst sich von einem von ihnen, Ginés de Pasamonte, seine
Geschichte erzihlen und verteidigt ihn daraufhin vor der Inquisition:
»Zudem ist es gut moglich, dass der fehlende Mut unter der Folter, der
Mangel an Geld bei diesem, der Mangel an Gonnern bei jenem oder auch
ein schiefes Richterauge der Grund fiir das Verderben war und dass euch
nicht das Recht ward, das ihr doch auf eurer Seite hattet« (I 217f.). Cer-
vantes bt hier vermittelt durch die Titelfigur kaum verhohlen Kritik am
Rechtswesen der Zeit. Zwar tut der Kommissar, der die Galeerensklaven
bewacht, die Rede des Don Quijote als »Blodsinn« (I 218) ab. In diesem

15 Miguel de Cervantes Saavedra: Der geistvolle Hidalgo Don Quijote von der Mancha. Bd. 1,
hrsg. und tbersetzt von Susanne Lange, Miinchen 2008, S. 31. Im Folgenden alle Zitate
in Klammern im Text.

16 Miguel de Cervantes Saavedra: Der geistvolle Hidalgo Don Quijote von der Mancha. Bd. 11,
hrsg. und Gbersetzt von Susanne Lange, Miinchen 2008, S. 295. Im Folgenden alle Zita-
te in Klammern im Text.

17 Nabokov: Die Kunst des Lesens, S. 46.

18 »Ingenium und locura stehen also schon von Anfang an und jederzeit in einem dialekti-
schen Wechselverhaltnis, ja die Struktur des Romans, zumindest des ersten Teils, wird
im Wesentlichen durch dieses Wechselverhaltnis bestimmt.« Neuschafer: Der Sinn der
Parodie im Don Quijote, S. 45.

167

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

Fall liegt aber kein Wahn zugrunde, sondern eine fundamentale Kritik der
ungerechten Strafpraxis der Inquisition, an deren Ende die unrechtmifige
Befreiung der Galeerensklaven und zuallererst des Ginés de Pasamonte
steht, der sich dann im zweiten Teil des Romans mit seinem zweiten
Namen Ginesillo de Parapilla zugleich als ein Doppel des ebenfalls mit
zwei Namen bedachten Landjunkers zu erkennen gibt.?”

Die erfolgreiche Befreiung der Galeerensklaven, wenn auch aus Wahn
entstanden, droht somit, schlimme Folgen fiir die beiden Helden zu
nehmen. »Dabei packte Sancho der Kummer, denn ihm schwante, dass
die Flichenden den Fall bestimmt der Heiligen Bruderschaft meldeten,
welche unter Sturmgeldute ausziehen wiirde, um die Missetater zu fangen,
und das sagte er seinem Herrn und bat ihn, sie méchten schnell weiterzie-
hen und sich im Dickicht der nahen Berge verstecken« (I 219). Zwar ist
ihnen keinesfalls der Dank der Straflinge gewiss, die sie zum Abschied mit
Steinen bewerfen, als Quijote von ihnen verlangt, sie sollen seinen Ruhm
nach Toledo zu seiner Herzensdame Dulcinea tragen. Die Befreiung der
Galeerensklaven zeigt dariiber hinaus aber noch etwas anderes: dass Don
Quijote nicht nur unheilbar wahnsinnig ist, sondern dass dartiber hinaus
eine betrichtliche kriminelle Energie in ihm steckt, die ihn immer wieder
dazu zwingt, rurale Riickzugsriume zu nutzen, um der Strafe der Inqui-
sition zu entkommen. Die beiden Helden des Romans suchen so nach
dem Abschluss ihrer ungeheuren Tat den Riickzug in die Walder: »Don
Quixote and Sancho are criminals who, in some way, are expiating their
sins in the wood.«*?

Als Wahnsinniger wie als Verbrecher verkorpert der Ritter von der
traurigen Gestalt somit eine Schwellenfigur, die sich an der Grenze von
Wahnsinn und Vernunft wie an der von Recht und Unrecht ansiedelt. Am
Ende des ersten Teils wird er selbst zum steckbrieflich gesuchten Opfer
der inquisitorischen Strafverfolgung, vor der ihn nur sein offenkundiger
Wahnsinn schitzt: Er wird in einen Kifig geschlossen und nach Hause
gebracht, wo ihm eine dritte Ausfahrt in Aussicht gestellt wird.

Der Don Quijote fithrt damit ein Thema ein, das auch im Kater Murr
ausfihrlich verhandelt wird: die Konfrontation der sozialen Ordnung
mit den dezentrierenden Kraften des Wahnsinns und des Verbrechens.
Nicht allein die erzihlerische Kunst der Digression verbindet Cervantes

19 »Gines de Pasamonte is also a self-portrait of Cervantes«, so Roberto Gonzédlez Eche-
varria: Cervantes’ Don Quixote, S. 93.
20 Ebd., S.99.

168

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umwege des Erzdhlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und Cervantes

und Hoffmann. Auf unterschiedlichen historischen und geographischen
Grundlagen thematisieren beide Wahnsinn und Kriminalitat als Grundla-
ge eines nie klar formulierten Widerstandes gegen das Leiden an sozialen
Zwingen, aus denen allein der Gegendiskurs der Kunst herauszuhelfen
scheint. Besonders deutlich wird das an der Figur Kreislers aus dem Kater
Musrr.

Von einem Fliichtigen. Lebensansichten des Katers Murr

Wie andere Texte Hoffmanns, so schreibt sich auch der Kater Murr mit der
Figur Kreislers in die Tradition des Kinstlerromans ein.?! Nicht das Lob
auf die grenziberschreitende Kraft der Musik aber steht im Mittelpunkt
des Romans, sondern die innere wie duffere Gefahrdung des Kinstlers
durch Wahnsinn und Verbrechen. Schon die Einfithrung Kreislers durch
Meister Abraham, der seine schiitzende Hand tber den Schiiler zu halten
versucht, weist auf die mit dem Wahnsinn verbundene Fluchttendenz des
Musikers hin: »[D]al du, der Himmel weifs, von welchen Furien der Hol-
le getrieben, fortgerannt warst wie ein Wahnsinniger«,?? stellt Meister
Abraham zu Beginn heraus. Nicht das Vertrauen auf die Kunst, auf die
Brust, »genahrt von dem tiefsten Sinn fir die Kunst, fiir alles Herrliche
und Schone der in dir wohnt!l« (DKV V, S.27), steht im Mittelpunkt des
Romans, sondern das Giren des Vulkans, das Kreisler im gesamten Ver-
lauf der Erzihlung zu einem Flichtigen werden lasst.?3

So steht auch sein erster Auftritt vor Julia und der Prinzessin Hedwiga
im Zeichen der Verschrinkung von Wahnsinn und Kunst: Seiner Gitarre
kann er die gewiinschten Laute nicht entlocken, er wirft sie unwillig ins
Gebusch, wo die Seelenverwandte Julia sie findet. Die damit sich zart an-
deutende Romanze beurteilt die Prinzessin von Beginn an skeptischer:

21 Zur Einordnung des Romans vgl. Monika Schmitz-Emans: Lebensansichten des Katers
Murr nebst fragmentarischer Biographie des Kapellmeisters Johannes Kreisler in zufilligen Ma-
kulaturblittern. Herausgegeben von E.T.A. Hoffmann (1819/21), in: Christine Lubkoll/
Harald Neumeyer (Hrsg.): E.T.A. Hoffmann Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart 2015, S. 152-160.

22 E.T.A. Hoftmann: Lebens-Ansichten des Katers Murr nebst fragmentarischer Biographie des
Kapellmeisters Jobannes Kreisler in zufilligen Makulaturblittern, in: ders.: Samtliche Wer-
ke in sechs Binden. Bd. V, hrsg. von Hartmut Steinecke, Frankfurt a.M. 1992, S. 9-458,
hier S. 26. Alle Zitate aus dieser Ausgabe werden im Folgenden mit Sigle DKV« sowie
romischer Band- und arabischer Seitenzahl nachgewiesen.

23 Zu Kreisler als »Fluchtfigur« vgl. Kremer: E.T.A. Hoffmann zur Einfiihrung, S. 119.

169

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

»Der Mensch mit seinen wirren Reden, deuchte mir ein bedrohliches ge-
spenstisches Wesen, das uns vielleicht verlocken wollte in verderbliche
Zauberkreise.« (DKV V, S.63) Hedwiga nimmt das Namensspiel um
Kreisler auf, das der Roman offensiv vollzieht, um dessen Kreisen nicht
anders als im Fall der schreibbegabten Studenten Anselmus und Nathana-
el in den Kontext des Wahnsinns zu versetzen. Als Kreisler sich vor der
Prinzessin in einem ebenso ironischen wie aggressiven Akt zu Boden
wirft, ruft sie nur: »Es ist ein Wahnsinniger, ein Wahnsinniger, der dem
Tollhaus entsprungen!« (DKV V, S.68) Erst das Eingreifen der Firstin
kann sie beruhigen.

Was Kreisler in die Miniaturgesellschaft, die Hoffmann im Kater Murr
zeichnet, einbringt, ist demnach »Unruhe — Verwirrung - vollige Disso-
nanz aller konventionellen Verhaltnisse« (DKV V, S.77). Romantisch ist
das Verstindnis der Kunst im Kater Murr, da es sich als Zerbrechen von
gesellschaftlichen Konventionen zu erkennen gibt. Um romantische Desil-
lusionierung handelt es sich bei Hoffmann, da die Befreiung von den
Konventionen durch die Kunst nicht linger gelingen mag.

So steht schon die Ankunft des Kapellmeisters in dem beschaulichen
Hof vor dem Hintergrund einer Erfahrung der Desillusionierung, die die
beiden Pole des Burgerlichen und Kiinstlerischen gegeneinander ausspielt.
Die Bildungsgeschichte Kreislers, die der Roman am Hofe des Grofher-
zogs entfaltet, spannt sich zwischen die beiden Extreme des Legationsrats
und Kapellmeisters. Die Antinomie von biurgerlicher und kinstlerischer
Existenz steht im Mittelpunkt des Romans. Wie auch in anderen Texten
Hoffmanns lésst sie sich aber nicht einfach im Blick auf die befreiende
Kraft der Kunst auflésen. Schon die Lehre bei dem wunderlichen Orgel-
bauer Liscov alias Meister Abraham stellt die Kunst in die Nihe des
Wahnsinns, da der Kuanstler, »vorziglich, was die musikalische Begeiste-
rung betrifft, oft dem ruhigen Betrachter beinahe wie ein Wahnsinniger
erscheint.« (DKV V, S. 148)

Im Vergleich mit dem Maler Leonhard Ettlinger, den die Prinzessin an-
stellt, droht auch Kreisler so mit einer ihn vernichtenden Doppelgingerfi-
gur zu verschmelzen: »Da war es ihm, als schaue ihn Ettlinger, der wahn-
sinnige Maler, an aus der Tiefe.« (DKV V, S. 181) Der Wahnsinn des Ma-
lers und mit ihm das Motiv unstandesgemafler Liebe droht auf den Musi-
ker tberzugreifen: »[D]er >Held< der Biographie hat nichts von einem Hel-
den; er ist konstitutiv verdoppelt — zerrissen, verriickt oder fiir verrickt ge-

170

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umwege des Erzdhlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und Cervantes

halten«,* kommentiert Sarah Kofman. Im Spiegelbild seiner selbst
scheint sich auch Kreisler zu spalten: »Unfern der Tiire, im vollen Schim-
mer des Lichts, erblickte Kreisler sein Ebenbild, sein eignes Ich, das neben
ihm daherschritt. Vom tiefsten Entsetzen erfaflt, sttirzte Kreisler hinein in
das Hauschen, sank atemlos, zum Tode erbleicht, in den Sessel.« (DKV V,
S. 182) Zwar lasst sich die Verdoppelung, die Kreisler an den Rand des To-
des bringt, mit den Mitteln des rechnenden Verstandes als Wirkung eines
Hohlspiegels entkriften. Sie bleibt aber Ausdruck der Gefdhrdung, der die
Figur des Kiinstlers bei Hoffmann unterliegt.

Und noch von einer anderen Seite lauert Gefahr. Zwar scheint Kreis-
ler in der Musik den Verzicht auf Liebe kompensieren zu kénnen, der
schon den Don Quijote in der wiederholten Kritik der Institution der Ehe
kennzeichnet.?> Zwischen dem Begehren Julias und dem der Prinzessin
gefangen, entscheidet sich Kreisler fiir die Musik. In dem Prinzen Hektor,
der die Prinzessin ehelichen soll und allein Julia lieben will, sieht er
sich noch mit einem zweiten Doppelginger konfrontiert, der ungleich
schwerer abzuschiitteln ist als der wahnsinnige Maler Ettlinger.

Mit der Einfithrung des neapolitanischen Prinzen als Drache und Ba-
silisk, der Julia und Hedwiga ebenso bedroht wie die Hegemonie der
italienischen die Eigenstindigkeit der deutschen Musik, vollzieht der Ka-
ter Murr eine spektakulire Wendung vom Wahnsinn zum Verbrechen.
Verbrecherisch ist nicht allein das Begehren des Prinzen, das sich auf das
Unschuldslamm Julia richtet. Kriminell ist sein Plan, den Rivalen Kreisler
in einem Mordanschlag aus dem Weg zu schaffen. Auf das Verbrechen
folgt ein anderes: Der Mord an dem Vertrauten des Prinzen erfolgt zwar
aus Notwehr, droht Kreisler jedoch an die Grenze des Rechts zu fithren.

Dass er selbst nicht nur Opfer, sondern auch Titer ist, deutet Kreisler
selbst an: »[I]ch ging plotzlich aus der Defensive in die Offensive tber,
sprang auf den Pistolanten los und stief§ ihm ohne weitere Umstande mei-
nen Stockdegen in den Leib.« (DKV V, S.271) Was von Kreisler wie sei-
nem Opfer bleibt, ist nichts als der blutige Hut als Hinweis auf ein Verbre-
chen, das niemand recht einzuordnen weifl. Dem Kapellmeister bleibt wie

24 Sarah Kofman: Schreiben wie eine Katze ... Zu E.T.A. Hoffmanns Lebens-Ansichten des
Katers Murr, Graz/Wien 1985, S. 83f.

25 Zur Kritik der Institution der Ehe im Kontext der Eifersucht vgl. Achim Geisenhansli-
ke: Ein hiéssliches Geftihl? Zur Geschichte der Eifersucht in Psychoanalyse und Litera-
tur, in: Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ihre Anwendungen 74 (2020), S. 687—
711.

171

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

schon dem Ritter von der traurigen Gestalt nach der Befreiung der Galee-
rensklaven nichts als die Flucht vom Hofe, die dieses Mal endgltig sein
wird. Anders als im Don Quijote ist der Riickzugsort nicht der Wald, die
von der Macht des Sozialen scheinbar unbertihrte Natur, sondern das Be-
nediktiner-Kloster mit seiner eigenen Gesetzlichkeit.

Zwar scheint Kreisler im Kloster unter dem giitigen Patronat des Abtes
und des Paters Hilarius, einer Figur ganz im Zeichen des Rabelaischen
»bibamus!« (DKV 'V, S.276), zunachst zur Ruhe zu kommen. Aber auch
die schon von Goethe gepredigte Kunst der »Entsagung« (DKV 'V, S. 308)
hilft ihm nicht entscheidend weiter. Zum Monch will Kreisler trotz des
Angebots, sich so ganz der Musik widmen zu koénnen, nicht werden.
Nicht nur trifft er im Kloster mit dem Bruder des Prinzen auf eben die
Quelle der Gewalt, der er am Hofe entflohen ist. Am Ende droht ein Sze-
nario, das der Kapellmeister nur ohnmachtig von seiner Randexistenz be-
staunen kann: die Doppelhochzeit von Prinz Ignaz und Julia sowie dem
Prinzen Hektor und der Prinzessin Hedwiga. Der Tod des Autobiogra-
phen Kater Murr beschlieSt das Manuskript ebenso unvermittelt wie das
Verschwinden der Figur Kreislers, der die Problemkonstellation ungelost
hinterldsst und fortan nicht mehr vorkommt in Hoffmanns Schreiben.
Von Wahnsinn und Verbrechen bedroht, exiliert sich der Kapellmeister
ins Unbestimmte, aber nicht linger Offene.

Zwischen Komik und Trauer. Hoffmann und Cervantes

Hoffmanns schnurrige Posse um Kater und Kapellmeister ist so jener
resignative Zug eingeschrieben, der schon den Don Quijote kennzeichnete.
Die doppelte Bestimmung des Vaters aller Romane zwischen Trauer und
Komik hat schon Erich Auerbach herausgestellt: Er nennt den Roman
»traurig, bitter und beinahe tragisch«,2¢ zugleich aber »uberwaltigend ko-
misch.«?” Das Komische hatte die Rezeption Cervantes in der Zeit um
1800 deutlich vor Augen, das Traurige, Bittere, beinah Tragische dagegen
kaum bemerkt. Gerade vor dem Hintergrund der Folie des Don Quijote
lasst sich jedoch auch in die scheinbar so harmlosen und verspielten Kral-
len des Kater Murr eine tragische Note eintragen, und das nicht nur im

26 Erich Auerbach: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlandischen Literatur,
10. Aufl., Tibingen/Basel 2001, S. 323.
27 Ebd.

172

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Umwege des Erzdhlens. Wahnsinn und Verbrechen bei Hoffmann und Cervantes

Blick auf den unvermittelt aus dem Lebenden scheidenden Kater, dem
nicht einmal mehr die Zeit zum Abschworen gelassen wird wie einst dem
Ritter von der traurigen Gestalt. Anhand der Figur des Kapellmeisters
Kreisler zeigt Hoffmann im Kater Murr nicht anders als im Goldenen Topf
oder im Sandmann die sozial dezentrierende Funktion der Kunst auf. Die
Marge der Kunst scheint jedoch bestindig schmaler zu werden: Wo Der
goldene Topf noch offenlasst, ob der Student Anselmus ins Marchenreich
Atlantis oder in Wahnsinn und Selbstmord entschwindet, da gibt es fur
den Musiker Kreisler am Ende keine Riickzugsmoglichkeiten ins Utopi-
sche mehr. Schon der zweite Teil des Don Quijote war ganz von einem
Geist der Resignation geprégt, der den Ritter iiberkommt und zu einer
eher melancholischen denn heiteren Figur werden lasst:

Heute gibt es keinen Ritter mehr, der unter freiem Himmel schliefe, den Un-
bilden des Himmels ausgesetzt, von Kopf bis Fuff bewehrt mit seiner ganzen
Ristung, keinen gibt es mehr, der seine Steigbtigel niemals fahren liee und
gestltzt auf seine Lanze hdchstens ein Nickerchen wagte, wie man es sich iber
den Ritter von ehedem erzihlt. Keinen gibt es mehr, der vom dichten Wald
ins rauhe Gebirge zoge und weiter zu einem 6den, verlassenen Meeresufer,
sturmgepeitscht und wellenumtost, wo er eine kleine Fihre vorfindet, ohne
Ruder, Segel, Mast noch Tauwerk, und kithnen Mutes springt er hinein und
liefert sich den unerbittlichen Wogen der See aus, die ihn mal zum Himmel
schleudern, mal hinab in den Héllenschlund, wahrend der dem erbarmungslo-
sen Sturmwind trotzt, und ehe er es sich versieht, ist er schon tiber dreitausend
Meilen vom Ort entfernt, wo er in See stach, und so springt er in unbekannter
Ferne an Land, wo ihm Begebnisse widerfahren, die es wert sind, nicht auf
Pergament geschrieben, sondern in eherne Tafeln geritzt zu werden. (II 22f.)

Die Eloge auf die Ritterexistenz gelingt nur noch in der Vergangenheits-
form. Die Rede des Don Quijote ist so beides: Lobrede auf das Ritterda-
sein und Abgesang zugleich. Das Versprechen, als Ritter Ruhm und die
Ehre zu erlangen, die ihm seine Existenz als Landjunker nicht zu bieten
mochte, rickt so in immer weitere Ferne.

Das bestatigt auch die Episode um die verzauberte Dulcinea, auf die
Auerbachs Bemerkung in Mimesis sich bezog. Don Quijote bittet seinen
Knappen dort vergeblich, ihn zu Dulcinea zu fihren. Sancho fillt nichts
Besseres ein als drei Bauerinnen, die gerade vorbeikommen, als Dulcinea
mit ihrem Gefolge auszugeben. Die Reaktion des Ritters ist bemerkens-
wert: »Ich sehe nichts weiter, Sancho, sagte Don Quijote, »als drei Baue-
rinnen auf drei Eseln«. (II 90) Die Episode zeigt so deutlich den resigna-
tiven Charakter auf, der den zweiten vom ersten Teil des Don Quijote
unterscheidet: Die Einbildungskraft des genial-wahnsinnigen Lesers von

173

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Achim Geisenhanslitke

Ritterromanen hat sich ein fur alle Mal erschopft, am Ende siegt die Prosa,
in der Hegel die Moderne angekommen sieht.

Ahnliches gilt fir den Kater Murr. Mit dem gelehrten Kater gibt er
nicht nur eine Parodie des Bildungsromans, die ganz von beifSender Iro-
nie gegeniiber dem Philistertum der Zeit bestimmt ist. Mit dem Kapell-
meister Kreisler ruft der Roman dariber hinaus die Figur des genialen
Kinstlers auf, um sie im gesellschaftlichen Niemandsland fiir immer zu
verabschieden. Die Sarah Kofman so teuren griffures, mit denen der Kater
die Biographie Kreislers zerreif§t, sind mehr als eine narrative Digression:
arhythmische Tatzenschlage, die gewaltsam ein Leben fragmentieren, das
sich ganz der romantischen Kunst der Musik widmen will, mit der Be-
drohung durch den Wahnsinn und dem Mord aus Notwehr jedoch an
die Grenzen dessen gelangt, was ihm im Rahmen der gesellschaftlichen
Konventionen der Zeit noch moglich ist. Wo der Don Quijote mit dem
rituellen Akt des Abschworens endet, der der lustvollen Fiktion zugleich
ein trauriges Ende bereitet, da steht der Schluss des Kater Murr dem
spanischen Vorbild um nichts an Tragik nach, wenn er am Ende das
Tier aus dem Leben und den Kinstler aus dem Roman verabschiedet.
Uberwaltigend komisch ist darin wenig, das Traurige, Bittere, beinahe
Tragische uberwiegt bei weitem und bewahrt den romantischen Roman
so, immerhin, vor falschen Versohnungen.

174

https://dolorg/10.5771/9783968218472-163 - am 13.01.2026, 06:55:44.



https://doi.org/10.5771/9783968218472-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cervantes und die Romantik
	Von einem, der auszog ... Cervantes und der Don Quijote
	Von einem Flüchtigen. Lebensansichten des Katers Murr
	Zwischen Komik und Trauer. Hoffmann und Cervantes

