
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Juliane Spitta
Gemeinschaft jenseits von Identität?

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
Juliane Spitta (Dr. phil.) lehrt Philosophie und Politikwissenschaften in Berlin,
u.a. an der Freien Universität. Ihre Forschungsschwerpunkte sind Politische
Philosophie, Sozialphilosophie, Französische Philosophie der Gegenwart,
Postmarxismus und Erinnerungskultur.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Juliane Spitta

Gemeinschaft jenseits von Identität?
Über die paradoxe Renaissance einer politischen Idee

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

D 188
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 201  im transcript Verlag, Bielefeld3
© Juliane Spitta

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Juliane Spitta
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-2236-2
PDF-ISBN 978-3-8394-2236-6
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Danksagung  | 9 
�
Einleitung  | 11 
Zwischen Verlust und Versprechen  | 14�
Ein deutscher Gegensatz  | 16�
Gemeinschaft und Gemein-Begriffe  | 19�
Gliederung und Aufbau  | 24 
�

1. TEIL THEORIE 
�
Das Politische Imaginäre  | 33�
Das Imaginäre  | 37�
Das Politische Imaginäre als diskursive Oberfläche  | 41�
Politik und Politisches  | 44�
Die Wirkungsmacht der Fiktion  | 49�
Die religiöse Struktur des Politischen Imaginären  | 53�
Der Fetisch  | 56�
Die konstitutive Verkennung  | 61�
Ohne Grund – die Identitätskrise der Gemeinschaft  | 66�
Ausblick  | 68 
�

2. TEIL GENEALOGIE 
�
Thomas Hobbes: Gemeinschaft als künstlicher Körper  | 73�
Politischer Konstruktivismus  | 77�
Der ideologische Nullpunkt der Vertragstheorie  | 80�
Die Textur des biopolitischen Paradigmas  | 84�
Der Körper des Leviathans  | 87�
Kritik der christlichen Gemeinschaftssymbolik  | 91�
Das Bedürfnis nach einem Ursprung  | 94 
�
Rousseau: Entfremdung, Unmittelbarkeit und Gemeinschaft  | 97�
Entfremdung und Gemeinschaft  | 99�
Naturzustand und Gemeinschaft im „Goldenen Zeitalter“  | 102�

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aufhebung der Entfremdung  | 106�
Der natürliche Mensch  | 107�
Der Bürger  | 111�

Patriotismus, Vaterland und Volk  | 118�
Die (Be-)Gründung der Gemeinschaft  | 122 
�
Romantik, Gemeinschaftssehnsucht und Nationalismus  | 125�
Nationalbewegung und Identitätskrise  | 132�
Christlich-Deutsche-Tischgesellschaft  | 136�
Anti-Hobbesianismus  | 137�
Romantik, Gemeinschaft und politische Innerlichkeit  | 142�
Die theologisch-politische Struktur der Gemeinschaftssehnsucht  | 148�
Fichtes „Reden an die deutsche Nation“  | 150�
Urvolk und Ursprache  | 155�
Fichtes Gemeinschaftsbegriff  | 158�
Adam Müllers „Elemente der Staatskunst“  | 161�
Überwindung der Gegensätze  | 164�
Gemeinschaft und Natürlichkeit  | 166 
�
Der Übergang zum 20. Jahrhundert  | 171 
�
Rassismus und Biopolitik  | 173 

Darwin und seine Rezeption  | 173�
Gobineau  | 176�
Der Begriff des Blutes – Rassismus als Wissenschaft  | 178�
Der volksbiologische Aufbruch  | 184�
Biopolitik  | 189 
�
Gemeinschaft und Gesellschaft  | 193�
Jugendbewegung und Gemeinschaftsenthusiasmus  | 193�
Ferdinand Tönnies  | 195�
Tönnies’ Umkehr der Hobbes’schen Theorie  | 197�
Naturalisierungen  | 200�
Jenseits von Gemeinschaft und Gesellschaft  | 203 
�
Selbstverwirklichung und Endlösung.  
Gemeinschaft im Nationalsozialismus  | 205 
Volk, Staat, Bewegung  | 207�
Nationalsozialistische Selbst-Verwirklichung  | 215�
„Mythus“ und politische Religion  | 220�

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Volksgemeinschaft zwischen Inszenierung und Realität  | 227�
Volksgemeinschaft und Metaphysik deutscher Arbeit  | 232�
Grenzen der Gemeinschaft  | 238 

 
Zwischen Geschichte und Gegenwart  | 243�
Mythos Stunde Null  | 244�
Wieder-Vereinigung  | 249�
Verfassungspatriotismus und Regierungsrationalität  | 255�
Verfassungspatriotismus und Kommunitarismus  | 263�
Die Suche nach der inneren Einheit  | 266�
Der implizite Gemeinschaftsbegriff  | 273�
 
Fluchtpunkte, Sinnakkumulationen und Fallstricke des  
Gemein-Diskurses  | 277�
 

3. TEIL PERSPEKTIVEN�
 
Gemeinschaft und Gemeinsames  | 289�
Das Ende der Gemeinschaft?  | 290�
Ontologie der Grundlosigkeit  | 295�
Gemeinschaftlichkeit als Kunstwerk  | 301�
Hannah Arendt: „acting in concert“  | 306�
Der Rückzug des Politischen  | 310�
Öffentlichkeit  | 316�
Demokratie  | 320 
�
Literatur  | 327�

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Danksagung 

 
 
 
Dieses Buch ist das Produkt eines intensiven, dreijährigen Arbeits- und Promoti-
onsprozesses. Es waren drei besondere Jahre, in denen ich das Glück hatte, pha-
senweise komplett in die Welt meiner Forschung abtauchen zu können. Dieses 
Privileg verdanke ich der großzügigen Finanzierung meiner Tätigkeit durch die 
Nachwuchsförderungsgesellschaft der Berliner Universitäten, für die ich mich an 
dieser Stelle bedanken möchte.  

 
Jenseits des Finanziellen habe ich mannigfaltige und nachhaltige Formen der 
Unterstützung durch meine Betreuer, meine Freunde und meine Familie erfah-
ren. Ihnen allen gilt mein Dank. Schreiben und Denken sind kollektive Prozesse, 
sind Teil eines gemeinschaftlichen Netzwerkes von Handlungen, das sie mit ge-
stalten und durch das sie mit gestaltet werden. Ohne Euch und unsere gemein-
same Kraft wäre dieses Buch nicht geworden, was es ist!  
 
Ich bedanke mich vor allem bei meinen beiden Betreuern, Prof. Gebauer und 
Prof. Demirovi� für ihre wunderbare Unterstützung. Die vielen Gespräche mit 
Ihnen, einzeln, in den Seminaren und im Forschungskolloquium haben mir als 
wertvolle Anregungen gedient und es mir ermöglicht, meine Argumente gründ-
lich prüfen und reflektieren zu können.  
 
Weiterhin möchte ich mich ins Besondere bei Thomas Merkle für seine einzigar-
tige, freundschaftliche, inhaltliche und moralische Unterstützung bedanken. Dei-
ne Anmerkungen, Nachfragen und Korrekturen haben einen nicht zu überschät-
zenden Wert für meinen Arbeitsprozess gehabt. Ich danke dir dafür, dass du in 
unzähligen Diskussionen, die manchmal um eine kleinste Unklarkeit, manchmal 
um das ganze Konzept kreisten, immer ansprechbar warst.  
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Für Korrekturen und inhaltliche Anregungen danke ich weiterhin Nils Baratella, 
Sven Rücker, Gudrun Spitta und Kerstin Weich. Für Hilfen bei der Recht-
schreibkorrektur Katharina Gamm, Steffen Hänschen, Monika Hoffmann, Gre-
gor Husemann, Katharina Koch und Thorsten Spitta. Meinem Lebenspartner 
Daniel Taege danke ich für seine Loyalität, seine Flexibilität und Gelassenheit 
und seine unverbrüchliche moralische Unterstützung während des gesamten 
Schaffensprozesses.  
 

Berlin, August 2012 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Einleitung 

 
 
 
Gemeinschaft, ein Begriff, der besonders in Deutschland einige Jahrzehnte poli-
tisch und philosophisch diskreditiert war, ist wieder im Kommen.1 Fast 70 Jahre 
nach dem Ende des Nationalsozialismus scheint die Gemeinschaft sich von ihrer 
Geschichte emanzipiert zu haben.2 Ihre Erwähnung hat nicht mehr den verruch-
ten Klang des Ewig-Gestrigen, Gemeinschaft klingt nicht mehr nach übersteiger-
tem Nationalbewusstsein im Bann der Ursprünge3 und wird nicht unmittelbar mit 
Volks-Gemeinschaft assoziiert. Das Sprechen über den Ursprung, das Wesen und 
die Krise der Gemeinschaft, über Einheit und Identität hatte Hoch- und Tief-
punkte, es riss jedoch nie ab. Stunde Null, Studentenbewegung, Historikerstreit, 
Wieder-Vereinigung, Erinnerungsboom, neue Normalität, doppelte Staatsbürger-
schaft, Du-bist-Deutschland-Kampagnen und der beständige Appell an den Zu-
sammenhalt der Bevölkerung in Krisenzeiten – das sind nur Spitzen einer nicht-
endenden Debatte, in der um gemeinschaftlich-deutsche Identität gerungen wird.  

                                                             
1  Der Terminus im Kommen stammt von Derrida und bezieht sich auf sein Konzept ei-

ner Demokratie, die im Kommen bleibt, statt sich zu verwirklichen und anzuwesen. 

Für den Gemeinschaftsdiskurs wurde er von Agamben fruchtbar gemacht. Vgl. 

Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft. 

2  Vgl. Bahr 2003, Der deutsche Weg. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Konenberg 

2006, Patriotismus in Deutschland. Lammert 2006, Verfassung – Patriotismus – Leit-

kultur. Mohr 2005, Das Deutschlandgefühl. Schäuble 1994, Der Zukunft zugewandt. 

Walser 1998, Rede zur Verleihung des Friedenspreises. Ausführlich zu diesem Thema 

vgl. Link 1997, Versuch über den Normalismus. Jäger, Januschek 2004, Gefühlte Ge-

schichte und Kämpfe um Identität.  

3  Die Rede vom Nationalbewusstsein im Bann der Ursprünge stammt von Habermas 

und ist im Kontext seines Entwurfs für einen universalistischen Verfassungspatriotis-

mus zu verstehen. Vgl. Habermas 1990, Nochmals: Zur Identität der Deutschen, 

S. 219f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Doch nicht nur in nationalen Geschichtsdiskursen wird auf Gemeinschaft re-
kurriert. Poststrukturalistische Denker adressieren Gemeinschaft heute als fun-
damental grundlose Erscheinungsform des Mit-Seins und stellen sie Postulaten 
nach Identität und Eindeutigkeit entgegen.4 Von Postmarxisten wird sie als kriti-
scher Handlungsbegriff im Hinblick auf eine solidarische und gerechte politische 
Ordnung angerufen und in radikal demokratietheoretische Überlegungen einge-
bunden.5 Zudem machte der Begriff bereits seit den 1980er Jahren im Anschluss 
an die amerikanischen Kommunitarismusdebatten wieder von sich reden und 
reimportierte in dieser Traditionslinie den Tönnies’schen Gegensatz von organi-
scher Gemeinschaft und künstlicher Gesellschaft.6 

Dabei ist der Begriff durch eine spezifische Ambivalenz ausgezeichnet und 
war immer schon gleichermaßen in reaktionäre und in emanzipatorische Diskur-
se verstrickt. Die Geschichte des Gemeinschaftsdenkens ist mit Gleichheitsbe-
strebungen, mit Demokratisierung und menschenrechtlicher Universalisierung 
ebenso verbunden wie mit rassentheoretischen und nationalistischen Diskursen. 
Seit der Französischen Revolution war Gemeinschaft sowohl Teil von scheinbar 
antimodernen Abwehrkämpfen als auch von zukunftsgewandten Protest- und Al-
ternativbewegungen. In ihrem Namen wurde für Teilhabe, Gerechtigkeit und die 
Unabhängigkeit von Fremdherrschaft gekämpft, gleichzeitig ist der Gemein-
schaftsbegriff bis heute durch eine enge Verbindung zu nationalistischer Roman-
tik, Rassismus und Rechtskonservativismus ausgezeichnet. 

Historisch konnte Gemeinschaft sich bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
im Sinne eines scheinbar vorpolitischen Kollektivbegriffs von der gesellschaftli-
chen, sprich der politischen Gegenwart absetzen und eine beispiellose Karriere 
als Kampfbegriff gegen die Entfremdung der modernen Welt einschlagen. In 
                                                             
4  Vgl. Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft. Blanchot 2007, Die uneingesteh-

bare Gemeinschaft. Esposito 2004, Communitas. Nancy 1988, Die undarstellbare 

Gemeinschaft. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Poli-

tischen. Zu den Debatten der politischen Philosophie um Gemeinschaft vgl. auch: Bö-

ckelmann, Morgenroth (Hg.) 2008, Politik der Gemeinschaft. Böckling, Feustel (Hg.) 

2010, Das Politische denken. 

5  Vgl. Flügel u.a. (Hg.) 2004, Die Rückkehr des Politischen. Demokratietheorien heute. 

Heil, Hetzel (Hg.) 2006, Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demo-

kratietheorie. Laclau/Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie. Mouffe 

(Hg.) 1992, Dimensions of Radical Democracy. Pluralism, Citizenship, Community. 

6  Vgl. Brugger 1998, Kommunitarismus als Verfassungstheorie des Grundgesetzes. 

Brumlik, Brunkhorst 1993, Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Haus 2003, Kommunita-

rismus. Honneth 1993, Kommunitarismus. Mayer 1994, Kommunitarismus, Patrio-

tismus und das nationale Projekt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

diesem Zusammenhang wurde Gemeinschaft mit Attributen wie Natürlichkeit 
und Unmittelbarkeit assoziiert und im politischen Diskurs als quasi evidenter 
Naturbegriff in Position gebracht. Dieser erfüllte die Funktion, Beständigkeit 
und Vertrautheit zu suggerieren und Ängste zu kanalisieren. Obgleich selbst ein 
originär moderner Begriff, wurde Gemeinschaft seither in Zeiten kollektiver 
(Identitäts-)Krisen gegen die Angst vor Veränderungen bemüht. Gemeinschaft 
wurde als Erbauungsbegriff mobilisiert als überhistorische Gewissheiten im Zu-
sammenhang mit der Transformation der ständisch-feudalen in eine bürgerlich-
kapitalistische Ordnung in Frage standen und Gemeinschaft wird derzeit ange-
sichts der Transformationen des Politischen und der als post-demokratisch be-
zeichneten Veränderungen von Repräsentations- und Legitimationsstrukturen 
mobilisiert. 

Es scheint als sei der moderne Gemeinschaftsdiskurs durch eine doppelte Fi-
xierung auf das Motiv der Krise ausgezeichnet: Im Politischen wird Gemein-
schaft in und gegen Krisen aufgerufen und die Identität der angerufenen Ge-
meinschaft selbst ist krisenhaft. Immer wieder ist festzustellen, dass gegenwärti-
ge Gemeinschaftsbildungen den Ansprüchen nicht genügen, die an sie gestellt 
werden. So wenig wie ich mit mir sind wir je mit uns identisch gewesen. Wie in-
dividuelle sind auch kollektive Selbst-Versicherungsprozesse von einer originä-
ren Differentialität und von einer Nachträglichkeit gekennzeichnet: Das gemein-
same Wesen, dem Rechnung getragen werden soll, wird im Prozess der Reprä-
sentation selbst hervorgebracht. Die Gemeinschaft ist nie vollständig, abge-
schlossen oder beständig gewesen. Obgleich die identitäre Bindekraft gemein-
schaftspolitischer Mythen wiederholt unter Beweis gestellt wurde, entspricht die 
politische Gegenwart kollektiver Identifizierungsprozesse den Vorgaben dieser 
Mythen nicht. Gemeinschaftliche Konstruktionen sind von Fragilität, Uneinheit-
lichkeit und Prozesshaftigkeit gekennzeichnet und stehen im Gegensatz zu den 
emotionalen und romantischen Bildern, die den Diskurs um kollektive Subjekti-
vierungen bevölkern. Das Nebeneinander von Sehnsuchtsdiskurs und Gegenwart 
sowie die enorme Binde- und Mobilisierungskraft von Gemeinschaft ob der 
permanenten Krise ihrer Identität sind bemerkenswerte Phänomene. Das Dilem-
ma der Gemeinschaft scheint durch eben diese fundamentale Diskrepanz zwi-
schen imaginärer Besetzung und der Gegenwart identitätsstiftender Zusammen-
schlüsse ausgezeichnet. 

Ein wiederkehrendes Reaktionsmuster auf die Prekarität von Identitätsforma-
tionen besteht in der paradox-tautologischen Hinwendung zu selbst in einer Kri-
se stehenden Begriffen. So ist auch heute angesichts der (wieder-)erstarkten 
Auseinandersetzungen um politische Gemeinschaftsstiftung, um demokratiethe-
oretische Fragen und das Verständnis des Politischen im Kontext der Krise von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Identitäts-, Zugehörigkeits- und Repräsentationssystemen eine neue Renaissance 
von Gemeinschaftsanrufungen zu verzeichnen. Als Antwort auf die gegenwärtig 
und zugleich konstitutiv krisenhafte Verunsicherung der Modi kollektiver Sub-
jektivierung werden altbekannte Gemein-Vorstellungen präsentiert. Sie bekun-
den das Scheitern von Subjektivierungspraktiken und die Tatsache, dass es der-
zeit an funktionierenden Selbstbildern mangelt. Es werden die Konsequenzen ei-
ner Fragmentierung offenbar, in der breite Gesellschaftsteile sich weder von Re-
präsentations- und Identifikationsdiskursen angesprochen fühlen noch in Prob-
lemanalysen wiederfinden. Zugleich demonstrieren die politischen Entwicklun-
gen von der Wirtschafts-, Finanz- und Eurokrise bis hin zu den neu entstehenden 
sozialen Bewegungen in Europa und im arabischen Raum die Aktualität des Di-
lemmas der Gemeinschaft und die Virulenz einer konstitutiven Krise des Politi-
schen. 

Es ist diese gegenwärtige Relevanz des Gemeinschaftsbegriffs, seine Ver-
bindung mit übergeordneten Fragen bezüglich dessen, was hier als das Politische 
verstanden wird, und es sind die eben benannten Paradoxien und Spezifika in der 
Geschichte des modernen Gemeinschaftsdenkens, die zu dieser Untersuchung 
motivierten. Gemeinschaft war und ist ein (identitäts-)politischer, philosophi-
scher und soziologischer Begriff, der sich seit mehr als 200 Jahren durch eine 
besondere Bindekraft auszeichnet – und das, obwohl er stets mit einem Krisen-
diskurs verbunden war. Im Folgenden wird der Gemeinschaftsdiskurs bezüglich 
seiner theoretischen und historischen Spezifika analysiert und der Begriff wird 
auf seine Probleme und Perspektiven befragt. Im Kontext aktueller Debatten sol-
len Perspektiven einer neuen Philosophie der Gemeinschaftlichkeit erörtert wer-
den, zugleich gilt es, die besonders in Deutschland problematische Geschichte 
dieses Begriffsfeldes im Blick zu behalten. Die theoretische Analyse, die Genea-
logie und die Perspektivdiskussion gründen auf dem Wissen, dass die gegenwär-
tigen, anachronistischen Appelle an die Gemeinschaft auf ein strukturelles Prob-
lem hinweisen, dessen Fundamente über die aktuelle Dimension der Krise hin-
ausreichen. 
 
 

ZWISCHEN VERLUST UND VERSPRECHEN 
 
Der Begriff der Gemeinschaft nimmt im politischen Diskurs der Moderne eine 
paradoxe Rolle ein. Einhergehend mit natur- und ursprungsmythischen Phantas-
men, erbaulichen Bildern und identitätsstiftenden Narrationen schreibt sich in-
mitten des aufgeklärten, demokratischen und vertragsrationalen Diskurses bis 
heute eine Sehnsucht nach Gemeinschaft fort, die dem abstrakten Legitimations-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

verständnis der Moderne grundlegend widerspricht. Es scheint als könne der Be-
griff sich gerade aufgrund der Diskrepanz zwischen seinen Bebilderungen und 
der Gegenwart einen Platz inmitten der politischen Realität sichern. Das erfor-
dert eine Verschiebungsleistung: Die eigentliche Realität der Gemeinschaft wird 
als abwesend markiert und ihre Anwesenheit in einem vermeintlichen Jenseits 
des politischen Alltags situiert. Die Disparität von Gemeinschaftsmythen und 
demokratischem Diskurs funktioniert mithilfe der Verortung der Gemeinschaft 
im Vorpolitischen und geht einher und zurück auf die dichotome Aufspaltung 
der sozialen Realität in eine organisch-natürlich-gemeinschaftliche und eine me-
chanistisch-künstlich-gesellschaftliche Dimension. 

Jean-Jacques Nancy, ein gegenwärtiger Denker der Gemeinschaft, dessen 
Enthusiasmus im Hinblick auf ein ontologisches, grundlos-undarstellbares Kol-
lektivkonzept durchaus kritikwürdig ist, hat bezüglich dieser Wirkungsweise kri-
tisch angemerkt, der Gemeinschaftsbegriff sei im Wesentlichen dadurch gekenn-
zeichnet, negativ, ausgehend vom Gemeinschaftsverlust und von der eigenen 
Abwesenheit bestimmt zu sein.7 Gemeinschaft werde im Spannungsfeld eines 
„doppelten Einst“ zwischen „Verlust und Versprechen“8 fixiert und die Wegstre-
cke ihres Diskurses auf das Wiedererlangen bzw. auf die Annäherung an eine 
verloren geglaubte Ursprünglichkeit festgelegt. Die vollendete Gemeinschaft 
werde als Gewesen-Verlustige bestimmt oder als Kommende, als Versprechen in 
die Zukunft verlagert. Dabei wird sie auf einer scheinbar vorpolitischen Ebene 
verortet und ihr Ursprung in einer Zeit und an einem Ort jenseits politischer und 
gesellschaftlicher Ver- und Überformungen gesucht. Nancy verweist auf eine 
zentrale Funktionsweise dieses Sehnsuchtsdiskurses, die mit Naturalisierung, 
Überdeterminierung und Fetischisierung einhergeht und die im Hinblick auf die 
Genealogie des Gemeinschaftsdenkens im Blick behalten werden muss: Ge-
meinschaft erscheint aufgrund einer ominösen Vorstellung von Geschichtlichkeit 
als Garant für Identität, Natürlichkeit und Ursprünglichkeit, doch dem, was als 
Gemeinschaft vorgefunden wird, mangelt es beständig an dieser Historizität. 
„Die Gemeinschaft hat nicht stattgefunden“9 schreibt Nancy. Der Verlust sei 
konstitutiv, da die Gemeinschaft, obgleich wirkungsmächtig, in der Form, in der 
sie erinnert und anvisiert wird, nie existiert habe und nicht existieren wird. Trotz 
der mannigfaltigen Vorstellungen, die sich um den entlegenen Ort der ursprüng-
lichen Gemeinschaft ansiedeln, kann er sich auf keine vergangene Gegenwart 
berufen, er hat weder in einem Rousseauschen Hüttenzeitalter noch bei Urvöl-
                                                             
7  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 26. 

8  Vgl. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, S. 8 

mit Bezug auf Nancy. 

9  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

kern oder im Mittelalter existiert. „Die Gesellschaft, und mit ihr Staat, Industrie 
und Kapital tauchten nicht auf, um eine bereits bestehende Gemeinschaft abzulö-
sen.“10 Das, was seit dem 19. Jahrhundert den politischen Diskurs als Gemein-
schaft beflügelt, kann sich auf eine Vielzahl vergangener Bilder und erbaulicher 
Mythen stützen und ist dennoch unmittelbar an seine eigene Abwesenheit ge-
bunden. Der Begriff der Gemeinschaft bleibt auf diese Weise mit einer Vorstel-
lung von Ursprünglichkeit verbunden und in eine entfremdungstheoretisch auf-
geladene Entgegensetzung zwischen Natur und Kunst eingeschrieben. Ein enthu-
siastisch-romantischer Blick vereint die Gegenwart unter den Vorzeichen einer 
gemeinschaftlichen Vollendung und das Zusammenleben erhält seinen Sinn im 
Bezug auf einen tiefenhermeneutischen gemeinsamen Ursprung, der nah und 
doch unerreichbar erscheint. Die Spannung zwischen Verlust und Versprechen 
spiegelt sich, wenn die verlorene Präsenz der Gemeinschaft im gleichen Atem-
zug beschworen wird, wie deren bevorstehende Wiederkehr.11 
 
 

EIN DEUTSCHER GEGENSATZ 
 
Etymologisch bezeichnet der Begriff Gemeinschaft, der auf den lateinischen 
Terminus communitas zurückgeht und auf die gemeine Einheit (comm-unitas) 
verweist, zunächst dasjenige, was nicht eigen ist und steht in dieser Bedeutungs-
tradition im Gegensatz zum Partikularen oder Vereinzelten. Communitas bein-
haltet zugleich das Wort munus, das auf eine soziale Qualität im Sinne eines zur 
Gabe verpflichtenden Tauschverhältnisses hinweist. Auf diese beiden Dimensio-
nen nimmt auch das griechische koinos Bezug, das in Form des Allgemeinen 
dem Eigenen (idos) entgegengestellt ist. Das deutsche Adjektiv gemein hat durch 
den Wortstamm munus (deutsch main) dieselbe Herkunft wie communitas. Doch 
die Signifikationsrahmen von communitas und koinos, sowie des Gemeinen und 
der Gemeinschaft sind weitläufig. Erst im Laufe von Moderne und Neuzeit ent-
wickelten sich inhaltliche Abgrenzungen und die Begriffe wurden systemati-
siert.12 

Vor Mitte des 18. Jahrhunderts wurden Bezeichnungen politischer Zusam-
mengehörigkeit oftmals beliebig verwendet und nicht einheitlich zwischen der 

                                                             
10  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

11  Vgl. Vogl 1994, Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen. 

Einleitung, S. 8. 

12  Zur Etymologie vgl. Grimm 1854-1960, Deutsches Wörterbuch, Bd. 5, Spalten 3169-

3242 und Esposito 2004, Communitas, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

politischen Gemeinschaft, der Gesellschaft, dem Staat oder dem Gemeinwesen 
unterschieden. Das änderte sich im Zuge der politischen und ökonomischen 
Transformationen. Die Französische Revolution, die Herausbildung einer natio-
nalstaatlichen Ordnung in Europa und das Aufkommen des modernen Nationa-
lismus – in Folge dieser Ereignisse und Entwicklungen wurde der Begriff der 
Gemeinschaft mit demokratisch-universalistischen Emanzipationsbestrebungen 
und mit Hoffnungen auf ein Ende von Unterdrückung und Ungleichheit verbun-
den. Gemeinschaft wurde vom absolutistischen Staat des Ancien Regime unter-
schieden und der Ordnung der ständischen Gesellschaft entgegengestellt. 
Gleichzeitig ging der Begriff Allianzen mit anderen Kollektivbegriffen ein und 
gewann in diesem Kontext politische Signifikanz. Im 19. Jahrhundert wurde ein 
scheinbar evidenter Zusammenhang mit dem Konzept der Nation hergestellt und 
die Gemeinschaft avancierte zum politischen Kampfbegriff von nationalistischen 
Bewegungen. In dieser Traditionslinie befriedigte sie Homogenisierungswün-
sche nach innen und erfüllte die Funktion einer äußeren Distinktions- und Exklu-
sionsmarkierung. 

In Deutschland entwickelte die Begriffsallianz zwischen Gemeinschaft und 
Nation eine spezielle Form, da die Nationalbewegung nicht mit der Herausbil-
dung eines Nationalstaats zusammenfiel. Der deutsche Nationalismus assoziierte 
sich mit einer in anderen Ländern unbekannten Tiefe und mit einer Mythologie 
des Volkes Herderschen Ursprungs. Ein essentialistischer, vorpolitisch-völkischer 
Gemeinschaftsbegriff verbreitete sich. Er zielte nicht auf die Identifikation mit ei-
nem gegebenen staatlich-politischen Gemeinwesen, sondern griff unmittelbar in 
die Debatte um die Krise der kollektiven Identität ein, identifizierte Volk und Ge-

meinschaft miteinander und rief sie jenseits politischer Realitäten an. So brachte 
die Nationalbewegung mit sich selbst ihr Objekt, das „deutsche Volk“, hervor, 
das ob seiner Unauffindbarkeit in den staatlichen Konstellationen der Gegenwart 
zu einem wirkungsmächtigen und relevanten Akteur in politischen Diskursen 
wurde. Gleichwohl befand sich dieses „Volk“ gemeinschaftspolitisch von Beginn 
an in einer Krise. 

Hiermit einhergehend bildete sich im Deutschsprachigen die Entgegenset-
zung von Gemeinschaft und Gesellschaft heraus. Da die Vorstellung einer ge-
meinschaftlich-völkischen Sphäre der Identität nicht mit der gesellschaftlich-
staatlichen Realität zusammenfiel, wurden die Ebenen als einander entgegenge-
setzt wahrgenommen. Die Gesellschaft schien verantwortlich für einen vermeint-
lichen Verlust der Gemeinschaft, die wiederum zunehmend die Rolle eines na-
turromantischen Horizonts und eines verloren-versprochenen Sehnsuchtsobjekts 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

einnahm.13 Während das Gemeinschaftlich-Völkische als Garant für transzen-
dente, zugleich ursprüngliche und organische Zusammengehörigkeit galt, wurde 
das Gesellschaftliche als aufoktroyiert und künstlich begriffen. Die Nation zirku-
lierte als uneindeutiger Begriff zwischen den Gegensätzen. Im Sinne eines ein-
heitlichen Nationalstaats wurde sie begehrt, im Hinblick auf ihre französische 
Bedeutungslinie, die weniger auf völkische Zusammengehörigkeit als auf territo-
riale Übereinkunft rekurrierte, wurde ihr misstraut. Bis heute ist die positive Be-
stimmung der Gemeinschaft im Deutschsprachigen mehr als anderswo an ein 
Gegenüber, an die Gesellschaft als Anti-Gemeinschaft gebunden.14 

Es ist der Spezifik der politisch-historischen Entwicklungen bzw. der Beson-
derheit des deutschen Gemeinschaftsdenkens geschuldet, dass der Begriff im 
Grunde nicht in andere Sprachen übersetzbar ist. Das betrifft die identitätspoliti-
sche Tiefendimension, die Gemeinschaft und Natur verbindet ebenso wie die 
Entgegensetzung zur Gesellschaft – so ist es beispielsweise im Französischen 
widersinnig, die communauté der société entgegenzustellen und dasselbe gilt für 
das Englische, Italienische, Niederländische, Spanische oder Isländische. 
Schließlich ist auch die Begriffskoalition von Gemeinschaft und Volk (ein in sei-
ner rassisch-abstammungsorientierten Konzeption ohnehin spezieller Begriff) 
ein originär deutschsprachiges Phänomen. Die Verbindung der Gemeinschaft mit 
Vorstellungen von Ursprünglichkeit und Organizität beruht, wie die Idee einer 
irreduziblen, völkischen, vorsprachlichen und vorpolitischen Dimension der Zu-
sammengehörigkeit, auf Attributionen, die nur im Deutschen verständlich sind. 

                                                             
13  Die Problematik von Gegensatzpaaren, in denen die inhaltliche Bestimmung des Pri-

märbegriffs sich aus der Entgegensetzung zu einem Oppositionsbegriff speist, ist viel-

fach herausgearbeitet worden. Derrida hat die Eigendynamik von dichotomen Be-

griffsbeziehungen problematisiert: Ihm zufolge erhält der primäre Begriff seine Kraft 

nicht aus einer ihm eigenen Präsenz, sondern ob der postulierten Originalität sei sein 

Gegenbild Bedingung der Wirklichkeit. Der primäre Begriff gewinne seine Bindekraft 

durch den (originären) Verlust seiner Präsenz. Ein Verlust, der zugleich die aufschie-

bende Substitution des primären durch den sekundären Gegenbegriff begründet, ihn 

mit der Repräsentation des Sinns in seiner Abwesenheit belastet und ihm ferner die 

Verantwortung für die Abwesenheit aufbürdet. „Diese zentrale Präsenz ist niemals sie 

selbst gewesen, sie ist immer schon in ihrem Substitut über sich hinausgetrieben wor-

den.“ Derrida 1999, Die Struktur, das Zeichen und das Spiel, S. 117. Vgl. auch Derri-

da 1993, Grammatologie, S. 59. 

14  Zum begrifflichen Gegensatz vgl. das Kapitel zu Tönnies in diesem Buch. Zur Be-

stimmung der Gesellschaft als Anti-Gemeinschaft vgl. Raulet 1993, Die Modernität 

der Gemeinschaft, S. 73f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

Aus diesem Grund werden die Begriffe in fremdsprachigen Publikationen häufig 
deutsch zitiert oder bei Übersetzungen im Original belassen.15 
 
 

GEMEINSCHAFT UND GEMEIN-BEGRIFFE 
 
Die deutsche Tradition des Gemeinschaftsdenkens ist problematisch. Daher wird 
es im Folgenden nicht nur darum gehen, die Geschichte des Gemeinschaftsdis-
kurses zu rekonstruieren und seine theoretischen Grundlagen zu analysieren, die-
ses Buch möchte zu einem anderen Denken beitragen. Dem zugrunde liegt die 
Annahme, dass die Gemeinschaft den Diskursen um ihr Wesen, ihren Ursprung 
und ihre Identität nicht vorausgeht, sondern vielmehr in und mit diesen Debatten 
produziert, konstruiert und zur Wirkung gebracht wird. Hier wird sich weder an 
einer scheinbar urwüchsigen Zusammenführung verschiedener Kollektivierungs-
Begriffe noch an Differenzierungen beteiligt, in denen scheinbar natürliche Zu-
sammenschlüsse künstlichen Formen der Kollektivierung entgegengesetzt wer-
den. Ziel ist eine Analyse, die über den Definitionsbereich sowohl der Gemein-
schaft, als auch der Gesellschaft hinausweist, den Gegensatz kritisch hinterfragt 
und ihn perspektivisch überschreitet. Statt schlicht Positionen zu vertauschen, 
muss die Differenz von ihren Grundlagen ausgehend zurückgewiesen und das 
gesamte begriffliche Terrain neuverhandelt werden. Wenn hier verschiedene 
Gemeinschaftsvorstellungen als wirkungsmächtige Konstrukte begriffen werden 
und ihre Geschichte in einer kritischen Genealogie untersucht wird, wenn Fall-
stricke und Fluchtpunkte dieses Diskurses analysiert und schließlich Perspekti-
ven und Potentiale diskutiert werden, erfordert das eine Philosophie jenseits bi-
närer Gegensätze und fernab von Naturalisierung und politischem Essentialis-
mus. 

Ein erster Schritt besteht darin, den Begriff selbst kritisch zu hinterfragen. Im 
Folgenden wird Gemeinschaft teilweise durch die Bezeichnung Gemein-Begriff 
ersetzt. Diese Wortwahl ist einer scheinbar wesensmäßigen Begriffsbestimmung 
entgegengesetzt und schließt eine gewollte Ausweitung des Definitionsbereichs 
ein. Eine begriffliche Entscheidung und eine inhaltliche These, denn jenseits 
vermeintlich eindeutiger Eingrenzungen und abseits der Fiktion einer vordiskur-
siven Evidenz ermöglicht das Label Gemein-Begriff, die Wirkungsmacht und die 
politische Rationalität sozialer Verbindungen zu thematisieren. In den nachfol-
genden Kapiteln wird deutlich, dass die Gemeinschaft in ihrer Begriffsgeschich-
te viele Bündnisse eingegangen ist und dass ihr von Überdeterminierung gepräg-

                                                             
15  Vgl. Plessner 1996, Die verspätete Nation und Dumont 1991, Individualismus, S. 146f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ter Definitionsbereich eine Tendenz aufgewiesen hat, sich mit den Sinnstruktu-
ren anderer Bereiche zu vermischen. Es scheint daher sinnvoll, den Analyserah-
men auszuweiten und Gemeinschaft als Teil eines größeren Feldes zu betrachten. 
Schließlich soll die Rationalität des Gemeinschaftsdiskurses nicht isoliert von 
anderen politischen Kollektivierungs-Begriffen nachvollzogen werden, denn von 
Interesse ist die Logik eines übergeordneten Diskursfeldes, das ich als Gemein-

Diskurs bezeichne und in dem der Gemeinschaftsbegriff nur die Position einer 
Variable möglicher Gemein-Konzeptionen einnimmt. 

Als Gemein-Begriffe sind politische Kollektivbegriffe zu verstehen, die auf 
unterschiedliche Weise an die Bindungskräfte und an die Kohärenz eines sozialen 
Gefüges appellieren.16 Der Gemein-Begriff umfasst Begrifflichkeiten des alltägli-
chen, politischen und sozialen Diskurses, der Soziologie und der Philosophie. Er 
schließt Gemeinschaft (politische Gemeinschaft, Kultur- oder Wertegemein-
schaft), Gesellschaft, (National-)Staat und kollektive Identität ebenso ein wie 
Volk, Rasse, Vaterland, Ethnie, Nation und beinhaltet auch politisch-ökonomische 
Kollektivbegriffe wie Klasse.17 

Mit der Bezeichnung Gemein-Begriff wird nicht nur die Idee eines eindeutig 
eingrenzbaren Begriffsrahmens, sondern auch die scheinbare Notwendigkeit ei-
ner Entscheidung für oder gegen Gemeinschaft unterlaufen. Dieser Verzicht auf 
eine Positionierung stellt nicht nur, aber besonders in Deutschland eine entschei-
dende Neuerung dar. Wenn sowohl Gemeinschaft als auch Gesellschaft Variab-
len eines übergeordneten Diskursfeldes sind, können die Probleme kollektiver 
Subjektivierung nicht mehr in dichotomen Argumentationsketten verschoben 
werden, und eine Überschreitung des Denkens in binären Oppositionspaaren 
rückt in greifbare Nähe. Da die Debatten um das Wesen und das Verständnis des 
Gemeinen seit der sprichwörtlich gewordenen Identitätskrise der Deutschen hier 
                                                             
16  Darunter fallen auch kleine, alltägliche Gemein-Begriffe, die verschiedene Formen von 

Zusammenschlüssen bezeichnen, die in der sozialen Wirklichkeit eine Rolle spielen, 

bspw. (sportliche) Vereine und Klassenverbände, Interessens- und Lebensgemeinschaf-

ten. Diese kleinen Gemein-Begriffe scheinen mir jedoch weniger interessant. Sie kön-

nen auch überdeterminiert werden, sind im Gegensatz zu den großen Narrationen kol-

lektiver Identifikation in ihren politischen Funktionen aber zumeist weniger brisant. 

17  Eine Analyse der Klasse als Gemein-Begriff steht aus. Der Begriff war in der marxis-

tischen Theorie nie unumstritten: Von Marx nicht-essentialistisch konzipiert, im Vul-

gärmarxismus und im Stalinismus dennoch naturalisiert und in essentialistische Ar-

gumentationen analog zu Nation und Volk eingeschrieben, wird der Klassenbegriff 

heute z.T. durch andere Modelle wie „Multitude“ (ein Konzept auf das ich am Ende 

zurückkomme) ersetzt. Gleichwohl bleibt dieser Diskursstrang aus Gründen des Um-

fangs unterbelichtet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 21 

besonders erbittert geführt wurden und der Gegensatz zwischen Gemeinschaft 
und Gesellschaft eine Dringlichkeit suggerierte, sich zwischen zwei unvereinba-
ren Entwürfen des kollektiven Zusammenlebens zu entscheiden, eröffnet das 
neue Möglichkeiten. 

Die Untersuchung der Geschichte und der (politischen) Rationalität des mo-
dernen Gemein-Diskurses ist keine Ontologie. Statt von Wahrheit, Eigentlichkeit 
und einer Theorie des Gemein-Seins, handelt dieses Buch vom Gemein-Werden. 
Die Herkunft der Gemein-Konstruktionen wird nicht als einfacher Geburts- oder 
Gründungsakt, sondern als Prozess verstanden. Durch die Analyse von Spuren 
des Gemeinschaftsdiskurses werden hegemoniale Denk- und Wirkmuster mo-
derner Gemein-Begriffe herausgearbeitet und Perspektiven ausgelotet. Das Ziel 
ist ein problemgeschichtlicher Abriss dominanter Traditionslinien, eine Grund-
lage für neues Denken, nicht eine vollständige Geschichte des Gemeinschaftsbe-
griffs. 

Mit dem Begriff der Genealogie wird auf Foucault und dessen Vorstellung 
einer Herkunftsanalyse rekurriert, in der nicht das ursprüngliche Ereignis oder 
die Essenz eines Begriffs zur Debatte stehen, sondern zurückgegangen wird in 
die Geschichte der zufälligen Verknüpfungen und Verschränkungen. Genealogie 
wird als Komposition von Differenzen, Äquivalenzen und Diskontinuitäten ver-
standen und Forderungen nach einem Anfang und einer prinzipiellen Verantwor-
tung werden abgewiesen. Dieses Buch legt den Fokus auf die politische Rationa-

lität, auf die Modi und Kulissen der Hervorbringung von Gemeinschaftlichkeit. 
Nicht der Ursprung oder die Eigentlichkeit der Gemeinschaft sind von Interesse, 
sondern die Geschichte der bedeutungsbildenden Prozesse und Ambivalenzen. 
Statt der Entfaltung von metahistorischen, idealen Bedeutungen, statt histori-
scher Notwendigkeiten und Teleologien steht zur Debatte, ob, wann und warum 
eine bestimmte Vorstellung einflussreich in der Geschichte werden konnte.18 

Gemeinschaft bezeichnet eine politisch imaginäre, diskursive Konstruktion 
jenseits von vorpolitisch-natürlicher Evidenz, ein kontingentes und gewordenes, 
nicht aber beliebiges Konstrukt. Ausgehend von dieser Annahme stelle ich mich 
in eine Traditionslinie mit dekonstruktiven und postkolonialen (Anti-)Natio-
nalismustheorien, die Gemein-Begriffen im Allgemeinen als „erfunden“, im 
Sinne von konstruiert und gleichsam wirkungsmächtig begreifen.19 Erfunden 
meint in diesem Zusammenhang weniger die Täuschung oder das Phantasiege-
                                                             
18  Zur Foucaultschen Konzeption der Genealogie vgl. Foucault 1996, Nietzsche, die Ge-

nealogie, die Historie.  

19  Vgl. bspw. Anderson 1996, Die Erfindung der Nation (Original Imagined Communi-

ties). Balibar, Wallerstein 1990, Rasse Klasse Nation. Bhabha 1990, Nation and Nar-

ration. Spivak 1994, Can the Subaltern Speak? 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

bilde, als die Tatsache, dass Gemein-Begriffe den Praktiken ihrer Ein- und Fest-
schreibung, den Imaginations- und Bedeutungszusammenhängen, in denen sie 
wirken, nicht vorausgehen und dass sie keine von ihrer Praxis unabhängige Exis-
tenz haben. 

Dabei ist der Bezug auf Theorien, die den „erfundenen“ Charakter von Nati-
onen und politischen Gemeinschaften in den Vordergrund rücken, nicht unprob-
lematisch. Die Feststellung, dass es sich bei Nationen um etwas Gewordenes 
handelt, dass sie auf keinen vergangenen und begründenden Ursprung zurückbe-
zogen werden können, dass sie nicht essentiell oder substantiell gegeben sind, ist 
altbekannt: Bereits 1882, in dem viel zitierten Vortrag Qu’est-ce que c’est une 
nation?, warf der französische Schriftsteller und Religionswissenschaftler Ernest 
Renan die Frage nach der Beschaffenheit des modernen Phänomens Nation auf. 
Er beantwortet sie damit, dass Nationen aus keinem übergeordneten Prinzip ab-
zuleiten seien. Primär basiere eine Nation auf Erinnern, Vergessen und auf dem 
Willen ihrer Mitglieder, eine Gemeinschaft zu sein.20 Ernest Gellner radikalisier-
te diese Ansicht 1964 zur These von der „Erfindung der Nation“21. Er machte 
deutlich, dass es keine selbstevidenten Gemein-Begriffe gibt, dass, damit politi-
sche Gemeinwesen entstehen und sich als solche begreifen können, ein In-Form-
Setzen des menschlichen Miteinanders nötig ist. Es muss ein Denk- und Vorstel-
lungsraum herausgebildet werden, in dem die Vorstellung einer Gemein-Identität 
hervorgebracht und eingeschrieben werden kann.  

Die Theorie des Voluntarismus ist gleichwohl nicht immer eindeutig, denn 
wir werden sehen, dass und inwieweit der Wille ein bestimmtes politisches Ord-
nungsmodell zu errichten, nicht selten mit essentialistischen Vorstellungen und 
einem vorpolitischen Gemeinschaftsverständnis einhergehen konnte.22 Trotzdem 
geht mit der Verortung des Gemeinschaftsbegriffs in einem übergeordneten Dis-
kursfeld die an voluntaristische Thesen anschließende Überzeugung einher, dass 
                                                             
20  Vgl. Renan 1995, Was ist eine Nation, S. 56. Renan verzichtet nicht gänzlich auf es-

sentialistisches Denken und seine Theorie argumentiert mit einem indogermanischen 

Geist und einer europäischen Dominanz gegenüber dem Islamismus. Vgl. Lange-

wiesche 2000, Nation Nationalismus Nationalstaat, S. 10. 

21  Vgl. Gellner 1995, Nationalismus und Moderne, S. 87. 

22  Zudem tendieren voluntaristische Vorstellungen zu ideengeschichtlichem Kulturalis-

mus. So kritisiert Anderson Gellners Theorie als idealistisches top-down Konzept und 

macht im Gegensatz zu ihm die materialistische Relevanz des Weges vom Nationa-

lismus zur Nation deutlich. Die Postcolonial Studies verbinden die Geschichte des 

Nation-Building mit der von Imperialismus, Kolonialismus und Rassismus und erwei-

tern die These von der wertfreien Erfindung durch Analysen über den Zusammenhang 

von Kapitalismus und Nationalismus. Vgl. Anderson 1996, Die Erfindung der Nation. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 23 

Menschen die strukturgebenden Bilder, die Konzepte und Narrationen herausbil-
den, durch die Gemein-Begriffe entstehen. Gunter Gebauer hat diesen Umstand 
im Anschluss an Bourdieu hervorgehoben. Menschen handeln in einer spezifi-
schen Praxis, sie verfolgen Strategien und wenden erworbenes Wissen an. 

 
„Statt dass der Handelnde eine vorgegebene Theorie anwendet, ist er selbst konstitutiv tä-

tig. Unter den Bedingungen eines spezifischen sozialen Feldes entwirft er, indem er han-

delt, seine Antwort auf die Anforderungen der Situation.“23 

 
Menschen inaugurieren die Vorstellung eines gemeinschaftlichen Ganzen, mate-
rialisieren sie durch Praktiken der Wiederholung und der Institutionalisierung, 
und sie identifizieren sich mit dieser Selbstbeschreibung. Wenn es keine tiefere 
Bedeutungsebene, kein natürlich-biologisches, transzendentes oder religiöses 
Prinzip gibt, welches das Werden von Gemein-Begriffen garantiert, sind wirk-
lichkeitsschaffende Prinzipien unerlässlich. Das bedeutet, dass die Verantwor-
tung für die Ausgestaltung dieser Welt nicht abgegeben werden kann, dass Men-
schen sie übernehmen (müssen). Es war Thomas Hobbes, der, obgleich er 
schlicht Herrschaft legitimieren und die Grundlagen für eine sichere Ordnung 
schaffen wollte, diesen Ansatzpunkt im modernen Gemein-Diskurs akzentuierte. 

Die Annahme, dass Menschen die Art und Weise ihres Gemein-Werdens ein-
richten, impliziert, dass andere Selbst-Bilder und neue Formen kollektiver Sub-
jektivierung möglich sind. Wenn Menschen gemeinsam diese Welt gestalten, ist 
es keine Perspektive, sich grundsätzlich von Gemeinschaft zu verabschieden. Ein 
positives Konzept, das der Wirkungsmacht menschlichen Handelns Rechnung 
trägt, ist von Nöten. Gleichzeitig muss eine kritische Untersuchung mit der Ana-
lyse der politischen Rationalität einhergehen, welche die Herausbildung von Be-
griffen zu einer bestimmten Zeit bedingt.24 Denn die Geschichte des Gemein-
                                                             
23  Gebauer, Wulff 1993, Praxis und Ästhetik, Einleitung, S. 7. 

24  Die politische Rationalität bezeichnet den jeweiligen Typus von Vernunft bzw. das 

Verständnis des Politischen, von dem ausgehend die Gesellschaft begriffen, organi-

siert und strukturiert wird. Ferner beschreibt sie das produktive Spannungsverhältnis 

aus Macht- und Wissensrelationen, welches das Politische strukturiert, ihm eine Rich-

tung gibt und für die Herausbildung bestimmter Sinnfelder verantwortlich ist. Die po-

litische Rationalität einer Zeit ist nicht auf „Regierungsrationalität“ oder auf die staat-

liche Souveränitäts- und Herrschaftsarchitektur reduziert, der Begriff umgreift auch 

Strukturen des Sozialen und Ökonomischen und steht in Bezug zu kulturellen Prakti-

ken. Zugleich verweist er auf Foucaults Verständnis der Gouvernementalität (Vgl. 

Foucault 2006, Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Die Geschichte der Gouverne-

mentalität I) welche die jeweilige Art und Weise Herrschaft auszuüben und zu Führen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaftsdenkens ist mit historischen und politischen Entwicklungen, mit Praktiken 
der Identifizierung, der Subjektivierung und mit den Wandlungen von Staatlich-
keit verbunden. Gemein-Begriffe sind von politischer Brisanz. Menschen gestal-
ten ihr Gemein-Werden und das Politische, sie tun es aber nicht jenseits des Poli-
tischen, nicht aus freien Stücken (Marx) und abseits ihres Kontextes. Gemein-
Begriffe sind in ihrer Beschaffenheit nur vor dem Hintergrund ihrer produktiven 
Verankerung in Macht- und Herrschaftsverhältnissen zu verstehen. Dabei ist der 
Einzelne genau wie jedes Kollektiv von konstitutiver Uneinheitlichkeit und einer 
krisenhaften Diskrepanz zwischen der romantischen Vorstellung von Sozialität 
und den Problemen in ihrer Gegenwart betroffen.  
 
 

GLIEDERUNG UND AUFBAU 
 
Im ersten Teil werden im Rahmen der Theorie des Politischen Imaginären Cha-
rakteristika und Problemfelder des Gemeinschaftsdenkens herausgearbeitet und 
der Begriff wird in ein übergeordnetes Theoriekonzept eingebettet. Der zweite 
Teil behandelt signifikante Stationen des Gemeinschaftsdiskurses in Unterkapi-
teln. Spezifische Wirkungsweisen, Bedeutungslinien und Begriffsfelder werden 
untersucht und es wird analysiert, welchen Brüchen und Neubesetzungen der 
Sinnrahmen der Gemeinschaft von Hobbes über Rousseau, die Romantik, Tön-
nies, die Rassentheorien, den Nationalsozialismus bis in die Gegenwart ausge-
setzt war. Wann bildeten sich welche Traditionslinien heraus, wie wurden sie 
aufeinander bezogen oder einander entgegengestellt? Der letzte Teil bietet einen 
Ausblick auf neue Perspektiven der Gemeinschaftsphilosophie. Fallstricke und 
Problemfelder des Gemeinschaftsdenkens im Blick behaltend, wird versucht, al-
ternative Formen kollektiver Subjektivierung zu denken und Ausblicke auf eine 
Praxis gemeinsamen Handelns zu geben. 
 
Das Politische Imaginäre bezeichnet das diskursive Feld auf und in dem sich die 
Identität von Gemein-Begriffen herausbildet. Es umgreift die Narrative der poli-
tischen Identitätsrepräsentation anhand derer ein Gemeinwesen sich begründet, 
sich als Ganzheit imaginiert und diese Vorstellung durch beständige Wiederho-
lung vermittelt. Das Politische Imaginäre wird als eine übergeordnete, mit der 
Beschaffenheit des Politischen zusammenhängende, Struktur eingeführt. Es er-

                                                                                                                                  
bezeichnet. Beide Konzepte sind verbunden mit seinem Verständnis eines Austauschs 

von Macht- und Herrschaftsstrukturen mit Verfahren der Wissens- und Wahrheitspro-

duktion sowie mit Praktiken der Identifizierung und der Subjektivierung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 25 

scheint besonders geeignet, die Dilemmata des Gemeinschaftsdenkens und die 
Disparität zwischen erbaulichen Konzepten und einer krisenanfälligen Wirklich-
keit sowie die spezifische Verankerung des Gemeinschaftsbegriffs im Span-
nungsfeld zwischen Verlust und Versprechen zu erfassen. Das Politische Imagi-
näre ist ein historisches und subjektivierungstheoretisches, kein ontologisches 
Phänomen. Selbstverhältnisse und Praktiken werden herausgebildet, die den po-
litischen Rationalitäten der Gegenwart entsprechen. Die Besonderheit besteht da-
rin, dass materiell wirkungsmächtige, aber überdeterminierte und fetischisierte 
Objekte hervorgebracht werden, deren Konstruktionscharakter wiederum durch 
eine Form der Naturalisierung verschleiert wird. Die Theorie des Politischen 
Imaginären geht mit dem Versuch einher, das Imaginäre von den Begriffen Ent-
fremdung und falsches Bewusstsein sowie vom Konzept der Täuschung zu lösen 
und mündet in der These einer konstitutiven Verkennung. Mit ihr wird ein imagi-
näres Verhältnis zur Welt beschrieben, das nicht darin besteht, in einer falschen 
Realität zu leben, sondern darin, die Unmöglichkeit einer wahren Realität anzu-
erkennen. 

Die Genealogie im zweiten Kapitel beginnt mit Thomas Hobbes, dessen poli-
tischer Konstruktivismus zentrale Themenfelder des modernen Gemein-Denkens 
geprägt hat. Hobbes brach mit antiken und christlich-mittelalterlichen Vorstel-
lungen über kollektive Zusammenschlüsse und verwarf die natürliche Gemein-
schaftsdisposition des Menschen. Er begriff Menschen als Subjekt und Objekt 
politischer Konstruktionen und machte sie zu Produzenten ihrer eigenen Wirk-
lichkeit. Unbeabsichtigt vorformulierte er die Leitbegriffe einer Debatte, die im 
Kontext von Dekonstruktion und Postkolonialismus die Diskurse auf dem Feld 
des Politischen erneut prägen sollte. Aber Hobbes’ herausgehobene Bedeutung 
für den Gemein-Diskurs ergibt sich nicht erst aus „der Postmoderne“: Sein Kon-
struktivismus avancierte im 19. Jahrhundert zum Hauptfeind eines im Zuge von 
Gegenaufklärung und Politischer Romantik erstarkten Gemeinschaftsenthusias-
mus. Sein mechanistisch-materialistisches Politikverständnis wurde zu der Ne-
gativfolie einer Sehnsucht nach gemeinschaftlicher Einheitlichkeit, Natürlichkeit 
und überzeitlicher Begründung. An der Seite des Konstruktionsgedankens be-
gründete Hobbes einen zweiten Fluchtpunkt des Gemein-Diskurses, der das Poli-
tische Imaginäre bis heute entscheidend prägt: den Kontraktualismus und die 
Idee einer zeitlosen und bedeutungsfreien Gründung. Seit der Veröffentlichung 
des Leviathans strukturieren Antizipationen einer nie gewesenen Vergangenheit, 
in der Einzelne gemeinsam stellvertretend zuschauend ihren Willen reflektieren, 
die Legitimationsgrundlagen moderner Gemeinwesen. 

100 Jahre später leitete Jean-Jacques Rousseau einen Paradigmenwechsel 
ein: Während Hobbes posthum zum Hauptfeind der Gemeinschaftsromantik 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

avancierte, schuf Rousseau die Grundlagen für dieses Denken. Niemand hat die 
Geschichte der Gemeinschaft so nachhaltig beeinflusst wie Rousseau: Er be-
gründete, obgleich er nicht zum zoon politikon und zur antiken Vorstellung einer 
natürlichen Gemeinschaftsdisposition zurückkehrte, das Ideal einer vorpolitisch-
natürlichen und selbstgenügsamen Gemeinschaftlichkeit in der Moderne. Mit 
Rousseau beginnt der Gemeinschaftsbegriff sich zu einem erlösungstheoretisch 
und naturromantisch aufgeladenen, politischen Identitätskonzept auszubilden, 
dessen Begründung zu einem sekundären Phänomen der Annäherung wird. Ob-
gleich ein moderner Denker, machte Rousseau aus der Gemeinschaft ein Sehn-
suchtsobjekt und fixierte sie in einer präsenzmetaphysischen Spannung zwischen 
Verlust und Versprechen. Rousseau wurde nicht nur zum Geburtsvater der Poli-
tischen Romantik, er etablierte auch, sozusagen avant la lettre, den Gegensatz 
von natürlicher Gemeinschaft und künstlicher Gesellschaft. 

Im Kapitel Romantik, Gemeinschaftssehnsucht und Nationalismus wird die 
Verschränkung von romantischer Geisteshaltung mit der entstehenden National-
bewegung und einem spezifisch deutschen Konzept des Volkes betrachtet. Die 
Begriffe Natur, Gemeinschaft, Volk und Nation wurden im ausgehenden 18. und 
beginnenden 19. Jahrhundert in ein scheinbar evidentes Begriffsverhältnis ge-
stellt. Der bereits erwähnten Spezifik der deutschen Entwicklung geschuldet, 
entwickelte sich die politisch-imaginäre Gemeinschaftssehnsucht hier in beson-
derer Weise. Nationalbewegung und Romantik nahmen die Gemeinschaft als 
Gegenbegriff zu einer als ungenügend empfundenen Gegenwart in die Pflicht, so 
dass das Gemeinschaftliche einem Bereich vorsignifikanten Seins zugehörig 
schien und in religiös-erlösungstheoretische und mythisch-metaphysische Narra-
tionen verstrickt wurde. Das führte zu einer Grundlagenverschiebung: Die Ge-
meinschaft wurde wieder in die Natur des Menschen eingeschrieben. Romanti-
ker und Nationalisten wandten sich in plakativem Anti-Hobbesianismus gegen 
jede Form von Kontraktualismus und Konstruktivismus. Im Zuge dieser Wieder-
Verankerung des Ursprungs der Gemeinschaft in der Natur veränderte sich der 
Naturbegriff. In einer doppelten Bewegung schien derselbe Bereich vordiskursi-
ver Natur die Gemeinschaftlichkeit des Menschen zu begründen, der als teleolo-
gisches Ideal diente, um das Streben zu einer neuen Gemeinschaft zu motivieren. 

Nach der Reichsgründung 1871 radikalisierten die Institutionalisierung des 
Nationalismus und das Aufkommen der völkischen Bewegung das Gemein-
schaftsdenken in Deutschland. Die Herausbildung eines biologistischen Weltbil-
des bzw. die rassistische und biologistische Fundierung des Gemein-Diskurses 
sind Entwicklungen, durch die relevante Einschreibungsmodi im Politischen 
Imaginären nachhaltig beeinflusst wurden: Sie werden im Kapitel Gemeinschaft, 
Biologismus, Rassismus und Eugenik untersucht. Als zentrale Neuerung er-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 27 

scheint die Orientierung am Ideal der Wissenschaftlichkeit, die mit einer erneu-
ten Transformation des Naturbegriffs zusammenfiel. Der neue Theorierahmen 
schien eindeutige Zugehörigkeiten, objektive Grundlagen und eine überhistori-
sche gemeinschaftliche Einheit bereitzustellen. Er erforderte kein Bekenntnis, 
keine politische Willensbekundung oder keinen Vertrag und gab vor, das Prob-
lem der Gemeinschaft auf ein simples Entweder-Oder reduzieren zu können. Es 
schien, als könne die volksgemeinschaftliche Identitätskrise endgültig beendet 
werden. 

Das Kapitel Gemeinschaft und Gesellschaft behandelt den Gemein-Diskurs 
in der politisch gespaltenen Weimarer Republik. Der Soziologe Ferdinand Tön-
nies hatte mit seiner Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft die 
Sehnsüchte insbesondere der Jugendbewegung kanalisiert und war zu einer Ga-
lionsfigur des Gemeinschaftsenthusiasmus aufgestiegen. Darüber hinaus wurde 
Tönnies, vorangetrieben durch eine selektive Lektüre und verbunden mit unre-
flektierten Naturalisierungen, zum Vorsprecher von Sozialpessimismus und neu-
er Gemeinschaftsromantik. Ausgehend von seinen Thesen etablierte sich ein an-
tithetischer Gegensatz zwischen unmittelbar-organischer Gemeinschaft und me-
chanisch-künstlicher Gesellschaft. Tönnies’ Bedeutung für den Gemein-Diskurs 
ist der Tatsache geschuldet, dass er das bekannte Gegensatzpaar begrifflich fest-
schrieb und dazu beitrug, den um die Begriffe Volk, Nation, Natur und Rasse 
erweiterten Signifikationsrahmen der Gemeinschaft gegen andere Gemein-
Konzepte abzugrenzen. Tönnies selbst stand dem Erfolg seiner Schrift skeptisch 
gegenüber. Erfolglos versuchte er, sich gegen ihre Einbindung in die rechtsvöl-
kische Bewegung zu wehren. 

Der Nationalsozialismus und die Shoah veränderten aufgrund der histori-
schen Dimension der Verbrechen und durch die Ereignisse und Folgen des Zwei-
ten Weltkriegs das Gefüge des Gemein-Diskurses und die Textur des Politischen 
Imaginären unwiderruflich. Im Kapitel Selbstverwirklichung und Endlösung 
steht zur Debatte, wie im Nationalsozialismus verschiedene Stränge des Gemein-
Diskurses kumulierten. Eine übergeordnete Rolle wird die These einer Wieder-
kehr des Konstruktivismus im Namen eines Mythos von Identität und Selbst-
Verwirklichung spielen. Die Nationalsozialisten zogen aus den Rassentheorien, 
dem biologistischen Weltbild und aus ihrer Vorstellung von Individualismus 
handlungsaktive Konsequenzen, so dass Voluntarismus und Essentialismus eine 
Synthese eingingen und das Streben nach gemeinschaftlicher Erhebung sich mit 
einem schöpferischen Willensbegriff und mit konstruktivistischen Verwirkli-
chungsgedanken verband. Die Nationalsozialisten schwankten nicht mehr zwi-
schen Verlust und Versprechen, sie ersetzen die Sehnsucht nach dem doppelten 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Einst durch das Versprechen, Träume zu verwirklichen und das Kommende 
Reich gewaltsam zu produzieren. 

Im letzten Abschnitt des Genealogiekapitels, Zwischen Geschichte und Ge-

genwart, wird die Geschichte des Gemein-Diskurses in Deutschland von 1945 
bis heute betrachtet. Nach der Befreiung waren die Debatten in eine neue Phase 
getreten: Als positiver Identifikationsbegriff schien Gemeinschaft diskreditiert. 
Dennoch hatten kollektive Identifikationsdebatten nach der Gründung von BRD 
und DDR Hochkonjunktur, das Dispositiv des Vorpolitischen blieb wirkungs-
mächtig und Gemeinschaft wurde nicht erst mit dem erinnerungs- und identitäts-
politischen Boom der 1990er Jahre zu einem Hauptthema öffentlicher Debatten. 
An dieser Stelle werden von mir drei wirkmächtige Diskursstränge hervorgeho-
ben: die westdeutschen Debatten um die Stunde Null, das Streben nach einer 
vorpolitischen Dimension der Einheit vor und nach 1989 und die Diskussionen 
um eine neue Form der Normalität. Zur Debatte steht, in welchem Verhältnis 
diese Phänomene zu den zuvor untersuchten Paradigmen des Gemein-Diskurses 
stehen. 

Nach einem Fazit der genealogischen Untersuchung (Fluchtpunkte, Sinnak-
kumulationen und Fallstricke des Gemein-Diskurses) wird im dritten und letzten 
Teil zunächst die von Derrida aufgeworfene Frage thematisiert, ob eine Rehabili-
tation des Gemeinschaftsbegriffes unter den gegebenen Umständen sinnvoll ist: 
kann es ein Denken der Gemeinschaft geben, das nicht den Begriffen von Brü-
derlichkeit, Natürlichkeit und (Bluts-)Verwandtschaft verpflichtet bleibt und das 
das Politische nicht auf die Homogenität der Einheit reduziert? Ist es möglich, 
einen Begriff der Nähe zu bilden, der nicht der Vorstellung von Gleichartigkeit 
und Identität verhaftet ist? Kann ein Verständnis des Gemeinen jenseits der Tra-
ditionslinien der Gemeinschaft ausgebildet werden? Zielführend ist eine alterna-
tive Sichtweise auf Gemeinschaft und das Gemeinsame. Wenn es hier abschlie-
ßend um eine Perspektive jenseits des Dispositivs des Vorpolitischen geht, um 
eine Perspektive, die nicht auf eine subpolitische Ebene eigentlicher Gemein-
schaftlichkeit rekurriert, bedarf es einer Praxis der Gemeinschaftlichkeit, die 
Prekarität, Krise und Mangel als produktive Parameter des Politischen anerkennt 
und mit einem Begriff des Aufhebens jenseits der Einfachheit des Selben ver-
bindet. Es müssen Vorstellungen gemeinsamen Werdens in der Gegenwart er-
probt werden, die um die eigene Fundamentlosigkeit wissen, also wissen, dass 
das Vertretene nicht vor seiner Vertretung existierte, dass die Einheit der kol-
lektiven Identität weder gegenwärtig, unbewusst noch deduzierbar ist, dass sie 
stattdessen konstitutiv aufgeschoben, vertagt und im Kommen bleiben wird. 

Mithilfe von Hannah Arendt, Antonio Negri und Michael Hardt und an-
schließend an eine Auseinandersetzung mit neuen „Gemeinschaftsenthusiasten“ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 29 

wie Nancy oder Agamben wird im Schlusskapitel daran gearbeitet, die Enge des 
deutschen Begriffsrahmens und den Signifikationsrahmen gegenwärtiger Debat-
ten zu überschreiten. Im Zusammenhang mit radikaldemokratischen Überlegun-
gen sollen alternative Selbst-Bildungsprozesse denkbar werden, die nicht auf ei-
ne neue Ontologie zielen, sondern realpolitische Veränderungs- und (Mit-)Ge-
staltungsmöglichkeiten im Blick haben. Arendts Konzept des acting in concert, 
ihr Plädoyer für einen starken Begriff des Öffentlichen und ihre These von der 
Verdrängung des Politischen, werden dafür von mir durch einen umfassenden 
Begriff des Politischen ergänzt und an neue Überlegungen zu Teilhabe und 
Handlungsmacht angebunden. 
 
Selbstredend mussten Einschränkungen vorgenommen werden. Diese betreffen 
vor allem die Reichweite der genealogischen Untersuchung. Unbeachtet bleiben 
zahlreiche Vergemeinschaftungskonzepte, die wirksam waren, letztlich aber in 
der historischen Entwicklung nicht hegemonial werden konnten. Eine detaillier-
tere Betrachtung der verschiedenen Modelle von Gemeinschaftlichkeit hätte sich 
auf eine kurze Zeitspanne beschränken müssen. Das war nicht das Ziel, da Leit-
motive und Wendepunkte eines übergeordneten Gemein-Diskurses herausge-
stellt werden sollten. Die Genealogie bleibt daher eingeschränkt und kann der 
Komplexität der vielschichtigen Kämpfe um Sinn und Bedeutung in einzelnen 
Epochen nicht immer vollständig gerecht werden. Es bleibt aus, den deutschen 
Diskurs mit dem anderer Länder zu vergleichen und unterbelichtet bleiben wei-
terhin die Verbindungslinien des Gemeinschaftsdiskurses mit dem Wandel von 
Staatlichkeit in der Moderne. Obgleich der Zusammenhang zwischen Gemein-
schaftsdenken und der Herausbildung von Nationalstaat, Kapitalismus und bür-
gerlicher Gesellschaft immer wieder eine Rolle spielt, bleibt die Reichweite der 
Untersuchung in dieser Hinsicht eingeschränkt. 

Am Ende muss der Erläuterung von Gliederung und Aufbau eine begriffliche 
Differenzierung hinzugefügt werden: In diesem Buch wird das Gemeinschafts-
denken im Kontext der Theorie des Politischen Imaginären analysiert. Verschie-
dene Ideen von Gemeinschaft werden in ihrer Verbindung mit Begriffen wie 
Volk, Nation, Klasse, kollektive Identität, Rasse und Gesellschaft betrachtet. Im 
Sinne eines übergeordneten Gemein-Diskurses umfasst das auch den Begriff des 
Staates. Wie die Gemeinschaft ist auch der Staat hinsichtlich seiner Imaginatio-
nen und seiner Materialisierungen nicht von Verschränkungen mit anderen Kon-
zepten zu trennen. Bezüglich des Umfangs des Analyserahmens muss diese Aus-
sage hier gleichwohl eingeschränkt werden: Hier wird weder eine Staatstheorie 
noch eine Staatskritik vorgenommen und das vorliegende Buch leistet keine 
Analyse der staatlichen Ordnungs- und Organisationsstrukturen, der Verwaltung, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

der Institutionen und Staatsapparate, der bürokratischen, polizeilichen oder öko-
nomischen Grundlagen des Staates oder überhaupt der Praktiken auf dem kon-
kreten Feld der Politik. Die Untersuchung der Wechselwirkungen von staatsthe-
oretischen Modellen mit Gemein-Vorstellungen der Moderne, bzw. die Verbin-
dung des Politischen Imaginären mit Staatstheorie und dem Wandel von Staat-
lichkeit werden nicht bearbeitet.25 Zwar spielt Foucaults Konzept der politischen 
Rationalität eine tragende Rolle und es werden Fragen nach der Art des Regie-
rens und nach dem Bezug zwischen staatstragenden Ideen und politischem Ge-
schehen gestellt. Das berührt den Bereich der Gouvernementalität, dennoch fin-
det hier keine Gouvernementalitätsforschung, im Sinne einer Analyse der (mate-
riellen) Praktiken statt, die bei der Herausbildung, der Durchsetzung, der Stabili-
sierung und der Transformationen von Staat und Regierung zum Tragen kom-
men.  

                                                             
25  Zum Weiterlesen: Demirovi� 2005, Nicos Poulantzas – Aktualität und Probleme ma-

terialistischer Staatstheorie. Hirsch 2005, Materialistische Staatstheorie. Wissel, Wöhl 

2008, Staatstheorie vor neuen Herausforderungen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

1. Teil Theorie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Das Politische Imaginäre 

 
„Das Auftauchen neuer Institutionen und Le-

bensweisen [ist] keine ‚Entdeckung‘, sondern 

eine Gründung, ein Tun. Die Athener fanden die 

Demokratie nicht unter den wildwachsenden 

Blumen auf dem Pnyx, und die Pariser Arbeiter 

entdeckten die Commune nicht unter dem Pflas-

ter der Boulevards. Sie ‚entdeckten‘ diese Insti-

tutionen nicht im Ideenhimmel nach Durchsicht 

aller Regierungsformen, die dort seit Ewigkeiten 

in ihren Vitrinen ausgestellt wären.“1 

 
 
Den Raum des politischen Diskurses, in dem denkbare und wirksame Gemein-
Begriffe herausgebildet werden, bezeichne ich im Anschluss an den Philoso-
phen und Widerstandskämpfer Cornelius Castoriadis, an die Postmarxisten Er-
nesto Laclau und Chantal Mouffe und an Susanne Lüdemann und Albrecht Ko-
schorke, die den Begriffsbildungsprozess im deutschsprachigen Raum vorange-
trieben haben, als das Politische Imaginäre.2 Das Politische Imaginäre bezeich-
net das Feld des Diskurses, auf dem sich Identitätsvorstellungen und Subjekti-
vierungsweisen konstituieren. Fetischisierte Objekte werden dort hervorge-

                                                             
1  Castoriadis 1994, Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 229. 

2  Die Herkunft des Begriffs Politisches Imaginäres ist vielfältig und nicht einfach wie-

derzugeben. Sie nimmt Bezug auf das Imaginäre der Lacanschen Psychoanalyse, 

bleibt aber nicht streng bei dessen inhaltlicher Bestimmung. Im deutschsprachigen 

Raum wurde der Begriff bereits in den frühen 1990ern von Jürgen Link eingeführt. 

Vgl. Link, Nationale Mythen und Symbole. Er wurde damals allerdings nicht eigen-

ständig theoretisch klassifiziert. Das änderte sich in den späten 1990er Jahren. Seit 

2003 gibt es an der Universität Konstanz eine Forschungsstelle „Kulturtheorie und 

Theorie des Politischen Imaginären“.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

bracht und naturalisiert. Am Beispiel des Gemein-Diskurses manifestiert sich 
die wirklichkeitsschaffende Produktionsweise des Politischen Imaginären. Un-
ter dem Politischen Imaginären werden die strukturgebenden Bilder und Narra-
tive, die Mythen und die politischen Verfahren der Identitätsrepräsentation ver-
standen, durch die ein Gemeinwesen sich inauguriert und reproduziert, sich als 
Ganzheit imaginiert und diese Vorstellung durch beständige Reinszenisierung 
nach innen und außen vermittelt.3 Das Politische Imaginäre ist ein diskursives 
Feld, in dem die Identität von Gemein-Begriffen bestimmt wird. Diese Identi-
tätsbildungen sind nicht beliebig oder überhistorisch, sie antworten auf die spe-
zifischen Probleme einer Epoche gemäß den Wünschen und Konzeptionen ihrer 
Zeit. Damit sich eine soziale Formation als Gemeinschaft präsentieren und 
wahrnehmen kann, also einen Gemein-Begriff von sich bilden kann, sind wirk-
lichkeitsschaffende Prozesse unerlässlich. Es müssen Narrationen entstehen, in 
denen sich die Einzelnen gleichsam in einer Einheit mit Anderen spiegeln und 
über die sie sich rückwirkend identifizieren. Das gilt für kleinere soziale Ein-
heiten, besonders aber für politische Leitkategorien wie Gemeinschaft, Volk 
oder Nation, die ihre (Be-)Gründungsmythen rechtfertigen und ihre Ein- und 
Ausschlussklassifizierungen justieren müssen.4 

Die Philosophie des Politischen Imaginären teilt diese denaturalisierende 
Perspektive mit den Postcolonial Studies und mit antinationalistischen Ansätzen. 
Demnach haben Gemein-Begriffe kein Wesen und ihre Textur offenbart sich 
stattdessen als temporäre und prekäre Artikulation einer Selbstbeschreibung. 
Imaginäre Prozesse werden keinem abgetrennten Bereich der Geistes- und Ide-
engeschichte zugeordnet, sie sind der materiellen, politischen und historischen 
Wirklichkeit nicht gegenübergestellt. Das Imaginäre tritt zur eigentlichen und 
buchstäblichen Bedeutung sozialer Wirklichkeit nicht hinzu, ist nicht der ideolo-
gische Überbau, der als Trugbild die wirkliche Ordnung der Dinge verzerrt und 
überformt, sondern ist selber fundamental daran beteiligt, Realität zu bilden. Die 
Leitthese einer solchen Argumentationslinie besagt, dass die soziale und politi-
sche Ordnung von einer Ordnung des Imaginären gerahmt wird, die Alternativen 
vom Typ Wesen und Erscheinung, Wahrheit und Fiktion übersteigt.5 

Das Politische Imaginäre besetzt die Welt und das Selbst mit Sinn und 
schafft eine Struktur, die nicht von „realeren“ Faktoren, nicht von einer externen 
politischen Notwendigkeit diktiert wird. Es ist umgekehrt dieser Sinn, der die 

                                                             
3  Vgl. Koschorke, Lüdemann u.a. 2007, Der fiktive Staat, S. 62. 

4  Vgl. Profiltext der Forschungsstelle Kulturtheorie und Theorie des Politischen Imagi-

nären. http://www.uni-konstanz.de/kulturtheorie/profil_de.htm. Stand März 08. 

5  Vgl. Stavrakakis 2003, Encircling the political. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 35   

 

Welt strukturiert und ihr Bedeutung zuweist.6 Die Konsequenz einer solchen Be-
deutungsgeneration ist eine Verdinglichung, in der das Objekt, auf das sich be-
zogen wird, zugleich konstituiert wird. „Die Verdinglichung ist eine imaginäre 
Bedeutung – und wir brauchen wohl kaum hervorzuheben, dass das gesellschaft-
liche Imaginäre in unserem Sinne realer ist als das ‚Reale‘.“7 Dennoch erschöpft 
sich Realität nicht im Imaginären, geht nicht vollständig in ihm auf. Castoriadis 
behauptet, ohne das Element eines produktiven und radikalen Politischen Imagi-
nären, das sich in der untrennbaren Einheit von geschichtlichem Tun und der 
Herausbildung von Bedeutung zeige, sei Geschichte weder möglich noch be-
greifbar.8 Er verfolgt die These, dass der Rolle des Imaginären im Politischen 
bislang nicht genügend Beachtung geschenkt werde. 

Thomas Alkemeyer macht mit Bezug auf Castoriadis deutlich, dass die Pro-
duktion des Politischen Imaginären zwar stets in geschichtliche Kontinuitäten 
eingelassen ist und mit bereits vorhandenen Symbolismen und Darstellungsfor-
men arbeitet, dass jedoch Sinn und Bedeutung in dieser Welt nicht jenseits des 
Imaginären begriffen werden können, weil sie selbst imaginäre Phänomene sind. 
Dieser Umstand werde von der „materialistischen Struktursoziologie“ als auch 
von einer platonischen Philosophietradition vernachlässigt, die von der Suche 
nach Wahrheit und originären Bedeutungen geprägt sei. Alkemeyer führt aus: 

 
„Das Imaginäre, die Sinngefüge und Bedeutungsuniversen einer Gesellschaft, sind nicht 

nur eine überflüssige Zutat zu ihrer materiellen Ordnung, und die realen Faktoren diktie-

ren diese Sinn-Welten der Darstellungen und Symbolisierungen nicht einfach nur. [...] 

Zwar haben die [...] Prozesse der ‚Entzauberung‘ und ‚Rationalisierung‘ der Welt dazu ge-

führt, dass alte, traditionale Formen des Imaginären und seiner Symbolisierungen zerstört 

worden sind [...] jedoch haben sich im selben Prozess auch neue Formen des Imaginären 

und neue Bedeutungssysteme herausgebildet, ohne die der (industrielle) Kapitalismus nie 

hätte funktionieren und ohne deren Beachtung auch die Prozesse der Integration und Dif-

ferenzierung moderner Gesellschaften nicht erklärt werden können. [...] Das heißt das 

Imaginäre und die von ihm nicht zu trennenden Symbole, die Welten der Zeichen, die Be-

deutungssysteme der Kultur, haben nicht nur in traditionalen Gesellschaften ‚materielle 

Wirkungen‘ [...], sondern beeinflussen auch den Aufbau und die Gliederung der modernen 

Welt, die Organisation des menschlichen Verhaltens und die Strukturen der sozialen Be-

ziehungen in modernen Gesellschaften tiefgreifend.“9 

                                                             
6  Vgl. Castoriadis 1994, Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 220. 

7  Castoriadis 1994, Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 242. Der Begriff das Reale 

bezieht sich hier nicht auf Realität, sondern auf Lacans Definition des Realen. 

8  Vgl. Castoriadis 1994, Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 251 

9  Alkemeyer 2000, Zeichen, Körper, Bewegung, S. 55f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Das Politische Imaginäre darf also nicht als überhistorische Struktur, als ontolo-
gische oder anthropologische Konstante missverstanden und der konkreten Ana-
lyse entzogen werden. Gunter Gebauer stellt diesen Aspekt in seinen Untersu-
chungen zu symbolischem und subjektivem Wissen heraus. Er betont: 
 

„Das Psychische bildet keine historische Konstante, sondern ist historisch wandelbar.“ Er 

fährt fort: „Historische Wandlungen des Inneren haben ihren Ursprung in der Gesellschaft. 

Diese wirkt auf die Individuen ein und formt die Struktur von deren Psyche. [...] Das Psy-

chische ist in seinem Ursprung gesellschaftlich. Es gehört daher zum Gegenstandsbereich 

gesellschaftswissenschaftlicher Forschung.“10 

 
Das Politische Imaginäre ist eine spezifische Struktur der Wahrnehmung, die im 
Kontext historisch-politischer, ökonomischer und kultureller Entwicklungen ent-
standen ist. Ebenso wie die Variationen verschiedener Gemein-Konzepte geht 
auch die politisch-imaginäre Festlegung auf bestimmte Formen individueller 
bzw. kollektiver Subjektivität einher mit der Hegemonie charakteristischer Deu-
tungsmuster und mit historischen Macht- und Herrschaftsverhältnissen. Die Me-
taphysik des Ursprungs, der Präsenz und der Identität in den christlich-
abendländischen Denktraditionen ist mit ihren Prädikationen und Sinnstiftungen 
für die Spezifik des Politischen Imaginären ebenso bedeutsam, wie das Auf-
kommen von Kapitalismus, bürgerlicher Gesellschaft und der neuzeitlich-
aufklärerische Subjektbegriff. Wir werden sehen, wie das Zusammenspiel dieser 
Einflüsse nicht nur das Politische Imaginäre im Allgemeinen hervorgebracht hat, 
sondern zudem eine besondere und über mehrere Epochen wirksame Verken-
nungsstruktur, die hier als konstitutive Verkennung bezeichnet wird. Sie ist kon-
stitutiv, nicht weil sie jenseits der Geschichte wirkt, sondern weil ihre verken-
nende Wirkungsweise gerade in der selber historisch entstandenen Idee besteht, 
etwas „Unverkanntes“ für möglich zu halten. Übergeordnet wirksam ist nicht die 
Verkennung an sich, sondern der Umstand, dass hinter den imaginären Kon-
struktionen keine reale und ursprüngliche Wirklichkeit verborgen ist. 

Der Begriff des Politischen Imaginären wirkt an einer zunehmenden Verun-
sicherung des Verhältnisses von Realität und Fiktion mit. Der Glaube an eine 
eindeutige, objektive und rekonstruierbare Faktizität jenseits, vor oder unterhalb 
der Diskurse und Interpretationen, der sprachlichen Verfasstheit und der Struktu-
ren des Symbolischen ist von der Philosophie, den Kulturwissenschaften bis in 
die traditionelle Geschichtswissenschaft längst erschüttert. 
 

                                                             
10  Gebauer 1981, Der Einzelne und sein gesellschaftliches Wissen, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 37   

 

DAS IMAGINÄRE 
 
Das Imaginäre, abgeleitet vom lateinischen imago (Bild) und von Imagination 
(Vorstellungs- Einbildungskraft), ist ein Sammelbegriff für mentale und materi-
elle, individuelle und kollektive Vorstellungsbilder und bezeichnet allgemein die 
schöpferische Fähigkeit des Menschen, innere Bilder, eine innere Welt zu erzeu-
gen. Als philosophische Kategorie tauchte es bereits bei Platon auf. In der Anti-
ke bezeichnete das Imaginäre den Bereich des Unwirklichen im Sinne der Täu-
schung und des Trugbilds. Es war tendenziell negativ besetzt und mit dem Be-
griff des Irrtums verknüpft. In der neuzeitlichen, insbesondere in der idealisti-
schen Philosophie wurde es durch die Verknüpfung mit der Phantasie aufgewer-
tet, doch im alltäglichen Sprachgebrauch ist die negative Konnotation des Ima-
ginären bis heute vorherrschend. Einen Sachverhalt als imaginär zu bezeichnen 
ist gleichbedeutend damit, ihn für erfunden zu erachten und ihm reale Bedeutung 
abzusprechen.11 

Jean-Paul Sartre versuchte 1940 mit seinem Buch Das Imaginäre in einer 
ersten umfassenden phänomenologisch-psychologischen Studie die Bedeutung 
des Imaginären hervorzuheben. Er erklärte, die Vorstellungskraft sei nicht ein 
Charakteristikum des Bewusstseins, Bewusstsein sei vielmehr wesentlich Imagi-
nation. Den imaginativen Akt nannte er konstituierend. Die Vorstellung erzeuge 
eine Form der Realität. Diese sei aber notwendig isoliert von der Totalität des 
Realen. Die reale und die Welt der Vorstellungen bleiben für Sartre unterschie-
den und schließen sich gegenseitig aus. Damit ein Mensch vorstellen könne, 
müsse er einen Abstand zur gegebenen Welt haben.12 

Freud gilt als eigentlicher Entdecker des Imaginären, da er mehr als 20 Jahre 
vor Sartre dem Konzept der Vorstellung oder der Projektion einen zentralen 
Platz in der Psychoanalyse einräumte. Eine unabhängige Theorie des Imaginären 
entwickelte er jedoch nicht.13 Freud hielt an der repräsentativen Funktion der 
Wahrnehmung fest und daran, den Ursprung der Vorstellung außerhalb ihrer 
selbst zu suchen, dennoch hat er den theoretischen Denkraum dafür geschaffen, 
ein Imaginäres zu denken, das nicht Vorstellung von etwas ist, sondern eine ihm 
eigene Wirklichkeit besitzt. Castoriadis erklärt, Freud habe das Imaginäre ent-

                                                             
11  Das gilt besonders für Deutschland, da das Imaginäre hier anders als im Englischen 

und Französischen sprachlich weniger mit dem neutralen Begriff des Bildes verbun-

den wird. 

12  Vgl. Sartre 1971, Das Imaginäre, 286 f. 

13  Vgl. Reitter 1991, Perspektiven der Freud-Rezeption, S. 104. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

deckt und es sogleich wieder ver-deckt.14 Ohne die Freudsche Konzeption des 
psychischen Apparats, ohne die Theorie von Unbewusstem und Verdrängung 
wäre eine eigenständige Theorie des Imaginären nicht denkbar. Auch die Über-
tragung der individuellen Identifikationsmodi auf eine gemeinschaftliche Di-
mension bzw. die Konzeption eines kollektiven, politisch-imaginären Raums 
geht auf Freud und seine Theorie der Massenkonstitution sowie der imaginären 
Identifizierung zurück.15 

Es war Lacan, der im Anschluss an Freud eine umfassende Theorie des Ima-
ginären entwickelte und die Bedeutung des Begriffs dabei grundlegend neu präg-
te. Lacan erklärt das Imaginäre (neben dem Symbolischen und dem Realen) zu 
einer der drei strukturbestimmenden Ordnungen des psychoanalytischen Fel-
des.16 Mit seiner Analyse des phantasmatischen Vorgangs der Identifizierung 
und des Spiegelstadiums zeigt er, auf welche Weise ein Subjekt im Modus des 
Imaginären ein Bild antizipiert, sich darin wieder zu erkennen meint und das 
projizierte und illusorische Phantasma seiner Selbst in die eigene Wahrnehmung 
aufnimmt. Lacan zufolge ist die Herrschaft des Imaginären bestimmt durch die 
Fixierung auf Identität, Präsenz und Einheitlichkeit. Das anvisierte Selbstbild sei 
durch eine ganzheitliche und unbewegliche Totalität charakterisiert und vermit-
tele vollständige Herrschaft. Laut Lacan beginnt die Wirkungsmacht dieser Fi-
xierung in der frühsten Kindheit. Fortan strukturiert sie, da das Subjekt keine 
seinen Identifizierungsbemühungen vorhergehende Identität hat und diese erst 
im und durch den Prozess des Sich-Identifizierens in einer dualen Beziehung mit 
dem kleinen anderen erwirbt, alle nachfolgenden Identifizierungsbestrebungen. 
Nicht anerkannt wird innerhalb dieser Relation, dass Ich und kleiner anderer nur 
wechselseitige Hervorbringungen desselben sind, also gegenseitig austauschbare 

                                                             
14  Vgl. Castoriadis 1994, Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 468. 

15  Vgl. Freud 1993, Massenpsychologie und Ich-Analyse. Freud 1994, Das Unbehagen 

in der Kultur. 

16  Lacans Theorie der drei Ordnungen geht von einer konstitutiven Unvereinbarkeit aus, 

die zwischen dem Imaginären, das dem bewussten Ich als Realität erscheint, und dem 

Realen besteht. Das unvermittelbare, nicht-sprachliche Reale bzw. der gespaltene und 

zerstückelte Körper des uneinheitlichen Subjekts sind für das Imaginäre das Angstob-

jekt par excellence. Die dritte Ordnung, das Symbolische, die Ebene des Gesetzes und 

des Vaters, in der das Subjekt nur als unbewusstes (durchgestrichenes) existiert und 

erst durch seine Relation mit anderen bestimmt ist, vermittelt zu einem gewissen Grad 

zwischen Realem und Imaginären. Es sichert die Aufrechterhaltung sozialer Realität. 

Vgl. Lacan 1991, Das Seminar Buch II, S. 211f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 39   

 

Positionen im Feld des Psychischen darstellen und keine voneinander unabhän-
gige Bedeutung haben.17 

 
„Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung, von der Unzulänglichkeit 

auf die Antizipation überspringt und für das an der lockenden Täuschung der räumlichen 

Identifikation festgehaltene Subjekt die Phantasmen ausheckt, die, ausgehend von einem 

zerstückelten Bild des Körpers, in einer Form enden, die wir in ihrer Ganzheit eine ortho-

pädische nennen können, und in einem Panzer, der aufgenommen wird von einer wahn-

haften Identität, deren starre Strukturen die ganze mentale Entwicklung des Subjekts be-

stimmen werden.“18 

 
Lacan zufolge besteht der imaginäre Anteil (im herkömmlichen Sinne des Wor-
tes) der Verhältnisse darin, dass Abhängigkeit, Austauschbarkeit und Unabge-
schlossenheit nicht als solche wahrgenommen und anerkannt, sondern von Illu-
sionen der Dualität, der Ganzheit und der Autonomie überfrachtet werden.19 Aus 
der Unvereinbarkeit zwischen dem phantastischen Bild und der Prekarität des 
Sozialen resultiere eine duale Spannung, die durch die Identifikation mit dem 
Imago begründet wird und ausgehend vom Blick fortan den sozialen Umgang 
des Ichs prägt. Lacan macht deutlich, dass der Gegensatz zwischen der krisenan-
fälligen Fragilität von Identitätskonstrukten und den imaginären, phantastisch-
überdeterminierten Selbstbildern ein virulentes Problem personaler wie gemein-
schaftlicher Identifikationsbestrebungen ist, das eine aggressive Grundspannung 
zur Folge hat. Individuelle wie kollektive Identifizierungsversuche (eine ver-
meintlich vollständige, individuelle Identität dient, wie wir in der folgenden 
Analyse des Gemein-Diskurses sehen werden, kollektiven Identifizierungsversu-
chen wiederholt als Modell) zeichnen sich durch einen gewalttätigen Drang nach 
äußerer Abschließung und durch eine Fixierung auf vermeintliche innere oder 
äußere Feinde aus.20 Ein Drang, der darin mündet, beständig nach einer eindeuti-
gen Unterscheidung zwischen Innen und Außen, zwischen „ihnen“ und „uns“ zu 
streben. 

Die Probleme des Gemein-Diskurses exemplifizieren die Bedeutung dieser 
aggressiv-imaginären Strukturierung und den permanenten Konflikt zwischen 
Vorstellung und Möglichkeit: Gegenwärtige Gemein-Konstruktionen erscheinen 
vor dem Hintergrund eines nie erreichbaren Phantasmas von einheitlicher Identi-
tät als minderwertig, mangelhaft unnatürlich und anorganisch. Doch erst im 
                                                             
17  Vgl. Lacan 1991, Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, S. 64. 

18  Lacan 1991, Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, S. 66. 

19  Vgl. Evans 1996, Wörterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, S. 146. 

20  Vgl. Lacan 1991, Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kontext der politisch imaginären Fixierung auf Einheit, Selbsttransparenz, Voll-
ständigkeit und Ursprünglichkeit und durch die Nicht-Übereinstimmung der 
symbolischen Ordnung mit dem imaginären, antizipierten Idealbild wird die Ge-
genwart als ungenügend wahrgenommen. Doch führt das Scheitern, so Lacans 
These, die sich im politischen Diskurs anhand der permanenten Krise kollektiver 
Identifizierungsbemühungen und der Konflikte um den Ursprung und die Be-
stimmung des Gemeinen zu bestätigt scheint, nicht zu einer Modifikation des 
Ideals, sondern zur Verschiebung des Problems. Im Zweifelsfall wird, wie bei-
spielsweise im Rassismus oder im Antisemitismus, der Grund für das Scheitern 
der inneren Identität nach außen verschoben und „dem Anderen“ angelastet. In 
diesem Fall bleiben die Strukturen der phantasmatischen Identifizierung beste-
hen, das Problem wird verdrängt und kehrt nach einiger Zeit unter neuen Vorzei-
chen wieder.21 

Die Funktionsweise des Imaginären gründet auf einer Ordnung jenseits der 
Dichotomien von Fiktion und Realität, wahr oder falsch. Das Imaginäre funktio-

niert, wobei funktionieren hier im Sinne von zur Wirkung kommen als Perfor-
manz verstanden wird. Lacan trennt die Imagination von der Funktion der (fal-
schen, verzerrenden) Repräsentanz eines realen Objekts und begreift das Imagi-
näre selbst als schöpferisch. Das Politische Imaginäre ist demnach die Konstruk-
tions- und Produktionsebene von gemeinschaftlichen Identifizierungsbildern, 
Körpermetaphern und von Verbindlichkeit versprechenden politischen Kollek-
tiv-Begriffen. Nicht trotz, sondern gerade weil diese Begriffe mitsamt der Fülle 
und Transparenz, in der sie anvisiert werden, unmöglich und unerreichbar sind, 
beanspruchen sie Wirksamkeit in der gegenwärtigen Realität. 

Inwieweit sind der Drang nach Sublimierung, das unmögliche Streben nach 
Homogenität und Einheit sowie ein dualistischer Blick auf soziale Verhältnisse 
wiederkehrende Probleme im Gemeinschaftsdiskurs, die im Zusammenhang mit 
der Struktur des Imaginären stehen? Warum verlieren diese Paradigmen nicht an 
Anziehungskraft, obwohl Homogenität und Selbsttransparenz beständig aufge-
schoben bleiben? Wie kann es sein, dass der imaginäre Wunsch nach gemein-
schaftlicher, völkischer oder nationaler Eigentlichkeit, nach einer stabilen, vor-
politischen und nicht-relationalen Kollektiv-Identität wirkmächtig bleibt, obwohl 
er beständig aufgeschoben wird? Wie wird versucht das Problem der relationalen 
Verfasstheit von Identität und die immerwährende Abhängigkeit individueller 
und gemeinschaftlicher Selbstkonstitutionen von Anderen mit den imaginären 
Wünschen nach Autonomie und Vollständigkeit übereinzubringen? Bevor diese 
Fragen thematisiert und im zweiten Kapitel in ihrer spezifischen Ausprägung un-
tersucht werden, ist es wichtig, mit Lacan zu begreifen, dass Vorstellungen von 
                                                             
21  Vgl. Freud 1978, Die Verdrängung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 41   

 

personaler und gemeinschaftlicher Identität sich auf dem Grund imaginärer Be-
ziehungen konstituieren, dass jedoch diese imaginären Beziehungen nicht ihr 
Grund sind.22 Die Gemeinschaft ist nicht das Resultat eines Konzepts des Imagi-
nären, vielmehr entstehen Konzeptionen sozialen Zusammenhalts im Imaginä-
ren. Das Feld des Imaginären ist ein Grund, im Sinne einer Oberfläche, auf dem 
sich Verhältnisse in wechselseitiger Beziehung herausbilden, es ist nicht der 
Grund, der eine bestimmte Entwicklung bestimmt, verhindert oder vorweg-
nimmt. Diese Feststellung führt zu dem dieser Arbeit zugrundeliegenden Dis-
kursbegriff. Es wird ein produktiver, weit gefasster Diskursbegriff verwendet, 
der nicht auf eine zeichentheoretische Dimension zu reduzieren ist. 

 
 

DAS POLITISCHE IMAGINÄRE  
ALS DISKURSIVE OBERFLÄCHE 
 
Der Raum des Politischen Imaginären wird als Feld differentieller Kräfteverhält-
nisse verstanden, ein Feld, das von Formationen, Strategien und Technologien 
der Macht und des Wissens durchzogen ist, das von Aussagelogiken und Zei-
chenketten bevölkert wird, Begriffe und Praktiken hervorbringt und auf dem sich 
Subjekte, Objekte und Gegenstandsbereiche konstituieren. Im Politischen Imagi-
nären werden Identitätsformationen, Sinnkonstruktionen, Praktiken, Evidenzen 
und spezifisches Wissen produziert. Diese einzelnen Diskurse sind verschränkt 
mit einem offenen Feld von Kräftekonstellationen und Machtrelationen. Dieses 
Feld des Diskurses ist durch fundamentale Immanenz in dem Sinne gekenn-
zeichnet, dass es keinen Zugang zu einer äußeren und neutralen Ebene gibt. Das, 
was als Welt wahrgenommen wird, ist nur über die politisch-imaginäre, diskur-
sive Oberfläche vermittelt, auf der Subjekte und Objekte, Bedeutungen und 
Praktiken sich orchestrieren. 

Mit einem solchen Diskursbegriff knüpft diese Untersuchung an die 
Foucaultsche Analyse aus Die Archäologie des Wissens an und übernimmt des-
sen Konzept von anfangslosen und bedeutungssetzenden Oberflächen, die „als 
Praktiken zu behandeln [sind], die systematisch die Gegenstände bilden, von de-
nen sie sprechen.“23 Foucaults Ansatz steht dem tiefenhermeneutischen Unter-
fangen entgegen, die Gegenstände aus ihrer Beziehung zu einem Grund der Din-
ge, aus der Tiefe eines Ursprungs heraus zu verstehen. Statt die diskursiven 
Formationen ausgehend von einem Referenten zu denken (beispielsweise ein 

                                                             
22  Vgl. Lacan 1990, Das Seminar Buch 1, S. 150. 

23  Foucault 1981, Archäologie des Wissens, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Subjekt oder ein transzendentaler Ursprung), versucht Foucault, die Bedingun-
gen ihres historischen Erscheinens zu begreifen.24 Dieser Diskursbegriff beab-
sichtigt nicht, ein verborgenes Gesetz oder einen versteckten Ursprung (wieder) 
zu finden. Er verwehrt sich gegen die Idee einer Substanz, die ihn organisiert, 
determiniert und zentriert und lehnt die Vorstellung eines Subjekts ab, das den 
Sinn von Aussagen und Praktiken garantieren könnte. Foucault nimmt stattdes-
sen an, dass individuelle und kollektive Identitäten sich aus dem differentiellen 
Zusammenspiel von Kräften begründen und dass diese Kräfte den Auftritt von 
Subjekten auf der Bühne des Politischen erst ermöglichen.25 

Der Diskurs, der die Oberfläche bildet, auf dem sich imaginäre Gemein-
Konstruktionen verorten und zur Wirkung kommen, ist nicht auf eine sprachthe-
oretische Dimension, auf die Verweisungsstruktur differentieller Signifikanten-
ketten zu reduzieren. Die „Monarchie des Signifikanten“ sei genealogisch zu de-
konstruieren, polemisiert Foucault in Ordnung des Diskurses.26 In einer aus-
schließlich sprachtheoretischen Analyse gehe die Materialität des Diskurses, sein 
materieller Überschuss verloren und das Mehr, dasjenige, was über die bloße 
Grenze der Bezeichnung hinausweist, könne nicht berücksichtigt werden. Die 
Produktion dieses Mehr, das die vermeintliche Geschlossenheit eines Systems 
fixierter Differenzen sabotiert und unaufhörlich in einer Art (ideologischem) 
Überschuss mitproduziert wird, ist fundamentaler und zugleich problematischer 
Bestandteil der (Gemein-)Konstruktionen im Politischen Imaginären.27 Es ist 
dieser Rest, der sich der vermeintlichen Homogenität der Gemeinschaft entzieht, 
der wiederholt in einen Angst- und Abwehrdiskurs verstrickt wird. 

Der frühe Foucaultsche Diskursbegriff aus Archäologie des Wissens muss 
erweitert werden: Er bestand auf einer Trennung zwischen diskursiven und 
nicht-diskursiven Praktiken. Foucault selbst hatte diese Unterscheidung in den 
1970er Jahren im Zuge der Machtanalyse und der Einführung eines materiell zu 
verstehenden Komplexes aus Macht und Wissen modifiziert. Er erklärte, bei sei-
                                                             
24  Vgl. Foucault 1981, Archäologie des Wissens, S. 72. 

25  Vgl. Sarasin 2005, Michel Foucault, S. 104. 

26  Foucault. Ordnung des Diskurses. S. 48. Zitiert nach: Sarasin 2005, Michel Foucault, 

S. 99. 

27  Der Überschuss offenbart sich an verschiedenen Diskursen. Beispielsweise, wenn 

noch in jüngsten Debatten deutlich wird, dass die Vorstellung einer deutschen (staats-

bürgerschaftlichen) Identität über das Beherrschen einer Sprache, das Wissen um Ge-

schichte, Werteordnungen und politische Verfassungen hinausreicht. Gleichzeitig cha-

rakterisiert es diesen Überschuss, dass er nicht genau definiert werden kann. Paradox-

erweise gilt dieses intellektuelle Dunkel weniger als Mangel, denn als Beweis für eine 

tiefenpsychologische, den Verstand übersteigende Bedeutung. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 43   

 

ner Thematisierung der diskursiven Ordnung zugunsten der Aussageformationen 
habe er das Problem, der unter diesen Aussagen zirkulierenden Machtwirkungen 
vernachlässigt, also derjenigen Kräfteverhältnisse, welche die Herausbildung be-
stimmter Diskursformationen und Wissensbereiche erst ermöglichen.28 Für die 
Theorie des Politischen Imaginären ist die Absage an eine Unterscheidung zwi-
schen diskursiven und nicht-diskursiven Bereichen zentral. Nur so lässt sich die 
Auflösung des Gegensatzes von Denken und Wirklichkeit und die Annahme be-
gründen, dass die imaginären Konstruktionen trotz ihres phantasmatischen und 
überdeterminierten Charakters Realität haben. 

Diese Sichtweise hat zwei Konsequenzen: Erstens werden Gegenstände und 
Objekte, die vormals als nicht-diskursiv betrachtet wurden, nicht nur in die dis-
kursive Ordnung miteinbezogen, es wird gar die Behauptung bestritten, Gegen-
stände könnten sich außerhalb der diskursiven Bedingungen ihres Auftauchens 
überhaupt als bedeutsame Gegenstände konstituieren, die gedacht und wahrge-
nommen werden können.29 Zweitens folgt daraus, dass die diskursiven Formati-
onen materiellen Charakter haben. Diskursive Kräftekonstellationen schreiben 
sich nicht in Institutionen und Staatsapparaten ein und beeinflussen deren Wir-
kungsweise, diese Institutionen sind selber Teil der diskursiven Ordnung. Die 
diskursiven Bewegungen sind mitsamt ihrer Effekte gegenständlich. Der Diskurs 
umschließt seine eigene Praxis und es gibt keine Möglichkeit mehr, zwischen ei-
ner geistigen und einer materiellen Realität zu unterscheiden. Ein bewusster Zu-
gang zu einer Realität außerhalb des Diskurses ist unmöglich.30 Das impliziert 
zugleich, dass der Gegenstandsbereich von Diskursen nicht im Sinne einer au-
ßerdiskursiven Bedeutung zu denken ist. Diskurse konstituieren ihren Gegen-
stand, so dass eine Identität zwischen politisch-gesellschaftlicher und diskursiver 
Praxis angenommen werden muss.31 

Das diskursive Feld wird also verstanden als ein nicht abschließbares En-
semble wirksamer Kräfteverhältnisse, das eine heterogene Oberfläche von täti-
gen und theoretischen Verhältnissen herausbildet, auf der Subjekte und Gegen-
stände hervor und zum Wirken gebracht werden. Die Produktion dieses Raumes, 
in dem Gemein-Konstruktionen sich entfalten und identifikatorisch zur Wirkung 
gelangen, ist nicht als einmaliger Gründungsakt zu verstehen, sondern als unab-
                                                             
28  Vgl. Foucault 1978, Wahrheit und Macht, S. 26. 

29  Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 157f. Die Auffas-

sung, dass der Gegenstand nicht außerhalb der Ordnung des Diskurses existiert, hatte 

Foucault trotz seiner Trennung in diskursive und nicht-diskursive Bereiche bereits in 

der Archäologie des Wissens vertreten. Vgl. Archäologie des Wissens, S. 68. 

30  Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 161. 

31  Vgl. Alkemeyer 2000, Zeichen, Körper und Bewegung, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schließbarer Produktionsprozess. Im Kontext des Politischen Imaginären wird 
nicht das „Gemein-Sein“, sondern das „Gemein-Werden“ betrachtet. Kein stati-
scher Moment des Seins ist Ausgangspunkt, sondern der kollektive Identifikati-
onsprozess wird als fortwährendes, sich beständig transformierendes Verhältnis 
des Werdens verstanden.32 Es handelt sich um einen Prozess, in dem es kein En-
de, keinen Augenblick der Präsenz geben kann, in dem ich gemein geworden 

bin. Die Einschreibung in bestimmte Strukturen der Zugehörigkeit vollzieht sich 
als performativ-produktiver Schaffensprozess, der nie zu einem Abschluss ge-
langt. 
 

 

POLITIK UND POLITISCHES 
 
Im Rekurs auf Foucaults Machtbegriff und als Konsequenz aus einem konstruk-
tivistischen Antiessentialismus liegt der Theorie des Politischen Imaginären und 
meiner Analyse des Gemein-Diskurses ein umfassender Begriff des Politischen 
zugrunde. Das Politische wird als offenes und relational verfasstes Kräftefeld 
verstanden, auf dem sich Subjekte und Objekte, Begriffe und Praktiken heraus-
bilden und zur Wirkung gelangen. Da es diesem Verständnis gemäß ein Imma-
nenzbegriff ist, wird die Annahme eines neutralen Bereichs wie auch die eines 
Grundes außerhalb des Politischen zurückgewiesen. Gemein-Begriffe sind origi-
när politisch und die Imagination einer vorpolitischen Ebene quasi-evidenter, na-
türlicher Gemeinschaftlichkeit selbst Teil einer politischen Disposition. 

Grundlage dessen ist ein Diskursbegriff, der zwischen einzelnen Diskurs-
strängen und einem übergeordneten, offenen und immanenten Feld der Diskursi-
vität unterscheidet. In Anlehnung an Claude Lefort führt diese Unterscheidung 
zur Trennung zwischen dem Politischen und der Politik.33 Politik bezeichnet die 
konkrete Praxis der Regierungskunst in einem Gemeinwesen. Unter Politik ist all 
das zu verstehen, was im Bereich der Praktiken, der Institutionen, der Gesetze 
und rechtstaatlichen Mittel, der Parteien, Parlamente und Wahlen, der Eigen-

                                                             
32  Zur Theorie des Werdens und der Bewegung in Abgrenzung zum philosophischen 

Konzept des Seins vergleiche Nietzsche, 1978, Die Unschuld des Werdens. Bd. 2, Ab-

schnitt 1323: „Hätte die Welt ein Ziel, so müsste es erreicht sein: gäbe es für sie einen 

(unbeabsichtigten) Endzustand, so müsste er ebenfalls erreicht sein. Wäre sie über-

haupt eines Verharrens und Starrwerdens fähig, und gäbe es in ihrem Verlauf nur ei-

nen Augenblick ‚Sein‘ im strengen Sinne, so könnte es kein Werden mehr geben, also 

auch kein Denken, kein Beobachten eines Werdens.“ 

33  Vgl. Lefort 1999, Fortdauer des Theologisch-Politischen, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 45   

 

tums- und Herrschaftsverhältnisse, der ökonomischen, kulturellen und transnati-
onalen Relationen, der öffentlichen Meinungsbildung, des kollektiven Gedächt-
nisses, der Widerstände und der Partizipation angeordnet ist. Im Gegensatz dazu 
bezeichnet der Begriff des Politischen keine einzelnen Diskurse, sondern das all-
gemeine und durch fundamentale Immanenz gekennzeichnete Feld der Kräfte-
verhältnisse, die es einem Gemeinwesen ermöglichen, sich zu inaugurieren. Das 
Politische fällt insofern mit dem offenen Feld des Diskurses zusammen, als dass 
es die Welt umgreift und die Inauguration von Sinn und Bedeutung ermöglicht. 
Diesem Verständnis zufolge gibt es keinen neutralen Bereich vor oder außerhalb 
des Politischen. Wenn auf dem offenen Feld des Diskurses alles politisch ist, 
bzw. dieses Feld selbst originär politisch ist, bedingt die Unmöglichkeit einer 
vordiskursiven Produktion von Subjekten oder Objekten zugleich die Unmög-
lichkeit vorpolitischer Phänomene. Definitionen und Konstruktionen, die der 
Gemein-Diskurs hervorbringt sind immer politisch, spiegeln politische Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse und grenzen sich gegenüber anderen Perspektiven 
der Imagination ab. Die Konstruktion von Sinn und Bedeutung sowie die Her-
ausbildung und Verfestigung von Praktiken stellen eine konkret politische Di-
mension dar, so dass es keinen erreichbaren, kollektiven oder individuellen Ort 
vor dem Politischen gibt. Wesen, Identität und Wahrnehmung des Einzelnen wie 
des Kollektivs sind durch die Verortung in einem diskursiven und politischen 
Umfeld generiert. 

Gleichzeitig wird das Politische als das Nicht-Repräsentierbare und Unver-
fügte verstanden, als dasjenige, das sich der Möglichkeit eindeutiger Verrechtli-
chung und Präsentierung entzieht.34 Es ist das, was Politik und damit Sinnge-
bung erst ermöglicht und strukturiert. Im Gegensatz zur Politik ist das Politische 
nach Lefort nicht in der Gesellschaft zu lokalisieren, da Vorstellungen und Kon-
zepte wie Gesellschaft, Gemeinschaft oder Staat erst aus dem Politischen heraus 
ihre Rationalität erhalten, sich durch und in dieser Dimension hervorbringen und 
einen Begriff von sich prägen.35 Lefort fährt fort, dass wir ohne die Annahme ei-
nes offenen Feldes des Politischen, welches das, was wir als Gesellschaft/bzw. 
als Gemeinschaft begreifen erst generiert, uns positivistischen und naturalisti-
schen Illusionen überlassen und die Gesellschaft gewissermaßen vor sich selbst 
stellen.36 Das kann auch über einen Umweg geschehen, indem beispielsweise die 
Gemeinschaft als quasievidenter Naturbegriff vor die Gesellschaft gestellt wird. 

                                                             
34  Das Politische wird daher auch mit dem Lacanschen Realen verglichen. Vgl. 

Stavrakakis 2003, Encircling the Political. S. 276. 

35  Vgl. Lefort 1999, Fortdauer des Theologisch-Politischen, S. 38. 

36  Vgl. Lefort 1999, Fortdauer des Theologisch-Politischen, S. 38. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Eine der Grundannahmen dieser Untersuchung ist es, die Existenz einer vorpoli-
tischen Gemeinschaftsidentität zu bestreiten. Gleichwohl werden wir noch se-
hen, dass es die Annahme einer solchen war, die von der Politischen Romantik 
ausgehend den Gemein-Diskurs maßgeblich geprägt hat. Darauf aufbauend wäre 
nicht nur die Vehemenz zu hinterfragen, mit der ein „vorpolitischer“ Gemein-
schaftsbegriff vorausgesetzt wird, sondern das Konzept eines vor, jenseits oder 
über dem Politischen stehenden Gemein-Begriffs ist mitsamt seiner historisch-
politischen Dimensionen grundlegend zu problematisieren. 

Gleichwohl werden wir sehen, dass und inwiefern die Vorstellung einer vor-
politischen Dimension der Gemeinschaft eine der tragenden Säulen des Gemein-
schaftsdiskurses war und ist. Das Vorpolitische wird mit variablen Assoziationen 
wie Natur, Wesen oder Transzendenz assoziiert, wobei das jeweilige Verständnis 
im Kontext verschiedener politischer Rationalitäten steht und von biologistisch-
rassistischen, völkischen, romantischen, ontologisch-metaphysischen bis hin zu 
theologisch-transzendenten Entwürfen reicht. 

Das ist mit zwei Phänomenen verbunden, die im Gemeinschaftsdiskurs eine 
besondere Rolle spielen: erstens müssen sich in Folge der Vorstellung einer ori-
ginären vor oder jenseits des Politischen verorteten, derzeit aber abwesenden 
Dimension, gegenwärtige politische Konstrukte vor einer nie gewesenen den-
noch einflussreichen Vergangenheit verantworten. Das geht mit einer Abwertung 
der Gegenwart einher, die vor dem Hintergrund vorpolitischer Imaginationen als 
provisorisch und unzureichend erscheint. Zweitens wird das gesamte Diskursfeld 
auf diese Weise entpolitisiert, bzw. von Fragen nach Macht- und Herrschaftsre-
lationen, nach politischer Gestaltung und Begründung abgekoppelt. Indem Kon-
zepte des Gemeinschaftlichen an einer natürlichen Substanz oder einer transzen-
denten Versicherungsebene jenseits politischer Verhältnisse ausgerichtet werden, 
können derartige Themenfelder als zweitrangig erscheinen. 

Obwohl also die Gemeinschaft, wie bereits herausgestellt, nie stattgefunden 
hat und sie, zumindest in der anvisierten Form ein unmögliches Objekt ist, wird 
gegenwärtiges politisches Handeln auf ihr Wiedererlangen ausgerichtet. Dabei 
wird die Unmöglichkeit des begehrten Objekts durch seine Einschreibung in eine 
Zeitlichkeitsform zwischen Verlust und Versprechen, Ursprung und Finalität 
verdeckt. So kann eine verlorene und zugleich versprochene, gemeinschaftliche 
Seinsweise mit Ankunft und Erlösung assoziiert werden, während ihre Abwe-
senheit in der Gegenwart einer vermeintlichen gesellschaftlich/politischen Ent-
fremdung angelastet wird. 

Im Gegensatz dazu wird führt ein umfassender und immanenter Begriff des 
Politischen, der hier vorgeschlagen wird, und der mit dem unabschließbaren Feld 
des Diskurses zusammengedacht wird, dazu, die verschiedenen Modelle des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 47   

 

Gemeinen von Hobbes über die Romantik bis in die Gegenwart als Artikulatio-
nen zu begreifen, die sich mit ihren spezifischen Inhalten und Traditionen im Po-
litischen herausbilden. So wie es keinen Gemein-Begriff vor dem Politischen 
gibt, kann kein Gemein-Konzept die Totalität des Politischen umgreifen. Das 
Politische ist eine immanente und zugleich relationale Dimension der Kräftever-
hältnisse. Einzelne Artikulationen auf dem Feld des Politischen können nicht ab-
geschlossen werden, stehen nicht für sich alleine, sondern weisen Spuren anderer 
Diskurse auf und sind durch Relationen charakterisiert. Bestimmte Gemein-
Konzepte setzen sich durch, verdrängen andere und beanspruchen Deutungshe-
gemonie. Doch ihre Vormacht bleibt bedroht, sie muss wieder und wieder mani-
festiert, inszeniert und bestätigt werden. 

Demnach ist Politik eine Bewegung, in der die Bedeutung gegenwärtiger und 
vergangener Geschehnisse beständig neu ausgerichtet wird. Die Rationalität po-
litischer Prozesse produziert fortwährend einen Überschuss, der sich einer end-
gültigen Ein- und Abgrenzung ihres Begriffs- und Bedeutungssystems verwei-
gert.37 Überschuss und Neuausrichtung ermöglichen Veränderung, sie machen 
sie notwendig, ohne ihre Richtung vorzuzeichnen. Weil das Feld des Politischen 
unabgeschlossen, offen und im Sinne einer metaphysischen Ursprungskonzepti-
on letztlich grundlos ist, sichert die Struktur des Politischen die Möglichkeit zur 
Überschreitung, zur Entgrenzung und zur Hinterfragung ihres eigenen Begriffs-
systems. Grenzen können destabilisiert und Begriffe in Frage gestellt werden. 
Das Politische sichert in diesem Sinne seine eigene Dekonstruktion.38 

Nur wenn die Analyse der Praktiken, der Bilder und Strukturen, in und mit 
denen sich Gemein-Konstruktionen ein- und fortschreiben, daran mitwirkt, Be-
griffssysteme und Vorstellungsordnungen zu destabilisieren, wenn die philoso-
phische Analyse und die politische Praxis gemeinsam in den Schaffensprozess 
mit einbezogen werden, erhalten sie als konstruktive, bedeutungssuchende und 
bedeutungsschaffende Tätigkeiten einen neuen Wert. Eine Genealogie, die auf 
einen eindeutigen Ursprung und auf die Vorstellung einer Geraden der Entwick-
lung verzichtet, die stattdessen die diskontinuierlichen und widerstreitenden Spu-
ren der Entstehung nachzuzeichnen versucht, ist ein wichtiger Teil der Analyse. 
Doch eine Untersuchung der Geschichte von Gemeinschafts- bzw. Gemein-
Diskurs darf nicht dabei stehen bleiben, den Konstruktionscharakter zu betonen. 
Um über Vorangegangenes hinausweisen zu können, müssen alternative Per-
spektiven den Konstruktionscharakter voraussetzen. Diese Feststellung lässt sich 
durch eine methodische Unterscheidung zwischen explikativen, performativen 

und kriterialen Analyseansätzen ergänzen. Urs Lindner schlägt sie vor, um not-
                                                             
37  Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 163. 

38  Vgl. Derrida 1996, Gesetzeskraft, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wendige Neuerungen für ein antiessentialistischen Denken zu benennen, das 
über die Betonung des Konstruktionscharakters hinausweist. Ihm zufolge gilt es, 
Kriterien der Wahrheitseffekte zu analysieren und durch einen Materialismus der 
Praxis zugleich neue zur Wirkung zu bringen. „An diesem [Punkt] geht es dann 
nicht mehr um das (gemeinsame) Aufsuchen von Wahrheit, sondern um die irr-
reduzibel politische Frage, wie die Gesellschaft eingerichtet werden soll.“39 

Dieser Umstand ist wichtig – und er wird im letzten Teil von konkreter Rele-
vanz sein – weil die These von der Erfindung der Nation in den letzten Jahren 
durch ihre Popularität und ihren Einzug in die Feuilletons im Sinne eines vulgär-
radikalen Konstruktivismus inflationiert wurde. Die Betonung des „erfundenen“ 
Charakters von Gemein-Konstruktionen mündet in unkritischen Euphemismus, 
wenn in den Hintergrund tritt, was im deutschen Untertitel Zur Karriere eines 

folgenreichen Konzepts von Andersons Die Erfindung der Nation anklingt:40 Die 
Imaginationen des Gemein-Werdens, Nationalismus und Gemeinschaftsideolo-
gie, sind nicht nur fiktive, sondern vor allem folgenreiche Konzepte, die mit 
Machtverhältnissen, mit nationalen und globalen Regierungsrationalitäten, mit 
ökonomischen Interessen, Eigentumsverhältnissen und Herrschaftsarchitekturen 
in Zusammenhang stehen. Im Bezug auf das nation building überschatten die 
negativen Folgen die positiven. So handelt es sich bei der Konstruktion von Ge-
mein-Identitäten nicht um eine harmlose Erfindung von Traditionen und Ur-
sprüngen. Die Geschichte der (Be-)Gründungen von Gemeinschaften, die der 
(National-)Staaten und Gemeinwesen ist kein schöner Traum, sondern auch eine 
Geschichte von In- und Exklusion, von Rassismus, Kolonialismus, Antisemitis-
mus, von Genozid und Holocaust. Die Gründungsmythen und die Narrationen 
gemeinschaftlicher Selbstverwirklichung verbergen Gewaltstrukturen, kaschie-
ren Differenzen und Ausschlüsse und verdecken Ein-Deutungen. 

 
„Offensichtlich geht es hier nicht einfach um eine rührende ‚Erfindung‘ von ‚Tradition‘, 

ein Imaginieren glücklicher Ursprünge, sondern darum, dass das Wissen um die Gewalt, 

die am Ursprung dessen steht, was dann nachträglich als nationale (oder auch ethnische) 

Fiktion in die Wirklichkeit einsickert, in einer spezifischen Weise ‚erinnert‘ wird: [...] 

Denn dieses Vergessen/Erinnern ist ein eigentliches Umschreiben, ein Umcodieren der 

Geschichte, bei dem zuerst die wirklichen Umstände, Frontlinien und Zugehörigkeiten 

vergangener Konflikte und Gewalttaten verdrängt werden.“41 

                                                             
39  Lindner 2008, Antiessentialismus und Wahrheitspolitik, S. 218. Zur methodischen 

Unterscheidung vgl. S. 206f. 

40  Lindner 2008, Antiessentialismus und Wahrheitspolitik, S. 218. Zur methodischen 

Unterscheidung vgl. S. 206f. 

41  Sarasin 2003, Die Wirklichkeit der Fiktion, S. 162 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 49   

 

Doch nicht nur Gewalt und Unterdrückung, sondern auch Freiheits-, Emanzipa-
tions- und Demokratisierungsdiskurse prägen das Politische Imaginäre. Beides 
muss im Blick behalten werden, damit der theoretische Zugang nicht beliebig 
wird. Karl Marx betont die konstruktivistische Macht des Menschen und akzen-
tuiert zugleich den antagonistischen Charakter von Begriffs-Konstruktionen. Im 
Gegensatz zu euphemistischen Erfindungsdebatten stellt Marx’ Theorie den 
Kampf um Bedeutungen heraus. Die Bebilderungen und die Identitätsvorstellun-
gen des Gemeinen sind umkämpfte Räume. Im Zuge der (Be-)Gründung von 
Gemeinschaften werden Differenzen verschleiert, Antagonismen verdeckt und 
Naturalisierungen eingeschrieben. Die Herausbildung gemeinschaftlicher Identi-
tät ist ein Kampf um Kräfteverhältnisse und um Deutungshegemonie. 

Marx zum Mitstreiter eines Denkens des Politischen Imaginären zu machen, 
bedeutet, Teile seiner Philosophie aus dem Kontext zu lösen und Marx mit Marx 
gegen sich selbst zu lesen.42 Das beginnt bei der Interpretation des Begriffs des 
Imaginären. Marx denkt das Imaginäre im Sinne klassischer Terminologien. Es ist 
für ihn ein Gegenbegriff zum Wirklichen. Imaginär ist die Ideologie, die Einbil-
dung, ist das „falsche Bewusstsein“ und der religiöse Schein der Verhältnisse.43 

 
 

DIE WIRKUNGSMACHT DER FIKTION 
 
Marx’ Neujustierung des Materialismus bietet dennoch einen Ansatzpunkt für 
die Theorie des Politischen Imaginären: Lange vor den postmodernen und psy-
choanalytischen Debatten um die Wirkungsmacht der Fiktion betonte er die kon-
struktivistische Gegenständlichkeit menschlichen Denkens. Im Gegensatz zum 
idealistischen Denken aber auch gegen die zu seiner Zeit vorherrschende Kon-
zeption des Materialismus gerichtet, verpflichtet uns Marx, theoretische Analy-
sen von der Wirklichkeit des Menschen und von dessen konkretem Lebenspro-
zess ausgehen zu lassen. Er begreift den tätigen als arbeitenden und zugleich als 
denkenden Menschen. In dieser Reformulierung des Materialismus sind zwei 
Neuerungen enthalten: Erstens wird der Mensch unmittelbar in die Anschauung 
der gegenständlichen Welt mit einbezogen. Marx kritisiert an Feuerbach und am 
bisherigen Materialismus, dieser habe die Welt nur unter der Form des Objekts 

                                                             
42  Dennoch muss Marx, wie Althusser gezeigt hat, nicht als Denker des Bewusstseins 

verstanden werden. Mit Marx muss nicht ausgehend von der Selbstpräsenz eines be-

wussten Subjekts der Befreiung argumentiert werden. Vgl. Althusser 1977, Ideologie 

und ideologische Staatsapparate. 

43  Vgl. Alkemeyer 2000, Zeichen, Körper und Bewegung, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

und der Anschauung aufgefasst, er habe die tätige Seite vernachlässigt und den 
praktisch wirkenden, den bewegten und wirklichkeitsschaffenden Menschen aus 
der Welt ausgeschlossen.44 

Marx überschreitet damit ein Denksystem, in dem es zu entscheiden gilt, ob 
der Mensch die Welt macht oder die Welt den Menschen. Der Mensch ist eine 
Praxis in der Welt.45 So wenig wie diese Welt ohne den Menschen zu denken ist, 
so wenig ist der Mensch von der Welt zu trennen. Da menschliches Denken ge-
genständliche Kraft habe, sei Feuerbachs Trennung in sinnlich-anschauliche und 
Gedankenobjekte unzulässig. Marx unterscheidet daher weder eindeutig zwi-
schen Mensch und Natur, noch zwischen Natur und Kultur/Produktion.46 Er be-
greift beides unmittelbar und unaufhörlich als produzierend und voneinander ab-
hängig, die Natur als Produktionsprozess und den Menschen als Teil dieser pro-
duzierten und produzierenden Welt. Deleuze und Guattari schreiben zur 
Marx’schen Neukonzeption des Materialismus: 

 
„Mensch und Natur stehen sich nicht mehr wie zwei distinkte Begriffe gegenüber, auch 

nicht in einem Kausalitätsverhältnis oder einer Beziehung der Erkenntnis oder des Aus-

drucks (Ursache-Wirkung, Subjekt-Objekt usw.) vielmehr bilden sie die gemeinsame we-

sentliche Realität von Produzent und Produkt. Die Produktion als Prozess übersteigt alle 

idealen Kategorien und stellt derart einen Kreis dar, dem der Wunsch immanentes Prinzip 

ist.“47 

 
Die zweite Neuerung seiner materialistischen Theorie leitet Marx aus der ersten 
ab: Mit dem Ende der Trennung von geistiger und sinnlicher Erscheinungswelt 
zerbricht auch die Unterteilung in Theorie und Praxis. Menschliches Denken ist 
für Marx ein materielles Phänomen, ihm kommt auf dieselbe Weise gegenständ-
liche Kraft zu wie dem Handeln. Denken hat nicht nur praktische Folgen, es ist 
eine Praxis. Marx eröffnet damit neue Perspektiven für die politische Philoso-
phie, denn seine Bekräftigung der praktischen, wahrheits- und wirklichkeits-
schaffenden Macht des Denkens verleiht dem Menschen eine produktive Bedeu-
                                                             
44  Vgl. Marx 1968, Thesen über Feuerbach. These 1, S. 5f. 

45  In diesem Zusammenhang kann auch Foucaults Kritik an Marx, er stelle den leibli-

chen Menschen ins Zentrum einer Welt, die sich um ihn herum gestaltet, zurückge-

wiesen werden. Marx begreift den Menschen als Teil eines Ensembles aus gegen-

ständlicher Welt und denkenden und tätigen Verhältnissen, nicht als dessen Zentrum. 

46  Marx’ Denken zu diesem Thema ist nicht immer kohärent. Im Kapital führt er hin-

sichtlich der Produktion des Gebrauchswertes die Trennung von Mensch und Natur, 

Produktion und Naturstoff wieder ein. 

47  Deleuze, Guattari 1997, Anti-Ödipus, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 51   

 

tung, ohne ihn zu essentialisieren und ohne ihn von seiner Eingebundenheit in 
Narrationen und Diskurse zu lösen.48 
 
„Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stü-

cken, nicht unter selbstgewählten, sondern unter unmittelbar vorgefundenen, gegebenen 

und überlieferten Umständen. Die Tradition aller toten Geschlechter lastet wie ein Alp auf 

dem Gehirne der Lebenden. Und wenn sie eben damit beschäftigt scheinen, sich und die 

Dinge umzuwälzen, noch nicht Dagewesenes zu schaffen, gerade in solchen Epochen re-

volutionärer Krise beschwören sie ängstlich die Geister der Vergangenheit zu ihrem 

Dienste herauf, entlehnen ihnen Namen, Schlachtparole, Kostüm, um in dieser altehrwür-

digen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue Weltgeschichtsszene aufzu-

führen.“49 

 
Geschichte wird gemacht – Menschen schaffen Wirklichkeit und Geschichte. 
Doch ist Marx weit entfernt von der Vorstellung, sie seien dabei frei und auto-
nom. Das Neue ist nicht einfach neu, es trägt Spuren und Wiederholungen des 
Alten in sich. Es verwirft, verdrängt und setzt sich an dessen Stelle. Das Imagi-
näre mit Marx zu denken, heißt, Begriffskonstruktionen als real und wirksam zu 
begreifen, weil die Produkte des Denkens nicht von der Welt, von ihren Ideen 
und ihrem Material zu trennen sind. Wahrheit und Wirklichkeit werden zu prak-
tischen Begriffen, zu Resultaten eines Ringens um Bedeutung. Gemein-Begriffe 
sind als produktive und performative Kategorien zu verstehen, sie sind real, weil 
sie funktionieren und eine Praxis haben. Begriffe sind Produktionsmittel! Sie 
funktionieren im Sinne von Produktionsmitteln. Sie produzieren, anstatt zu re-
präsentieren und obwohl sie nicht unabhängig von ihrem wirklichen Kontext 
sind, produzieren Begriffe zugleich Wirklichkeit.50 

Marx und Engels fordern ihre junghegelianischen, früheren philosophischen 
Weggefährten in der Deutschen Ideologie auf, anzuerkennen, dass Begriffskon-
struktionen in und mit der materiellen Wirklichkeit wirken, unabhängig davon, 
ob ihnen eine Verkennung zugrunde liegt oder nicht. Sie haben materielle Kon-
sequenzen unabhängig davon, ob sie „wahr“ sind, bzw. Wahrheit ist selbst wie-
derum ein historischer Begriff, der nur im Verhältnis zu Wirksamkeit sinnvoll 
begriffen werden kann. Das ist wichtig für die Theorie der Gemein-Konstruk-
tionen: Da es kein von den materiellen Umständen unterschiedenes Wesen der 
Welt gibt, gilt es nicht vom Himmel kommend auf die Erde hinab zu steigen. 
Das Wesen, die Wirklichkeit, die materiellen Voraussetzungen und die gegen-
                                                             
48  Vgl. Marx 1968, Thesen über Feuerbach, S. 5f. 

49  Marx 1988, Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte, S. 115. 

50  Vgl. Deleuze, Guattari 1997, Anti-Ödipus, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ständliche Wahrheit fallen zusammen. Von einer ausschließlich interpretieren-
den Theorie muss sich verabschiedet und von der Erkenntnis der Probleme zur 
Kritik der politischen Verhältnisse übergegangen werden, wenn das Selbstver-
hältnis der Menschen zur Welt sich verändern soll.51 Für eine kritische Position 
im Gemein-Diskurs bedeutet das, sich radikal auf dem Feld der Wirksamkeit zu 
verorten. Imaginäre und phantasmatische Konstruktionen konstituieren und 
transformieren Realität und sie sind veränderbar. 

Das Potential einer derartigen Vorstellung macht Althusser mit seinem Be-
griff des aleatorischen Materialismus deutlich: Er verpflichtet uns, Konsequen-
zen aus der Kritik am metaphysischen Ursprungsdenken zu ziehen und über den 
ersten Schritt der Dekonstruktion, über die Denaturalisierung, hinauszugehen. 
Statt lediglich den Konstruktionscharakter von Fiktionen zu betonen, ist er be-
strebt, eine Praxis auf Grundlage dieser Erkenntnis zu entwickeln. Althusser ver-
sucht, das idealistische Fundament des Materialismus zu dekonstruieren. Er for-
dert einen Materialismus, der keine Antworten mehr auf Fragen des Idealismus 
geben will. Anstatt nach Wesen, Sinn oder einem Grund zu fragen, gälte es, mit 
einer positiven Vorstellung von Grundlosigkeit produktiv tätig zu werden. Alt-
husser zitiert Wittgensteins Ausspruch „die Welt ist alles, was der Fall ist“ und 
erklärt, darauf aufbauend könne statt nach einem Sinn oder einer Rationalität 
hinter der Welt nach dem praktischen Situationspotential der Gegenwart gefragt 
werden. Das Konzept des aleatorischen Materialismus verhilft zu einer Form 
praktischen Immanenzdenkens.52 

Deleuze und Guattari machen die Konsequenzen eines solchen Materialis-
musbegriffs anhand ihrer Unterscheidung zwischen Fabrik oder Theater deutlich 
und fordern eine Politik im Modus der Fabrik. Während das Theater versuche, 
etwas ihm externes zu repräsentieren, es also an einem übergeordneten Modell, 
einem Ziel oder einem Wesen orientiert bleibe, funktioniere die Fabrik. Hier 
wird produziert, nicht repräsentiert. Die Funktion der Fabrik ist nicht darauf aus-
gerichtet, etwas von ihm verschiedenes darzustellen, sie verweist auf keinen 
übergeordneten Grund, auf keine regulative Idee.53 

                                                             
51  In diesem Zusammenhang ist Marx nicht als der Philosoph des autonomen, bewussten 

Subjekts zu verstehen, zu dem die Geschichte des Marxismus ihn oftmals gemacht 

hat. Für Marx gibt es kein einfaches Wesen des Menschen, kein dem Individuum in-

newohnendes Abstraktum. Der Mensch ist das Ensemble der gesellschaftlichen Ver-

hältnisse, „weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit beisitzt.“ Marx 

1968, Thesen über Feuerbach. These 6, S. 6. 

52  Vgl. Althusser 2010, Materialismus der Begegnung, S. 24f. 

53  Vgl. Deleuze, Guattari 1997, Anti-Ödipus, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 53   

 

DIE RELIGIÖSE STRUKTUR DES POLITISCHEN IMAGINÄREN 
 
Marx bestimmt Religionskritik als Voraussetzung aller Kritik.54 Religionskritik 
ist für ihn nicht die Kritik einer bestimmten Religion, nicht Kritik der Religion 
an sich, sondern Kritik der religiösen Auffassung der Wirklichkeit. Derrida er-
klärt diesbezüglich, dass das Religiöse kein imaginäres Phänomen unter anderen, 
sondern die Struktur des Imaginären sei.55 Lefort wiederum bezeichnet in seiner 
Schrift Fortdauer des Theologisch-Politischen die These, die moderne Politik 
habe mit den Grundsätzen der Religion gebrochen, im Anschluss an Marx als 
einflussreiche Illusion. Der moderne Politikbegriff sei geprägt durch Ignoranz 
gegenüber der religiös strukturierten Funktionsweise des Politischen. Von einem 
Bruch ausgehend zu argumentieren, verleugne, dass es religiöse Strukturen sei-
en, welche die Art und Weise, in der Menschen sich im Politischen verorten, ihr 
Gemein-Werdens bestimmen.56 Für Lefort offenbart sich das religiöse Paradig-
ma des Denkens dort, wo die These einer Ablösung vom Religiösen ansetzt: An 
der im 16. Jahrhundert beginnenden, sich im Kontext der Französischen Revolu-
tion entfaltenden Tendenz, den Staat als unabhängige Entität aufzufassen und die 
Religion in die Sphäre des Privaten zu verbannen. Die religiöse Struktur des Po-
litischen Imaginären zeige sich nicht vordringlich an einem fortdauernden religi-
ösen Bewusstsein bzw. an theologischen Inhalten, sondern an der Illusion, davon 
unabhängig zu sein. Im Anschluss an Marx erklärt Lefort, dass die religiöse 
Struktur an der Spaltung der Realität in eine öffentlich-politische und eine ge-
meinschaftlich-private Sphäre ersichtlich werde. Mit seiner Kritik an der Spal-
tung der Wirklichkeit hatte Marx an Hegel angeknüpft, der 1817 erklärte, es sei 
falsch, den Staat als etwas zu betrachten, das schon für sich, aus eigenem Grund 
existiere und die Religion als etwas Subjektives zu verstehen, das nur zur Befes-
tigung hinzu komme.57 Marx ergänzt, dass im bürgerlichen Staat die Trennung 
der allgemeinen Realität in eine abstrakte und eine konkrete Seite analog zur re-
ligiösen Trennung eines diesseitigen von einem jenseitigen Reich funktioniere.58 

                                                             
54  Marx 1976, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, S. 378. 

55  Vgl. Derrida 2004, Marx� Gespenster, S. 227. 

56  Vgl. Lefort 1999, Fortdauer des Theologisch-Politischen, S. 34. 

57  Vgl. Hegel 1970, Die Philosophie des Geistes, S. 356. 

58  Vgl. Marx 1976, Zur Judenfrage, S. 355. Wenn hier auf den Text Zur Judenfrage von 

Marx Bezug genommen wird, dann weil er trotz einer unsäglichen Aneinanderreihung 

antisemitischer Stereotype einen wichtigen Beitrag zur Religionskritik liefert. Der 

Text, eine Reaktion auf Bruno Bauers Position zur sogenannten „Judenfrage“ (die 

Idee einer solchen ist bereits problematisch), positioniert sich im Verhältnis zu ande-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Für ihn ist folgerichtig der moderne, demokratisch-kapitalistische und nicht der 
mittelalterlich-christliche der vollendet religiöse Staat. Mit der modernen Staat-
lichkeit sei die Doppelung des Menschen nicht nur in dessen Bewusstsein, son-
dern auch in der politischen Gemeinschaft wirklich geworden.59 

Eben diese Spaltung der Wirklichkeit trage dazu bei, den Staat in einer jen-
seitigen Sphäre zu verorten, die nicht Teil der konkreten, politischen Beziehun-
gen ist.60 Diese Vorstellung basiert auf der Unterstellung einer Evidenz und Au-
tonomie von Staat bzw. Gemein-Begriff, die der politischen Realität nicht ent-
spricht. Das mache, so Marx, die Religion zur Voraussetzung der politischen 
Anschauung.61 In der abstrakten Vorstellung des Staates nehme dieser eine Ge-
stalt an, die mit seiner gegenwärtigen Existenzweise nicht übereinstimme. Letzt-
lich werde eine Spaltung provoziert, die dazu führe, dass die Staatsbürger das 
„wahre“ Leben nur in illusorischer und transzendentaler Form anvisieren. Reli-
giöse Verdinglichung projiziert die imaginäre Vorstellung von Gemein-
Begriffen auf eine Sphäre jenseits des bürgerlichen Alltags. In diesem Jenseits 
der Realität, das ob seiner Abwesenheit als ursprünglich und potenziell anwe-
send unterstellt werden kann, schreibt sich die religiöse Textur des modernen 
Gemein-Diskurses ein und fort.62 

Bereits an dieser Stelle wird eine enge Verbindung zwischen dem Konzept 
des Vorpolitischen und der religiösen Struktur moderner Politik offenbar. Die 
                                                                                                                                  

ren Texten dieser Zeit „moderat“. Marx kritisiert die einseitige Fixierung der Religi-

onskritik auf das Judentum und will die allgemeine Religiosität des Staates angreifen. 

Auf den letzten Seiten greift Marx die von ihm als „Alltagsjuden“ bezeichneten, assi-

milierten Juden in unverschämter Weise an. Er assoziiert sie, den klassischen Stereo-

typen des Antisemitismus folgend, mit Geld, Eigennutz, Egoismus und setzt sie mit 

antisozialen Elementen gleich, phantasiert über ihre Macht, die Christen Juden werden 

lasse und nennt sie Weltherrscher. In den Juden und ihrer „chimärischen Nationalität“ 

sieht er das wahre Prinzip der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft verwirklicht. Er 

endet mit den Worten, die im Angesicht des Holocaust eine neue, schreckliche Bedeu-

tung erhalten: „Die gesellschaftliche Emanzipation des Juden ist die Emanzipation der 

Gesellschaft vom Judentum.“ S. 377. Argumentation vgl. S. 371-377 

59  Vgl. Marx 1976, Zur Judenfrage, S. 353. 

60  Vgl. Demirovi� 2008, Zu welchem Zweck und auf welche Weise den Staat kritisie-

ren?, S. 31. 

61  Vgl. Marx 1976, Zur Judenfrage, S. 358. 

62  Diese Form der Religiosität ist für Marx durch ihre Säkularisierung und ihren schein-

bar neutralen, die eigene Religiosität verschleiernden Charakter, schwerer zu kritisie-

ren, als die offen religiös begründeten Gemeinschaftskonzeptionen der Vormoderne. 

Vgl. Marx 1976, Zur Judenfrage, S. 357f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 55   

 

Vorstellung einer vorpolitischen Gemeinschaftsidentität erweist sich als Teil ei-
ner unvollständigen Säkularisierung. In diesem Sinne geht die Offenlegung, 
bzw. die Dekonstruktion vorpolitischer Gemeinschaftskonzeptionen mit einer 
radikalen Säkularisierung des Politischen einher. 

 
„Sie [die Religion] ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens, weil 

das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf gegen die Religion 

ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geistiges Aroma die Religion ist.“63 

 
Staat, Gemeinschaft und Ökonomie haben kein Eigenleben, sondern sind von 
Menschen gemacht. Gleichzeitig erscheint die Religion als Antwort auf eine 
Sinnsuche des Menschen. Marx kritisiert die Verbindung von Wahrheit, Wirk-
lichkeit und Wesen, ebenso wie die Vorstellung zweier Ebenen der Realität und 
geht davon aus, dass diese Vorstellung mit verantwortlich dafür ist, dass jensei-
tig-religiöse in diesseitig-religiöse Begriffe übersetzt werden konnten, ohne die 
grundlegende Struktur des Denkens zu verändern. Die Idee einer wahren Wirk-
lichkeit des individuellen Menschen erscheint dann ebenso wie die Idee einer ur-
sprünglichen Kollektividentität als Teil des religiösen Denkparadigmas.64 

In kapitalistischen Gesellschaften wirkt das „geistige Aroma der Religion“ 
auf eine besondere Weise. Gemäß der klassischen Wirkungsweise des Fetischs 
erscheinen in den „Nebelregionen der religiösen Welt“ „die Produkte des 
menschlichen Kopfes mit eignem Leben begabte, untereinander und mit den 
Menschen im Verhältnis stehende selbstständige Gestalten“ zu sein.65 Aufgrund 
dieser religiösen Anschauung kann das Politische als von menschlichem Zutun 
unabhängige Evidenz wahrgenommen werden und Gemein-Begriffe können als 
Emanationen ihrer selbst erscheinen. Dennoch bleibt eine Reduktion auf dieses 
Argument des frühen Marx, Alex Demirovi� folgend, unzureichend: 
 
„Aber die subjektphilosophisch-entfremdungstheoretische Problematik innerhalb derer 

diese Einsichten stehen, erweist sich als unzulänglich. Denn die spezifische Gegenständ-

lichkeit des Staates wird in einem ideologiekritisch-aufklärerischen Impuls als ein religiö-

ses Phänomen eher zur Seite geschoben als erklärt. Religion scheint nur Geistiges zu sein, 

ein Phänomen, das im Kopf der Individuen stattfindet. In seinen späteren Arbeiten ver-

schiebt Marx seine Problematik. Denn er muss im Rahmen seiner allgemeinen Theorie der 

kapitalistischen Produktionsweise feststellen, dass es neben dem Staat vergleichbare ande-

                                                             
63  Marx 1976, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, S. 378. 

64  Vgl. Demirovi� 1992, Freiheit oder die Dekonstruktion des Politischen, S. 123. 

65  Marx 1962, Das Kapital. Bd.1, S. 86 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

re irrationale Formen gibt, also den Wert der Ware Arbeitskraft, das Geld oder das Kapi-

tal.“66 

 
Zur religiösen Anschauung hinzu kommt ein spezieller Mechanismus, der Feti-
sch. Durch seine Wirkungsweise werden Gott, Geld, Staat oder Gemeinschaft zu 
eigenartigen Phänomenen. Sie beinhalten irrationale Elemente und existieren 
dennoch nicht nur geistig, haben Praktiken und reale Effekte zur Folge und ihre 
Wirksamkeit kann, obgleich irrational, nicht einfach durch Erkenntnis, Aufklä-
rung und das Sagen der Wahrheit abgeschafft werden.67 Marx erweitert seine Re-
ligionskritik, indem er die Spezifik des Warenfetischs analysiert. Durch ihn 
scheinen nicht nur Produkte des menschlichen Kopfes, sondern auch solche der 
menschlichen Hand ein Eigenleben zu haben. Ihr Wert (Tauschwert) wird unab-
hängig von der gesellschaftlich organisierten, menschengemachten Produktion 
wahrgenommen. Das Besondere an Marx’ Analyse ist, dass das „falsche“, feti-
schisierende Bewusstsein nicht darin besteht, Dingen, Waren oder Gemein-
Begriffen Wert bzw. eine reale Form der Existenz zuzusprechen. Der Fetisch be-
steht vielmehr darin, nicht zu erkennen, dass dieses scheinbar natürliche Ver-
hältnis gesellschaftlich vermittelt ist. Religiös strukturiert und von Fetischismus 
gekennzeichnet ist die Idee einer unabhängigen Ebene staatlicher Existenz sowie 
die Essentialisierung und die Naturalisierung sozialer Verhältnisse. Politisch-
imaginäre Gemein-Konstruktionen haben eine reale Form der Existenz, diese ist 
aber weder natürlich, noch vorpolitisch oder vor-gesellschaftlich. Marx’ Feti-
schanalyse verpflichtet eine Untersuchung des Gemein-Diskurses im Politischen 
Imaginären erneut zu konsequentem Antiessentialismus. 
 

 

DER FETISCH 
 
Marx folgend besteht der Fetischismus, der Waren in der kapitalistischen Gesell-
schaft anhaftet, darin, einen von Menschen produzierten Gegenstand so erschei-
nen zu lassen, als seien Eigenschaften, die im Prozess seiner Produktion erwor-
ben wurden, der Produktion vorausgehend und kämen dem Gegenstand originär 
zu. Zu Beginn seines Fetischkapitels weist Marx nach, wie die Kategorie der 
Ware die Ordnung der Dinge auf gespenstische, phantasmatische Weise verän-

                                                             
66  Demirovi� 2008, Zu welchem Zweck und auf welche Weise den Staat kritisieren?, 

S. 30. 

67  Vgl. Demirovi� 2008, Zu welchem Zweck und auf welche Weise den Staat kritisie-

ren?, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 57   

 

dert. Mit ihr kämen nicht nur Spuk und Zauber in die materielle Welt, sondern 
auch Verdinglichung, Verselbstständigung, Naturalisierung, Verschleierung und 
eine gespenstische Form der Gegenständlichkeit.68 Im Moment ihres Erscheinens 
auf der politischen Bühne der Produktion werde die Ware paradoxerweise 
gleichzeitig und unmittelbar immateriell und materiell, ein „sinnlich-über-
sinnliches Ding [... das] sich allen andren Waren gegenüber auf den Kopf [stellt] 
und aus seinem Holzkopf Grillen [entwickelt], viel wunderlicher, als wenn er aus 
freien Stücken zu tanzen begänne.“69 Die Wertsubstanz der Ware ist nicht durch 
sie selbst zu erfassen, sondern lediglich mithilfe einer anderen Ware, die als 
Verkörperung des Werts fungiert. Der Mechanismus des Fetischismus ist einer 
der Verselbstständigung. Die Ware, dieses Ding ohne tatsächliche Referenz, das 
nichts ihm vorhergehendes repräsentiert, hat einen rätselhaften Charakter. Derri-
da erklärt, die Ware spuke im Ding.70 Marx expliziert, „der mystische Charakter 
der Ware entspringt nicht aus ihrem Gebrauchswert“71, sondern aus der Waren-
form. 

Der Mechanismus des Fetischs ist die Projektion und die Widerspiegelung 
von Abwesendem, auf etwas, das als das Ding selbst bzw. als sein Spiegelbild 
erscheint. Marx beschreibt diesen Vorgang anhand der Rückspiegelung der Pro-
dukte ins Bewusstsein. Der gesellschaftliche Charakter der Ware wird verschlei-
ert und ihre Erscheinung als natürlich aufgefasst. Obwohl eigentlich klar ist, dass 
Wert keine „Natureigenschaft“ von Dingen ist, erscheint es, als besäßen Dinge 
im gesellschaftlichen Kontext automatisch und vom Menschen unabhängig 
Wert.72 Die Spiegelung ist also keine einfache Wiedergabe. Im Modus des Spie-
gelns verändert sich das Bild dessen, was abgebildet wird. Es wird ersetzt durch 
eine Naturalisierung, in der wesentliche Eigenschaften des ursprünglichen Bil-
des, (wie das Bewusstsein über den gesellschaftlichen Charakter der Produktion) 
verloren gehen. Die wertschöpfende menschliche Arbeit ist nicht mehr zu erken-
nen und die Dinge erscheinen als Gegenstände, die außerhalb der gesellschaftli-
chen Verhältnisse existieren.73 Die vergegenständlichende Naturalisierung lässt 
gesellschaftliche Zusammenhänge die phantasmatische Form eines Verhältnisses 
zwischen Dingen annehmen.74 Gesellschaftliche Eigenschaften werden in Natur-
eigenschaften verwandelt und es scheint, als sei Wert ein den Dingen innewoh-
                                                             
68  Vgl. Marx 1962, Das Kapital. Bd.1. S. 90. 

69  Marx 1962, Das Kapital Bd. 1, S. 85. 

70  Marx 1962, Das Kapital Bd. 1, S. 85. 

71  Marx 1962, Das Kapital Bd. 1, S. 85. 

72  Vgl. Heinrich 2005, Kritik der politischen Ökonomie, S. 71. 

73  Vgl. Marx 1962, Das Kapital Bd. 1, S. 86f. 

74  Vgl. Marx 1962, Das Kapital Bd. 1, S. 86. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

nendes Prinzip. Im Prozess der Verdinglichung75 vergisst der Mensch die eigene 
Teilhabe, so dass er Produkte menschlichen Handelns auffasst, als seien sie na-
turgegeben. Die Wirklichkeit erscheint als eine fremde bzw. fremdbestimmte 
Faktizität. 

 
„Das Geheimnisvolle der Warenform besteht also einfach darin, dass sie den Menschen 

die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigenen Arbeit als gegenständliche Charaktere der 

Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspie-

gelt, daher auch das gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein 

außer ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegenständen. Durch dies 

Quidproquo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich übersinnliche oder gesellschaft-

liche Dinge.“76 

 
Der gespenstische Mechanismus des Fetischs produziert und verschleiert seine 
eigene Produktivität, zugleich repräsentiert er sich als etwas von seiner gesell-
schaftlichen Wirklichkeit Unterschiedenes. Marx macht mit dem Fetischbegriff 
deutlich, wie Waren ihren Charakter als gesellschaftliche Verhältnisse kaschie-
ren und sich naturalisieren. Georg Lucács, der die Zentralität der Fetischanalyse 
für die Marx’sche Theorie früh erkannte, betont, das Problem des Fetischs sei 
nicht auf die Ökonomie beschränkt, er sei vielmehr ein „zentrales, strukturelles 
Problem der kapitalistischen Gesellschaft.“77 

Bestimmt die Eigendynamik des Fetischs in der warenproduzierenden Ge-
sellschaft also auch den Gemeinschaftsdiskurs bzw. die Beschaffenheit moderner 
Gemein-Konstruktionen? Ja und nein: Der Warenfetisch ist bei Marx ein in sei-
ner Spezifik auf die Ware beschränktes Verhältnis. Dennoch betreffen wesentli-
che Charakteristika des Fetischs das Politische Imaginäre und den Gemein-
Diskurs in derselben Weise, so zum Beispiel der Verlust des Bewusstseins der 
gesellschaftlichen Ebene der Produktion oder die Illusion einer vordiskursiven 
und vorpolitischen Ordnung, die ohne menschliches Zutun eine spezielle Form 
der Objektivität und Naturalität hat und durch die bestimmte Phänomene als 
selbstursprüngliche Evidenzen erscheinen. In diesem Sinne beschreibt der Me-
chanismus des Fetischs auch Wirkungsweisen und Probleme von modernen Ge-
mein-Begriffen. So ist beispielsweise das Thema Naturalisierung zentral für den 
Gemeinschafts- oder Staatsfetisch. Obwohl in der modernen Politikauffassung 
                                                             
75 Den Verlust des Bewusstseins über die menschliche Produktion thematisierte Marx 

schon in der Analyse der Verdinglichung und der Entfremdung in seinen Frühschrif-

ten. Vgl. Fetscher 1967, Marx und der Marxismus. S. 28. 

76 Marx 1962, Das Kapital. Bd.1. S. 86. 

77 Vgl. Lucács 1976, Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 170 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 59   

 

geklärt ist, dass Gemeinschaft keine Natureigenschaft ist, dass Gemein-Begriffe 
ihrer Konstruktion nicht vorausgehen, spiegeln sich Gemein-Begriffe im sozia-
len Kontext fortdauernd als vom Menschen, seinen Produktionsbedingungen und 
Selbstverhältnissen unabhängige Evidenzen. Die romantischen Mythen wahrer 
Zusammengehörigkeit, die Sehnsucht nach einem nie gewesenen und dennoch 
scheinbar verlorenen Ursprung, wiederkehrende Konzepte organisch-natürlicher 
Gemeinschaftlichkeit, völkische Überformungen und zahlreiche gemeinschafts-
politische Gründungsmythen bezeugen dieses Problem.  

Der objektiv-scheinhafte Mechanismus des Fetischs nimmt zwar durch die 
Widerspiegelung der Wertdimension einer Ware in ihrem Äquivalent eine spezi-
fische Form an, seine allgemeine Wirkungsweise gilt jedoch ebenso für den Ge-
meinschaftsfetisch, und auch hier vermag die (individuelle) Erkenntnis seiner 
imaginären Beschaffenheit das Problem nicht zu lösen. Denn anders als im Fall 
einer religiösen Anschauung, stoppt die „Erkenntnis“ der fetischisierenden Be-
wegung seine Wirksamkeit nicht. Beim Fetisch funktioniert das nicht, was De-
mirovi� als Marx’ aufklärerischen Impuls bezeichnet hatte. Der Fetischismus ist 
kein scheinhaftes Täuschungsmanöver.78 Er funktioniert als Mechanismus unab-
hängig von individuellem Bewusstsein als quasi objektiv scheinhafte Bewegung. 

Die Übertragung der Fetischanalyse auf das Thema Staat, Gemeinschaft, Po-
litik und Nation hat eine lange Tradition. Bereits Gramsci sah die fetischisieren-
de Denkweise bei der Betrachtung von Staat und Nation am Werk79 und Trotzki 
nannte den Staat den fürchterlichsten aller Fetische, den die Klassengesellschaft 
zu ihrem Schutz eingesetzt habe.80 Ausführlich thematisiert Lucács den Zusam-
menhang zwischen Staats- und Warenfetisch.81 Er begründete die ideologiekriti-
sche Tradition einer Kritik des Staates im Sinne einer Kritik seiner fetischisie-
renden Anschauung und seiner Verdinglichung. Gleichzeitig zählt Lucács zum 
Kreis derjenigen, die Marx’ Fetischanalyse mit den Begriffen „falsches Be-
wusstseins“, „Verzerrung“ und „Verkennung“ verknüpften. Aus der Perspektive 
einer Theorie des Politischen Imaginären erscheinen die Begriffe und der Ver-
such ihrer Kritik als unangemessen. Der Mechanismus des Fetischs ist nicht auf 
„falsches Bewusstsein“ zu reduzieren: Die Wahrnehmung, dass Dingen bzw. 
Gemein-Konstruktionen unter den Bedingungen der Warenproduktion Eigen-
schaften zukommen, die über ihren Gebrauchscharakter hinausweisen, ist keine 
falsche Wahrnehmung. Der fetischisierende Charakter des Prozesses besteht 
                                                             
78  Vgl. Demirovi� 2008, Zu welchem Zweck und auf welche Weise den Staat kritisie-

ren?, S. 28. 

79  Vgl. Gramsci 1967, Philosophie der Praxis, S. 365. 

80  Vgl. Trotzki 1996, Verratene Revolution, S. 115. 

81  Lucács 1976, Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

nicht darin, dass Arbeitsprodukten Wert zugesprochen wird, sondern darin, dass 
dieser Wert als Natureigenschaft der Dinge erscheint. Fetischisierend ist es, 
übertragen auf den Gemeindiskurs, nicht, Gemein-Konstruktionen für wir-
kungsmächtig zu halten – denn Gemein-Begriffe bestimmen die Verfahren und 
Strukturen dessen, was wir Politik nennen und prägen die individuellen und kol-
lektiven Verfahren der Identifizierung – doch sie tun dies nicht von sich aus, 
nicht aus einer naturwüchsigen Evidenz, nicht begründet durch eine anthropolo-
gische Konstante und nicht aufgrund einer originären Signifikanz. Ihre Wir-
kungsmacht ist Teil des Fetischs. (Post-)modern gesprochen problematisiert 
Marx die Annahme eines vordiskursiven Charakters von Gemein-Begriffen. 

Deleuze und Guattari nennen die Bewegung des Fetischs in einer Variation 
der Marx’schen Begrifflichkeiten „wahres Bewusstsein einer falschen Bewe-
gung“. Sie schreiben, dass „die Gesellschaft ihr eigenes Delirium im Akt der 
Aufzeichnung des Produktionsprozesses [erstellt]; doch dieses Delirium [ist] 
keines des Bewusstseins, oder das falsche Bewusstsein ist vielmehr wahres Be-
wusstsein einer falschen Bewegung, wirkliche Wahrnehmung einer objektiv-
scheinhaften Bewegung.“82 Auch wenn Marx’ Fetischanalyse eine solche Inter-
pretation zulässt, ist Das Kapital nicht vollständig vom Begriff des falschen Be-

wusstseins zu trennen. Zwar macht Marx die „metaphysischen Spitzfindigkeiten 
und theologischen Mucken“ sowie den „wunderlichen Charakter“ der Konstruk-
te deutlich, doch er glaubt, ihn überwinden und Transparenz herzustellen zu 
können.83 Er will die Geister des Fetischs vertreiben und dem Spuk ein Ende set-
zen. Dabei gründet seine Kritik auf einer kritischen Ontologie tatsächlicher 
Wirklichkeit und realer Gegenständlichkeit.84 „Der religiöse Widerschein der 
wirklichen Welt kann überhaupt nur verschwinden, sobald die Verhältnisse des 
praktischen Werkeltagslebens den Menschen tagtäglich durchsichtig vernünftige 
Beziehungen zueinander und zur Natur darstellen.“85 Marx’ Analyse will Men-
schen letztlich eine objektive Erkenntnis des gesellschaftlichen Systems geben. 
Er ist überzeugt, die falsche Wahrnehmung der Welt könne beendet werden und 
hofft, nach der Aufhebung des Fetischs durch das Ende der kapitalistischen Ent-
fremdung, stellten sich die Verhältnisse einem „Verein freier Menschen“ in voll-
kommener Transparenz da.86 Ein erster Schritt bestünde in der Rückbeziehung 
der dinglichen Verhältnisse auf Beziehungen von Menschen. 
 
                                                             
82  Deleuze, Guattari 1997, Anti-Ödipus, S. 17. 

83  Vgl. Marx 1962, Das Kapital. Bd.1, S. 86. 

84  Vgl. Derrida 2004, Marx� Gespenster, S. 232. 

85  Marx 1962, Das Kapital. Bd.1, S. 94. 

86  Vgl. Marx 1962, Das Kapital. Bd. 1, S. 92. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 61   

 

DIE KONSTITUTIVE VERKENNUNG 
 
Derrida kritisiert Marx dafür, seine Theorie des Fetischs auf den Tauschwert zu 
beschränken87 und fordert, sie auf die gesamte Kategorie der Ware anzuwenden. 
Im Gegensatz zu Marx zweifelt Derrida die Existenz eines neutralen und vor-
gängigen Gebrauchswerts an. Die Annahme, die Ware sei vor ihrer fetischisie-
renden Um/Überformung schlicht Gebrauchswert, sei ohne gesellschaftlichen 
Charakter,88 entspreche dem Versuch, der gespenstischen Gegenständlichkeit ei-
nen Ursprung zu geben.89 Ein solches Denken impliziere, dass das, was im Pro-
zess des Fetischs „zu tanzen beginnt“ und über sich hinausweist, zuvor ein ein-
deutiger und natürlicher Gegenstand gewesen sei. Derrida stellt das in Frage. Für 
ihn hat die Kulturalisierung der Natur, die Denaturalisierung, immer schon be-
gonnen. Da das Ding nie es selbst gewesen ist, gibt es keine ursprünglichen und 
reinen Gegenstände90 und keine Bedeutung vor der fetischisierenden Überfor-
mung. Derrida will mit seinen Thesen nicht die Existenz oder die Notwendigkeit 
von Gebrauchswerten leugnen, sondern deren Reinheit. Er weist darauf hin, dass 
es außerhalb des diskursiven Feldes nicht einmal möglich ist, den Begriff eines 
Gebrauchswerts zu denken. Sowenig wie es einen reinen, vom gesellschaftlichen 
Kontext unabhängigen Gebrauch gebe, sowenig gebe es einen Gebrauchswert, 
dem die Produktion, die Imagination und die Welt in der er für sinnvoll erachtet 
und gebraucht wird, nicht schon immer eingeschrieben sei.91 

Wiederum lässt sich die Analyse des Warenfetischs auf den Gemein-Diskurs 
übertragen. Denn auch Gemein-Begriffe existieren weder vor ihrer Idee noch vor 
ihrem Gebrauch. Das gilt auch, wenn der Bereich in eine vertraglich-staatlich-
konstruierte und eine organisch-natürliche Ebene unterteilt wird. Keines der 
Konzepte, weder Gemeinschaft, noch Gesellschaft, Staat oder Volk ist vor und 
jenseits ihrer Produktion im Politischen zu verstehen. Es gibt keinen vorpoliti-

                                                             
87  Vgl. „Soweit sie Gebrauchswert, ist nichts mysteriöses an ihr [...] Nichstdestoweniger 

bleibt der Tisch Holz, ein ordinäres, sinnliches Ding. [...] Der mystische Charakter der 

Ware entspringt also nicht aus ihrem Gebrauchswert.“ Marx 1962, Das Kapital. Bd. 1, 

S. 85.  

88  Vgl. Marx 1962, Das Kapital. Bd. 1, S. 85. 

89  Obgleich Marx an einigen Stellen betont, dass der Gebrauchswert einer Ware in der 

stofflichen Natur der Sache liege, weist auch er an anderen Stellen darauf hin, dass 

Gebrauchswerte im Bezug zu gesellschaftlichen Verhältnissen betrachtet werden müs-

sen. Vgl. Marx 1962, Kapital, Bd. 1, S. 50.  

90  Vgl. Derrida 2004, Marx� Gespenster, S. 219. 

91  Vgl. Derrida 2004, Marx� Gespenster, S. 218. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schen, naturevidenten und selbstursprünglichen Gemein-Begriff. Zugleich ist 
keine Konstruktion unabhängig von den mannigfaltigen Phantasmen und Bedeu-
tungsperspektiven, die sich mit ihr assoziieren. 

Mit seiner Theorie des Fetischs und mit seinen Ausführungen zum Materia-
lismus hat Marx ein derartiges Denken angestoßen, die diversen Veröffentli-
chungen, die sich kritisch mit der Verbindung von Staat, Volk und Fetisch, aber 
auch mit der generellen Fetischisierung von Politik im bürgerlich-politischen 
Diskurs auseinander gesetzt haben, führten seine Gedanken fort,92 dennoch wer-
den die marxistischen Diskussionen um den Staatsfetisch nun nicht weiter ausge-
führt. Stattdessen führt die Annahme einer strukturellen Gemeinsamkeit von 
Waren- und Gemeinschafts-Fetisch und die Verneinung eines transparenten 
Verhältnisses jenseits der fetischisierenden Überformung zum Begriff der konsti-

tutiven Verkennung.93 Er stammt aus der Lacanschen Psychoanalyse und wurde 
im Post-Marxismus auf eine politische Perspektive angewandt. Für die Theorie 
des Politischen Imaginären ist er zentral. Die Verkennung, die das Imaginäre 
strukturiert, wird von Lacan und an ihn anschließend von Denkern wie Castoria-
dis, Althusser Zizek, Laclau/Mouffe und Butler als konstitutiv aufgefasst. Es gibt 
keine Möglichkeit sie zu beenden und durch eine wahre Anschauung der Dinge 
zu ersetzen. Das Imaginäre schließt eine Verkennung ein, die nicht überwunden 
werden kann. 

Die Theorie der konstitutiven Verkennung steht im Gegensatz zur klassi-
schen Lesart der Begriffe falsches Bewusstsein, Verkennung und Verzerrung. Im 
Unterschied zur Ideologiekritik ist die Philosophie der konstitutiven Verkennung 
als Ideologietheorie konzipiert. Sie versucht nicht von einem außerideologischen 
Standpunkt zu sprechen, um eine/die herrschende Ideologie zu kritisieren, zu 
demaskieren und die Verkleidung der objektiven Realität zu beenden, sie be-
zweifelt vielmehr das Konzept eines Nullpunkts der Ideologie und begreift sich 
selbst als innerideologisch.94 Wenn die Verkennung konstitutiv ist, gibt es keine 
Möglichkeit eines Zugangs zu einer Ebene der Erkenntnis, die nicht von Ver-
kennung kontaminiert wäre – auch nicht mithilfe der Theorie des Politischen 
Imaginären. Die Begriffe Verzerrung und falsche Repräsentation machten nur 
Sinn, solange etwas „Wahres“ und „Unverzerrtes“ für möglich gehalten wurde. 
Wird jedoch dieser außer-imaginäre Gesichtspunkt aufgegeben, verlieren sie ihre 
                                                             
92  Vgl. u.a. Agnoli 1995, Der Staat des Kapitals. Flatow/Huisken 1973, Zum Problem 

der Ableitung des bürgerlichen Staates. Grigat 2007, Fetisch und Freiheit. Hirsch 

1995, Der nationale Wettbewerbsstaat. Holloway 1993, Reform des Staats. Wallat 

2009, Das Bewusstsein der Krise. 

93  Vgl. Lacan 1991, Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion, S. 69. 

94  Vgl. Laclau 2002, Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie, S. 174f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 63   

 

Bedeutung und die Idee eines objektiven bzw. transparenten Standpunktes au-
ßerhalb der Reichweite der Verkennung wird zu der zentralen ideologischen 
Imagination.95 

Erfordert der Begriff der Verkennung nicht eine primäre und richtige Bedeu-
tung, die falsch repräsentiert, verzerrt, verschleiert oder deformiert werden kann? 
Wenn es diese vorgelagerte und originäre Bedeutung nicht gibt, handelt es sich 
dann noch um eine Verzerrung bzw. um eine Verkennung und nicht um die 
Konstitution einer neuen Bedeutung? Dieselbe Frage stellt sich, wenn die Ver-
zerrung keinerlei Spuren hinterlassen würde, sie also vollständig unsichtbar blie-
be. Auch dann würde es sich nicht um eine Verkennung handeln, weil die Inau-
guration einer neuen Bedeutung gelungen wäre.96 Wäre die Verkennung allge-
genwärtig, würde die Idee einer originären, aber verkannten Bedeutung obsolet. 
Die Annahme einer vorgängigen Bedeutungsebene scheint zunächst notwendig 
für das Konzept der Verkennung. An diesem Punkt erreicht das Argument seinen 
Ausgangspunkt. Ist die Annahme einer konstitutiven Verkennung also zirkulär? 

Wenn der Begriff der konstitutiven Verkennung ernst genommen und auf das 
gesamte Feld des Politischen Imaginären angewendet wird, weist er über die 
Zirkularität hinaus. Dann verändert das Denken einer radikalen, konstitutiven 
Verkennung zugleich den Ausgangspunkt der Theorie: Die Annahme einer pri-
mären Bedeutung bleibt bestehen und für das soziale Feld bedeutsam. Gleichzei-
tig wird sie als illusorisch markiert. Die ursprüngliche Bedeutung wird anvisiert 
und bestimmt das Politische Imaginäre. Allerdings ist ihre Konzeption selbst 
strukturell Teil der Verkennung.97 Die konstitutive Verkennung beschreibt ein 
imaginäres Verhältnis zur Welt, das nicht darin besteht, in einer falschen Realität 
zu leben, sondern darin, eine wahre Realität, die unmöglich und illusorisch ist, 
anzuvisieren. Der Ausgangspunkt der Verkennung hat sich verkehrt. Das Prob-
lem ist nicht, dass eine Maske für die nackte Realität gehalten wird, sondern die 
Annahme, hinter der Maske liege etwas. Erst auf Grundlage dieser Idee erscheint 
es logisch, den Bereich hinter der Maske überzudeterminieren. Das imaginär-
verkennende Verhältnis besteht in dem Umstand, dass auf einen Ort vermeintli-
chen Ursprungs etwas projiziert wird, das dort nicht ist und darin, dass das, was 
dort verborgen zu sein scheint, der bedeutungslosen Leere am Grund der Dinge 
diametral entgegen steht. „In diesem Fall liegt die einzig logische Möglichkeit 
[...] darin, dass die ursprüngliche Bedeutung illusorisch ist und die verzerrende 
Operation genau in der Erzeugung dieser Illusion besteht – das heißt in der Pro-

                                                             
95  Laclau 2002, Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie, S. 178. 

96  Vgl. Laclau 2002, Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie, S. 179. 

97  Laclau 2002, Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie, S. 179. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

jektion von Fülle und Selbsttransparenz auf etwas, das essentiell gespalten ist 
und dem diese Dimension abgeht.“98 

Die konstitutive Verkennung ist nicht zirkulär, sondern bereits die Idee der 
Verkennung ist eine Verkennung. Transparenz und das Ende der Entfremdung 
sind nicht mehr das Ziel, denn die Idee eines außerimaginären Standpunkts, die 
Projektion einer möglichen Erkenntnis der buchstäblichen und unverzerrten Be-
deutung ist die Verkennung par excellence, die zentrale ideologische Illusion, 
die das Begehren im Politischen Imaginären strukturiert. Trotz des Entzugs einer 
objektiven Ebene der Erkenntnis handelt es sich bei dieser Projektion noch um 
eine Verkennung, denn die Konstitution einer vollständig neuen Bedeutung ge-
lingt nicht. 

Die Konsequenz ist es, nicht mehr zu versuchen, eine Essenz oder ein Wesen 
vor der Verzerrung zu entkleiden, aufzuhören, dem Ursprung auf die Spur zu 
kommen. Das Problem wird auf der Ebene der Imagination bearbeitet. Nicht die 
falsche Realität ist das Problem, zur Debatte steht die Struktur einer Realität, die 
sich fortwährend im Rekurs auf eine Verkennung ihrer Eigentlichkeit präsentiert. 
Der Unterschied klärt sich durch einen Witz: Jemand zeigt auf eine Frau, stößt 
einen erschreckten Schrei aus und sagt: „Schauen Sie! Was für eine Schande! 
Unter ihren Kleidern ist sie völlig nackt!“99 Während die klassische Ideologiekri-
tik zu entkleiden versuchte, wird nun davon ausgegangen, dass die Kleider ledig-
lich versuchen, eine weit fundamentalere Nacktheit, eine grundlose Leere zu 
verdecken. Metaphern, welche die Maskierung der nackten Realität kritisieren, 
sind vom Standpunkt der Ideologietheorie aus unzureichend. Das gilt auch für 
den Begriff der Entfremdung. Die Vorstellung einer Entfremdung des Menschen 
vom Kern seines Selbst, von seinen natürlichen oder wahren Bedürfnissen durch 
falsches Bewusstsein und Ideologie, hat eine Verkennung als Ausgangspunkt. 

 
„It is not the question of seeing things (that is, social reality) as they ‚really are‘, of throw-

ing away the distorting spectacles of ideology, the main point is to see how the reality it-

self cannot reproduce itself without this so-called ideological mystification. The mask is 

not simply hiding the real state of things; the ideological distortion is written into its very 

essence.“100 

 
Zentral sind Überlegungen zur Beschaffenheit des Ursprungs und der originären 
Bedeutung. Die Theorie der konstitutiven Verkennung entleert die Dimension 
                                                             
98  Laclau 2002, Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie, S. 179. 

99  Vgl. Lacan, Zitiert nach Zizek 1999, The Sublime Object of Ideology, S. 29. 

Übersetzung J.S. 

100  Zizek 1999, The Sublime Object of Ideology, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 65   

 

des Grundes und verneint die Möglichkeit von Identität. Zugleich fixiert sie die-
se Begriffe in einer konstitutiven Abwesenheit, einer prinzipiellen Unerfüllbar-
keit. Ihre Möglichkeit wird zurückgewiesen ohne ihre Wirkungsmacht aus dem 
Blick zu verlieren.101 

Damit schließt die These der konstitutiven Verkennung und die Verwerfung 
des Begriffs falsches Bewusstsein an ideologietheoretische Überlegungen an und 
radikalisiert deren Annahmen: Klassischerweise wurde Ideologie wie bei Lucács 
als falsches Bewusstsein verstanden. Ideologie schien das Ziel zu haben, die rea-
len Kämpfe aus dem Fokus zu nehmen, den Zusammenhalt des gesellschaftli-
chen Ganzen zu sichern, Widersprüche zu verschleiern, Wahrheit zu verbergen 
und zu suggerieren, der Staat sei tatsächlich die Verkörperung des Gemeinwohls. 
Auch neuere Theorien des Ideologischen erklärten auf diese Art deren Wir-
kungsweise. So begreifen Haug und seine Mitarbeiter des Projekts Ideologiethe-
orie Ideologie als Vergesellschaftung von oben und verknüpften ihre Kritik mit 
Perspektiven für Emanzipation und Befreiung: „Das Ideologische ist die Repro-
duktionsform der Entfremdung, ideelle Vergesellschaftung im Rahmen staats-
förmig regulierter Herrschaft“102  

Doch der Ideologiebegriff ist auch innerhalb der marxistischen Tradition um-
stritten. So verstand bspw. Pannekoek Ideologie als ein System von Ideen, An-
schauungen und Zielen, die den geistigen Ausdruck der materiellen Lebensver-
hältnisse einer Klasse bilden. Mit dem Terminus Ideologie könne erklärt werden, 
wie gesellschaftliche Ideen entstehen. In dieser Lesart wird Ideologie zwar den 
materiellen Lebensverhältnissen gegenübergestellt, nicht aber negativ besetzt 
und mit Verkennung assoziiert. Althusser wiederum hatte das Marx’sche Ver-
ständnis des falschen Bewusstseins angegriffen und erklärt, Ideologie sei ewig. 
Sie sei der einzige Zugang, den Subjekte zur Welt hätten. Für ihn stellt Ideologie 
nicht nur die imaginäre Beziehung der Menschen zu ihren wirklichen Lebensbe-
dingungen dar, sie ist vielmehr dieses Verhältnis, da Subjekte keinen anderen, 
außerideologischen Zugang zur Welt haben. Ideologie erscheint als Form, in der 
konkrete Individuen als bewusste Subjekte angerufen werden. In diesem Sinne 
sind Ideologie und Verkennung auch für Althusser konstitutiv.103 

Die Konzeption einer konstitutiven Verkennung ohne Möglichkeit einer ob-
jektiven Anschauung zieht Althusser dennoch nicht in Betracht und stellt Ideo-
logie seinem Konzept von Wissenschaft gegenüber. Dem widerspricht Lefort mit 
seiner These einer strukturell religiösen Wirkungsweise des Politischen. Er kriti-
siert die Idee eines ursprünglichen und vordiskursiven Bereichs der Erkenntnis 
                                                             
101  Vgl. Laclau 2002, Jenseits von Emanzipation, S. 40. 

102  Haug 1993, Elemente einer Theorie des Ideologischen, S. 17. 

103  Vgl. Althusser 1977, Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 133f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

und erklärt die Annahme, die Denksysteme der Religion wären mit der Hinwen-
dung zu objektiven Prozessen und zu wissenschaftlichen Erkenntnisformen ver-
lassen worden, zu einer folgenschweren Illusion. 
 

 

OHNE GRUND –  
DIE IDENTITÄTSKRISE DER GEMEINSCHAFT 
 
Im Kontext der Annahme einer konstitutiven Verkennung kann die Funktion von 
Ideologie als die beschrieben werden, bestimmte Vorstellung über die Beschaf-
fenheit der Welt hervortreten zu lassen. Das zentrale Problem des Ideologischen 
bleibt, wie und wann verschiedene Ideen in die Welt und in die Köpfe gelangen, 
wie ein bestimmtes Set an Ideen die Denkweise eines historischen Blocks 
(Gramsci) dominiert, wie dieses Set mit politischen Praktiken und gesellschaftli-
chen Verhältnissen zusammenspielt, wie es sich materialisiert und gegenständli-
che Wirkung erlangt.104 Doch Ideologie wäre dann nicht der gedankliche Über-
bau einer materiellen Welt, sondern unmittelbar (materieller und immaterieller) 
Teil von ihr. Die Frage, die sich anschließt ist, ob es im Rahmen einer Theorie 
des Politischen Imaginären überhaupt möglich (und nötig) ist, Ideologiekritik zu 
betreiben, wenn politische und gesellschaftliche Verhältnisse ohnehin innerideo-
logisch sind. Die Kritik von Ideologie kann auch aus dieser Perspektive politisch 
sinnvoll sein. Ein Beispiel wäre die Ablösung vorherrschender Vorstellungen 
von Gemeinschaftlichkeit und Gemeinsamkeit durch andere (vergleiche den letz-
ten Teil des Buches). Doch auch diese neuen Ansätze bleiben politisch-imaginär 
und innerideologisch. Der Fokus liegt auf der Veränderung einer bestimmten 
Struktur von Realitätswahrnehmung, in der die Gegenwart fortwährend im Re-
kurs auf eine vergangene oder zukünftige Eigentlichkeit abgewertet wird. Im 
Mittelpunkt steht eine Kritik dieses Bedürfnisses unter, vor oder hinter dem Po-

                                                             
104  Vgl. Hall 1984, Ideologie und Ökonomie, S. 99 und Gramsci 1967, Philosophie der 

Praxis, S. 134. Gramsci betont, Ideologie sei zwar ein Mittel zur Vereinheitlichung, 

sie könne ihre Wirkung aber nur erfüllen, wenn sie kein rein theoretisches System 

darstelle, sondern in sämtlichen Lebensbereichen verankert sei. Als begriffsbilden-

des Kriterium stellt er nicht die fehlende Wahrheit der Ideologie ins Zentrum, son-

dern deren Notwendigkeit für eine bestimmte Basis. Ideologie wird hier nicht als in-

dividuell falsches Bewusstsein, sondern als historisch gewachsene, auf gesellschaft-

liche Praktiken gestützte Erkenntnisform begriffen. Mit dem Begriff einer konstitu-

tiven Verkennung ist Gramsci dennoch nicht zusammenzubringen, da er an der Per-

spektive des Nicht-Ideologischen festhält. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 67   

 

litischen eine Ebene eigentlicher, transparenter und ursprünglicher Verhältnisse 
zu erreichen. 

Gemeinschaftliche Gründungen und kollektive Subjektivierungsweisen zeich-
nen sich durch krisenanfällige Wirklichkeit, durch Spaltungen und wiederkehren-
de Identitätskrisen aus. Die Disparität zwischen Prekarität und vorgestellter Voll-
ständigkeit verweist auf die Probleme des Ursprungs und der Gründung. Das 
Volk wird als gründendes unterstellt und in einem einschließenden Akt der Auto-
risierung werden Sprecher und Adressaten miteinander identifiziert. Es wird eine 
Identität unterstellt zwischen dem Erklärenden (der fiktionalen demokratischen 
Legitimationsinstanz) – wir, das Volk verfügen als Norm, dass – und den Adres-
saten der Gründung – wir, das Volk, welches die Normen befolgen muss.105 Das 
Problem der fundamentalen Leere am Ursprung bestimmt also auch den Begriff 
des positiven, menschengemachten Rechts und die kontraktualistischen Politik-
vorstellungen. Auch die Argumentationen der Vertragstheorie scheinen auf eine 
vorpolitische, vorausgesetzte Gemein-Identität zu rekurrieren. Bezeichnender-
weise ist es für diese jedoch unmöglich, sich in jener vorpolitischen Seinsweise zu 
zeigen oder ihren Willen zu erklären.106 Nicht nur klassische Naturalisierungen, 
auch konstitutionelle Gemeinschaftsgründungen sind Ereignisse, die von dieser 
originären Differentialität am Grund der Politik geprägt sind, und die ihre perfor-
mative Struktur zu verschleiern versuchen.107 

Die demokratische Antwort auf die fundamentale Kluft inmitten der Legiti-
mierungsquellen des positiven Rechts war eine Bewegung zunehmenden Ein-
schlusses. Die Diskrepanz zwischen politischer Wirklichkeit und antizipierter 
Geschlossenheit wurde erkannt und mithilfe einer Strategie der Inklusion zu ver-
ringern versucht. Im Zuge demokratischer Kämpfe wurden Sklaven, Arbeiter, 
Frauen und zum Teil auch Migranten formal in politische Gemeinschaften ein-
geschlossen. Ausschlüsse wurden minimiert. Es herrschte das Bestreben vor, 
sich der Identität des demokratischen Subjekts mit sich selbst anzunähern.108 
Dennoch blieb der Wunsch nach Identität auch am Ende dieses fortschrittlichen 
Prozesses unerfüllt, da das Volk, das mit der Gründung zugleich sich selbst her-
vorbringt, ein konstitutiv gespaltenes Objekt ist. Eine Identität von Legalität und 
                                                             
105  Vgl. Benhabib 1993, Demokratie und Differenz, S. 102. 

106  Ein Problem, das vor allem in den Vorstellungen direkter Demokratie für Unruhe 

sorgt. Um die fundamentale Differenz innerhalb des Volkes zu überwinden, wurde 

bspw. während der Französischen Revolution versucht, größtmögliche Versamm-

lungen auf öffentlichen Plätzen zu organisieren. Vgl. Demirovi� 1992, Freiheit oder 

die Dekonstruktion des Politischen, S. 127. 

107  Vgl. Lyotard 1987, Der Widerstreit, S. 169 f 

108  Vgl. Demirovi� 1992, Freiheit oder die Dekonstruktion des Politischen, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Legitimität ist unmöglich. Es ist Teil der Identitätskrise der modernen politi-
schen Gemeinschaft, dass sie nicht erklären kann, wer die konstituierende Ge-
walt konstituiert. Dieses als das Paradox der Souveränität bezeichnetet Phäno-
men ist konstitutiv für das Funktionieren des Politischen.109 Das demokratische 
Volk wäre auch als vollständig anwesendes nicht mit sich identisch. Der Auf-
schub seiner Präsenz ist fundamentaler als es die einfache Opposition von An- 
und Abwesenheit suggeriert.110  

Diese paradoxe Grundlosigkeit des rechtlichen Diskurses wird bei der Re-
konstruktion der Genealogie des Gemein-Diskurses im Blick behalten. Denn die 
Kluft inmitten der demokratischen Imagination strukturiert einen Ort, an dem 
identitätsstiftende Narrationen, Gründungsmythen und ursprungsmetaphysische 
Phantasmen sich ansiedeln können. Ist diese fundamentale Grundlosigkeit ver-
antwortlich für die paradoxe Semantik, die im modernen Oppositionsdiskurs von 
Gemeinschaft und Gesellschaft die vertragstheoretisch abstrakten Legitimations-
grundlagen mit einem rückwärtsgewandten, völkischen Diskursstrang verbin-
den? Auf diese Weise könnte erklärt werden, wie sich ein Diskurs seinen Platz in 
der sozialen Realität gesichert hat, der immer wieder in das intellektuelle Dunkel 
von Blutsbanden und Agrarromantik abtaucht und der auf dem Rücken des posi-
tiven Rechts, inmitten der Fundamentlosigkeit des Ursprungs von einem mythi-
schen Ort natürlicher Gemeinschaft, vorsprachlichem Verständnis und wahrhaft 
gemeinsamer Identität berichtet. Sind die Oppositionen zwischen ursprüng-
lich/unmittelbar und künstlich/abstrakt letztlich eine strategische Reaktion auf 
einen konstitutiven Mangel an Präsenz? 
 

 
AUSBLICK 
 
Die Aporien der Gründung sind nicht nur verbunden mit dem Problem der Prä-
senz und des Ursprungs, sondern auch mit einer Form struktureller Gewalt, die 
sich als Reaktion auf jede Form von Differenz offenbart – eine Differenz, die 
sich nicht zuletzt in den krisenanfälligen Identitätskonzepten moderner Gemein-
Begriffe zeigt und die mit der Frage nach den Grenzen der Gemeinschaft ver-
knüpft ist. Sie birgt eine ausschließende Kraft, die fortwährend bestrebt ist, den 
Anderen zu definieren und zu markieren. Die Krise der gemeinschaftlichen Iden-
tität verweist auf das Problem der Differenz (altgriechisch: krínein – tren-

                                                             
109  Vgl. u.a. Schmitt 1991, Politische Theologie, Benjamin 1999, Kritik der Gewalt. 

Arendt 1965, Über die Revolution. Lyotard, Der Widerstreit 1987. 

110  Vgl. Derrida 1996, Gesetzeskraft. Der mythische Grund der Autorität. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS POLITISCHE IMAGINÄRE | 69   

 

nen/unterscheiden). Da Ausschlüsse, Abgrenzungen und die Definition von An-
deren – die allesamt Reaktionen auf einen Mangel des Eigenen sind – den politi-
schen Diskurs von Grund auf prägen, existiert die Identität der Gemeinschaft nur 
als Anstrengung, das unmögliche Objekt zu konstituieren. 

In der psychoanalytisch geprägten Ideologietheorie führen die Aporien des 
Ursprungs zur These der personalisierenden Verschiebung eines strukturellen 
Problems. Demnach wird die aggressive Grundspannung im Prozess der Subjek-
tivierung, die aus der Unmöglichkeit, Identität positiv zu konstituieren resultiert, 
nicht auf das unmögliche Objekt, die vollständige Gemeinschaft, gerichtet, son-
dern scheint sich vordringlich im Bereich von In- und Exklusion zu verräumli-
chen. Der fundamentale Mangel, der Individuen und Gemeinschaften daran hin-
dert, ohne Überschuss oder Rest mit sich selbst identisch zu werden, kehrt, so 
die psychoanalytische These, im politischen Diskurs als ängstliche und aggressi-
ve Beziehung zu Anderen wieder. Was in dieser ängstlich-feindlichen Gegen-
überstellung, in der Projektion des Verlusts nach außen verschleiert wird, ist der 
Umstand, dass das, was angeblich gestohlen wurde, niemals besessen wurde und 
niemals besessen werden kann. Imaginationen gemeinschaftlicher Identität sind 
als Versprochene, Abwesende, Verlorene bzw. Verhinderte konstituiert, da der 
Mangel ursprünglich und konstitutiv ist.111 Daher offenbart der Blick auf den 
Anderen keine reale Bedrohung, sondern eine dem Politischen immanente Kri-
se.112 Der Andere, der mich scheinbar daran hindert, ich selbst zu sein, ist eine 
innere Differenz, die sich als objektiver Antagonismus maskiert.113 Anvisiert 
wird der Andere in Lacans Sprache als empirischer, großer Anderer. Er ist je-
doch lediglich ein kleiner anderer, ein nicht im Feld der Wahrnehmung situiertes 
Objekt, eine Heraussetzung von Innerem in einen scheinbar äußeren Bereich. 
„Der Fleck, der das Spiegelbild um seine Vollkommenheit bringt und damit et-
was anzeigt, das der Spiegelung widersteht.“114 Die Probleme, die um die Figur 
des Anderen kreisen, sind Ausdruck für die Konsequenzen der phantasmatischen 
Identifizierung und für eine bestimmte Strukturierung des Imaginären. Differen-
tialität, Grundlosigkeit und Unabgeschlossenheit werden nicht als fundamentale 
Parameter jeder Identitätskonstruktion anerkannt, sondern in einen Krisendiskurs 
verstrickt.  
                                                             
111  Vgl. Zizek 1994, Genieße deine Nation wie dich selbst!, S. 138. 

112  Vgl. Zizek 1004, Genieße deine Nation wie dich selbst!, S. 141. 

113  Die Geschichten von Antisemitismus und Rassismus haben gezeigt, dass die Phan-

tasmen unabhängig vom unterstellten Objekt funktionieren und mit ihren empiri-

schen Gegenstücken keinerlei „reale“ Verbindung aufweisen müssen. Die Existenz 

von Antisemitismus ohne Juden ist heute z.B. ein Allgemeinplatz. 

114  Gondek 1992, Die Angst als „das, was nicht täuscht“, S. 111. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Konzeption des Politischen Imaginären strukturiert die Genealogie des 
Diskurses, in dem Gemeinschaftlichkeit sich und ihre Bedeutungen produziert 
und zur Wirkung gelangt. Sie fungiert als theoretisches Instrumentarium und als 
formaler Rahmen, auf dem die Analyse der Bedeutungsstränge des Gemein-
schaftsbegriffs aufbaut. Wenn in diesem Kapitel theoretische Einordnungen vor-
genommen und ein weiter Begriff des Politischen vorangetrieben wurde, sollte 
ein Vorverständnis für die folgende Diskursanalyse geschaffen werden. Das Po-
litische Imaginäre dient mit seinen Anknüpfungen an die Psychoanalyse, die 
postkoloniale Nationalismustheorie und an den Marxismus als Ausgangspunkt 
der Analyse und ist auf der Grundlage der Theorie der konstitutiven Verkennung 
zugleich Dreh- und Angelpunkt einer spezifischen Eingrenzung des Themas. 
Denn das Problem der Identität, die schwierigen Modi der Grenzziehung, die 
Permanenz der Krise kollektiver Subjektivierungen und die Mythen und Narrati-
onen der Gründung, werden wie die Phantasmen der Schließung und ihr immer-
währendes Scheitern vor dem Hintergrund des Begriffs des Politischen Imaginä-
ren verständlich. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2. Teil Genealogie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Thomas Hobbes:  
Gemeinschaft als künstlicher Körper 

 
 
 
Der englische Staatstheoretiker Thomas Hobbes, bis heute einer der einfluss-
reichsten politischen Philosophen,1 nimmt im Diskus um die Gemeinschaft und 
mit ihr assoziierte Gemein-Begriffe eine besondere Stellung ein. Hobbes vollzog 
einen radikalen Bruch mit den Denksystemen seiner Zeit. Er war der erste, der 
seine als Lehre des politischen Körpers konzipierte Philosophie an den Erkennt-
nissen der modernen Naturwissenschaften vor allem an der Geometrie orientierte 
und der explizit versuchte, eine rationale Begründung für Souveränität und die 
politische Ordnung zu liefern.2 Dieser Anspruch und die nüchterne Reduktion 
seines Verständnisses kollektiver Subjektivierung auf eine Funktion der Sicher-
heit waren es, die ihn posthum zum prominentesten Gegner des Gemeinschafts-
enthusiasmus der Moderne machten. Hobbes besondere Rolle im Diskurs um das 
Wesen, den Ursprung und die Identität der Gemeinschaft ist darin begründet, 
dass er eine Art negativen Fixpunkt markiert. 

Er war sich seiner Rolle als Wegbereiter einer neuen Denkordnung bewusst, 
erklärte sich selbst noch zu Lebzeiten, inhaltlich und methodisch zu einer „Revo-
lution“ und zum Vorreiter einer Wissenschaft des Politischen. Hobbes’ Interesse 
für neuartiges Denken war zuvorderst auf den Bruch mit der theologisch gepräg-
ten Staatstheorie ausgerichtet. Die Phantasmen, die Überdeterminationen und die 
Fetischismen, die sich einige Jahrhunderte nach seinem Tod um den Begriff der 
Gemeinschaft gruppieren würden, konnte er nicht erahnen und auch seine eigene 

                                                             
1  Zu Hobbes’ Einfluss auf die politische Philosophie der Gegenwart vgl. u.a. Strauss 

1965, Hobbes politische Wissenschaft, S. 11f und Möllers 2008, Der vermisste Levia-

than. 

2  Vgl. Hobbes 1959 (1658), Vom Menschen, S. 19. Hobbes 1966 (1651), Leviathan, 

S. 35f. Fetscher 1966, Einleitung zu Thomas Hobbes Leviathan, S. XIII. Zur Methode 

Hobbes’ vgl. u.a. Bohlender 1995, Die Rhetorik des Politischen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Rolle als Antipol dieses Diskurses nicht voraussehen. Im Folgenden wird erör-
tert, inwieweit das Hobbes’sche Denkens den Bestimmungen des späteren Ge-
meinschaftsenthusiasmus entgegensteht, welche Themenfelder er abgesteckt und 
für den späteren Diskurs markiert hat und ob und inwiefern auch sein Denken 
die gemeinschaftliche Mythenbildung mitstrukturierte. 

Hobbes unterscheidet nicht zwischen Gemeinschaft, Gesellschaft, Staat, Nation 
oder Volk. Er vermeidet diese Trennung nicht im Sinne einer Theorie der Gemein-
Begriffe, sondern schlicht, weil politische Kollektiv-Begriffe im 17. Jahrhundert 
noch nicht in ausdifferenziert waren.3 Ausgangspunkt des Hobbes’schen Gemein-
schaftsverständnisses war eine These, die Hobbes 1642 in der Schrift De Civre 
(Vom Bürger) publizierte und die er 1651 in seinem Hauptwerk Leviathan wieder-
holte: 

 
„Die einander Gleiches tun können, sind gleich. Aber die, die das Größte vermögen, näm-

lich zu töten, können Gleiches tun. Deshalb sind alle Menschen von Natur einander gleich. 

Die jetzt bestehende Ungleichheit ist durch das bürgerliche Gesetz eingeführt worden.“4 

 
Hobbes leitet aus dieser naturrechtlichen Annahme der Gleichheit ein originäres 
Recht jedes Einzelnen auf das eigene Leben und die eigene Selbsterhaltung ab, 
das er durch die Tatsache begründet sieht, einen eigenen Körper zu besitzen. 
Doch Hobbes hatte nicht im Sinn mit seinem Gleichheitspostulat monarchistische 
Herrschaftsansprüche anzugreifen, er gedachte vielmehr, eine bestimmte Traditi-
on politischen Denkens zu kritisieren.5 Sein Bezug auf den Einzelnen gründete in 
keiner humanistischen Auffassung, sondern in zwei machttheoretischen Annah-
men: der Bedrohungssymmetrie6 und einer originären A-Sozialität. Menschen 
werden als individuell und zugleich äquivalent aufgefasst, da die zwischen ihnen 
                                                             
3  Vgl. Fetscher 1966, Einleitung zu Hobbes Leviathan, S. LX. 

4  Hobbes 1959 (1642), Vom Bürger, S. 80. 

5  „Ich weiß, dass Aristoteles im ersten Buche seiner ‚Politik‘ es gleichsam als eine 

Grundlage aller politischen Wissenschaft aufstellt, dass von Natur einige Menschen 

zum Befehlen und andere zum Dienen geschaffen seien; […] Allein diese Grundle-

gung verstößt nicht nur gegen die Vernunft, sondern auch gegen jede Erfahrung.“ 

Hobbes 1959, Vom Bürger, S. 105. Indirekt bezieht Hobbes sich hier auf die Formel 

des Habeas Corpus, mit der in England rechtlich nicht beschränkte Haftbefehle einge-

leitet wurden und die im Bürgerkrieg durch Karl I und II als Machtinstrument miss-

braucht wurde. Der spätere Habeas Corpus Akt, den Karl II unterzeichnen musste, 

sollte als Gegeninstrumentarium dienen und Schutz gegen willkürliche Verhaftungen 

zusichern. 

6  Vgl. Kersting 2002, Thomas Hobbes. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 75  

 

bestehenden körperlichen und geistigen Unterschiede nicht ausreichen, es dem 
Schwächsten zu verunmöglichen, durch List und Vernunft den Stärksten zu töten. 
Daraus folgt, dass jede Menge vereinzelter Menschen sich ohne souveräne Ord-
nungsstruktur in einem unaufhörlichen machtdynamischen Konkurrenzkampf be-
findet. Gleichheit und Selbsterhaltungsrecht sind für Hobbes keine politischen 
Utopien oder anstrebenswerte Ziele, sie sind ein Problem und führen ohne staatli-
chen Eingriff zur größtmöglichen Unfreiheit. Denn der vorstaatliche Naturzustand 
und das Recht auf die eigene Selbsterhaltung stehen, da sie für Hobbes zugleich 
ein prinzipielles Recht auf alles implizieren, im Widerspruch zu jeder Form sozia-
ler Verbindung.7 Die Annahme einer originären Gleichheit erzeugt keine Gemein-
schaft, sie verhindert sie. Der Krieg aller gegen alle ist für Hobbes nicht Ergebnis 
unüberbrückbarer Unterschiede, sondern Resultat ungenügender Differenzierung, 
er ist paradoxerweise eine Folge von Gleichheit. Wären die Menschen von Natur 
aus ungleich, wäre Krieg unnötig, da die Kräftedifferenzen eine natürliche und 
eindeutige Ordnung vorgeben würden.8 

Für Hobbes besteht nun einer der zentralen Fehler der politischen Philoso-
phie seit Aristoteles darin, den Menschen zu den sozialen und politischen Lebe-
wesen gerechnet zu haben. Er betrachtet Menschen nicht als zoon politikon, nicht 
als von Natur aus staaten- und gemeinschaftsbildend. Anders als Bienen und 
Ameisen seien Menschen gerade nicht zur Gemeinschaft geeignet: 

 
„Dieses Axiom ist jedoch trotz seiner weit verbreiteten Geltung falsch; es ist ein Irrtum, 

der aus einer allzu oberflächlichen Betrachtung der menschlichen Natur herrührt. Denn 

untersucht man genauer die Gründe, warum die Menschen zusammenkommen und sich 

gegenseitig an ihrer Gesellschaft erfreuen, so findet man leicht, dass dies nicht naturnot-

wendig, sondern nur zufällig geschieht.“9 

 
Wenn Menschen ursprünglich separiert sind, stellen alle Formen sozialer Relati-
on abgesehen von einer vernünftigen Furcht vor anderen eine potenzielle Bedro-
hung der Selbsterhaltung dar, und sie müssen künstlich hergestellt werden. Nicht 
das Gemeinsame und die Gemeinschaft, sondern ein Drang zu Separation, Isola-
tion und zur Vermeidung von Kommunalität entsprechen Hobbes zufolge der na-
türlichen Disposition des Menschen.10 Was die Menschen gemein haben und sie 
letztlich motiviert, Gemeinschaften zu bilden, ist nicht naturgegebene Zusam-

                                                             
7  Vgl. Kersting 2002, Thomas Hobbes. 

8  Vgl. Foucault 1999, In Verteidigung der Gesellschaft, S. 103. 

9  Hobbes 1959, Vom Bürger, S. 76. 

10  Vgl. Esposito 2004, Communitas, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

mengehörigkeit, es ist das Bewusstsein der Bedrohung des eigenen Lebens.11 
Zusammenschlüsse von Menschen sind zweckorientiert. Die Notwendigkeit ei-
ner artifiziellen, gemeinschafts- und ordnungsstiftenden Instanz ergibt sich allein 
daraus, dass die Schutzfunktion besser von einer allgemeinen Institution über-
nommen werden kann, als von miteinander im Widerstreit liegenden Einzelnen. 
Grundlage der Gemeinschaftsbildung wird bei Hobbes also paradoxerweise nicht 
das Gemeinsame, sondern die Trennung. Die Gemeinschaft stellt das Soziale 
nicht her, genaugenommen verhindert sie es.12 Mit der Gründung qua Gesell-
schaftsvertrag wird das Zusammenwirken vertraglich geregelt und eine staatliche 
Ordnung installiert, die als dritte Instanz zwischen Menschen eingeschaltet ist, 
so dass Probleme beendet werden, die durch soziale Relationen entstanden sind. 
Hobbes’ Ziel ist der Ausschluss jeder direkten Beziehung. 

Hobbes These, dass Gemeinschaft weder natürlich sei noch der Mensch von 
Natur aus für sie geeignet ist und auch seine Annahme, dass Gleichheit Gemein-
schaft verhindere und es die Aufgabe der Politik sei, soziale Relationen zu ver-
meiden, stehen im Widerspruch zur klassischen politischen Philosophie und im 
Gegensatz zu den romantisch-sehnsüchtigen Phantasmen, die das Denken der 
Gemeinschaft nach Hobbes prägen sollten. Er qualifizierte sich mit diesen Aus-
sagen als Gegner der Gemeinschaftsromantik und nahm gleichzeitig vier Thesen 
der „postmodernen“ Theorieproduktion vorweg: 
 
1. Es gibt keine natürliche Gemeinschaft: Weder aus einer biologischen oder 

anthropologischen Konstante, noch aus dem Wesen des Menschen oder aus 
einer göttlichen Determination kann die Annahme einer naturgegebenen 
Gemeinschaftlichkeit abgeleitet werden. 

2. Es gibt keine vorpolitische Gemeinschaft. Das „Wesen“ der Gemeinschaft 
ist immer politisch. 

3. Gemeinwesen, Staaten, Gemeinschaften und Gesellschaften, alle Varianten 
von Gemein-Konstruktionen sind artifizielle, konstruierte und produzierte 
Verbindungen. Sie sind zweckrational motiviert, von Menschen gemacht. 
Sie können, und sie müssen von ihnen gemacht werden. 

4. Der Gesellschaftsvertrag als Gründungsakt der Gemeinschaft ersetzt ein 
fehlendes soziales Band durch einen formaljuristischen Akt der Vereinheit-
lichung. Auf diese Weise erfindet die Gemeinschaft ihren eigenen Ur-
sprung, im Sinne des Mythos eines organisierenden und strukturierenden 
Epizentrums, weil der reale Ursprung fehlt. Es gibt keine andere, vorgängi-

                                                             
11  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 131. 

12  Vgl. Esposito 2004, Communitas, S. 27. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 77  

 

ge Bedeutungsdimension, Gemeinschaft kann nicht unabhängig von diesem 
künstlichen Ursprung gedacht werden. 

 
 

POLITISCHER KONSTRUKTIVISMUS 
 
Hobbes’ antiessentialistisches Konzept, der Konstruktions-Gedanke und seine 
Rolle als Antagonist der erbaulich-(natur-)romantischen Sehnsucht machen ihn 
für eine Analyse der Traditionslinien des Gemein-Diskurses im Politischen Ima-
ginären interessant: Er war der Erste, der, verbunden mit dem Erwachen eines 
politischen Kontingenzbewusstseins in der Neuzeit und mit der methodischen 
Hinwendung zum Experiment in den Naturwissenschaften, Staat und Gemein-
schaft zu Kunstprodukten und den Menschen zu deren „Werkstoff“ und „Kon-
strukteur“13 erklärte. Er vorformulierte damit einen theoretischen Zugang, der als 
Debatte um die Erfindung von Gemeinschaft, bzw. Nation, die Diskurse auf dem 
Feld des Politischen später erneut prägen sollte. Hobbes’ Leitthese ist die kon-
struktivistische Annahme, dass Menschen künstliche Körper erschaffen, deren 
Wirkungsmacht sich nicht von der anderer Körper unterscheidet. Gemeinschaft-
lichkeit kann demzufolge durch menschliche Willensakte in die Welt gebracht 
werden. Hobbes macht Menschen zu Fabrikanten ihrer eigenen Wirklichkeit und 
weist dynamischen Kräftekonstellationen produktive Macht zu. In dieser Hin-
sicht ist er ein Vordenker des Poltischen Imaginären: Menschen können und 
müssen das Gemeinsame in der Welt produzieren. 

Der Staat wird zu einem Automaten bzw. zu einer Maschine und Menschen 
zu Formgebern und zum Inhalt der Konstruktion, sie sind Subjekt und Objekt ih-
rer eigenen Schöpfung. Das basiert auf der Vorstellung einer absoluten Imma-
nenz politischer Zusammenschlüsse. Der politische Körper ist eine selbstreferen-
tiellen Konstruktion. Verträge und Übereinkommen gleichen nicht nur dem gött-
lichen „Fiat“, dem „Lasst uns Menschen machen“, für Hobbes ersetzen sie es.14 
Er macht bereits zu Beginn des Leviathans deutlich, dass und auf welche Weise 
der Gemeinschaftskörper in einem mimetischen Prozess als künstliches Lebewe-
sen erschaffen wird. Sich selbst nachahmend erschaffen Menschen einen Körper, 
dem sie ihr Leben übereignen und dem sie es später verdanken werden.15 „Denn 

                                                             
13  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 5 und Kreische 2000, Konstruktivistische Politikthe-

orie, S. 9 

14  Hobbes 1966, Leviathan, S. 5. 

15  Vgl. Adam 1999, Despotie oder Vernunft, S. 23. Wir werden noch sehen, inwieweit 

Hobbes mit seiner Konzeption der Souveränität das Denken politischer Immanenz 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

durch Kunst wird jener große Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder 
Staat, auf lateinisch civitas, der nichts anderes ist als ein künstlicher Mensch, 
[...]“16 

Hobbes bezeichnet die Natur als Kunst Gottes, mit der dieser die Welt ge-
schaffen habe und fordert auf, Gott durch die Herstellung eines künstlichen Le-
bewesens nachzuahmen. Er überschreitet mit dieser Aufforderung die klassische 
Opposition zwischen Kunst und Natur, stellt die Tradition christlicher Weltsicht 
in Frage und provoziert in doppelter Weise: Zunächst ist das Konzept eines Gott 
imitierenden, Wirklichkeit schaffenden Menschen bereits unchristlich, ein zu-
sätzlicher Affront besteht in der Aussage, Gott sei im Bereich der Kunst, im Me-
tier der abgeleiteten Nachahmung tätig. Die allumfassende Schöpfung Gottes als 
Kunst, statt als unhintergehbare Natur zu verstehen, bricht mit dem christlichen 
Weltbild und die wertfreie Analogie von Kunst und Natur widerspricht dem 
zentralen (christlichen) Dualismus zwischen Natur und Kunst. Hobbes stellt sich 
gegen die Vorstellung, die Natur sei der Bereich gegebener, vorbildlicher Voll-
ständigkeit. Mit der Idee einer Natur, die immer schon Kunst ist, verlässt er die 
ontologische Prämisse einer ewigen Natur, die im Gegensatz zu einer gemacht-
vergänglichen Kultur steht. Mit der Annahme, Gottes Werk nachahmen zu kön-
nen, stellt er zudem die Unerreichbarkeit und die Transzendenz des Gottesbe-
griffs in Frage.17 

Hobbes’ Gedanke, die Natur sei eine Form der Kunst, ist eine Kritik der reli-
giösen Weltanschauung und der traditionellen Metaphysik. Wenn die Konstrukti-
on des politischen Körpers sich auf keine Natur vor ihrer künstlichen Fabrikation 
zurückziehen kann, die Gemeinschaft sich also nicht selbst vorhergeht, bedeutet 
das für ihre theoretische Konzeption, dass der Ursprung zur Debatte steht. Dass 
das Gemeine keine Existenz außerhalb seiner vertraglichen Gründung hat, rückt 
den Ursprung des Gemeinwesens ins Zentrum. Das Thema der politischen Theo-
rie wird von der Gestaltung von Herrschaft zur Frage nach deren (Be-)Gründung 
verschoben.18 

Für Hobbes besteht nun der „alleinige Weg zur Errichtung“ des Leviathans und 
zur Legitimation von Herrschaft in einem Vertrag, der vorsieht, dass alle Men-
                                                                                                                                  

wieder verlässt, wenn der Souverän, als Effekt der immanenten Konstruktion, sich im 

Gründungsakt aus der Immanenz sublimiert und eine Art Transzendenz erhält. Vgl. 

Hobbes 1966, Leviathan, S. 137.  

16  Hobbes 1966, Leviathan, S. 5. 

17  Vgl. Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 42. Dieser Kunstbegriff, 

der nicht im Gegensatz zur göttlichen Natur steht, ist keine originäre These von Hob-

bes. Er teilt ihn bspw. mit Leibniz. 

18  Vgl. Adam 1999, Despotie oder Vernunft. S. 26. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 79  

 

schen ihre gesamte „Macht und Stärke auf einen Menschen oder eine Versamm-
lung von Menschen“19 übertragen, die ihre Person verkörpern soll, so dass jeder 
einzelne alle Handlungen und Urteile dieses Souveräns als die eigenen anerkennt. 

„Ist dies geschehen, so nennt man die zu einer Person vereinte Menge Staat, [...] Hierin 

liegt das Wesen des Staates, der, um eine Definition zu geben, eine Person ist, bei der sich 

jeder einzelne einer großen Menge durch gegenseitigen Vertrag eines jeden mit jedem 

zum Autor ihrer Handlungen gemacht hat, zu dem Zweck, dass sie die Stärke und Hilfs-

mittel aller so, wie sie es für zweckmäßig hält, für den Frieden und die gemeinsame Ver-

teidigung einsetzt.“20  

Der Staat gründet sich im und durch den Moment des Vertragsschlusses in ei-
nem quasi zeit- und geschichtslosen, performativen Akt. Er geht seiner vertragli-
chen Gründung nicht voraus und hat keine Existenz außerhalb der vertraglich ge-
regelten Realität, so dass die Beendigung des Vertrages unmittelbar jede Form 
von Gemeinschaft auflösen und die Individuen direkt zurück in den Naturzu-
stand versetzen würde. Das Gemeinsame folgt der staatlichen Gründung aber 
auch nicht nach. Im unmittelbaren Moment der Autorisierung konstituieren sich 
Staat und Gemeinschaft. Das Gemeine „wartet“ nicht auf das Soziale nach Ver-
tragsschluss, das es wirklich werden ließe. Stattdessen heißt es: „Ist dies gesche-
hen, so nennt man die zu einer Person vereinte Menge Staat.“21 

Diese performativ-produktive Struktur des vertragstheoretischen Konstrukti-
onsarguments wird in der politischen Philosophie als paradoxer Zirkelschluss der 
Souveränität diskutiert. Doch die Erfindung eines Gemeinwesens, die Schwie-
rigkeiten eindeutiger Selbstbegründung und die Frage der Legitimation sind für 
Hobbes kein Problem. Er betrachtet die Leere am Anfang, die Unmittelbarkeit 
der Autorisierung und die Unentschiedenheit zwischen Performanz und Konsta-
tierung vielmehr als einzig vernünftige Möglichkeit, Sozialität herzustellen. 

Hobbes will ein System entwickeln, das ohne transzendente oder metaphysi-
sche Versicherung auskommt. Er argumentiert fast ausschließlich von und auf 
einer formal-juristischen Ebene. Erfahrung und historisches Wissen sind aus sei-
nem analytischen Modell ausgeschlossen, da sie nicht den Kriterien selbst-
begründbarer, mathematisch-geometrischer Wissenschaftlichkeit entsprechen.22 
Wenn Hobbes seine vertragstheoretischen Thesen nur wenige Seiten später zu-
rücknimmt und erklärt, für das Funktionieren der staatlichen Ordnung sei es 

                                                             
19  Beide Zitate Hobbes 1966, Leviathan. S. 134. 

20  Hobbes 1966, Leviathan, S. 134f. 

21  Hobbes 1966, Leviathan, S. 134. 

22  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 162 und S. 207. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

oder Einsetzung entstehe, drängt sich die Vermutung eines Auseinanderklaffens 
zwischen Geschichte und Theorie auf. Gesetz und Geschichte fallen bei Hobbes 
nicht zusammen.23 

Auch der Naturzustand, der als Krieg aller gegen alle für ihn die Negativfolie 
jeder staatlichen Ordnung bildet, ist für Hobbes nicht als historischer Zustand, 
sondern nur als theoretische Fiktion interessant. Sein Thema ist nicht der Krieg, 
sondern die Vorstellung des Krieges. Die Schlachten des Naturzustands sind 
imaginäre Schlachten. Obwohl Hobbes nicht ausschließt, dass irgendwann und 
irgendwo naturzustandsähnliche Verhältnisse geherrscht haben könnten, ist für 
die theoretische Konzeption der Kampf der Bilder, nicht eine empirische Kon-
frontation relevant.24 Ein Umstand, der in der Hobbes Rezeption oftmals ver-
nachlässigt wird.  

 
„Da der geistige Kampf der heftigste ist, folgt weiter, dass die größten Uneinigkeiten aus 

diesem Streit entstehen müssen.“25 „Denn Krieg besteht nicht nur in Schlachten oder 

Kampfhandlungen, sondern in einem Zeitraum, in dem der Wille zum Kampf genügend 

bekannt ist.“26 

 
Die Fiktion des Naturzustands kreiert ein Angstverhältnis, das als Grundlage je-
der Sozialität wirksam ist. Gleichzeitig erscheint der Naturzustand als ein Art 
Theater, in dem wechselseitige Vorstellungen sich durch die Erwartung der Be-
drohung steigern.27 

 
 

DER IDEOLOGISCHE NULLPUNKT DER VERTRAGSTHEORIE 
 
Hobbes versucht Gemeinschaft ohne transzendentale Grundlage und ohne den 
Bezug auf Geschichte und Chronologie zu denken. Der Leviathan soll aus sich 
selbst heraus begründet werden und einen diskontinuierlichen Bruch mit dem 
Vorhergehenden darstellen. Sinn ist nicht gegeben, sondern muss produziert 
werden. Der Naturzustand hat keine Bedeutungen, er ist ein Stadium vor jeder 
Signifikation, da Sinnstiftungen wie gut und böse, gerecht und ungerecht erst in-
                                                             
23  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 155 und Lüdemann 2004, Metaphern der Gesell-

schaft, S. 163. 

24  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 97. 

25  Hobbes 1959, Vom Menschen, S. 80. 

26  Hobbes 1966, Leviathan, S. 96. 

27  Vgl. Foucault 1999, In Verteidigung der Gesellschaft, S. 105f. 

letztlich gleichgültig, ob ein Staat durch Zustimmung, Aneignung, Eroberung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 81  

 

nerhalb eines sozialen Bezugssystems Bedeutung erhalten.28 Hobbes erzeugt mit 
der Verneinung der Möglichkeit von Bedeutung jenseits staatlicher Ordnung ei-
ne Art Nullpunkt der Ideologie. Er will die Gründung in einem reinen und blan-
ken Zustand stattfinden und von Sinngebungen und Wertungen nicht beeinflusst 
lassen. Sein Konzept des Gründungsakts fällt mit der Vorstellung eines Zustands 
jenseits von Sinn und Geschichte zusammen. 

An der Seite des Konstruktionsgedankens, der für eine Theorie des Gemein-
Werdens im Politischen Imaginären wichtig ist, schreibt sich so eine problemati-
sche Argumentationsfigur fort, die als Grundlage der modernen Vertragstheorie 
bis heute wirksam ist: Die Fingierung eines zeitlosen und bedeutungsfreien Zu-
stands, einer bedeutungslosen Gründung, in der Einzelne sich unmittelbar und 
gleichwertig gegenüberstehen und aus dieser Äquivalenz heraus ihre Gemein-
samkeit im transparenten Band eines Vertrags manifestieren. In dieser Konzepti-
on scheinen abgesonderte Einzelne sich in jedem Anderen zu begreifen und 
stellvertretend ihren eigenen Willen zu erkennen. Sie reflektieren sich gegensei-
tig und bilden in und mit dieser wechselseitigen Substitution eine transzendenta-
le dritte Instanz heraus, die Souveränität. Im gleichberechtigten Erkennen und 
Autorisieren scheint die Vereinigung der Menschen wirklich zu werden und un-
mittelbar und in einer synchronen Bewegung die souveräne Instanz herauszubil-
den, welche Grundlage und Ursprung des Staates wird.29 

 
„In dieser Transparenz, entlang dieser aufsteigenden Linie bestimmt sich Politik als Resul-

tat und Bewältigung eines Spiegelstadiums. In endloser Reflexion – ich weiß, dass du 

weißt, dass ich weiß... ersetzen sich ego und alter ego und destillieren aus ihren Spiege-

lungen ein vertragliches Substrat, das die Ausfällung eines stabilisierenden Ur- oder 

Übervertrags des Staates ergibt und aus der bloßen Menge jene eine einzige persona ficta 

herausschneidet. [...] Die Hobbes’sche Vertragslehre installiert das Schauspiel als mythi-

schen Grund im Inneren des Gesetzes, im Inneren des Leviathan.“30 

 
Die Idee einer solchen Vertragskonstruktion ist als Ur-Szene in die Mythologie 
des modernen Kontraktualismus von Locke bis Rawls eingegangen. Im Sinne ei-
ner antizipierten aber nie gewesenen Vergangenheit strukturiert sie noch immer 
das Legitimationsverständnis politischer Ordnungsstrukturen. Dabei blendet eine 
derartige Vertragskonzeption nicht nur die reale Unmöglichkeit einer bedeu-
                                                             
28  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan. S. 110 vgl. auch S. 41:„Denn die Wörter gut, böse und 

verächtlich werden immer in Beziehung zu der Person gebraucht, die sie benützt, denn 

es gibt nichts, das schlechthin und an sich so ist.“ 

29  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 134. 

30  Vogl 1995, Gründungstheater. Gesetz und Geschichte, S. 31f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

tungsfreien Situation aus bzw. thematisiert sie ungenügend, sie verkennt auch 
die vielfältigen Ebenen gesellschaftlicher Machtübertragung, die nicht einfach 
durch ein souveränitätstheoretisches Vertragskonstrukt außer Kraft gesetzt wer-
den. Ökonomische, soziale und politische Herrschaftsstrukturen schreiben sich 
genau wie die Narrationen vergangener Ereignisse auf dem Feld des Politischen 
fort. Ein Nullpunkt der Ideologie, in der Bedeutungen frei und neu geschaffen 
werden, ist so unerreichbar wie ein historischer oder ein machtstruktureller Null-
punkt. 

Wir erkennen, auf welche Weise Hobbes trotz seiner denaturalisierenden 
Perspektive auf Gemeinschaft eine Mythenbildung des Gemein-Diskurses voran-
treibt. Seine Vertragstheorie blendet mit ihrer Idee vom Nullpunkt reale Verhält-
nisse aus, und mit seiner Vorstellung von der Begründung der Gemeinschaft 
durch das Erzeugen einer souveränen Instanz, die nachfolgend ein menschen-
gleiches Eigenleben gewinnt, partizipiert Hobbes an der Herausbildung des mo-
dernen Staatsfetischs. Da er Macht allein im Staat lokalisiert, muss er die vielfäl-
tigen Herrschaftsverhältnisse übersehen, die sich mit einer Theorie des Rechts 
und der Souveränität nicht begreifen lassen. Wenn Macht als Kräfteverhältnis zu 
beschreiben ist, das das gesamte Feld des Politischen durchzieht, wenn sie kei-
nem zu besitzenden oder lokalisierbaren Gut ähnelt, kann ihre Wirkung nicht auf 
die Souveränität eingegrenzt werden.31 

Bereits die Adaption der Marx’schen Theorie hatte deutlich gemacht, was an 
dieser Stelle erneut offenbar wird: Es ist problematisch, den Bereich des Staates 
im Sinne einer übergeordneten Souveränitätsstruktur und einer exklusiven Be-
deutung vom Rest der Realität abzutrennen, da so ein Fundament für fetischisie-
rende Überformungen und Naturalisierungen geschaffen wird. Stattdessen muss 
Politik auf die zahlreichen Handlungsweisen und Praxisfelder verwiesen werden, 
die mit unterschiedlichen Formen der Selbst- und Fremdführung an der Len-
kung, der Kontrolle und der Produktion von Individuen und Kollektiven beteiligt 
sind.32 Regierungskunst ist nicht auf einen autonomen Bereich des Staates be-
schränkt, der Staat ist selber ein (privilegierter) Effekt eines vielfältigen Regimes 
der Gouvernementalität.33 Gemeinschaft selbst ist Effekt einer machtgestützten 
Produktion. 

In Hobbes’ Vorstellung von absoluter Identität, in der jedes Mitglied der 
Gemeinschaft mit dem Souverän verschmilzt und sich in ihm und durch ihn be-
greift, scheinen die Grenzen der Gemeinschaft evident. Im Bezug auf das Ver-
                                                             
31  Vgl. Foucault 1978, Recht der Souveränität/Mechanismus der Disziplin, S. 81f. 

32  Vgl. Lemke, Krasmann u.a. 2000, Gouvernementalität, Neoliberalismus und Selbst-

technologien, S. 10. 

33  Vgl. Foucault 2000, Staatsphobie. S. 70. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 83  

 

hältnis zum Naturzustand ist die Grenze gleichwohl bedeutsam. Der Naturzu-
stand ist kein Bereich, der mit dem Eintritt in die staatliche Ordnung verlassen 
wird. Die Imaginationen des Naturzustands sind integraler und notwendiger Be-
standteil der gemeinschaftlichen Gegenwart. Nur durch den Bezug auf ihr Ande-
res kann die staatliche Realität ihre Gründung, ihre Gegenwart und ihre Zukunft 
legitimieren. Ohne den Naturzustand würde das theoretische Gerüst des Vertrags 
zusammenstürzen und das Konstruktionsargument seine Plausibilität verlieren. 
Hobbes dreht das Argument der Begründung durch Tradition und Kontinuität 
um, wenn er Herrschaft durch den Bruch mit dem Vergangenen legitimiert. Statt 
dem Staat in einer positiven Chronologie vorauszugehen, ist der Naturzustand 
die Negativfolie einer erst vor ihrem Hintergrund alternativlos erscheinenden, 
staatlichen Ordnung. Die Theorie des Naturzustands ist nur durch den Staat 
denkbar und das Konzept staatlicher Ordnung bringt gleichzeitig sein Gegenbild, 
den archaischen Zustand hervor.34 

Indem das Außen als das ganz Andere, als Negativfolie des Inneren er-
scheint, kann Hobbes die Beziehung zwischen Vergangenheit und Gegenwart, 
die er mit dem Konzept eines radikalen Bruches zu vermeiden suchte, dennoch 
nicht ausschließen. Der Naturzustand hat eine Beziehung zur Gemeinschaft und 
zum Recht, da die Diskontinuität, die Idee eines totalen Bruchs als (negative) 
Bedeutung für das Innen des Gemeinwesens bedeutsam ist. Der Naturzustand ist 
bei Hobbes, wie Giorgio Agamben betont, kein der Gemeinschaft gleichgültiger 
Zustand, er konstituiert ihn als Ausnahme, die ihn bewohnt.35 Die Theorie des 
Naturzustands dient der Legitimierung eines Raumes, in dem die juridisch-
politische Ordnung überhaupt erst Bedeutung erhalten und gelten kann. Ausge-
hend von der Idee eines Anderen, eines Außen des Rechts, ausgehend von dem, 
was sich dem Recht entziehen muss, kann erst das definiert werden, worauf sich 
das Recht anwendet. Die komplexe Beziehung von Innen und Außen, die not-
wendiger Teil der Politik bei Hobbes ist, hat die Form einer einschließenden 
Ausschließung.36 Dasjenige, was nur um den Preis der Auflösung des gemein-
schaftlichen Bands Teil des Inneren sein darf, wird definiert und in Form des 
Andern und der Ausnahme eingeschlossen. Erst durch diese paradoxe Form der 
Zugehörigkeit kann entschieden werden, was dem inneren Bereich zugehört. 

Diese Beziehung der Ausnahme zur Normalität ist nicht durch Ablösung, 
durch ein stabiles Innen/Außen-Verhältnis charakterisiert, sondern durch eine 
fragile und krisenanfällige Normalität. Der Naturzustand überdauert die Grün-
dung und schreibt sich als Angst und Misstrauen im Imaginären fort. Die Erwar-
                                                             
34  Vgl. Koschorke, Lüdemann u.a. 2008, Der fiktive Staat, S. 109. 

35  Vgl. Agamben 2002, Homo Sacer, S. 116. 

36  Vgl. Agamben 2002, Homo Sacer, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

tung der Bedrohung wird trotz der Ordnungsmacht nicht beendet, so dass, wie 
Hobbes es formuliert, der Reisende seine Türen verschließt und sich bewaffnet.37 
Der Naturzustand verharrt in einer Unentschiedenheit zwischen Latenz und Po-
tenz im Imaginären und jede Krise des Gemeinwesens hat als drohende Auflö-
sung des sozialen Bandes eine über ihre aktuelle Dimension hinausgehende Be-
deutung. Der Naturzustand bleibt in Form der Aufhebung mit dem Recht ver-
bunden. Agamben beschreibt diese komplexe Beziehungsform mit dem Nancy 
entliehenen Begriff des Banns. Das Verbannte steht nicht einfach außerhalb des 
Gesetzes, es ist von ihm ausgestoßen, verlassen und zugleich eingebunden und 
politisiert.38 

 
 

DIE TEXTUR DES BIOPOLITISCHEN PARADIGMAS 
 
Hobbes’ Theorie unterschied sich grundlegend von der Politikauffassung des 17. 
Jahrhunderts. Zu den herausgearbeiteten Differenzen tritt hinzu, dass Hobbes 
nicht von einer bestimmten Form des Lebens ausgeht, sondern lediglich die ma-
terielle Tatsache des Lebens an sich im Blick hat. Er richtete sein zweckrationa-
les Gemeinschaftsmodell am schlichten Fakt des Lebens, nicht an der antiken 
Vorstellung des guten Lebens aus. Ein solcher Ansatz war der zeitgenössischen, 
am antiken Modell orientierten, politischen Theorie fremd.39 Hobbes wendet sich 
vor allem gegen Aristoteles, für den nicht die Sorge um das bloße Über-Leben 
und die Selbsterhaltung des Einzelnen, sondern die Lehre vom guten Leben in 
der Gemeinschaft die zentrale Größe politischen Handelns war. Nonnenmacher 
schreibt dazu:  

„In Hobbes’ Theorie wird das Verhältnis von Ökonomie und Politik umge-
kehrt; wenn die Sorge ums Überleben, um den nach Aristoteles nicht politisier-
baren Teil menschlichen Handelns, der dem Zwang der Notwendigkeit unter-
liegt, zur Definition des allgemeinen Interesses wird, so ergibt sich als Hauptge-
genstand der ‚civil philosophy‘ genau das, was die klassische Politik als un- und 
vorpolitisch bezeichnet hatte.“40 

Hobbes veränderte das Fundament der staatlichen Ordnung, indem er die 
Ausgestaltung der politischen Sphäre, die das gute Leben, die konkrete Staats-
form und das moralische und tugendhafte Handeln der Bürger umfasst, zu einem 

                                                             
37  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 97. 

38  Agamben 2002, Homo Sacer, S. 119. 

39  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 167. 

40  Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 64 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 85  

 

sekundären und letztlich beliebigen Faktor abwertet. Das gute Leben fällt aus der 
Hobbes’schen Theorie weitgehend heraus, da auf seiner Grundlage keine sichere 
Staatskonstruktion möglich scheint. Die Beschäftigung mit den Inhalten des Le-
bens weicht prinzipiellen Analysen über notwendige, souveräne Herrschafts-
strukturen. Die konkrete Politik und die Selbstverhältnisse der Bürger, die zent-
raler Bezugsraum der antiken Theorien gewesen waren, werden in den Bereich 
des Privaten verschoben.41 Dieser Paradigmenwechsel kann als Theorie eines 
„schwachen Staates“ interpretiert werden, wie Günther Nonnenmacher es, im 
Gegensatz zur klassischen Hobbes-Rezeption, getan hat. Durch das Ausklam-
mern des guten Lebens aus dem Interessensfeld der Politik seien die Ressourcen, 
auf die ein Staat sich beziehen könne, äußerst begrenzt und das Politische, das 
bei Hobbes durch seine fehlende theologische Legitimation grundlos sei, müsse 
zu Instabilität und zur Abgründigkeit tendieren.42 

Diese Kritik impliziert wiederum zwei Interpretationsmöglichkeiten: Non-
nenmacher verweist auf die labile Verbindungsarchitektur des Leviathans und 
greift dessen formale Begründungsstruktur an: „Es scheint, dass die künstlichen 
Fesseln, die der Leviathan den Untertanen anlegt, ein schwacher Ersatz für die 
‚natürlichen‘ Bindungen sind, die zu den Grundlagen der Polis gehören.“43 Diese 
Kritik ist aus der Perspektive des Politischen Imaginären unsinnig, da Bindungen 
immer als künstlich und politisch-imaginär generiert gelten. Dennoch weist Non-
nenmacher mit seiner These vom schwachen Staat auf einen wichtigen Punkt hin: 
Möglicherweise ist der von Hobbes entworfene, diskret-formale Politikbegriff, 
der Aussagen über das gute Leben bewusst vermeidet, wirklich ein schwacher 
Begriff, da er keine theologischen, metaphysischen und teleologischen Sinnstif-
tungen zulässt. Hobbes erfüllt keinerlei Bedürfnisse nach übergeordneten, sinn-
stiftenden Narrationen. Auch mit den Defiziten von Gründungsmythen geht seine 
konstruktivistische Vertragstheorie offen um. Er könnte auf diese Weise indirekt 
dazu beigetragen haben, dass auf der Rückseite des Vertragskonstrukts eine Ten-
denz zur mythenbildenden Fetischisierung gemeinschaftlicher Zusammenschlüsse 
hervorgebracht wird. In einer scheinbar paradoxen Bewegung wäre es dann genau 
die Grundlosigkeit und die Leere der Hobbes’schen Begründungskonstruktion, 
die einer späteren Tendenz zur Überdetermination der Gemeinschaft, zu transzen-

                                                             
41  Die Glückseligkeit (eudaimonia), der Gebrauch der Lüste (chrêsis aphrodisíon) und 

die Selbstbeherrschung (enkráteia), die ausdrücklich Teile der antiken Politikauffas-

sung gewesen sind und die in veränderter Form auch das pastorale Denken und die 

christliche Innerlichkeit bestimmt hatten, sind für den Leviathan unerheblich. 

42  Vgl. Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 68. 

43  Vgl. Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 68. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

denten Illusionen und ursprungsmetaphysischen Vorstellungen Vorschub geleistet 
hätte. 

Die Abkehr vom guten Leben weist auf eine weitere Neuerung hin: Der Pa-
radigmenwechsel vom politischen Leben in der Polis zur bloßen Tatsache des 
Lebens korrespondiert mit der biopolitischen Grundlage des modernen Gemein-
schaftsdenkens. Diese biopolitische Relevanz besteht in der Abkehr von inhaltli-
chen Bestimmungen des Lebens und in der Hinwendung zu der schlichten, bio-
logischen Tatsache des Lebens. Hobbes geht es nicht mehr darum, wie das Le-
ben, das geschützt werden soll, gelebt wird, sein Anliegen ist, dass es gelebt 
wird. Gleichwohl kann ihm keine moderne biopolitische Ausrichtung unterstellt 
werden.44 Hobbes leitete den Paradigmenwechsel vom guten zum bloßen Leben 
nicht wissentlich ein, im Rahmen diskursiver Bedeutungsgenerationsprozesse 
war er dennoch an seiner Genese beteiligt. 

Hobbes gilt als Begründer der individualistischen Konzeption des Natur-
rechts, da bei ihm erstmals der einzelne Mensch am Anfang einer philosophi-
schen Untersuchung steht.45 Und doch hat sein materialistisch-mechanisches 
Menschenbild mit dem heutigen Begriff des Lebens so wenig gemein wie sein 
Begriff des Einzelnen mit dem des modernen Individuums. Hobbes differenziert 
nicht zwischen technischen und lebendigen Gegenständen, er hat keinen vitalis-
tischen Lebensbegriff. Dem Einzelnen kommt in dem Moment, in dem er über 
einen beweglichen, physikalischen Körper verfügt, ein Recht auf sich selbst zu. 
Dieses Recht, das mit dem Vertragsschluss veräußert wird, ist der Einsatz der 
Individuen im Spiel der Gemeinschaftsgründung. Hobbes’ Philosophie ist Teil 
einer Entwicklung, die das vorbereitet, was Foucault als Eintritt des Lebens in 
die Geschichte bezeichnet hat. 

 
„Zum ersten Mal in der Geschichte reflektiert sich das Biologische im Politischen. Die 

Tatsache des Lebens ist nicht mehr der unzugängliche Unterbau, der nur von Zeit zu Zeit, 

im Zufall und in der Schicksalhaftigkeit des Todes ans Licht kommt. [...] Anstelle der 

                                                             
44  Hobbes denkt Leben physikalisch-mechanistisch und ahnte nichts von der zukünftigen 

Bedeutung biosozialer Erklärungsmuster, von der Bedeutung der Darwinschen Theo-

rien im Politischen und davon, wie die Hinwendung zu den modernen Wissenschaften 

vom Menschen dessen Platz in der Welt verändern würden. Er konnte nicht wissen, 

welche mörderischen Konsequenzen ein am Blut orientierter Begriff des Lebens, der 

nun wiederum durch einen neurobiologischen, auf die Gene bezogenen Begriff des 

Menschen abgelöst zu werden scheint, haben würde. 

45  Vgl. Strauss 1963, The Political Philosophy of Thomas Hobbes. S. X. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 87  

 

Drohung mit dem Mord ist es nun die Verantwortung für das Leben, die der Macht Zu-

gang zum Körper verschafft.“46 

 
Die Verantwortung für das Leben hat bei Hobbes noch nicht die Form, die 
Foucault später als Lebensmacht bezeichnet, die individualisierend und massen-
konstituierend zugleich das gesamte biosoziale Umfeld des lebenden Menschen 
ins Blickfeld politischer Entscheidungsprozesse nehmen wird. Und doch errich-
tet diese Fokussierung auf das einfache Leben ohne positiven Inhalt ein ganz-
heitliches und totales Herrschaftsband, und sie ist ein Vorgriff auf die Textur ei-
nes herannahenden, biopolitischen Paradigmas. Diesbezüglich hat Agamben, der 
mit seiner Biomacht-Theorie oftmals das eigentliche Ziel aus dem Blick zu ver-
lieren scheint,47 einen wichtigen Punkt getroffen, wenn er betont, dass das nackte 
Leben ein originär politisches Phänomen ist. Die entscheidende Neuerung der 
modernen politischen Theorie, die Hobbes vorbereitet hat, obgleich sie erst zwei 
Jahrhunderte später ihre volle Wirkung entfalten wird, ist, dass nicht mehr der 
Mensch mit Eigenschaften, sondern das individuelle und zugleich bedeutungs-, 
namen- und bis auf die Selbsterhaltung rechtlose Leben zur Bezugsgröße politi-
scher Gemein-Begriffe wurde.  

 
 

DER KÖRPER DES LEVIATHANS 
 
Hobbes’ Motiv zur Verbildlichung sozialer Einheitlichkeit ist der Leviathan: ein 
künstlicher Mensch, ein Gott nachgeahmter, artifiziell erschaffter Körper, dessen 
Konstruktionsplan an die Funktionen menschlichen bzw. tierischen Lebens ange-
lehnt ist. Ohne einen Begriff von sich zu bilden, der es erlaubt, sich als Einheit 
darzustellen, scheint es politischen Gemeinschaften schwerzufallen, eine positive 
Identität herauszubilden.48 Metaphorische Beschreibungen sozialer Eigentlich-

                                                             
46  Foucault 1997, Der Wille zum Wissen. S. 170. 

47  Eine dezidierte und ausführliche Agamben-Kritik würde den Rahmen dieser Arbeit 

sprengen. Angemerkt sei, dass Agambens theoretische Verdienste bei der Analyse der 

Biopolitik durch seine vereinfachende und hinsichtlich des Nationalsozialismus histo-

risch zT. falschen Ausführungen und durch seine Theorie des Lagers fragwürdig wer-

den. 

48  Mit Ausnahme der jüdischen Tradition, in der sie eine untergeordnete Rolle spielen, 

schreiben sich kollektive Metaphern zur Versinnbildlichung der politischen Beschaf-

fenheit des Gemeinen von der Antike ausgehend über die christliche Theologie und 

die kirchliche Liturgie in den kanonischen Rechtslehren und den Korporationstheorien 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

keit bevölkern nicht nur literarische, sondern auch wissenschaftliche Texte. Vom 
Begriff des Politischen Imaginären ausgehend werden Selbstbeschreibungen, 
Körperbilder und Metaphern einer Gemeinschaft nicht rein deskriptiv oder sym-
bolisierend, sondern als etwas verstanden, das unmittelbare Wirkungsmacht hat 
und das mitgestaltet, was als soziale Realität wahrgenommen wird.49  

Die Metapher des politischen Körpers basiert auf einer Analogie zwischen 
menschlichen und gemeinschaftlichen Körpern und ist die einflussreichste und 
nachhaltigste Verbildlichung politischer Einheitlichkeit. Metaphern politischer 
Körperlichkeit gehören seit der Antike zum festen Repertoire der politischen 
Philosophie. Sie werden als organologisch oder organizistisch bezeichnet, da 
durch den Vergleich mit menschlichen/tierischen Körpern diese zu scheinbar na-
türlichen Symbolen für Gemeinschaften, Gesellschaften und Staaten werden. 
Gemeinhin gelten lebende Körper als ausgezeichnet durch Einheitlichkeit, Voll-
ständigkeit, Natürlichkeit (im Sinne von Gegebenheit), durch selbstverständliche 
Kontinuität und Fraglosigkeit ihrer Systemgrenzen. Indem derartige Selbstbe-
schreibungen für politische Gemein-Begriffe verwendet werden, wird eine Über-
einstimmung zwischen Natur und Gemeinwesen nahe gelegt und die Ordnung 
des Politischen erscheint als natürlich. Die organizistische Symbolisierung trägt 
dazu bei, politische Intelligibilität durchzusetzen und eine bestimmte Ordnung 
auf einer vordiskursiven, scheinbar vorpolitischen Ebene zu verankern. Auffällig 
an den Einheitlichkeit symbolisierenden Körper-Metaphern ist, dass sie ge-
braucht werden, da es den politischen Konstrukten, auf die sie bezogen werden, 
an genau der Einheitlichkeit und Fraglosigkeit mangelt, die mithilfe der Meta-
phern herausgestellt werden soll.50 

 
„Das Bild des kollektiven Körpers erfüllt ja vor allem die positive Funktion, etwas an-

schaulich zu machen, das mit bloßem Auge unsichtbar bliebe: das soziale Band, das die 

Parteien noch in ihrem Streit zusammenhält. Mehr noch, die Metapher bringt eine Ganz-

heit hervor, die es ohne ihre Zuhilfenahme gar nicht gäbe; aber sie macht diese Interventi-

on sofort wieder unkenntlich, indem sie dieser Ganzheit die Eigenschaft zuschreibt, natur-

gegeben und unvordenklich zu sein.“51 

 

                                                                                                                                  
des Mittelalters fort und gewinnen spätestens in der Neuzeit eine normative Funktion 

für die politische Praxis. Vgl. Koschorke, Lüdemann, u.a. 2008, Der fiktive Staat, 

S. 63. Dohrn-van Rossum 1977, Politische Körper, Organismus, Organisation. 

49  Vgl. Douglas 1986, Ritual, Tabu und Körpersymbolik und Sasse, Kollektivkörper. 

50  Vgl. Lüdemann 2004, Metaphern der Gesellschaft, S. 84. 

51  Koschorke, Lüdemann 2008, Der fiktive Staat, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 89  

 

Wenn Hobbes mit seiner Beschreibung des Leviathans zunächst an die Organis-
musmetaphorik anknüpft, ist die Symbolisierung von Einheit sein wichtigstes 
Motiv.52 Einen Staat, dem Einheit und Unantastbarkeit seines inneren Zusam-
menhalts abgehen, hält er für schwach.53 Seine Konzeption des Kollektivkörpers 
basiert auf einer durch und mit Vertragsschluss zu einer körperlichen Einheit zu-
sammengeschlossenen Menge. Zugleich weist Hobbes der Einheit eine über Zu- 
oder Übereinstimmung hinausweisende Bedeutung zu, wenn er schreibt, dass es 
sich um eine wirkliche Einheit aller in ein und derselben Person handele, die es 
von jedem Einzelnen erfordere, sich als Autor aller Handlungen des Souveräns 
zu verstehen.54 Der Leviathan nimmt den Platz der individuellen Persönlichkeit 
ein, steht für die Individuen und repräsentiert sie, so dass sie keine von ihm un-
abhängige Identität, keinen eigenständigen Selbstbezug haben. Die Gemein-
schaft nimmt den ganzen Menschen in ihren Besitz. Die Zustimmung zum Ver-
trag gleicht der Entscheidung über das Leben. Gleichwohl hat die Einheit (eben-
so wie die Gemeinschaft) keine Existenz vor dem Vertragsschluss. Erst unmit-
telbar durch und mit ihm vereinheitlichen sich die Einzelnen zu einer vollständi-
gen Person. Der Souverän schließt keinen Vertrag.55 
                                                             
52  Hobbes’ Übereinstimmung mit dieser Tradition reicht bis zur politischen Pathologie. 

Seit Platon wurden soziale Probleme mit Krankheiten verglichen. Hobbes beschreibt 

Schwierigkeiten in der Staatskonstruktion mithilfe von Erkrankungsbildern: Die Vor-

züge der Monarchie begründet er mit ihrem besseren Immunsystem, die Gefahren, die 

aus einer vom Staat nicht kontrollierten geistlichen Gewalt entstehen, vergleicht er mit 

Epilepsie und Teilungen der Souveränität nennt er allgemein Krankheiten des Ge-

meinschaftskörpers. Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 245f. 

53  Jede Form der Gewaltenteilung stelle eine potentielle Gefahr dar „Im Reich Gottes 

mag es drei voneinander unabhängige Personen geben, ohne dass dabei die Einheit 

des herrschenden Gottes zerbricht; wo aber Menschen herrschen, die den ver-

schiedensten Meinungen unterliegen, ist dies unmöglich.“ Hobbes 1966, Leviathan, 

S. 252. 

54  Daher könne es keine Ungerechtigkeiten des Souveräns gegen Einzelne geben. In ei-

ner Einheit seien alle Entscheidungen des Souveräns auch die eigenen und könnten 

daher nicht ungerecht sein. Abweichende Einstellungen gleichen einem Vertrags-

bruch, da der Vertrag ausdrücklich die Zustimmung zu allen Handlungen des Souve-

räns einschließt. Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 136. 

55  „Eine Menge von Menschen wird zu einer Person gemacht, wenn sie von einem Men-

schen oder einer Person vertreten wird und sofern dies mit der besonderen Zustim-

mung jedes einzelnen dieser Menge geschieht. Denn es ist die Einheit des Vertreters, 

nicht die Einheit der Vertretenen, die bewirkt, dass eine Person entsteht.“ Hobbes 

1966, Leviathan, S. 125f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Hobbes bezieht sich im Leviathan auf die organizistische Kollektivsymbolik, 
seine eigentliche Stoßrichtung ist der Tradition der christlichen und antiken Me-
taphorik jedoch entgegengestellt:56 Denn Hobbes’ Leitgedanke ist die Künstlich-
keit, nicht die Natürlichkeit des Politischen. Der gemeine Körper basiert auf 
Einheit nicht aber auf Gegebenheit, Kontinuität und einer Fraglosigkeit von Sys-
temgrenzen. Während naturalisierende Organismus-Metaphern eine Legitimie-
rung von Herrschaft unnötig machen, da die Legitimität aus der natürlichen Zu-
sammengehörigkeit abgeleitet werden zu können scheint, zielt Hobbes auf ge-
meinsame, politische Konstruktion und auf formalrechtliche und vertragstheore-
tische Herleitung. Er knüpft an die Begriffe und den Imaginationsrahmen orga-
nizistischer Körpermetaphern an, verändert deren Textur jedoch soweit, dass das 
Körper-Bild letztlich einer maschinistischen Vorstellung weicht. 

Nicht nur die Idee von Einheit und Gegebenheit, auch das Hobbes’sche Den-
ken der Souveränität ist mit der Körpermetaphorik unvereinbar: Die Souveränität 
ist für Hobbes nicht einfach Teil des künstlichen Menschen. Als Zentrum der 
Gemeinschaft ist sie zugleich innerhalb wie außerhalb der Struktur verortet. War 
es in den antiken Körperbegriffen das (hierarchisch geordnete) Zusammenspiel, 
das unbedingte Aufeinander-angewiesen-Sein aller Teilhaber (Interdependenz), 
das das Überleben der Gemeinschaft sicherte und mithilfe der Metaphern her-
ausgestellt werden sollte, ist bei Hobbes die Souveränität allein für Leben und 
Bewegung des politischen Körpers verantwortlich. Nicht das stärkste Glied ist 
auch vom schwächsten abhängig, der Souveränität kommt als Seele der Gemein-
schaft eine den Körper übersteigende Existenz zu. Vollständig gleiche Unterta-
nen schließen hier durch wechselseitige Substitution ein Vertragsverhältnis und 
erschaffen eine Souveränität, die durch keinen Vertrag gebunden ist.57 Die Sou-
veränität wird zunächst immanent erzeugt, sie sublimiert und transzendiert sich 
anschließend jedoch und führt letztlich eine Existenz in einem Zustand der Un-
entschiedenheit zwischen Innen und Außen. 

Daraus leitet Hobbes die These einer Übersummativität58 ab. Wieder knüpft 
er an traditionelle Gemeinschaftskörperbilder an, um ihre Bedeutung letztlich ad 
absurdum zu führen. Übersummativität bezeichnet die Vorstellung, dass die 
                                                             
56  Den Bruch der Körpermetaphorik Hobbes� mit vorangegangenen Bildern analysierte 

bereits Carl Schmitt. In einer antisemitischen Argumentationskette erklärt Schmitt je-

doch Hobbes deswegen zu einem Vorreiter des Kampfes gegen eine „judenchristlich 

geprägte politische Theologie“. Vgl. Schmitt 1982, Der Leviathan in der Staatslehre 

des Thomas Hobbes. S. 16f. 

57  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 137. 

58  Der Begriff stammt aus der Gestaltpsychologie. Vgl. Ehrenfels 1974, Über „Gestalt-

qualitäten“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 91  

 

Gemeinschaft als Ganzes mehr sei, als die Summe ihrer Teile. Wie Totalität und 
Einheitlichkeit ist auch Übersummativität eine der Vorstellungen, deren Wir-
kungsmacht dadurch verstärkt zu werden scheint, dass sie nicht sinnlich wahr-
nehmbar ist. Klassischerweise wurde Übersummativität auf das gesamte Ge-
meinwesen bezogen und suggeriert, der Gemeinschaft komme kraft Einheit eine 
besondere Kraft zu. Die Kräfte der Einzelnen schienen sich zu multiplizieren, 
nicht zu addieren. Hobbes verneint nun die Idee einer arbeitsteiligen Vorstel-
lung, auf die z.B. der große Mensch Platons, das Bild vom Magen und den Glie-
dern oder die Vorstellung der christlichen Gemeinde als Corpus Christi abzielte. 
Für ihn gilt die Übersummativität ausschließlich für die Souveränität.59  

 
 

KRITIK DER CHRISTLICHEN GEMEINSCHAFTSSYMBOLIK 
 
Hobbes wurde von christlichen Denkern wiederholt gegen den zu Lebzeiten er-
hobenen Vorwurf der Unchristlichkeit und des Atheismus verteidigt. Trotz des 
dritten und vierten Teils des Leviathans Vom christlichen Staat und Vom Reich 

der Finsternis, in denen Hobbes seine kritische Einschätzung der zeitgenössi-
schen Politik der römischen Staatskirche deutlich macht,60 heben die Autoren die 
christlichen Grundlagen der Konzeption des Leviathans hervor.61 Doch scheinen 
diese Versuche einer christlichen Rehabilitierung Hobbes’ die Tiefenschärfe sei-
ner Angriffe gegen die Kirche zu übersehen. Hobbes’ Gemeinschaftsvorstellung 
ist ein Gegenentwurf zur christlichen Philosophie vor allem von Augustinus und 
ist in wesentlichen Teilen auch der Theologie Paulus entgegengestellt. 

Der Begriff der Gemeinschaft taucht im Alten Testament und in den Evange-
lien auf, wird jedoch erst mit der Entstehung der christlichen Gemeinden und in 
der Theologie Paulus’ bedeutsam. Er ist eng verbunden mit dem Gedanken des 
christlichen Bundes und durch das Paulinische Bild von der Gemeinde als Leib 
Christi gekennzeichnet:62 „Denn wie der Leib eine Einheit ist und doch viele 
Glieder hat und wie alle Glieder des Leibes, obwohl eine Vielheit, den einen 

                                                             
59  Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 143. 

60  So bezeichnet Hobbes ihre Auslegungen der Bibel als „Afterphilosophie“, die ge-

spickt mit Mystizismus und Geisterlehre sei und vertritt die Ansicht, dass die Idee, die 

gegenwärtig auf Erden streitende Kirche sei das Reich Gottes, ein schlichter Irrtum ist 

Vgl. Hobbes 1966, Leviathan, S. 525. 

61  Vgl. bspw. Martinach 2003, The Two Gods of Leviathan. Matala de Mazza 1999, Der 

verfasste Körper, S. 69. 

62  Burkhardt 1998, Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd. 1, S. 726. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Leib bilden, so ist es auch mit Christus: sind wir doch alle in einem Geiste und 
zu einem Leib getauft [...].“63 Paulus knüpft an das antike Verständnis an, wenn 
er die christliche Gemeinschaft als körperlichen Zusammenschluss beschreibt 
und die Logik der Interdependenz aufgreift,64 die jedem Glied des Gemein-
schaftsleibes eine lebenserhaltende Funktion zuspricht. Gleichzeitig verändert er 
die Körpermetaphorik zugunsten einer Ausrichtung auf das individuelle, inner-
lich-geistige Erleben.65 Eine Richtungsänderung, die Hobbes aus verschiedenen 
Gründen für verhängnisvoll befindet: 

Mit der Trinitätslehre wird der Gemeinschaftsbegriff direkt in die christli-
chen Seinsvorstellungen eingeschrieben. Gott scheint in sich bereits Gemein-
schaft und eins zu sein. Eine derartige Vorstellung ist mit Hobbes’ Denken un-
vereinbar. Während eine natürliche oder göttlich determinierte Gemeinschafts-
disposition des Menschen von ihm bereits abgelehnt wird, ist die Idee eines mo-
ralisch aufgeladenen, mit den Begriffen Wahrheit, Sein und Erlösung verbunde-
nen Strebens nach Gemeinschaft Hobbes’ Philosophie und seinem reduktionisti-
schen Menschenbild noch weit fremder als die antike Idee einer Gemeinschaft 
um des guten Lebens willen. Darüber hinaus war Hobbes offensiver Gegner der 
Transsubstantiationslehre und der gemeinschaftsstiftenden christlichen Rituale 
wie Taufe und Eucharistie. Er bezeichnet sie als Irrlehre und falschen Glauben 
an Beschwörung und Zauberei.66 Die Vorstellung einer geistigen Vereinigung 
auf Grundlage von Glauben, seelischer Übereinstimmung und einem sekundären 
Blutsband widerspricht seiner Annahme, ein Gemeinwesen müsse sich auf Angst 
und Autorität gründen. Eine Glaubensübereinkunft, die nicht auf materielle Be-
reiche ausgedehnt ist und lediglich auf innerer Übereinstimmung beruht, ist für 
Hobbes wertlos. 

                                                             
63  Paulus 1. Korintherbrief (1. Kor 12.12). Bibel zitiert nach der Übersetzung von Otto 

Karrer. 

64  Obwohl das klassische Bild das Paulinische der Kollektivperson Christi ist, gibt es vor 

allem im Epheser und den deuteropaulinischen Briefen auch das einer Trennung von 

Seele und Körper im Sinne eines Hauptes (Christi) und eines Leibes (Gemeinde). Vgl. 

Bernhardt 2007, Der Leib Christi, S. 164. 

65  Vgl. 1. Kor 12.21-27. 

66  „Das ist der Fall, wenn der Priester, statt Brot und Wein […] behauptet, dass beim 

Aussprechen der Worte: ‚Dies ist mein Leib‘ und ‚Dies ist mein Blut‘ nicht mehr die 

Natur des Brotes, sondern sein wirklicher Leib vorhanden ist, obwohl sich weder dem 

Sehvermögen noch einem anderen Sinn des Hörers etwas zeigt, das sich nicht schon 

vor der Weihe gezeigt hätte.“ „Auch beim Sakrament der Taufe wird statt einer Weihe 

der gleiche Zauber angewandt.“ Hobbes 1966, Leviathan, S. 468. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 93  

 

Schließlich steht er dem Konzept eines verinnerlichten, individuell-persönlichen 
Glaubens und Augustinus’ Theorie der Innerlichkeit unvereinbar gegenüber: Die 
personalisierende Gottesvorstellung, der Glaube an die Menschwerdung Gottes 
und die Idee einer persönlichen Erlösung hatten das innere Erleben des Einzel-
nen und das direkte (bzw. über die Kirche vermittelte) Gespräch mit Gott be-
deutsam für das theologische Interesse gemacht.67 Augustinus, Motor dieser 
Entwicklung, hatte den Ausspruch des Orakels von Delphi Erkenne dich selbst 
in einen verinnerlichenden Imperativ verwandelt, es den Gläubigen aufgegeben, 
die eigene, innere Wahrheit der Selbstgegenwart zu erkennen68 und die Vorstel-
lung einer inneren Gemeinschaft der Gläubigen vorangetrieben. Mit der Verbrei-
tung des Christentums und der im Mittelalter aufkommenden Volksfrömmigkeit 
war seine Lehre zunehmend einflussreich geworden69 

Wiederum wird eine grundlegende Unvereinbarkeit zwischen christlichem und 
Hobbes’schen Denken deutlich: Obgleich auch der Adressat des Hobbes’schen der 
einzelne, individuelle Mensch ist, unterscheidet sich das, was adressiert wird, fun-
damental voneinander: Die Individualisierung, die das kirchliche Herrschaftsprin-
zip vorantrieb, war auf das Innenleben, auf die Seele des Gläubigen ausgerichtet 
(in dieser Bedeutungsdimension ein originär christlicher Begriff). Die Hobbes’sche 
Idee der Individualisierung dagegen war materialistisch. Hobbes denkt den Men-
schen ausgehend von seiner Körperlichkeit. Der christliche Seelengedanke ist sei-
ner mechanistisch ausgerichteten Kräftelehre fremd, da er Leben maßgeblich als 
Aufeinander-einwirken von Kräften begreift. Er betrachtet den Einzelnen als Teil 
einer übergeordneten Kräftedynamik, die Bewegung in der Welt ermöglicht.70 
Der individualisierende Bezug richtet sich auf das natürliche und individuelle 
Recht eines jeden auf den eigenen Körper und die eigene Selbsterhaltung. Diese 
vorstaatliche, von absoluter Signifikationslosigkeit gekennzeichnete Tatsache 
des körperlichen Lebens nimmt Hobbes in den Blick, wenn er vom einzelnen 
Menschen ausgeht. Der Zugang zu einem Inneren und einer dort verborgenen 
Wahrheit erscheint von dieser Perspektive ausgehend abwegig und irrelevant, da 
nicht die Form des Lebens, sondern seine Erhaltung im Vordergrund steht. Hob-
                                                             
67  Vgl. Ratzinger 1985, Einführung in das Christentum, S. 52. 

68  Vgl. Augustinus 1983, Über die wahre Religion, 39,72. „Geh nicht nach draußen, keh-

re zu dir selbst zurück. Im Inneren des Menschen wohnt die Wahrheit.“ 

69  Durch Reformation und Protestantismus erhielten die Personalisierung des Glaubens 

und die Tendenz zur Verinnerlichung später neue Relevanz und eine von der katho-

lisch-kirchlichen Tradition und der Idee einer Mittlerfunktion der Kirche wiederum 

abweichende Bedeutung. 

70  Zu Hobbes naturwissenschaftlich-mechanistischem Körperbegriff vgl. Hobbes 1967, 

Vom Körper. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

bes’ Gemein-Konzept, dass auf die gegenseitige Furcht zielt, ist die Antithese 
zur durch Liebe, Glaube und Hoffnung verbundenen Gemeinschaft des Corpus 
Christi. 
  

 

DAS BEDÜRFNIS NACH EINEM URSPRUNG  
 
Hobbes, Begründer des Kontraktualismus und eine der wesentlichen Säulen der 
modernen, politischen Philosophie, steht seltsam alleine in der Geschichte. Seine 
Relevanz wird allgemein anerkannt, doch Anknüpfungspunkte erweisen sich 
nicht als schwierig. Auch die Anstöße, die er für das Denken der Gemeinschaft 
bereit hält, sind ambivalent. Hobbes’ konstruktivistisches Vertragsdenken ersetzt 
jeglichen Bezug auf die Geschichte durch eine generalisierte, fiktive Historie. 
Die Fiktion eines Gesellschaftlichkeit, Gemeinschaftlichkeit und Staatlichkeit 
prinzipiell vorangestellten Naturzustands, dessen bewusst erzeugte und unaus-
weichliche Ablöse die staatliche Ordnung eines Rechtszustands ist, hat die Funk-
tion, die alternativlose Notwendigkeit der Konstruktion des Leviathans zu legi-
timieren. Indem der Vertrag den naturzustandlichen Krieg nicht beendet, sondern 
lediglich zu einer temporären Stabilisierung dient, akzentuiert und fingiert Hob-
bes einen eindeutigen Ursprung der Gemeinschaftlichkeit und verbindet diesen 
zugleich mit einer alles strukturierenden Angst. Eine Angst, die die Bewegung 
weg vom fiktiven und isolierten Naturzustand hin zum Gemeinen motiviert und 
dem Politischen ihren Stempel aufprägt. 

Hobbes entwirft ein Gegenmodell zu Vorstellungen einer vorpolitischen, na-
turwüchsigen oder gottgegebenen Gemeinschaft und grenzt sich von harmoni-
schen Modellen ab. Stattdessen führt er den Menschen die Notwendigkeit und 
ihr eigenes Potential zur Konstruktion des Gemeinsamen vor Augen. Menschen 
können und müssen ihre Zusammenschlüsse und Ordnungsstrukturen selber er-
zeugen, um ihr Leben zu erhalten. Menschen können sich und Gott imitieren und 
politische Körper, künstliche Menschen oder Automaten erzeugen, denen sie 
nachfolgend ihr Leben übereigenen, um sich gemeinschaftlich zu schützen. 

Der produktive und positive Charakter dieser Hobbes’schen Gedanken ist in 
der Rezeptionsgeschichte in den Hintergrund getreten. Dabei hat Hobbes mit und 
neben dem Konstruktionsgedanken einen weiteren zentralen Bereich der Theo-
riebildung um den Begriff der Gemeinschaft hervorgehoben: Er erfand die Ur-

Szene des Gesellschaftsvertrags und stellt die These auf, der Ursprung jeder Ge-
meinschaftlichkeit müsse künstlich gesetzt werden. Er propagierte eine bewusste 
Ersetzung der natürlichen oder metaphysischen Ursprungstheorien durch die 
Leere einer bedeutungslosen Konstruktion. Doch Hobbes’ Ursprungstheorie will 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THOMAS HOBBES: GEMEINSCHAFT ALS KÜNSTLICHER KÖRPER | 95  

 

mehr als den natürlichen oder göttlichen Ursprung durch die Narration eines 
künstlichen Vertrags ersetzen. Er erkennt die Unmöglichkeit realer Ursprünge, 
sei es als göttliche Schöpfung, natürliche Zusammengehörigkeit oder reale Ver-
tragssituation. Er scheint begriffen zu haben, dass der Ursprung, um mit Freud 
zu sprechen, immer nur eine Geschichte, im Sinne einer story, nie eine Ge-
schichte im Sinne einer history sein wird, dass der Vater, der uns stets verfolgt, 
nie existiert hat. So wenig wie den Krieg aller gegen alle bei Hobbes hat es den 
ursprünglichen Mord am Vater, der sich als Urverdrängung in die Freudsche 
Gründungserzählung eingeschrieben je gegeben.71 Hobbes macht deutlich: Ob 
Vertrag, Blut oder Glauben, es handelt sich lediglich um drei unterschiedliche 
Arten, dieselbe Unmöglichkeit auszudrücken, dieselbe Leere zu überbrücken – 
die Leere am Ursprung des Gemeinen, die nicht aufgefüllt werden kann. 

Hobbes stellt sich dem Problem des grundlosen Ursprungs und er ist in dieser 
Erkenntnis moderner als viele nach ihm. Was ihm zu erkennen nicht möglich war, 
ist, welche Geschichte die Suche nach dem Ursprung nach ihm schreiben würde. 
Hobbes’ Anliegen war es, gegen die Ursprungstheorie der Antike, gegen das Got-
tesgnadentum und die politische Theologie des Christentums anzuschreiben. Wel-
che Kämpfe im Zuge der fortschreitenden Säkularisierung und nach dem „Tod Got-
tes“ um diesen leeren Ort ausgefochten werden würden und in welcher Weise die 
religiösen Erzählungen in säkularisierter Form neue Bedeutung erlangen würden, 
konnte er nicht erahnen. So ist auch der Vorwurf einer schwachen Staatstheorie, im 
Sinne schwacher Bindekräfte und die Kritik an einer formaljuristisch motivierten 
Analyse erst vor dem Hintergrund der modernen Kämpfe um den Ursprung zu ver-
stehen. Möglicherweise handelt es sich weniger um eine Kritik an Hobbes, als um 
eine Reaktion auf die ursprungsmetaphysischen Diskurse nach ihm, um eine Rück-
wirkung auf Probleme und Schwachstellen des modernen Gemeinschaftsdiskurses. 
Hobbes’ konstruktivistische Theorie betrachtete diese „Schwachstellen“ nüchtern 
und suchte nach Lösungen, ohne die Abwehrkämpfe gegen die fundamentale Leere 
am Ursprung zu antizipieren.  

Von hier ausgehend muss einmal mehr auf das Bedürfnis nach einer sinn- 
und gemeinschaftsstiftenden Ursprungserzählung geachtet werden. In welcher 
Beziehung stehen der formale Kontraktualismus und Tendenzen zur Fetischisie-
rung gemeinschaftlicher Identitätskonstruktionen? Welche Geschichte schrieb 
die Ur-Szene der Vertragstheorie nach Hobbes, welche Mythen und Sinnstiftun-
gen ranken sich um diesen aus der Geschichte entrückten, Macht- und Kräfte-
verhältnisse ausblendenden Nullpunkt und welche Rolle konnte er im Gemein-
Diskurs der Moderne und für die spezifische Theoriebildung um den Begriff der 
Gemeinschaft einnehmen. 
                                                             
71  Vgl. Freud 1987, Der Mann Moses und die monotheistische Religion. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Rousseau: Entfremdung, Unmittelbarkeit  
und Gemeinschaft 

 
 
 
Rousseauismus, die Epoche Rousseau1 – Jean-Jacques Rousseau ist einer der 
Philosophen mit der wohl eindrucksvollsten und zugleich widersprüchlichsten 
Rezeptions- und Wirkungsgeschichte. Er wird gleichermaßen als Vater des Sozi-
alismus und der Französischen Revolution, der Romantik und der Gegenaufklä-
rung angesehen. Er gilt als einer der Begründer des liberalen Rechtsstaats und 
der modernen Demokratie sowie als Vordenker von Populismus und Totalitaris-
mus, konservativem Kulturpessimismus und antiautoritärer Pädagogik und er 
wird immer wieder als großer Denker der Gemeinschaft in der Moderne ange-
führt.2 Rousseau, der gehasst oder verehrt wird, zu dem man sich, wie es scheint, 
positionieren muss, war der erste Philosoph, der, obwohl er die Gemeinschaft 
wie Hobbes nicht in der Natur des Menschen verankerte, eine Beziehung zwi-
schen einer selbstgenügsamen, individuellen Identität und einer vorpolitischen, 
naturgemäßen, gemeinschaftlichen Existenz postulierte. Rousseau hat den Ge-
meinschaftsenthusiasmus wie kein anderer geprägt und ist derjenige, auf den 
sich eine Vielzahl der modernen Anrufungen eines vorpolitischen Gemein-
schaftsbegriffs beziehen. 

Rousseaus Theorie stellt einen Wendepunkt für den modernen Gemein-Diskurs 
dar. Gleichwohl kann nur schwer von dem Rousseauschen Gemeinschaftsbegriff 
gesprochen werden. In Rousseaus Werk sind verschiedene, aufeinander bezogene 
und dennoch unterschiedene Konzeptionen der Gemeinschaftlichkeit zu finden:3 

                                                             
1  Derrida 1993, Grammatologie, S. 173. 

2  Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 26 und Esposito 2004, Com-

munitas, S. 79. 

3  Diese Uneinheitlichkeit macht sich auch begrifflich bemerkbar. Rousseau trennt nicht 

eindeutig zwischen Gemeinschaft, Gesellschaft, Staat, Nation, Volk und Vaterland 

und benutzt die Begriffe vielfach austauschbar.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

die Hirtengemeinschaft des Goldenen Zeitalters,4 die einfache und unmittelbare, 
ländlich-bäuerliche Gemeinschaft,5 die einheitliche Volksgemeinschaft und das 
Gemeinwohl der idealen Republik,6 das patriotische Vaterland7 und die romanti-
sche Sehnsucht des Einsamen nach wahrhafter Gemeinschaft.8 Sie alle vereint, 
dass sie seiner Auffassung nach der degenerierten, modernen Gesellschaft entge-
genstehen. Obgleich Gemeinschaft als solche nicht naturgegeben ist, erscheint sie 
bei Rousseau als Begriff mit enger Verbindung zur Natur, der der Verblendung 
und dem Schein entgegensteht. Gemeinschaft wird mit Unmittelbarkeit und Trans-
parenz in eins gesetzt. Die hier versprochene Natürlichkeit ist jedoch auch durch 
Denaturalisierung in Form einer neu erschaffenen Natur zu erreichen, so dass seine 
Philosophie die paradoxe Perspektive einer Naturalisierung der Kultur eröffnet. 

Rousseaus These vom Verlust ursprünglicher Natur und sein Konzept der 
Denaturalisierung weisen auf etwas hin, das zum großen Einfluss des Rousseau-
schen Denkens mit beigetragen hat: Er schafft es, aus einer Theorie der Selbst-
entfremdung, die als leidenschaftliche Anklage des unwiederbringlichen Ver-
lusts der Authentizität den Menschen zu ewiger Romantik verdammt, einen op-
timistischen Geschichtsbegriff zu gewinnen. Diese Aussage klingt fremd, da 
Rousseau als geschichtspessimistischer Denker seinen Fokus stets auf den Ver-
lust, nie auf das Erreichte richtet. Doch gelingt es ihm, seinen negativen Ge-
schichtsbegriff mit der hoffnungsvollen Proklamation der Möglichkeit einer 
Emanzipation des Menschen vom Schein und einer in die Zukunft verlegten 
neuartigen Rückkehr zu sich selbst zu verbinden, einer Rückkehr, die den Men-
schen nicht einfach in den vorgesellschaftlichen Naturzustand versetzt, sondern 
ihn sublimiert.9 Derart verknüpft er die konservative Anklage über Verlust und 
                                                             
4  Vor allem in: Rousseau 1955 (1755), Über den Ursprung der Ungleichheit unter den 

Menschen. Teil II und Rousseau 1984 (1762), Essay über den Ursprung der Sprachen. 

5  Diese Beschreibung zieht sich durch das gesamte Werk. Besonders ausgeprägt ist sie 

in: Rousseau, Émile 1980 (1762), Brief an d�Alembert über das Schauspiel 1978 

(1758) und in Julie oder die neue Heloise 1988 (1761). 

6  Für diese Konzeption steht vor allem: Vom Gesellschaftsvertrag und Schriften über 

den Abbé Saint-Pierre. 

7  Vor allem in: Rousseau 1989 (1772), Über die Regierung von Polen, und Über Kunst 

und Wissenschaft. Teil I. 1955 (1750) Unterschieden werden müssen wiederum 

Rousseaus Darstellung des antiken Verständnisses der Polis und seine Vorschläge für 

die Regierung Polens, die an diesem Vorbild orientiert sind. 

8  Vor allem in: Rousseau 1993 (1782), Bekenntnisse, Émile 1980 und Träumereien des 

einsamen Spaziergängers 1978 (1782). 

9  Für diese optimistische Perspektive stehen vor allem: Vom Gesellschaftsvertrag und 

„Émile“.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 99   

 

Verfall mit einer handlungsoptimistischen Aufforderung zur Revolution10 der 
Werte. Diese neue Perspektive auf ein Ende der Entfremdung haben ihn zum Va-
ter eines romantischen Gefühls gemacht, das wenig später eine ganze Generation 
bestimmen sollte. Der Rousseauismus gewann aus einer zutiefst pessimistischen 
und beängstigenden Betrachtung der Geschichte und der Gegenwart die sehn-
süchtige Hoffnung auf eine erfüllende Zukunft. Unbestreitbar wurde Rousseau 
damit zum Vordenker des Gemeinschaftsenthusiasmus des 19. Jahrhunderts.11 
 
 

ENTFREMDUNG UND GEMEINSCHAFT 
 
Die Bedeutung des Konzeptes der Entfremdung und die des Gegensatzes von 
Wirklichkeit und Schein für das Rousseausche Denken wurde vielfach hervorge-
hoben.12 Rousseau selbst schien diesbezüglich zeitlebens von einem Drang ge-
trieben gewesen zu sein, sich zu bekennen. Er drängte seine Leser in die Rolle 
von Beichtvätern, um sich ihnen so zu zeigen, wie er wirklich war.13 In diesem 
Zusammenhang erklärt er sich und seine Philosophie ausgehend von einem 

                                                             
10  Es geht in Rousseaus utopischem Projekt wirklich um eine Art revolutionären Um-

sturz und eine Umwertung der Werte. Dennoch muss sein Denken trotz seiner Rezep-

tionsgeschichte während der Französischen Revolution von der Aufforderung zur po-

litischen Revolution abgegrenzt werden. Ich spare das Thema Rousseau und die Fran-

zösische Revolution aus und verweise auf das fünfte Kapitel von Iring Fetschers, 

Rousseaus politische Philosophie (1975). Wie Fetscher und Spaemann (Rousseau, 

Bürger ohne Vaterland 1980) sehe ich Rousseau als einen konservativen, sozialroman-

tischen Denker, der nur angesichts einer groben Verzerrung zum Vordenker der Revo-

lution werden konnte. Zu diesem Thema vergleiche weiterhin Yack 1986, The Lon-

ging For Total Revolution. 

11  Vgl. Baczko 1970, Rousseau. Einsamkeit und Gemeinschaft. Starobinski 1988, 

Rousseau, S. 164f. 

12  Vgl. Spaemann 1980, Rousseau – Bürger ohne Vaterland. Starobinski 1988, Rousseau. 

Eine Welt von Widerständen. Forschner 1977, Rousseau. Müller 1979, Entfremdung. 

13  Es scheint dieser aufgezwungenen Intimität geschuldet zu sein, dass Rousseaus eine 

besondere Stellung unter den Philosophen (vor allem in Frankreich) einnimmt: Er 

wird beim Vornamen genannt. Seine Anhänger während der Revolution, seine Vereh-

rer in der Romantik und sogar heutige Theoretiker (bspw. Starobinski und Derrida) 

betiteln Rousseau als Jean-Jacques. Dieses per Du mit seinem Philosophen sein ist ein 

seltsames Phänomen und Rousseau bildet damit auch in Frankreich eine Ausnahme. 

Niemand spricht von Immanuel, René oder Thomas.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

grundlegenden Widerspruch zwischen der menschlichen Essenz und der gesell-
schaftlichen Wirklichkeit. Der Zwiespalt zwischen der Welt wie sie ist und dem 
wie sie zu sein scheint, ist für Rousseau kein abstraktes, theoretisches Problem, 
sondern unmittelbarer Teil der eigenen Wahrnehmung. Er versteht es als persön-
liche Entfremdung, als Verlust der kindlich-ursprünglichen Unschuld und des 
Vertrauens in eine einheitliche Welt.  

Ein Vorfall, bei dem er als Kind zu Unrecht für den Diebstahl eines Kamms 
bestraft worden war, verunsicherte ihn nachhaltig und wurde zu einem Dreh- 
und Angelpunkt der eigenen Identität. An diesem Ereignis macht Rousseau den 
Verlust des Glaubens an die Wahrheit der vergesellschafteten Realität fest. Er 
erklärt, von diesem Augenblick an sei für ihn nichts mehr wie zuvor gewesen 
und das Bewusstsein der Herrschaft des Scheins habe sich unwiderruflich in sei-
nem Gedächtnis festgeschrieben.14 Einem „ontologischen Riss“15 gleich habe die 
Wahrnehmung des Gegensatzes von Sein und Schein mit einem Mal sein gesam-
tes Denken und Empfinden verändert – er schien schuldig, doch er war es nicht. 
 

„Von diesem Augenblick an hörte ich auf, ein reines Glück zu genießen, [...] Es war 

scheinbar noch die gleiche Lage, aber in Wirklichkeit ein ganz anderes Sein. Anhänglich-

keit, Achtung, Vertrautheit, Innigkeit hatten aufgehört, [...] Selbst das Land verlor in unse-

ren [bezieht sich auf Rousseau und seinen Cousin, J.S.] Augen den Reiz der Sanftmut und 

Einfachheit, der zum Herzen geht, es erschien uns öde und düster; es hatte sich wie mit ei-

nem Schleier verhüllt, der uns seine Schönheiten verbarg.“16 

 
In diesem Zitat zeigt sich der Grundgedanke von Rousseaus Entfremdungstheo-
rie: In der gegenwärtigen Welt klaffen Schein und Sein auseinander, die Authen-
tizität der Welt und die Stimme der Natur werden durch Kultur, Künstlichkeit, 
Luxus und falsche Rationalität verzerrt. Der Gegensatz von Schein und Sein, 
Urbild und Trugbild ist kein neuer Gedanke, sondern klassisches Thema der Phi-
losophie. Rousseau hebt ihn auf eine politische, gesellschafts- und geschichts-
theoretische Ebene und führt ihn zugleich in die Empfindungswelt des Einzelnen 
ein. Die Entfremdung von der Wirklichkeit scheint nun Teil einer historischen 
Entwicklung des Menschen, die als fortschreitende Bedürfniserweckung zu einer 
                                                             
14  Vgl. Rousseau 1993, Bekenntnisse, S. 19. Er verbindet dieses Erlebnis jedoch auch 

mit dem ersten Empfinden der herzensverbindenden Kraft wahrer Freundschaft und 

stellt auch hier den Gegensatz wieder her. Er fügt hoffnungsvoll hinzu: „Ich hatte 

noch nicht Vernunft genug, um zu bemerken, wie der Schein mich verdammte, und 

um mich an die Stelle der anderen zu setzen.“ 

15  Starobinski 1988, Rousseau, S. 18. 

16  Rousseau 1993, Bekenntnisse, S. 20. Hervorhebungen J.S. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 101   

 

Entfernung von der Natur beigetragen hat und zugleich unmittelbarer Bestandteil 
der persönlichen Entwicklung des Einzelnen ist.17 Das, was er als Kind erlebte, 
ist für ihn kein Problem der individuellen Entwicklung, sondern ein individuell 
wahrgenommener Hinweis auf ein allgemeines Missverhältnis. Mit der begin-
nenden Vergesellschaftung habe der Mensch sich von sich, der Eigentlichkeit 
seines Seins bzw. von seiner Natur entfernt. Kulturalisierung, der aufklärerische 
Geist, die Künste und Wissenschaften ersticken, so Rousseau, zwangsläufig „das 
Gefühl jener ursprünglichen Freiheit, für die sie [die Menschen] geboren zu sein 
schienen, lassen sie [stattdessen] ihre Knechtschaft lieben und machen aus ihnen, 
was man zivilisierte Völker nennt.“ Die moderne Lebensart nennt Rousseau eine 
Herrschaft der Künstlichkeit, die ihr Wesen durch „Blumengirlanden, über den 
Eisenketten“ verschleiere und derart dazu verführe, keinen Widerstand zu leis-
ten.18 
 

„Hier aber steht die Wirkung fest: der tatsächliche Verfall. In dem Maß, in dem unsere 

Wissenschaften und Künste zur Vollkommenheit fortschritten, sind unsere Seelen verderbt 

geworden. Soll das etwa nur ein besonderes Übel unsere Zeit sein? Nein, meine Herren, 

die durch unsere eitle Neugier verursachten Übel sind so alt wie die Welt.“19 

 
Für Rousseau wiederholt sich die Geschichte des Sündenfalls und der Vertrei-
bung aus dem Paradies in der individuellen Entwicklung. Er erklärt das mit sei-
ner Theorie des Kindes:20 Sein Buch Émile ist eine Abhandlung über Erziehung 
und eine bis heute einflussreiche Theorie der freien und natürlichen Kindheit. 
Mit Émile wurde Rousseau zum Begründer der antiautoritären Pädagogik und 
das Kind zu einem Modell der Authentizität. Dieser Auffassung zufolge sind 
Kinder ausgezeichnet durch eine leibliche und geistige Unverdorbenheit von ge-
sellschaftlichen Einflüssen sowie durch eine fortan unerreichbare Unmittelbar-
keit ihres Verhältnisses zu den Menschen, den Dingen, zur Natur, allgemein zur 
Welt.21 „Nur in diesem ursprünglichen Zustande trifft man das Gleichgewicht 

                                                             
17  Vgl. Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil II, S. 37f. 

18  Beide Zitate: Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil I, S. 9 

19  Rousseau 1955, Über Kunst und Wissenschaft. Teil I, S. 15 

20  Die Analogien zur christlichen Geschichte des Sündenfalls und zur Vertreibung aus 

dem Paradies sind offensichtlich. Rousseaus Werk ist durchzogen von der impliziten 

und expliziten Beschäftigung mit dem Christentum und geprägt durch Anleihen reli-

giöser Motive. 

21  Zu Rousseaus Erziehungsprogramm zur Wiederherstellung der menschlichen Natur 

vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 168f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

von Macht und Begierde an, und der Mensch ist nicht unglücklich.“22 Das Kind 
und die Natur stehen bei Rousseau auf derselben Seite und im Kind scheint das 
wahre Wesen des Menschen durch die Masken der Verzerrung hindurch. Der 
Einzelne, infolge der Zerstörung dieser kindlichen Unschuld unmittelbar Opfer 
jener Vertreibung aus dem Paradies, ist fortan verdammt, die Verfallsgeschichte 
individuell zu wiederholen, denn der unverhüllte Zugang zur Welt, den das Kind 
hatte, ist unwiderruflich durch einen Schleier verdeckt. Für Rousseau hat diese 
Entfremdung nicht nur den Zugang zum Kind in uns verstellt, sondern den zur 
Natur überhaupt. Die gesamtgesellschaftlichen Pendants des Kindes sind Natur-
zustand und Naturmensch. 

Rousseaus Beschreibung der Entfernung von der Natur haftet wie seiner fort-
währenden Strapazierung des Naturbegriffs etwas Theatralisches an. Die Gründe 
dafür liegen im blumigen und emotionalen Sprachduktus Rousseaus und darin, 
dass sein Naturbegriff weit, inhaltlich überfrachtet und imaginär strukturiert ist. 
Jenseits von Empirie hat er den Charakter einer regulativen Idee.23 Derrida be-
zeichnet ihn ob dieser unbestimmten Weitläufigkeit als rätselhaft und wider-
sprüchlich.24 Mithilfe der Versicherung über die Natur legitimiert Rousseau seine 
Entfremdungstheorie und bringt sich nicht selten um die Verlegenheit einer ein-
deutigen Begründung. Nicht der Natur der Dinge zu entsprechen, sie zu verfäl-
schen, begründet bereits den Vorwurf, die Herrschaft des Scheins voranzutreiben. 

 
 

NATURZUSTAND UND GEMEINSCHAFT  
IM „GOLDENEN ZEITALTER“ 
 
Rousseau hat zwei „ethnologische“ Abhandlungen über die Zivilisations- und 
Entwicklungsgeschichte des Menschen geschrieben.25 Es handelt sich um Fikti-
onen ohne konkreten historischen Bezug, die Theorien über einen Zustand der 
„wahren Jugend der Welt“ und über die Entstehung von Gemeinschaftlichkeit 
aufstellen. Seine Beschreibungen sind hypothetisch, dennoch erachtet Rousseau 
sie für denknotwendig. Er misstraut der Realität und schätzt die Macht der Ima-
gination zuweilen höher ein, als die der Wirklichkeit.26 Der Theorie des Politi-

                                                             
22  Rousseau 1980, Émile, S. 69. 

23  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 169. 

24  Derrida 1993, Grammatologie, S. 400.  

25  „Essay über den Ursprung der Sprachen“ und „Die Abhandlung über die Ungleichheit“. 

26  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 175. Dazu passt, 

dass Émiles Erzieher ihn dazu verführt, sich in eine imaginäre Frau zu verlieben, da 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 103   

 

schen Imaginären widersprechen die Grundlagen seiner Philosophie dennoch, da 
Rousseaus zentrales Bestreben die Annäherung an einen Zustand jenseits von 
Entfremdung, Verzerrung und Verkennung ist. Rousseau glaubt, mithilfe eines 
fiktiven Naturzustands, erkennen zu können, „was an der jetzigen Natur des 
Menschen künstlich und was natürlich ist“. Und er macht diesen vorgestellten 
Naturzustand zur Grundlage seines Geschichts-, Natur- und Entfremdungsbe-
griffs. Rousseaus Theorie wird, Paul de Man zufolge, von einem methodischen 
Paradox fundiert, da er versucht, mithilfe einer Annahme, dasjenige, was ange-
nommen wird, zu begründen.27 

In der 1755 erschienenen Abhandlung über den Ursprung der Ungleichheit 
unter den Menschen entwirft Rousseau das Bild einer Welt, die von instinktge-
leiteten, autarken Wilden bevölkert ist und in der jede soziale Beziehung tenden-
ziell bedrohlich ist. Da Relationen von Menschen sich jedoch auf ein Minimum 
beschränkten, konnte sich kein expliziter Kriegs- oder Friedenszustand etablie-
ren. Die selbstbezüglichen und unabhängigen Wilden, die Rousseau zufolge we-
der über Sprache, Vernunft, Selbstbewusstsein oder Moral verfügten, entspre-
chen eher unserem Verständnis von Tieren. Durch allgemeine Ausbreitung, die 
Härte des Klimas und durch Zufälle habe sich der Mensch aus dieser primitiven 
Existenzweise heraus entwickelt und Formen des gegenseitigen Bezugs und der 
Selbstreflexion herausgebildet. Es folgt ein affirmativ beschriebener Zustand, 
den Rousseau zu dem Besten der Geschichte erklärt, da diese Phase die richtige 
Mitte zwischen Naturzustand und moderner Gesellschaft dargestellt habe.28 

 
„Sie tun sich zu einzelnen Gemeinschaften zusammen und bilden schließlich in jeder 

Landschaft eine besondere, durch Sitten und Charakter geeinte Nation. Nicht Maßnahmen 

und Gesetze, sondern die gleiche Art des Lebens und der Nahrungssuche und der gleich-

förmige Einfluss des Klimas vereinen sie.“29 

 
Die natürlich geeinten Gemeinschaften werden, so Rousseaus Vorstellung, von 
Menschen gebildet, die einander in transparenter Liebe zugewandte sind. Durch 
das Entstehen von Scham, Neid und Eitelkeit treten gleichwohl schon in dieser 
Frühform der Kulturalisierung die ersten Probleme auf. Der Ackerbau und die 
damit einhergehende Einführung des Eigentums leiteten die Vergesellschaftung 
                                                                                                                                  

echte Mädchen nicht perfekt genug seien und wirkliche Liebe, im Gegensatz zur Vor-

stellung nichts sei als Sinnestäuschung, Lüge und Einbildung. 

27  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Vorwort. S. 67. Man 1979, Allegories of 

Reading, S. 141 

28  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. S. 209. 

29  Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. S. 203.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ein und beendeten den glücklichen Zustand.30 Rousseaus Geschichte der 
Menschheit schreibt sich als Verfallsgeschichte fort. Entfremdung und die Herr-
schaft des Scheins hatten begonnen: „Sein und Scheinen wurden zwei völlig ver-
schiedene Dinge.“31 

In dem sechs Jahre später verfassten Essay über den Ursprung der Sprachen 
modifiziert Rousseau seine Beschreibungen: Das Zusammenleben in Familien 
und die primitiven Kommunikationsformen sind nun ursprünglich natürlich und 
Rousseau geht nicht mehr von vollständig autarken Naturmenschen aus.32 Wie-
derum hätten Naturnotwendigkeiten wie Klima, Katastrophen und Versorgungs-
engpässe die Jägerfamilien dazu bewogen, sich der friedlicheren und ruhigeren 
Lebensweise des Hirten zuzuwenden und sich zu vergemeinschaften.33 Auf den 
folgenden Seiten sind die Schilderungen zu finden, die Rousseau zum ersten 
Denker einer Utopie der Gemeinschaft in der Moderne machten.34 Der hier ver-
breitete Mythos gemeinschaftlicher Selbstgenügsamkeit und die anachronisti-
sche Idealisierung des einfachen, patriarchalen Lebens auf dem Land durchzie-
hen das Werk Rousseaus und versprechen eine Harmonie von Natur und Kultur. 
Vor dem Hintergrund des gemeinschaftsromantischen Enthusiasmus haftet Ver-
trägen und Verfassungen, politischen Gründungen und Konstruktionen stets ein 
Makel des Provisorischen an. Die Sehnsucht nach Anwesenheit dieser selbstge-
nügsamen Gemeinschaft scheint nur ungenügend substituiert werden zu können. 

 
„Man versammelt sich um ein gemeinsames Feuer, man veranstaltet dort seine Feste und 

tanzt dort; die sanften Bande der Gewohnheit nähern den Menschen dort unmerklich sei-

nesgleichen an; und so brennt in diesem ländlichen Feuer zugleich das heilige Feuer, das 

in die Herzen die ersten Gefühle für die Zusammengehörigkeit der Menschheit trägt.“ „In 

dieser glücklichen Zeit, da die Stunden nicht eingeteilt waren, gab es keinen Zwang, sie zu 

zählen. Die Zeit hatte kein anderes Maß als das der Belustigung und der Langeweile. Un-

                                                             
30  Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II. 

31  Rousseau 1955, Über die Ungleichheit. Teil II, S. 221. Hier wird deutlich, dass 

Rousseau noch nicht in moderner Weise zwischen Nation, Gemeinschaft, Volk und 

Gesellschaft differenziert. Das aus dem Original übernommene Wort Nation hat nichts 

mit der modernen Vorstellung eines Nationalstaates gemein. 

32  Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen, S. 122. Dieses Goldenen 

Zeitalter heißt es im Widerspruch zur vorherigen Abhandlung und auch zum Gesell-

schaftsvertrag sei, obgleich Frieden geherrscht habe, eine Zeit des allgemeinen 

Kriegszustands gewesen. 

33  Vgl. Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen, S. 122-129. 

34  Einschränkend muss erwähnt werden, dass Thomas Morus Roman Utopia (1515) die 

erste als solche bezeichnete Gemeinschaftsutopie darstellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 105   

 

ter alten Eichen, die die Jahre hatten kommen und gehen sehen, vergaß eine feurige Ju-

gend allmählich ihre frühere Wildheit. Nach und nach zähmte man sich gegenseitig. Kraft 

des Bemühens, sich verständlich zu machen, lernte man sich auszudrücken. Nun fanden 

auch die ersten Feste statt, die Füße sprangen vor Freude, die ausdrucksvolle Geste reichte 

nicht mehr aus, die Stimme begleitete sie mit leidenschaftlichen Ausbrüchen. Freude und 

Begehren, miteinander vermischt, wurden zugleich empfunden. Dort also stand die wirkli-

che Wiege der Völker, aus dem reinen Kristall der Brunnen stiegen die ersten Feuer der 

Liebe.“35 

 
Diese eindringliche und fast liebevolle Schilderung eines frei erfundenen Zu-
stands der Jugend der Welt sagt wenig über die Geschichte und viel über 
Rousseaus Sehnsucht nach unverdorbener Natürlichkeit und Ankunft in einer, 
der Welt des Scheins entgegengesetzten, transparenten Gemeinschaft aus. Robert 
Spaemann hat auf den Unterschied zwischen Rousseaus Entfremdungsbegriff 
und der traditionellen Ontologie aufmerksam gemacht: Während diese mithilfe 
von Theorie nach wahrem Sein suche, das es durch den Schein hindurch zu ent-
tarnen gelte, appelliere Rousseau schlicht an eine Welt, in der die Wirklichkeit 
nicht entzweit ist. Statt nach einer verborgenen Wahrheit zu suchen, sucht er 
Wahrheit als Unverborgenheit.36 

Gemeinschaft steht also in der historischen Entwicklung bei Rousseau 
exemplarisch für eine einheitliche und transparente Gewissheit, auf die er sehn-
süchtig blickt. Lange bevor dieser Gegensatz in der Soziologie bedeutsam wurde 
hielt Rousseau der entfremdeten modernen Gesellschaft die organisch verbunde-
ne Gemeinschaft entgegen. Die Gegenüberstellung ist bei ihm begriffspolitisch 
unmotiviert, folgt der übergeordneten Entfremdungslogik, und sie ist nicht im-
mer stringent. Gemeinschaft ist bei ihm grundsätzlich positiv besetzt, doch die 
Gesellschaft ist nur hinsichtlich der modernen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts 
ihr negatives Gegenstück. Begriffen als gut verfasste bürgerliche Republik, ist 
auch Gesellschaft für Rousseau ein anstrebenswertes Ideal. Im Hinblick auf die 
spezifisch deutsche Tradition des Gemein-Diskurses und auf den deutschen Ge-
gensatz zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft bleibt zu erwähnen, dass die 
Theorie des Schweizers Rousseau, obgleich er auf Französisch schrieb und der 
Rousseauismus im Sinne eines revolutionären Enthusiasmus in Frankreich weit 
verbreitet war, im deutschsprachigen Raum am erfolgreichsten war. Besonders 
seine Kulturkritik, seine Naturromantik und seine pädagogischen Schriften wa-
ren nirgendwo so einflussreich wie in Deutschland. 
                                                             
35  Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen. Erstes Zitat: S. 130, zweites 

Zitat: S. 133. 

36  Vgl. Spaemann 1980, Bürger ohne Vaterland, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DIE AUFHEBUNG DER ENTFREMDUNG 
 
Rousseau idealisiert nicht nur die Möglichkeit nicht-entfremdeter Existenz, er 
bietet zwei Wege zu diesem Ziel an. Das Ideal der wahren Gemeinschaft oszil-
liert als träumerischer Mythos verlorener Präsenz in und zwischen beiden. Ob-
wohl die ideale Gemeinschaft bei Rousseau im Wissen um die Folgenschwere 
ihres Verlusts verbleibt – ein Verlust, der nicht wieder gewonnen oder ausgegli-
chen werden kann – bestimmt sie als regulatives Ideal der Annäherung nachfol-
gende Versuche der Gemeinschaftsbildung.37 Rousseau stellt alles, was eine 
scheinbare Nähe zu ursprünglicher Präsenz vorweisen kann, auf die Seite des na-
türlichen und unmittelbaren Seins und nimmt damit in der Geschichte der Meta-
physik, die laut Derrida die Geschichte der Bestimmung des Seins als Präsenz 
ist, eine herausragende Stellung ein.38 Trotz dieser präsenzmetaphysischen Im-
plikationen, die Rousseaus Geschichtsphilosophie strukturieren, ist er, wie in der 
Sekundärliteratur gebetsmühlenartig wiederholt wird, nicht auf die vereinfa-
chende These Zurück zur Natur zu reduzieren.39 Rousseaus Affinität zur Prä-
senzmetaphysik hat dort ein Ende, wo die Sehnsucht nach dem Ursprung in den 
handlungstheoretischen Versuch einer Wiedererlangung der natürlichen Präsenz 
umschlägt. Das Motiv der verlorenen Präsenz geht bei ihm nicht mit dem Kon-
zept einer Finalität einher, die der originären Präsenz wieder zu ihrem Recht auf 
Anwesenheit verhelfen soll. Rousseau hat einen Begriff der Finalität, auch ist er 
bestrebt die Herrschaft der Natur voranzutreiben und legitimiert die von ihm an-
gestrebte Revolution über eine alte und verlorene Wahrheit, doch – und hier liegt 
der wesentliche Unterschied – obgleich sein Ziel sich über einen untrennbaren 
Bezug zum Alten herauskristallisiert, ist es neuartig. Rousseau will nicht zurück 
zum Naturmenschen – der „natürliche Mensch“ und der „Bürger“ stehen für 
zwei neuartige Möglichkeiten, sich vom Schein zu befreien. 

Zu beachten ist, dass der natürliche Mensch nicht mit dem Naturmenschen 
identisch ist, sondern Rousseaus Modell vollständiger und einheitlicher Identi-
tät des Menschen in der modernen Gesellschaft darstellt. Er hat Ähnlichkeiten 
mit dem Naturmenschen, muss aber als dessen Sublimierung, nicht als seine 
Wiederkehr begriffen werden, denn der natürliche Mensch ist sich, im Gegen-
satz zum selbstbezüglichen aber verstand- und vernunftlosen Naturmenschen, 

                                                             
37  Vgl. Baczko 1970, Rousseau, S. 445. 

38  Vgl. Derrida 1933, Grammatologie, S. 173. 

39  Interessanterweise habe ich kaum einen aktuellen Autoren gefunden, der Rousseau 

nicht gegen den Vorwurf des „Zurück zur Natur“ in Schutz nimmt, jedoch keinen, der 

ihm diese simple These vorwirft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 107   

 

seiner vollendeten, selbstgenügsamen Identität bewusst. Der Bürger wiederum 
darf keinesfalls mit dem Bourgeoisen verwechselt werden, den Rousseau als 
Menschen seiner Zeit beschreibt. Dieses moderne Mischwesen, das laut 
Rousseau stets im Widerspruch mit sich selbst steht und dem es an eben der 
Identität mangelt, die den natürlichen Menschen und den Bürger auszeichnen, 
„wird weder jemals ein Mensch noch ein Bürger sein. Er wird einer der Men-
schen unserer Zeit sein, ein Franzose, ein Engländer, ein Bürgerlicher, er wird 
nichts sein.“40 

 

Der natürliche Mensch 
 
Die erste Möglichkeit der Herrschaft des Scheins und der Entfremdung zu ent-
kommen, liefert die Seins-Weise des natürlichen Menschen. Der Prototyp des 
natürlichen Menschen ist Émile, der Protagonist aus Rousseaus Erziehungsro-
man. Seine Geschichte ist die einer künftigen Natur-Geschichte des Menschen. 
Im Émile führt Rousseau das Thema der beiden Abhandlungen über die Un-
gleichheit weiter und gibt eine Anleitung zu einer Werdensgeschichte des natür-

lichen Menschen in der Gesellschaft. Die Identität dieses neuen Menschen ist 
gekennzeichnet durch Einheit und Einkehr in sich selbst. „Der natürliche 
Mensch ist ganz für sich; er ist eine Zahleinheit, das Durchausganze, welches 
sich nur auf sich selbst oder auf seinesgleichen bezieht.“41  

Der Weg zu dieser Form der Identität verläuft über die Erhaltung der eigenen 
Kindlichkeit. „Je mehr hingegen der Mensch in seinem natürlichen Zustande ge-
blieben ist, desto kleiner ist der Unterschiede zwischen seinen Kräften und sei-
nen Begierden, und desto weniger ist er folglich von seinem Glück entfernt.“42 
Denn, fährt Rousseau fort, der Mensch sei nur stark, wenn er sich damit begnügt, 
das zu sein, was er von frühester Natur aus ist. Er erhebt es zu einem unbestreit-
baren Grundsatz, dass die ersten Regungen der Natur gut seien und dass es keine 
ursprüngliche Verdorbenheit des Herzens gibt. Tugend und Natur stimmen im-
mer und unmittelbar überein. Um den neuen Menschen zu erschaffen, gelte es, 
das Dasein ins Innere zu verlegen und auf die ursprüngliche Stimme der Natur 
zu hören, die nur innerlich vernehmbar sei und mit der Gottes und dem Gewis-
sen identisch sei. Mit dieser Konzentration auf das innere Erleben geht gleich-
wohl eine Fokussierung auf eine originäre Leiblichkeit einher. Wenn die Erzie-
hung sich darauf beschränke, der Natur zu folgen, meint Rousseau, folge sie zu-
gleich der Logik des natürlichen Körpers. Gunter Gebauer hebt hervor, dass die 
                                                             
40  Rousseau 1980, Émile, S. 14. 

41  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

42  Rousseau 1980, Émile, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Körper-Erziehung bei Rousseau Priorität vor der Wissensvermittlung erhält, be-
tont aber auch, dass die befreiende Entfaltung des Körpers im Hinblick auf eine 
frei-natürliche Persönlichkeit in der ganzheitlichen Absicht unternommen wird, 
zu einer Befreiung der Seele zu führen. Wir werden noch sehen, wie Rousseaus 
Verständnis von Ganzheitlichkeit letztlich auf einen christlichen Leib-Seele-
Dualismus und eine Emanzipation der Seele vom Körper abzielt. In einem suk-
zessiven Entwicklungsprozess gilt die Orientierung an der Leiblichkeit als Stufe 
der Entwicklung im Erziehungsprogramm zum natürlichen Menschen.43 

Für Rousseau sind Verstand, Vernunft und das bewusste Denken, die den 
Tugendmenschen vom Wilden unterscheiden, sekundäre und abgeleitete Eigen-
schaften, die sich erst später herausbilden. Sie seien, wie die Evolutionsgeschich-
te gezeigt habe, gefährlich und trügen dazu bei, den Menschen von sich zu ent-
fernen. Nur auf der Basis einer festen und einfachen Grundlage der Bedürfnisse 
und einer vorangehenden Übereinstimmung des Menschen mit sich und der Na-
tur könne verhindert werden, dass ihr Erwachen der Beginn einer Degeneration 
sei.44 Rousseau vertritt einen positiven Vernunftbegriff und reiht sich insoweit in 
die aufklärerische Tradition ein, als dass er den Menschen grundsätzlich für ver-
nunftbegabt hält. Sein Begriff von Vernunft ist dennoch von seiner Kulturkritik, 
seinem Naturbegriff und von tiefer Religiosität geprägt.45 Nur die unvermittelte, 
einfache Vernunft des Herzens, nicht der gelehrte und überfrachtete Verstand, 
stimme mit Gottes Vernunft überein. In der Konzentration auf die göttliche 
Stimme und das innere Verhältnis zur Natur sei es dem Einzelnen möglich, eine 
einheitliche und unmittelbare Identität herzustellen und der Kultur der Rationali-
tät und des Luxus zu entkommen. Im Glaubensbekenntnis des Savoyischen Vik-
tors beschreibt Rousseau seinen persönlichen Kampf um die Selbstfindung: 

 

                                                             
43  Vgl. Gebauer 1988, Auf der Suche nach der verlorenen Natur, S. 168. 

44  Rousseau 1980, Émile, S. 70-86. So wird Émile bis er 12 Jahre alt ist weder im 

Schreiben noch im Lesen unterrichtet. Bücher nennt Rousseau Elend und Geißel der 

Kindheit. Vgl. ebenda, S. 122. Er geht davon aus, dass der Mensch bereits durch die 

alphabetische Sprache entfremdet ist. Sein besonderer Hass gilt der Schrift. Zur Ver-

dammung der Schrift als Zeichen einer abgeleiteten, repräsentativen Kultur des Sub-

stituts: Vgl. Rousseau 1984, Essay über den Ursprung der Sprachen und Derrida 1993, 

Grammatologie, S. 171 – 540. 

45  Vgl. Spaemann 1980, Bürger ohne Vaterland, S. 43. Obgleich Rousseau aus politi-

schen Gründen kurzfristig vom Kalvinismus zum Katholizismus konvertierte, ist seine 

Religiosität stets an den Evangelien und am Frühchristentum orientiert, ist protestan-

tisch-kalvinistisch, nicht römisch-katholisch. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 109   

 

„Es gibt ein Alter, wo das noch freie, aber glühende, unruhige und nach Glück strebende 

Herz das Glück, das es nicht kennt, mit einer neugierigen Ungewissheit sucht und, durch 

die Sinne betrogen, sich endlich an sein eitles Bild anklammert und es da zu finden glaubt, 

wo es nicht ist. Diese Verblendungen haben für mich gar zu lange gedauert. Ach! Ich habe 

sie gar zu spät erkannt und nicht ganz zerstören können. [...] Anstatt darin den Gegenstand 

meines Glücks zu sehen, betrachte ich sie als dessen Hindernis. Ich strebe vielmehr nach 

dem Augenblick, wo ich, befreit von den Banden des Leibes, ohne Widerspruch, ohne 

Teilung Ich sein und nur meiner selbst bedürfen werde, um glücklich zu sein.“46 

 
Identität erscheint als inneres Verhältnis. Im Prozess der Selbstfindung gehe es 
darum, die Blickrichtung von außen nach innen zu verändern, darum, den Men-
schen von der Bedingtheit seiner Selbsterkenntnis loszureißen und die Abhän-
gigkeit seines Ich-Bezugs von der Spiegelung in Anderen zu beenden.47 Der 
neue Mensch könne die Wahrheit mit eigenen Augen erkennen, er sei eins und 
genüge sich. Die Vorstellung der selbstgenügsamen Beherrschung geht bei 
Rousseau bis zur Vorstellung, der Geist sei vom Körper abzutrennen, so dass 
Rousseau den natürlichen Menschen auch als Sklaven für frei hält. Die Gefan-
genschaft des Körpers könne seinen Geist nicht fesseln, die Unterdrückung des 
Menschen könne ihn, der unter der Herrschaft der Natur stehe, nicht berühren. Er 
erzählt die Geschichte von Émile, der in Gefangenschaft gerät und als Sklave 
gehalten wird. Émile fühlt sich unter diesen widrigen Bedingungen paradoxer-
weise freier als je zuvor, da er erkennt, dass körperliche Unterdrückung durch 
Menschen seinen Geist nicht fesseln kann.48 

Es ist eine christliche Interpretation des Verhältnisses von Körper und Seele, 
die Rousseau hier vorantreibt. Von dieser Warte aus betrachtet, verwundert es 
nicht, dass er erklärt, Christen seien dazu prädestiniert, Sklaven zu sein. Er meint 
dies durchaus positiv und fügt hinzu, dass sie dies wüssten und es sie nicht beun-
ruhige.49 Rousseaus Verhältnis zum Christentum ist ambivalent. Er verachtet die 
römisch-katholische Priesterreligion, den Prunk und die Ausschweifungen der 
Kirche. Gleichzeitig verehrt er die Figur Jesu Christi, die Bescheidenheit und die 
protestantisch-asketische Moral. Er bezieht die Seins-Weise des natürlichen 
Menschen wiederholt auf die christliche Lehre aus den Evangelien. Es sind die 
Selbstgenügsamkeit und die Suche nach der Wahrheit im Inneren, die ihn mit 
                                                             
46  Rousseau 1980, Glaubensbekenntnis des Savoyanischen Viktors. In: Émile, S. 375. 

47  Rousseau nimmt in diesem Punkt gewissermaßen und unter anderen Vorzeichen die 

moderne Psychoanalyse des Blicks vorweg. Vgl. Rousseau 1955, Über die Ungleich-

heit. Teil II. S. 265. 

48  Vgl. Rousseau 1980, Émile und Sophie oder die Einsamen. S. 682. 

49  Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag 2006 (1762), Buch 4, Kapitel 8, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

dem Christentum verbinden.50 Zugleich macht er deutlich, dass weder eine Ge-
meinschaft von Christen, noch eine von natürlichen Menschen eine Grundlage 
für die ideale Republik bieten würden, da diese Religiosität rein geistig sei und 
eine in sich gekehrte Identität (Rousseaus Ziel) den Misserfolg einer solchen Re-
publik vorprogrammierten. Das Christentum ist „einzig und allein mit den 
himmlischen Dingen beschäftigt: das Vaterland des Christen ist nicht von dieser 
Welt.“51 Wenn Rousseau das Frühchristentum mit seiner Trennung von irdischer 
und geistiger Welt verantwortlich für den Niedergang der Polis macht, da es den 
Christen nicht möglich gewesen sei, sich vollends mit dem Vaterland, mit der 
Republik zu identifizieren, impliziert das Kritik und schwermütige Trauer, aber 
auch Bewunderung. Diese Aussage ist als realistische Feststellung zu verstehen, 
die für Rousseau die Notwendigkeit einer Philosophie des Bürgers impliziert, sie 
ist nicht als Abkehr von den Grundlagen des Christentums oder vom Ideal des 
natürlichen Menschen zu betrachten. 

Das, was Christen wie auch Émile fehlt um gute Bürger sein zu können, ist 
Leidenschaft für das Irdische. In einer modernen Gesellschaft können Menschen 
wie die Christen oder Émile leben, da sie ihre Pflicht tun, aus Tugendhaftigkeit 
die Gesetze achten und Gemeinwesen grundsätzlich Ehre entgegen bringen. Sie 
können als wahre Menschen in der falschen Gesellschaft einsam und als Außen-
seiter leben. Doch sie sind ungeeignet, Teil eines wirklichen Volkskörpers zu 
sein, wie Rousseau ihn im Gesellschaftsvertrag entwirft. Der Grund dafür liegt 
paradoxerweise in ihrer Überlegenheit. Im Gegensatz zu Bürgern lassen sie sich 
nicht täuschen. Der natürliche Mensch hat individuell zu sich gefunden und den 
Gegensatz zwischen Schein und Sein hinter sich gelassen, doch vermag er nicht, 
die allgemeine Entfremdung der Gesellschaft aufzulösen. Dadurch ist ihm die 
Teilhabe an der idealen Republik unmöglich, denn diese basiert, obwohl sie ein 
Ideal Rousseaus ist, auf einer Form der Lüge und der Täuschung.52 Der Preis, 
den der natürliche Mensch für seine Identität zahlt, ist die Einsamkeit. 

So ist Émile ein freier, selbstgenügsamer, einsamer Außenseiter. Seine Liebe 
scheitert an der Realität und er ist dazu verdammt, der ewig Suchende ohne Va-
terland und wahre Gemeinschaft zu bleiben. Der natürliche Mensch in der Ge-
                                                             
50  Die Bezeichnung der Christen als Sklaven, die Abhängigkeit predigen, führte häufig 

zu dem Missverständnis, Rousseau habe das Christentum verachtet. Das ist, bezüglich 

der Kirche und der sogenannten Priesterreligion richtig. Die Bezeichnung der Christen 

als Sklaven und der Widerspruch von Christen und Bürgern ist jedoch gerade keine 

negative Beschreibung. Die Christen sind auf dem Weg aus der Entfremdung zu weit 

fortgeschritten, um noch Bürger sein zu können. 

51  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 4, Kap.8, S. 148. 

52  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap.7, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 111   

 

sellschaft ist ein Weg der Emanzipation vom Schein, aber er ist auch ein Projekt, 
das aufgrund eines Scheiterns notwendig geworden ist, denn der natürliche 
Mensch ist eine Reaktion auf die Unmöglichkeit der natürlichen Gemeinschaft. 
Die Möglichkeit einer Gemeinschaft natürlicher Menschen hat Rousseau ver-
neint und gleichzeitig fortwährend ihren Mythos genährt. Immer wieder rekur-
riert er sehnsuchtsvoll auf eine Selbstgenügsamkeit der Gemeinschaft, die er 
analog zur Genügsamkeit des Ichs entwirft. Er träumt von einer Gemeinschaft, 
die es schafft, die Freiheit und die absolute Unabhängigkeit des Einzelnen zu 
bewahren. In der Neuen Heloise, seinem zu Lebzeiten erfolgreichsten Roman, 
reicht sein Gemeinschaftsmodell am nächsten an eine derartige Gemeinschaft 
natürlicher Menschen heran. Die hier beschriebene, geschlossene Gemeinschaft 
Clarens bleibt autonom, arbeitet ohne aus sich herauszutreten, alles und alle sind 
miteinander organisch verbunden und bleiben innerlich.53 

Die Erfahrung einer kollektiven Befreiung, die wahre Zugehörigkeit zu ei-
nem Vaterland, nach der Émile sich lebenslang sehnt, bleibt auch seinem Alter 
Ego Rousseau verwehrt. Das beschreibt er in den Bekenntnissen und in den 
Träumereien eines einsamen Spaziergängers. So sehr Rousseau sich bemüht, die 
einsame54 und autonome Rebellion gegen die Falschheit seiner Welt mit sinnstif-
tenden Motiven zu verbinden, eine Sehnsucht nach wahrer Zugehörigkeit bleibt 
bestehen, denn der Einsamkeit haftet immer der Vorbehalt des Vorläufigen an.55 

 

Der Bürger 
 
Die zweite Möglichkeit, einheitliche Identität zu erreichen und die Entfremdung 
zu beenden, sieht Rousseau in der Möglichkeit einer einheitlichen Spaltung. Die-
                                                             
53  Vgl. Starobinski 1988, Rousseau, S. 165. 

54  Das Motiv der Einsamkeit und dessen Kultivierung wird später stark von der Roman-

tik aufgegriffen werden. 

55  Die Beschreibungen der Einsamkeit sind von anachronistischen Motiven getränkt, 

dennoch ist Rousseaus Autonomiebegriff nicht vormodern. Rousseau argumentiert auf 

Grundlage eines modernen Subjekt- und Identitätsbegriffs. Seine Natur- und Sozial-

romantik und seine Klage gegen die Entfremdung der modernen Welt sind wie auch 

sein Projekt des mit sich selbst identischen, sich selbst bestimmenden Menschen, erst 

auf der Grundlage des modernen Subjektbegriffs möglich. Die Denkmöglichkeit eines 

freien und individuellen Menschen eröffnet die Idee individueller Emanzipation. Die 

aufklärerische Philosophie und die im Entstehen begriffene moderne-bürgerliche Ge-

sellschaft waren von einem Erstarken von Entfremdungsgefühlen begleitet und der 

moderne Subjektbegriff brachte mit sich die Bedingungen für den Protest gegen sich 

selbst und die eigene Zeit hervor. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ser merkwürdige Begriff bezeichnet das Verhältnis des Bürgers zu sich selbst, 
das Rousseau Brucheinheit nennt. „Der bürgerliche Mensch ist nur eine Bruch-
einheit, die vom Nenner abhängt und deren Wert in ihrem Verhältnis zu dem 
Ganzen liegt, welches der gesellschaftliche Körper ist.“56 Die Identität des Bür-
gers ist einheitlich, weil er sich vollständig, mit allen Rechten und Identitätsbe-
stimmungen, an die Gemeinschaft veräußert. Er ist nichts für sich, sein Bezug zu 
sich selbst vollzieht sich allein über die Aufspaltung seiner Persönlichkeit und 
die Hingabe an die Gemeinschaft. In der einheitlichen Gemeinschaft (der Repub-
lik) ist auch er mit sich identisch.57 Die vertragliche Vereinigung der Mitglieder 
der Gemeinschaft bringt einen Gemeinwillen (volonté général) und ein gemein-
schaftliches Ich (commun-moi) hervor, das als „Körper, jedes Glied als untrenn-
baren Teil des Ganzen“58 aufnimmt. Der Rousseausche Kollektivkörper basiert 
auf einem totalen Identitätsmodell von Herrschern und Beherrschten. Der Wille 
des Souveräns, zugleich der Gemeinwille, stimmt immer und unmittelbar mit 
dem Willen des Einzelnen überein. Partikularwillen sind unerwünscht, da die 
unmittelbare Einheit von Souverän und Volk Bedingung der Freiheit ist, die es 
zu erhalten gilt. Vom Gemeinwillen abweichende Bürger werden gezwungen, 
sich anzupassen, was Rousseau euphemistisch als Zwang zur Freiheit be-
schreibt.59 Um einen homogenen Gemeinschaftskörper zu garantieren, will 
Rousseau den Bürgern keine direkten, sondern ausschließlich über den Souverän 
vermittelte Beziehungen gestatten.60 Interessensgemeinschaften und Parteiungen 
sollen vermieden werden.61 

                                                             
56  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

57  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 17. 

58  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 18. 

59  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 21. 

60  Diese Aussage Rousseaus macht deutlich, dass Jochen Vogl irrt, wenn er annimmt, 

Rousseau denke Gemeinschaft kommunistisch. (Vogl 1994, Gemeinschaften, S. 10) 

Rousseau ist hinsichtlich seines Entfremdungsbegriffs und auch bezüglich seiner Ka-

pitalismuskritik, die jedoch auf das alte, antisemitische Wucherstereotyp und eine ein-

seitige Kritik am „raffenden“ Finanzkapital abzielt, ein Vordenker kommunistischer 

Perspektiven. Kommunistische Gemeinschaftstheorien bereitet er jedoch nicht vor, da 

diese gerade auf Beziehungen von Menschen untereinander basieren, um letztlich die 

Ebene des Staates überflüssig zu machen und nicht auf Beziehungen, die nur vermit-

telt über eine übergeordnete Einheit stattfinden. 

61  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 3., S. 31. Ähnlich wie bei 

Hobbes fungiert der Gesellschaftsvertrag paradoxerweise als Mittel, die Beziehungs-

losigkeit der Bürger untereinander einzurichten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 113   

 

Rousseau verehrt die Antike als verlorene Zeit, in der die ideale Republik, die 
wirkliche bürgerliche Gesellschaft, Realität gewesen sei. „Diese öffentliche Per-
son, die so aus dem Zusammenschluss aller zustande kommt, trug früher den 
Namen Polis [...]“62 Seine Beschreibungen der Polis als idealer Republik stim-
men bezüglich seiner politischen Vorstellungen mit denen des Contrat Social 
überein, obgleich beispielsweise die Verurteilung der Sklaverei und das Ver-
tragsdenken hinzutreten. Hinsichtlich der Identitätspolitik der Gemeinschaft sind 
die Konzepte deckungsgleich. 

Rousseau nimmt an, die Bürger Roms und Spartas seien keine Individuen im 
heutigen Sinne gewesen. Sie hätten Eigennamen gehabt, ihr Ich hätte sich jedoch 
erst als gespaltenes mithilfe ihrer Existenz als Römer oder Spartaner verwirkli-
chen können. Zum Beleg führt er eine Erzählung an, in der ein Spartaner sich für 
den Rat der Dreihundert bewirbt und als er scheitert, anstatt sich zu grämen, er-
freut darüber ist, dass es in Sparta 300 bessere Bürger als ihn gibt.63 Die Exis-
tenzweise des Bürgers erfordere es, die individuelle Identität bis zur leiden-
schaftlichen Selbstaufgabe hinter der gemeinschaftlichen zurücktreten zu lassen. 
Wesentlich dafür sei ein grenzenloser Patriotismus, die Bereitschaft für sein 
Land zu sterben. Die „im Herzen der Bürger“ verankerte Vaterlandsliebe sei un-
bedingte Voraussetzung für das Funktionieren einer Republik, da das „Erkalten 
der Vaterlandsliebe“ und „die Betriebsamkeit des Privatinteresses“ das Ende je-
der guten Republik einläuteten.64 

Rousseaus republikanische Vorstellungen sind geprägt durch eine Ablehnung 
jeder Form von Repräsentation. Der fortschrittliche, repräsentationskritische 
Wunsch, Freiheit und Herrschaft auszusöhnen und eine Republik zu errichten, in 
der nicht abstrakte Autoritäten über das Wohl der Menschen bestimmen, wird 
von Rousseau in einem Hass auf jede Form der Vertretung verdreht. Zugleich 
begründet er das Ideal überschaubarer Gemeinschaften: anwesende Bürger 
könnten der Verfälschung des Gemeinwillens vorbeugen, indem sie sich selbst 
vertreten. Das versammelte Volk scheint in dieser Selbstvertretung unmittelbar 
sich selbst, seine Legitimität, seine Unabhängigkeit und seine Freiheit zu offen-
baren.65 Die Annahme, dass direktdemokratische Elemente einer Verfälschung 
von Interessen vorbeugen können, muss nicht präsenzmetaphysisch sein, bei 
Rousseau ist sie es. Rousseau lehnt aus denselben Gründen mit einer, in ihrer 
Leidenschaft dem Thema unangemessen erscheinenden Anklage, das Theater als 
                                                             
62  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6., S. 18. 

63  Vgl. Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

64  Alle drei Zitate: Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 3, Kap. 15. 

S. 102/03. 

65  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 3, Kap. 15., S. 102f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Symbol der repräsentativen Entfremdung, als Beispiel für Künstlichkeit und für 
die scheinhafte Existenzweise der Moderne ab. Hier zeigt sich nicht nur Rousse-
aus Tendenz zu großen Erzählungen, in denen alle kritischen Elemente mitei-
nander verzahnt werden und einen Platz innerhalb eines großen Übels zugewie-
sen bekommen, sondern auch seine, schon in der Verdammung der Schrift auf-
fällig gewordene Abscheu vor der Macht des vermeintlich Sekundären bzw. eine 
Idealisierung all dessen, was als unmittelbar und transparent erscheint. Dem 
Schauspieler, der die Trennung von Schein und Sein, das Schlüpfen in Rollen 
und das Tragen von Masken zu seinem Beruf gemacht habe, setzt er das im 
Volksfest vereinte Volk entgegen. In der von fröhlichem Beisammensein ge-
kennzeichneten Anwesenheit des Volkes unter freiem Himmel könnten die Bür-
ger unmittelbar und quasi unbewusst die gründende Ur-Szene der Gemeinschaft 
wiederholen und dem Kollektivkörper, der ansonsten keine erkennbare Form hat, 
sinnlich wahrnehmbare Gestalt geben.66 „Das Volk zeigt sich so wie es ist [...]“67 
Bezeichnenderweise erklärt er, dass die erzieherische Funktion der öffentlichen 
Feiern sich nur unter freiem Himmel entfalten könne.68 Über den Umweg der 
Naturverherrlichung verzahnen sich hier politische Gemeinschaftsutopien mit 
Präsenzmetaphysik und Unmittelbarkeitsversprechen. Diese Verbindung muss 
auch für die Weiterentwicklung des Gemeinschaftsbegriffs im Blick behalten 
werden, denn hier wurde ein politisches Gemeinschaftskonzept in eine heilsver-
sprechende, identitätspolitische Erlösungsgeschichte verwandelt. 

Zentraler Unterschied zwischen natürlichem Mensch und Bürger ist, dass ih-
re jeweilige Existenzweise auf entgegengesetztem Weg zustande kommt. Wäh-
rend der Mensch seine Einheit durch eine sublimierte Rückkehr zu seinen natür-
lichen Wurzeln herstellt, ist der Weg, der zum Bürger führt, die Denaturierung. 

 
„Die guten bürgerlichen Satzungen sind diejenigen, welche am besten wissen, dem Men-

schen seine Natur auszuziehen, ihm sein absolutes Dasein zu nehmen, um ihm ein relati-

ves zu geben, und das Ich in die gemeinschaftliche Einheit zu versetzen, so dass jede ein-

zelne Person sich nicht mehr für eins, sondern für einen Teil der Einheit hält und nur noch 

im Ganzen empfindsam ist.“69 

 
                                                             
66  Vgl. Rousseau 1978, Brief an d� Alembert über das Schauspiel, S. 460f. 

67  Rousseau 1980, Émile, S: 277. 

68  „In frischer Luft und unter freiem Himmel sollt ihr euch versammeln und dem Gefühl 

eures Glücks euch überlassen. Die Sonne beleuchte euer unschuldiges Schauspiel, ihr 

seid es selbst, das würdigste Schauspiel auf das die Sonne scheinen kann.“ Rousseau 

1978, Brief an d� Alembert über das Schauspiel, S. 462f 

69  Rousseau 1980, Émile, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 115   

 

Vom Naturromantiker Rousseau klingt der Ruf nach Denaturalisierung paradox 
und er ist nicht ohne Widersprüche im Werk. Rousseaus Erklärung dagegen ist 
einfach: Gemeinschaftlichkeit ist dem Menschen nicht natürlich, denn das We-
sen des Naturmenschen habe primär in einer autarken Lebensweise bestanden. 
Daher muss Gemeinschaft erschaffen und geregelt werden und zwar ausgehend 
von den Prämissen eines kulturkritischen Naturbegriffs, quasi als Naturalisierung 
der Kultur. Dabei gelte es, sich für eine der beiden Seiten, Natur oder Denatura-
lisierung zu entscheiden, denn Rousseau, dem Eindeutigkeit ein zentrales Anlie-
gen ist, erscheint eine Mischform zwischen beiden als verheerend. Sie entspre-
che dem modernen Menschen (weder natürlicher Mensch noch Bürger). Mit sei-
nem Ideal der wahren Gemeinschaft und seinen romantischen Verheißungen un-
tergräbt Rousseau seine eigene Theorie, dennoch sind sein Konzept der künstli-
chen Republik und des Gesellschaftsvertrags in der politischen Philosophie be-
deutsam geworden. Die Utopie einer wahren Gemeinschaft, von Rousseau idea-
lisiert, nicht aber ausgearbeitet, wurde von ihm ausgehend zur Grundlage der 
Gemeinschaftsromantik. 

Für den politischen Theoretiker Rousseau ist evident: Gemeinschaft muss 
konstruiert werden. Trotz dieser notwendigen Künstlichkeit will Rousseau eine 
gute Gemeinschaft und gedenkt, das antike Ideal des guten Lebens mit Denatura-
lisierung zu verbinden. Auf diesem Weg soll die moralisch-politische Existenz-
weise des Bürgers vollendet werden.70 Die Gründung der Gemeinschaft wird 
damit nicht nur zu einer Konstruktion, sondern auch zu einer Täuschung. Zu ei-
ner Täuschung über die Natur des Menschen und über die wahren Interessen des 
Ordnungsstrebens. Jeder Einzelne hält sich für ein Teil des Ganzen, er ist es aber 
nicht. Das Sein des Menschen liegt in sich selbst und in der eigenen Selbstge-
nügsamkeit. Daher bedarf es einer Vermittlung bzw. eines Umwegs, um die 
Gemeinschaft zu erschaffen. Rousseau empfiehlt dem Gesetzgeber, die Religion 
zur Vermittlung seiner Interessen zu nutzen. Religion stifte Sinn und lasse Men-
schen ihre Pflicht lieben.71 „Das ist es, was die Väter der Nationen zu jeder Zeit 
zwang, ihre Zuflucht zum Himmel als Mittler zu nehmen [...] damit die Völker 
[...] frei gehorchen und das Joch des öffentlichen Glücks tragen, ohne zu mur-
ren.“72 Eine solche Religion kann nicht die der natürlichen Menschen, das wahre 
Christentum, sein, denn ihre Anhänger würden sich nicht täuschen lassen. 
Rousseau strebt nach einem bürgerlichen Glaubensbekenntnis, das die Bürger an 
den Staat bindet und ihr Pflichtbewusstsein sowie den Patriotismus fördert. We-
sentliche Punkte sind die Heiligkeit des Gesellschaftsvertrags und der Gesetze, 
                                                             
70  Vgl. Nonnenmacher 1989, Die Ordnung der Gesellschaft, S. 227. 

71  Vgl. Rousseau 1989, Über die Regierung Polens, S. 438. 

72  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 7, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

sowie die Hoffnung auf ein zukünftiges Leben, die er als Basis von Selbstopfe-
rungsbereitschaft betrachtet.73 

Ist die Republik auf eine solche Weise errichtet, kann der Gemeinschaftskör-
per ein Eigenleben entwickeln; die Lüge kann sich in Wahrheit verwandeln.74 
Funktioniert die Gründung, so findet eine augenblickliche und nur metaphy-
sisch-theologisch erklärbare Naturverwandlung statt, in der sich die Einzelnen 
wie bei der Substanzverwandlung während der Eucharistiefeier in eine einheitli-
che Gesamtkörperschaft verwandeln.75 Augenblicklich veredelt sich „die ganze 
Seele des Menschen und erhebt sich zu solcher Höhe“, die „Stimme der Pflicht“ 
tritt an die Stelle „des körperlichen Triebs“ und der Mensch „befragt seine Ver-
nunft“.76 Menschen, die sich und ihre Kräfte vereinigen, können etwas erzeugen, 
können, so Rousseau, neue Realitäten schaffen, die sie selbst und ihre Umwelt 
verändern. Gemeinschaftlich erzeugen sie eine neue körperliche Substanz, die 
nach der Gründung ein Eigenleben entwickelt und über den bloßen Zusammen-
schluss hinausreicht, aus dem sie geboren wurde. Das Gemein-Ich nimmt den 
Menschen ihre natürliche Einzelexistenz und transformiert sie, die neu geschaf-
fene Gemeinschaft entwickelt eigene Kräfte und wird nachträglich zur Identi-
tätsgrundlage der Menschen, die sie hervorgebracht haben.77 

Obwohl der Vertragsgedanke eine zentrale Rolle in seiner Konzeption spielt, 
hält Rousseau es nicht für den Normalfall, dass Menschen gemeinsam und ver-
traglich Staaten gründen. Sein kulturpessimistisches Misstrauen bringt ihn dazu, 
die Bedeutung der Selbstgründung einzuschränken. Ausdrücklich lehnt er die 
Idee eines „Blitzmechanismus“ ab, der die Geburtsstunde des Leviathans ausge-
zeichnet hatte. Der wunderliche Effekt des Gemein-Werdens kann nur unter be-
stimmten Bedingungen gelingen: Eine moralische Revolution, die im Zweifels-
fall auch eine Erziehungsdiktatur bedeuten kann, muss der politischen vorausge-
gangen sein. Es muss die richtige Zeit, der richtige Ort und das richtige Volk 
(ein junges und unverdorbenes) ausgewählt werden. Weiterhin ist die Gemein-
                                                             
73  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 4, Kap. 8, S. 151. 

74  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 8 und 9, S. 47-56. 

75  Vgl. Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 6. S. 18. Vgl. auch Fet-

scher 1975, Rousseau, S. 107. 

76  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 8, S. 22. 

77  Rousseau erkennt die Probleme dieses Prozesses: „Damit ein werdendes Volk die ge-

sunden Grundsätze der Politik schätzen […] kann, wäre es nötig, dass die Wirkung 

zur Ursache werde, dass der Gemeinsinn, der das Werk der Errichtung sein soll, der 

Errichtung selbst vorausgehe und dass die Menschen schon vor den Gesetzen wären, 

was sie durch sie werden sollen.“ Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag, Buch 2, 

Kap. 7, S. 46 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 117   

 

schaft auch nach der Gründung zu pflegen und Sorge für ihre Erhaltung zu tra-
gen. Es müssen gemeinschaftsstiftende Rituale stattfinden, und durch Re-
Inszenierungen muss die Kraft der Gründung erhalten werden. In diesem Sinne 
ist der Vertrag ein herausgehobener Punkt in einem langen Prozess. Denn primär 
ist es der Gesetzgeber, von Rousseau als Vater der Nation bezeichnet, der ein 
Volk zum Volk mache. Rousseau bürdet ihm viel Verantwortung auf. Er muss 
sich seiner gründend-erzieherischen Funktion bewusst sein, da er das Volk sonst 
nicht zum Bewusstsein seiner selbst führen könne und wer einen Staat gründen 
will, muss wissen, dass er dazu „Menschen erschaffen muss“. 

 
„Wer sich daran wagt, ein Volk zu errichten, muss sich imstande fühlen, sozusagen die 

menschliche Natur zu ändern; jedes Individuum, das von sich aus ein vollendetes und für 

sich bestehendes Ganzes ist, in den Teil eines größeren Ganzen zu verwandeln, von dem 

dieses Individuum in gewissem Sinn sein Leben und Dasein empfängt; die Verfasstheit 

des Menschen zu ändern, um sie zu stärken; an die Stelle eines physischen und unabhän-

gigen Daseins, das wir alle von der Natur erhalten haben, ein Dasein als Teil und ein mo-

ralisches Dasein zu setzen. Mit einem Wort, es ist nötig, dass er dem Menschen die ihm 

eigenen Kräfte raubt, um ihm fremde zu geben, von denen er nur mithilfe anderer Ge-

brauch machen kann. Je mehr die natürlichen Kräfte absterben und vergehen, desto stärker 

und dauerhafter werden die erworbenen, desto fester und vollkommener wird auch die Er-

richtung.“78 

 
Rousseau macht in diesem Zitat seine Sicht der Potentiale der Denaturalisierung 
deutlich: fremde Kräfte seien fester, vollkommener und ermöglichten Gemein-
schafskonstruktionen, in denen es dauerhaft gelingen könne, den Einzelnen im 
Zuge der Einverleibung in einen Teil des Kollektivleibs zu verwandeln. Der Ge-
sellschaftsvertrag kreiere ein Volk, das zuvor nur ein „Haufen“, eine „Assoziati-
on“ von Einzelnen ohne wahre Verbindung gewesen sei.79 Dessen ungeachtet 
bezieht Rousseau sich auf bestehende Völker und spezifische „Nationalcharakte-
re“, um zu ergründen, welche Gestalt ein zu errichtendes Gemeinwesen anneh-
men soll.80 Er verwahrt sich gegen die Idee, ein Ereignis wie der Gesellschafts-
vertrag könne einem Volk übergestülpt werden. Seinem Konzept der Denaturali-
sierung und seiner Überzeugung, dass Gemeinschaft Menschen nicht natürlich 
gegeben sei zum Trotz, argumentiert Rousseau kontinuierlich mithilfe eines, 
„modern“ ausgedrückt, vordiskursiven Rests, der die Begriffe Volk und Gemein-
                                                             
78  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 2, Kap. 7, S. 43f. 

79  Rousseau 2006, Vom Gesellschaftsvertrag. Buch 1, Kap. 5, S. 15. 

80  „Das erste, wonach wir uns zu richten haben ist der Nationalcharakter“ Rousseau 

1989, Entwurf einer Verfassung für Korsika, S. 386. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaft mit einer natürlichen, vorpolitischen Grundlage verbindet. Diese Ambiva-
lenz, die sich nicht eindeutig zwischen Konstruktion und Natürlichkeit positio-
niert, bedingt viele Widersprüche in Rousseaus Werk. 

 
 

PATRIOTISMUS, VATERLAND UND VOLK 
 
Rousseau nimmt mit seinem leidenschaftlich besetzten Begriff der Gemein-
schaft, den er mit dem des Volkes identifiziert, Teile der modernen Mythologie 
des Volkes vorweg.81 Die Bedeutung des Volkes bei Rousseau geht über eine 
werkimmanente Signifikanz hinaus. Im Zeitalter des entstehenden Nationalismus 
macht Rousseau sich, ohne selber einen ausgereiften Nationenbegriff zu haben, 
zum Vordenker einer Bewegung, die den Begriff der Nation ausbauen und den 
Begriff, besonders in Deutschland, mit dem des Volkes zusammenführen, das 
Begriffskonglomerat in politische Utopien und Konzepte aufnehmen und es 
wechselseitig mit den sich ausdifferenzierenden Begriffen von Gesellschaft und 
Gemeinschaft verbinden wird. Volk und Nation werden bei Rousseau noch nicht 
unterschieden und ihnen kommt nicht die Bedeutungsdimension zu, die ihnen 
wenig später anhaften wird, doch obgleich der von ihm benutzte, emotional und 
empathisch besetzte Begriff des Volkes keine biologistische Grundlage hat und 
das französische peuple eine weniger starke und nicht herkunftsfixierte Bedeu-
tung als das deutsche Volk hat, werden die Begriffe von Rousseau (wieder) mit 
einer scheinbar natürlichen, gemeinschaftlichen Seins-Weise verbunden. 
Rousseau ist der erste einflussreiche Denker, der Natur, Gemeinschaft und 
Volk82 in ein evidentes Begriffsverhältnis stellt und davon ausgeht, dass eine 
emotionale, sinnlich erlebbare Bindung an die Gemeinschaft zentral für das 
Funktionieren jeder politischen Ordnung ist. Volk, Vaterland und Patriotismus 
sind für Rousseau keine abstrakten Konzepte, sondern Symbole mit emotional-
moralischer Kraft, die alle Widersprüche gesellschaftlichen Seins zu versöhnen 
scheinen. 

 
„Das Volk ist aus autonomen Individuen zusammengesetzt [...] aber das Volk ist ein über-

individuelles Ganzes mit einer konkret-persönlichen Bedeutung für die Individuen. [...] Im 

Volk vollzieht sich eine Synthese; die Antinomien der Politik und Metaphysik, der Natur 

                                                             
81  Vgl. Baczko 1970, Rousseau, S. 498. 

82  Rousseau verwendet auch den Begriff nation (auch im Original), er hat aber keinen 

modernen Nationenbegriff, da dieser sich erst nach der Französischen Revolution her-

ausgebildet hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 119   

 

und Kultur, der Vernunft und des Gefühls, des Demokratismus und Konservatismus wer-

den in ihm gelöst und versöhnt. Die Worte ‚Gottes Stimme, Volkes Stimme‘ sind für 

Rousseau nicht einfach ein Spruch, er nimmt sie ernst. Dank der Vereinigung mit der Idee 

des ‚Volkes‘ ist Rousseaus gesellschaftliche Vision nicht nur eine intellektuelle Konstruk-

tion.“83 

 
Eine der Schriften, in denen Volk, Nation und Gemeinschaft von Rousseau be-
sonders ins Zentrum gerückt werden, ist sein Verfassungsentwurf für Korsika. 
Rousseau beginnt ihn mit einer Analyse des korsischen Nationalcharakters: Er 
bescheinigt den Korsen, ein Volk zu sein, das von Natur aus glücklich und für 
eine gute Regierung geschaffen sei. Abgesehen von einigen Modifizierungen 
gelte es zu lernen, sich so zu erhalten, wie man sei, also den Schein, der durch 
Künstlichkeit und äußere Einflüsse Einzug gehalten habe, abzulegen.84 In der 
nun folgenden, von Land- und Bauernromantik geprägten Abhandlung über kor-
sische (und schweizerische) Geschichte, erklärt Rousseau, die Korsen lebten fast 
noch im gesunden Naturzustand, seien ursprünglich gerecht, aufrichtig und gut, 
ohne zu wissen, was diese Wörter eigentlich bedeuteten.85 Fremdeinflüsse hätten 
eine Neigung zu Diebstahl, Mord und Müßiggang herausgebildet, die dem We-
sen des Volkes aber nicht entspräche. Rousseaus Appell an die Wiederherstel-
lung des Nationalcharakters entspringt der Annahme, dass ein solcher, wenn na-
türlich entstanden, rein und gut sei. Rousseau transportiert hier eine xenophobi-
sche Ethik. Es ist nicht der moderne Rassismus mit seinen biologischen Argu-
mentationen und seinen Hierarchisierungsbestreben, der hier verbreitet wird, 
sondern schlichtes Misstrauen und generelle Ablehnung gegen alles Fremde.86 

Die Geschichtsanalyse Korsikas gleicht der aus dem Essay über den Ur-
sprung der Sprachen. Hier wie dort werden die einfachen, aber herzlichen Ver-
bindlichkeiten des Landlebens gepriesen und die Besonderheiten im National-
charakter mit abenteuerlichen Thesen über den Einfluss des Klimas auf die Men-
schen erklärt.87 Armut, eine ländlich-bäuerliche Gleichheit und das arbeitsame 
und unmittelbar mit der Erdscholle verbundene Leben hätten aus den korsischen 

                                                             
83  Baczko 1970, Rousseau, S. 498. 

84  Rousseau 1989, Korsika, S. 373f. 

85  Vgl. Rousseau 1989, Korsika, S. 428 und S. 388. 

86  Rousseau 1989, Korsika, S. 391f. 

87  Vgl. Im Essay über den Ursprung der Sprachen die Idee, nordische Völker würden 

aus Notwendigkeit eine Sprache herausbilden, während südliche Völker dies aus Lust 

und Liebe zur Gemeinschaft täten. S. 120-137. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Bauern von Natur aus zufriedene Patrioten gemacht.88 Rousseau wiederholt in 
diesem Text seine kulturkritischen Thesen (es wird vorgeschlagen, verweichli-
chende Kunst abzuschaffen, der Verlust der Sitten durch das Großstadtleben 
wird beklagt und die Geldherrschaft kritisiert) und zeigt die protestantisch-
asketische Prägung seiner politischen und moralischen Vorstellungen. Hinsicht-
lich des politischen Systems schlägt er eine hierarchisierende Klassifizierung in 
Kandidaten, Patrioten und Bürger vor. Nur Bürger seien fähig, den Gemeinwil-
len zu erkennen und könnten in einer demokratischen Gesellschaft Teil des Sou-
veräns sein. Patrioten und Kandidaten seien noch auf Anleitung und Erziehung 
des Gesetzgebers angewiesen.89 Die „demokratische Mischform“, die Rousseau 
als Regierungssystem für Korsika empfiehlt, hat wenig mit klassischer Demo-
kratie gemein. Zwar sollen Gesetze gemeinsam abgestimmt werden, doch Orga-
nisation und Verwaltung bleiben bei einer übergeordneten Regierung. Die Wahl 
zwischen verschiedenen Regierungsformen fällt letztlich nur auf die Demokratie, 
weil eine andere Regierung zu kostenintensiv erscheint. 

In seiner Schrift über Polen konkretisiert Rousseau seine realpolitischen 
Konzepte und macht erneut deutlich, dass seine Gemein-Vorstellungen mehr an 
patriotische Gemeinschafts-Romantik als an kontraktualistische Demokratievor-
stellungen gebunden sind. Er empfiehlt die Beibehaltung der Monarchie und eine 
konsequente Nationalisierung des Landes und seiner Menschen: Die kollektiv 
organisierte Erziehung habe die Jugendlichen vor allem über Polen und den ei-
genen, immer im Verhältnis zu Polen stehenden Platz in der Gemeinschaft zu 
unterrichten – Geschichte Polens, Gesetze Polens, Geographie Polens.90 Ziel sei 
es, den Menschen deutlich zu machen, dass sie nichts sind und Polen alles ist. 
Der Unterschied zwischen einem Volk der Bürger und einem der Patrioten wird 
an der herausgehobenen Rolle der Erziehung deutlich. Während Bürger sich 
selbst verantwortlich seien und keiner Anleitung bedürfen, sind Patrioten auf 
Führung und Erziehung angewiesen. Für Polen ist Rousseaus oberstes Ziel die 
Ausbildung des Volkes zu tugendhaften Patrioten. Die patriotischen Seelen die-
ses vor Kraft sprühenden Landes erinnern Rousseau an Griechen und Römer und 
lassen ihn annehmen, inmitten des gleichgemachten Europas, in dem es keine 

                                                             
88  Interessanterweise legt Rousseau Korsen wie Polen den Ackerbau zur Stärkung ihrer 

Freiheit nahe, während er in früheren Schriften den Ackerbau aufgrund seiner eigen-

tumsfördernden Tendenz zu einem Problem erklärt hatte. Vgl. Rousseau 1955, Über 

die Ungleichheit. Teil II. S. 191f. 

89  Vgl. Rousseau 1989, Korsika, 393. 

90  Eine Erziehung, die übrigens, da nicht natürliche Menschen, sondern Patrioten erzo-

gen werden sollten, den Idealen von Émiles freier Erziehung diametral entgegensteht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 121   

 

Nationalcharaktere mehr gebe, sei es möglich, eine Republik der Patrioten nach 
antiken Vorbildern zu errichten.91 

Wie schon im Contrat Social versucht Rousseau auch in der patriotischen 
Republik, Freiheit, Individuum und Gemeinschaft zu vereinen.92 Er will den 
Einzelnen soweit im Kollektiv verankern und die Gemeinschaft/das Vaterland 
soweit über die eigene Existenz stellen, dass in der absoluten Unterwerfung un-
ter die Gemeinschaft auch die maximale Freiheit besteht. Es ist der Versuch, die 
soziale Rolle derart mit der Idee persönlicher Freiheit zu vereinen, dass ein voll-
ständiges Verwischen der Unterschiede die Folge ist und Individuum und Kol-
lektiv nicht mehr auseinander zu dividieren sind. Es gelte, so Rousseau, die Vor-
stellung von Privatsphäre abzuschaffen, der Bürger müsse sich immer unter den 
Augen aller wissen.93 

 
„Jeder wahrhafte Republikaner hat mit der Muttermilch die Liebe zum Vaterland, also zu 

den Gesetzen und zur Freiheit eingesogen. Diese Liebe macht all sein Dasein aus, er sieht 

nur das Vaterland, er lebt nur für dieses; sobald er allein steht, ist er nichts: sobald er kein 

Vaterland mehr hat, ist er nicht mehr, und ist er alsdann nicht tot, so ist er nur schlimmer 

dran.“94 

 
Rousseaus Vaterland ist sein realpolitischer Gegenentwurf zu den europäischen 
Gesellschaften, die von ihm als entwurzelt und künstlich wahrgenommen wer-
den. Den Zusammenhalt der modernen Staaten (Frankreich, England und Spani-
en sind seine häufigsten Negativbeispiele) beschreibt er als Anhäufung von Ein-
zelinteressen, die keinen übergeordneten Sinn, kein gemeinsames Wohl verfol-
gen. Nun offenbar sich die Bedeutung der viel zitierten Worte Rousseaus aus 
dem Émile, „die Worte Bürger und Vaterland sind abzuschaffen“.95 Es geht nicht 
um eine Kritik am Vaterland oder am Bürger, sondern umgekehrt scheinen 
Rousseau die modernen Gesellschaften so wenig an diese hochwertigen Begriffe 
heranzureichen, dass sie ihnen nicht würdig sind. 

Das Ideal des Vaterlands ist Rousseaus unsicherer Versuch, eine Utopie für 
seine Zeit zu entwickeln – er scheint sich über ihren Platz nicht sicher. Diese 
Bedenken sind Teil einer allgemeinen Verunsicherung über die Fortentwicklung 
Europas in einer Zeit, in der eine Vielzahl umfassender Veränderungen die Rea-
                                                             
91  Vgl. und Zitate aus: Rousseau 1989, Polen, S. 345f. 

92  Zum Verhältnis von Individualismus und Holismus vgl. Gebauer 1988, Besitz und 

Gemeinschaft, S. 205. 

93  Vgl. Rousseau 1989, Polen, S. 505. 

94  Rousseau 1989, Polen, S. 447. 

95  Rousseau 1980, Émile, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

lität der Menschen schnell und grundlegend modifizierte. Das Rousseausche 
Schwanken zwischen ländlich-bäuerlicher Sozialromantik und wahrer Gemein-
schaft, zwischen Einsamkeit, patriotischen Verehrung des Vaterlands und der 
utopischen Verfassung im Contrat Social, dieses Schwanken hat sein Werk zu-
gleich offen und anschlussfähig gemacht. Gleichwohl war die Ambivalenz, die 
seine eigene Philosophie auszeichnet, Rousseaus größter Feind. Ambivalenz und 
Mischwesen, die sich nicht eindeutiger klassifizieren lassen, sind Rousseaus 
Angstobjekte. Rousseau sucht nach Eindeutigkeit, die er als Einfachheit bzw. als 
transparente Unmittelbarkeit mit der Natur, mit Gott und der vernünftigen Tu-
gend verbindet. Ausgehend von einem großen Widerspruch, Schein und Sein, 
versucht er die Welt zu ordnen. Doch ist es wiederum die Eindeutigkeit, an der 
Rousseau nicht nur mit seinen Gemein-Konzepten scheitert, sondern auch mit 
seinem Naturbegriff und seiner Vorstellung von einer sich der Natur in umge-
kehrter Weise wieder annähernden Denaturalisierung. Seine Philosophie ist aus-
gezeichnet durch ein modernes Ordnungs- und Klassifikationsstreben mit totali-
sierendem Charakter.96 Zu Rousseaus Leitmotiv, dem Gegensatz von Schein und 
Sein kommt ein weiterer hinzu, der zwischen abstrakt und konkret bzw. der zwi-
schen unmittelbar und abgeleitet. Der Rousseauismus ist mit diesem Blick auf 
die Welt zum Vordenker einer romantischen Fortschrittskritik geworden, mit der 
Gegenüberstellung von abstrakt und konkret legte er auch den Grundsatz für den 
sinnstiftenden Gegensatz von Gemeinschaft und Gesellschaft. 
 

 

DIE (BE-)GRÜNDUNG DER GEMEINSCHAFT 
 
In seinen patriotisch-politischen Schriften verdeutlichte Rousseau die Relevanz 
des Gründungsaktes des Gemeinwesens. Obgleich das einstimmige Bekenntnis 
zum Gemeinwillen im Contrat Social ihn als Vertragstheoretiker auswies, war 
schon in seinen ersten Schriften deutlich geworden, dass die Vertragstheorie kei-
nen Wert an sich für ihn darstellte.97 Bedeutsamer für Rousseau war die Produk-
tion eines rezitierbaren Moments der Gründung, der die Menschen in einem be-
sonderen Akt vereint und den Zusammenschluss auf etwas Substantielles zu-
rückführt. Korsika wollte Rousseau deshalb „durch einen feierlichen Eid zu ei-

                                                             
96  Vgl. Baumann 1995, Große Gärten, kleine Gärten, S. 45f. 

97  Er geht bspw. davon aus, dass auch der modernen Gesellschaft eine Art Vertrag zu-

grunde liegt. Ihn bezeichnet er als Unrechtsvertrag. Vgl. Rousseau 1955, Über die 

Ungleichheit. Teil II. S. 245. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROUSSEAU: ENTFREMDUNG, UNMITTELBARKEIT UND GEMEINSCHAFT | 123   

 

nem einzigen politischen Körper zusammenschließen [...]“98 Bei diesem Akt der 
Vereinigung sollte im ganzen Land gefeiert und unter „freiem Himmel mit der 
Hand auf der Bibel“ gemeinsam gesprochen werden. Das Gründungsereignis 
sollte Verbindung und Verbindlichkeit schaffen, Gemeinschaft zementieren und 
den Gemeinschaftskörper hervorbringen. Rousseau geht von einer substanzver-
ändernden Kraft der Gründung aus, die im Zweifelsfall angerufen und rezitiert 
werden kann. Da das Volk im Akt der Gründung anwesend war, sich selbst ohne 
Vertretung offenbart und seine Identität bewiesen habe, sichere die Gewesenheit 
des Ereignisses, die unmittelbaren Präsenz des mythischen Kollektivkörpers 
auch in Zukunft. In öffentlichen Feiern und Versammlungen gelte es diese 
Macht der Gründung zu rezitieren und wiederzubeleben. 

Die Gründung ist die Geburtsstunde des organischen Körpers der Gemein-
schaft. Das Volk, das die Anlagen für eine politische Existenz natürlich bereit 
stellt, wird mithilfe der Gründung zusammengeschweißt und entwickelt eine 
Identität als Gemeinschaftssubjekt. Was zuvor kein einheitlicher Körper, son-
dern eine lose Assoziation war, bringt sich im Akt der Gründung als organischer 
Körper hervor. Zur Verbildlichung adaptiert Rousseau antike Metaphern des or-
ganischen Gemeinschaftskörpers, rekurriert auf die Identitätsstiftung der geisti-
gen und körperlichen Gemeinschaft und auf christliche Transsubstantiationsvor-
stellungen. Die Organizität der Gemeinschaft verbindet sich bei ihm jedoch noch 
nicht mit einer tiefenhermeneutischen Mythologie des Volkes, die später die ro-
mantischen und rassistischen Gemeinschaftsbegriffe prägen wird. 

Das Schwanken Rousseaus zwischen natürlich-vorpolitischen und konstruiert-
politischen Gemein-Begriffen weist auf einen grundlegenden Konflikt des neuzeit-
lichen und modernen Gemeinschaftsdenkens hin, der die Texturen der Gemein-
Entwürfe im Politischen Imaginären mitstrukturiert. In der Antike war es als evi-
dent erschienen, dass Gemeinschaftlichkeit eine natürliche, vorpolitische und dem 
Menschen essentielle Eigenschaft ist, so dass das Problem nur in der Ausgestaltung 
zu liegen schien, in der Form, die eine gegebene Gemeinschaft, die das gute Leben 
ermöglichte, annehmen sollte. Diese Gewissheit war dem neuzeitlichen Denken 
abhanden gekommen. In der Antike waren komplizierte Begründungstheorien 
nicht notwendig gewesen; die Vorstellung des Gottesgnadentums hatte diesen 
Konflikt überbrücken können, doch seit Hobbes war es schwer, hinter die Feststel-
lung zurückzugehen, der Mensch sei kein zoon politikon. Gemeinschaftlichkeit war 
hinterfragbar geworden, sie musste begründet werden. Hobbes hatte das in seiner 
sehr speziellen und reduzierten Weise getan und das bloße nicht das gute Leben 
zum Ziel erklärt. Diese Reduktion konnte der Sozialromantiker Rousseau nicht 
mittragen. Er wollte beides: seine Theorie sollte Gemeinschaftlichkeit nicht vo-
                                                             
98  Rousseau 1989, Korsika, S. 420. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

raussetzen, sie modern begründen und doch dem Ideal des guten Lebens genügen. 
Er versuchte die gute Gemeinschaft aus dem Blickwinkel der degenerierten Mo-
derne zu begründen und dabei nicht mit Natürlichkeit zu argumentieren. Gleichzei-
tig gründet sein Denken auf einem überdeterminierten Naturbegriff, und es scheint, 
als habe dieser Konflikt Rousseau theoretisch (und psychisch) zerrissen. Er beweg-
te ihn dazu, Konzepte zu entwerfen, die weder dem romantischen Ideal entspra-
chen, das sie strukturierte, noch rein konstruktivistisch, kontraktualistisch und/oder 
demokratisch waren. Rousseau lehnte die Natur als Versicherungsgrundlage ab, 
rief sie dennoch fortwährend an. 

Das Problem, die Gemeinschaft begründen zu müssen und sie gleichzeitig in 
einer vorpolitischen Eigentlichkeit des Menschen zu verankern, die Natur nicht 
als ausreichenden Grund heranziehen zu wollen und zu dennoch versuchen, eine 
Konzeption zu entwerfen, die an der Natur orientiert ist, dieses Problem reicht 
über den Fall Rousseau hinaus. Es war angenommen worden, dass die Leere in-
mitten der Gemeinschaftskonstruktion, die Hobbes’ postulierte, nicht mitgetra-
gen werden würde. Diese These scheint sich zu verifizieren ebenso dass die Fra-
ge nach der Natur der Gemeinschaft mit dem Verweis auf Künstlichkeit, Kon-
struierbarkeit und vertragstheoretische Legitimationsmöglichkeiten nicht ab-
schließend geklärt war. Natur und Gemeinschaft verblieben in einem produkti-
ven Spannungsverhältnis auf dem diskursiven Feld des Politischen. Romantik 
und Nationalbewegung bereiteten den Boden für einen überdeterminierten Na-
turbegriff, der aus dem Schatten Rousseaus heraustreten, besonderes in Deutsch-
land mit dem entstehenden Nationalismus eine politisch wirkungsmächtige Syn-
these eingehen und eine neue Dimension der Leidenschaft in den Gemein-
Diskurs einführen sollte. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Romantik, Gemeinschaftssehnsucht  
und Nationalismus 

 

 

 

In der Philosophie Rousseaus hatte sich bereits eine zunehmende Verzahnung 
des Gemeinschaftsdenkens im Politischen Imaginären mit den Begriffen des 
Volkes und der Nation angekündigt. Die eigentliche Karriere dieser Begriffe star-
tete nach der Französischen Revolution. Im ausgehenden 18. und beginnenden 
19. Jahrhundert wurden Gemeinschaft, Volk und Nation in Europa und in beson-
derer Weise in Deutschland zu Schlüsselbegriffen der politisch-sozialen Sprache 
und zum Fluchtpunkt sowie zur Sinnmitte der politischen Deutungskultur.1 Die 
erstarkten Kategorien verbreiteten sich in rasantem Tempo und entwickelten in-
nerhalb weniger Jahre eine Durchschlagskraft, welche die politische und philo-
sophische Landschaft und die Textur des Politischen Imaginären unwiderruflich 
verändern sollte. 

Maßgeblich beteiligt an der theoretischen und praktischen Relevanz der Be-
griffe war der Nationalismus bzw. die politische Entwicklung in Frankreich. An-
knüpfend an Rousseau, vor allem aber an den Geist der Revolutionäre, die mit 
dem Dritten Stand ein neuartiges, allumfassendes politisches Gebilde, die Nati-
on, zu eigenständigem Selbstbewusstsein aufgerufen hatten,2 schrieb die Er-
folgsgeschichte des Nationalismus sich von hier aus in ganz Europa fort. In 
Frankreich stand die Nation als neuer, politischer Leitbegriff zunächst für eine 
herrschaftskritische Bewegung und für die Vorstellung einer auf Freiheit und 
Egalität basierenden Gemeinschaft der Gleichen, der Bauern und Bürger, der 
Handwerker und Intellektuellen. Sie war eng verbunden mit dem Kampf gegen 

                                                             
1  Vgl. Koselleck 2004, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 327. 

2  Vgl. Abbé Sieyes berühmtes Traktat „Was ist der dritte Stand“, in dem er sich aus-

drücklich auf die Nation als Gesamtheit der unter einem Gesetz vereinigten Individu-

en bezieht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

das Ancien Regime und gegen die Vorherrschaft von Adel und Klerus. Die Nati-
on unterstellte die Gleichheit der Menschen jenseits von Stände- und Klassenge-
gensätzen, und der Nationalstaat erschien als Möglichkeit den Gegensatz zwi-
schen Herrschern und Beherrschten aufzulösen und ihn durch ein gleichberech-
tigtes Miteinander zu ersetzen.3 Grundlage dieser Vorstellung war die Forderung 
nach politischer Beteiligung aller Bürger. Die nationale und die demokratische 
Idee waren in Frankreich 1789 fest miteinander verbunden. Die Erklärung der 
Menschenrechte mit ihren universalen Forderungen macht diesen zunächst 
emanzipatorischen Charakter der frühen Nationalbewegung deutlich.4 

Der moderne Nationalismus ist grundlegend von der Anrufung des National-
gefühls seit der frühen Neuzeit unterschieden. Im Gegensatz zu diesen partiellen, 
xenophobisch geprägten Selbstbeschreibungen einzelner Gemeinwesen, die 
schon in der Antike zur Abgrenzung nach außen gedient hatten, ist der moderne 
Nationalismus eine homogenisierende, komplexe und umfassende Weltanschau-
ung. Er ist unmittelbar verbunden mit der Herausbildung der nationalstaatlichen 
Ordnung, mit der einsetzenden Industrialisierung, dem Beginn der Massenpro-
duktion, mit der Entstehung der bürgerlich kapitalistischen Gesellschaft und mit 
den geistigen Auswirkungen der Reformation in Europa. Dieser Prozess beinhal-
tete zweierlei: Befreiung von kirchlicher, feudaler und ständischer Fremdherr-
schaft und eine neue, verinnerlichende, staatstragende Unterwerfung.5 Der Nati-
onalismus ist in diesem Zusammenhang eingebunden in eine Transformation 
feudaler Herrschafts- und Abhängigkeitsverhältnisse und in eine Freisetzung 
nicht nur des Staatsbürgers, sondern auch des sich selbst als frei und gleich 
wahrnehmenden bürgerlichen Individuums. Gleichzeitig war der Nationalismus 
eine Theorie, die im 19. Jahrhundert zur Grundlage einer Massenbewegung wur-
de, welche die Bindung an die Nation zur bedeutendsten Frage des sozialen und 
politischen Lebens und zur höchsten identifikationsstiftenden Kraft erhob.6 

Der Wandel von Absolutismus und Feudalstaat zur Nation ging einher mit 
einer neuen Legitimation von Herrschaft und mit einer veränderten Form der 
Kollektivierung. Der mythisch-göttliche Körper des Königs schien durch die 
                                                             
3  Vgl. Sieyès 1798, Politische Schriften:„Alle Bürger ohne Ausnahme befinden sich im 

gleichen Abstand auf der Oberfläche und nehmen gleiche Plätze ein. Alle hängen 

gleichermaßen vom Gesetz ab, alle stellen ihre Freiheit und ihr Eigentum unter seinen 

Schutz. Das nenne ich die gemeinsamen Rechte der Bürger, durch die sie alle gleich 

sind.“ zitiert nach Räthzel 1997, Gegenbilder, S. 81. 

4  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, Bd. I, S. 46f. 

5  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, Bd. I, S. 14. 

6  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 103. Vgl. auch Dann 1986, Nationalis-

mus in vorindustrieller Zeit. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 127   

 

geistige Identität der Nation ersetzt zu werden, so dass Territorium und Bevölke-
rung nun als Verkörperung des Wesens der Nation galten.7 In diesem Prozess 
trug der Nationenbegriff zugleich zu einer Enthistorisierung des Begriffs der 
Souveränität bei. Die Nation erweckte den Anschein einer Form von Kollektivie-
rung vor- oder jenseits des Begriffs der Souveränität. Gleichermaßen schien sie 
eine Art Herrschaft jenseits des Poltischen zu begründen. Wir werden noch se-
hen, inwieweit versucht wurde, das sich im Rahmen der demokratischen Kämpfe 
um Teilhabe zuspitzende Problem der politischen Legitimation mithilfe der Na-
turalisierung von Souveränität und Herrschaft durch den Nationen- bzw. Volks-
begriff zu lösen.8  

Mit den qualitativen Veränderungen im Umfeld des neuen Nationalismus 
wandelten sich auch die Bedeutungsdimensionen der Begriffe Gemeinschaft, 
Volk und Nation:9 Die Bezeichnung Nation, von lateinisch natio, Geburtsort oder 
Abstammung, war seit dem 14. Jahrhundert für territorial eingegrenzte Gemein-
schaften verwendet worden, mit der Idee des modernen Nationalstaats hatte sie 
nichts gemein. Nation war ein Exklusions- oder Differenzbegriff, der ein Gebiet 
von einem anderen unterschied oder hatte (im Heiligen Römischen Reich) die 
vom Adelsgeschlecht abstammenden Edelleute im Unterschied zur Menge der 
einfachen Leute bezeichnet. In dieser Tradition meint Nation die Nation des 
Adels, so dass die Verwendung des vormodernen Terminus dem französisch-
revolutionären Konzept entgegengesetzt war, das gerade das Inklusionsmoment, 
die allgemeine, klassen- bzw. ständeübergreifende Zugehörigkeit betonte.10 
Mehr noch als an den etymologischen Verschiebungen weist sich die Modernität 
der Nation an ihrer Entwicklung von einem Randbegriff der politischen Sprache 
zu dem zentralen politischen Identitätsbegriff aus. Das Politische Imaginäre Eu-
ropas im 19. Jahrhundert war national konzipiert. 

Die Geschichte des Begriffs des Volkes ist komplizierter, da Volk verschie-
dene Herkunftstraditionen hat. Das Volk konnte im Sinne des demos die privile-
gierten Bürger im Unterschied zu den bloßen Untertanen bezeichnen, als populus 
oder wiederum als demos konnte es zugleich auf die Menge der Beherrschten im 
Gegensatz zur Regierung hinweisen. Im Rahmen der Aufklärung und der Fran-
zösischen Revolution ist eine grundlegende Demokratisierung des Volksbegrif-
fes festzustellen. Wie der moderne Nationenbegriff, wurde auch das Volk im 
                                                             
7  Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 108. 

8  Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 116. 

9  Zu einer ausführlichen Begriffsgeschichte beider Begriffe vergleiche den Beitrag 

Volk, Nation, Nationalismus, Masse von Reinhart Koselleck im Lexikon der ge-

schichtlichen Grundbegriffe (2005). 

10  Vgl. Jansen, Borggräfe 2007, Nation, Nationalität, Nationalismus, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Übergang zum 19. Jahrhundert zu einem Begriff, der weniger aus- als einschlie-
ßen sollte. Dennoch hat das Wort Volk im Sinne der Allgemeinheit und des ge-
meinen Volkes auch eine trennende, abwertende Konnotation. Volk verwies auf 
die Unterschichten, die ungebildeten Leute, kurz auf den Pöbel und separierte 
ihn vom Adel, dem Klerus und den Gebildeten. Die deutsche Bezeichnung Pöbel 
enthält den Wortstamm populus, der die englische und französische Übersetzung 
bis heute prägt, ohne das Volk negativ zu konnotieren. Das französische peuple 
und das englische people sind auf den wertneutralen Begriff der Bevölkerung 
ausgerichtet, der wiederum ein Sekundärbegriff der Nation ist. Während diese 
das politische Staatsvolk meint, bezeichnet jene schlicht die Menge der Men-
schen, die biologische Masse des Lebens. Generell sind hinsichtlich des Volks-
begriffs die verschiedenen Sprachtraditionen stark unterschieden und vor allem 
die deutsche bietet andere Sinngebungen als die übrigen europäischen. Der deut-
sche Begriff Volk erfuhr Ende des 17. Jahrhunderts einen enormen Aufschwung 
und eine Ausweitung seiner Bedeutungsdimension. In der entstehenden Natio-
nalbewegung und in der Romantik stieg das Volk in Deutschland zu einer em-
phatischen Terminologie auf, die Staatsnation und Bevölkerung gleichermaßen 
umfasste. Verbunden mit einer Mythologie des Volkes sollte der Begriff nicht 
nur politische und biologische Bedeutungen vereinen, sondern auch geistig-
kulturelle und religiöse Ebenen umschließen.11 

Vor allem in Deutschland modifizierte sich im Zuge dieser Veränderung ih-
rer Korrelationsbegriffe auch das Verständnis der Gemeinschaft. Gemeinschaft 
war noch immer kein eigenständiger Begriff, der klar vom Volk, der Nation, der 
Gesellschaft, dem Gemeinwesen oder dem Staat unterschieden gewesen wäre, 
doch die bei Rousseau beginnende Karriere der Gemeinschaft als Gegenbegriff 
zu einer als ungenügend empfundenen politischen Gegenwart setzte sich fort. 
Durch die deutschen Romantiker stieg Gemeinschaft zu einem der bedeutsams-
ten Begriffe der politischen Identitätsbestimmung auf und wurde mit einer ana-
chronistischen, mittelalterlich-sozialromantischen und zugleich modernen, in die 
Zukunft gerichteten Mythologie des Volkes verschränkt. Zentral für diese neue 
Relevanz der Gemeinschaft ist, dass sie, dem Geist des 19. Jahrhunderts entspre-
chend, zunehmend und primär als nationale bzw. als Volksgemeinschaft verstan-
den wurde.12 
                                                             
11  Vgl. Koselleck 2005, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 143f. 

12  Der frühe Nationalismus war zunächst nicht eindeutig von rechts besetzt. Die rechts-

konservative Prägung des Nationalismus setzte sich in Deutschland erst nach und nach 

durch und verdrängte spätestens mit der Reichsgründung 1871 die liberalen und sozia-

listischen Konzepte, die versucht hatten, den neuen Begriff in ihr Politikmodell einzu-

binden. Vgl. Berlin 1993, Über den Aufstieg des Nationalismus, S. 158. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 129   

 

Die Verbindung von Gemeinschaft, Romantik und Nationalismus, die im Fol-
genden genauer betrachtet werden soll, ist ein besonderes Phänomen der Deut-
schen Romantik. Die romantischen Traditionen des restlichen Europas waren 
weniger mit dem Nationalismus verknüpft. Gründe für diese Entwicklung finden 
sich in der historisch-politischen und geistesgeschichtlichen Lage der deutsch-
sprachigen Gebiete zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Zwar hatten Deutschspra-
chige seit dem Mittelalter die Kaiser des Heiligen Römischen Reiches Deutscher 
Nation gestellt, das Reich hatte sich aber unter anderem aufgrund des Fehlens 
einer politischen Praxis der Aufklärung nicht zu einem zentral gelenkten Staat 
entwickeln können. Es blieb bis zu seinem Ende ein in über 300 Fürstentümer 
und freie Reichsstädte zersplittertes politisches Gefüge mit widerstreitenden In-
teressen. Das Ende des Reiches 1806 mündete in einem Drang nach politischer 
Einheit und in einem immensen Aufschwung des Nationalismus, der sich über 
die Befreiungskriege, den Wiener Kongress, die 1848er Revolution13 bis zur 
Reichsgründung steigerte. Die sprichwörtliche Identitätskrise der Deutschen im 
19. Jahrhundert – die Nietzsche sarkastisch mit den Worten kommentierte: „Es 
kennzeichnet die Deutschen, dass bei ihnen die Frage ‚was ist deutsch‘ niemals 
ausstirbt.“14 – diese Krise brachte in den Gebieten des Deutschen Bundes eine 
massenintegrative, auf eine allgemeine deutsche Identität ausgerichtete, Natio-
nalbewegung hervor, die politische Einheit in einem Großdeutschen Reich an-
strebte.15 

Das Deutsche Politische Imaginäre zeichnete sich Anfang des Jahrhunderts 
durch eine eklatante Diskrepanz zwischen einer leidenschaftlichen Beschäfti-
gung mit dem deutschen Volk und Nation und einer Unauffindbarkeit dieser Ob-
jekte in der politischen Gegenwart aus. Obwohl oder gerade, weil ein positiver 
Bezug auf Deutschland nur mithilfe eines Zugriffs auf eine außer- bzw. vorpoli-
tische Realität möglich war, schien der Nationalismus nirgendwo anders auf der-
art fruchtbaren Boden zu stoßen. Helmuth Plessner konstatiert, dass die Frage, 
„was Deutschland sei und was es mit sich anfangen sollte“, vom ausgehenden 
18. bis weit ins 20. Jahrhundert hinein die zentrale politische Frage war und fährt 
fort, dass aus diesem Grund die Romantik in keinem anderen Land einen sol-

                                                             
13  Mit dieser Aufzählung soll nicht die Existenz von fortschrittlichen, demokratischen, 

frühsozialistischen, anarchistischen und liberalen Idealen im Umfeld der 1848er Bar-

rikadenkämpfe unterschlagen werden. 

14  Nietzsche 1999, Jenseits von Gut und Böse, S. 184. 

15  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 28. Zur Dringlichkeit der Frage nach 

der deutschen Identität um die Jahrhundertwende vgl. Johnson 1990, Der Deutsche 

Nationalmythos. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

chen, bis heute spürbaren Einfluss auf die Ausbildung des Nationalbewusstseins 
gehabt habe.16 

Die Unterschiede in der historischen Entwicklung begannen schon vor der 
Auflösung des Heiligen Römischen Reiches: Ab der Mitte des 18. Jahrhunderts, 
besonders durch den Sturm und Drang und während der gesamten Periode der 
Französischen Revolution und des Napoleonischen Kaiserreichs, erfuhren die 
deutsche Kultur, die Künste und Wissenschaften eine Aufwertung, die ihre 
Emanzipation von der bis dahin dominierenden französischen Kultur mit sich 
brachte.17 Diese Entwicklung verschaffte neben universalistischen auch nationa-
listischen Gedanken einen Aufschwung. Darüber hinaus war die Aufklärung in 
Deutschland metaphysischer und zugleich selbstbezüglicher ausgerichtet gewe-
sen als in anderen Ländern. Obgleich französische und englische Literatur in 
Deutschland rezipiert wurde und die politischen Ereignisse in Frankreich auf re-
ges Interesse stießen, war die Aufklärung nicht zuletzt durch ihre Verbindung 
mit dem Kampf um die Anerkennung der deutschen Sprache politisch und philo-
sophisch nach innen gerichtet. Eine besondere Affinität zum Volk bzw. zur 
Volksaufklärung, machte die deutsche Aufklärungstradition weniger elitär als die 
französische,18 eine Tatsache, die beispielsweise Rousseau positiv erwähnte und 
die französischen Aufklärer für ihre Distanz zum Volk kritisierte.19 Es waren 
viele Faktoren, die zur speziellen Bedeutung des deutschen Volksbegriffes bei-
trugen. Er setzte sich in Deutschland schließlich gegenüber dem der Nation 
durch, da die Nation an die unbefriedigende Geschichte des Heiligen Römischen 
Reiches Deutscher Nation erinnerte und begrifflich als französisch geprägt galt. 
Die Nation schien ungeeignet, eine außerhalb der politischen Realität verankerte, 
spezifisch deutsche Gesamtgeschichte zu bezeichnen.20 

Die „kopernikanische Wende“ in der semantischen Entwicklung des deut-
schen Volksbegriffs ging von Johann Gottfried Herder aus. Seine Philosophie 
hatte „epochale Wirkung“ für den deutschen Nationalismus.21 Herder kann nicht 
nur als der Begründer der Mythologie des Volkes angesehen werden, er war es 
auch, der erstmals eine Tiefendimension im Wort Volk verankerte, die über die 
Begriffe des Staats-, Gottes- und Kriegsvolkes sowie der Bevölkerung hinaus 
reichte. Herders Philosophie machte das Volk zu einem eigenständigen Akteur 
der Weltgeschichte und bettete den Menschen als Individuum in eine natürliche 
                                                             
16  Plessner 1966, Die verspätete Nation. S. 14f. 

17  Vgl. Dumont 1991, Individualismus, S. 129. 

18  Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 114. 

19  Vgl. Schneiders 2008, Das Zeitalter der Aufklärung, S. 17, 56, 83. 

20  Vgl. Koselleck 2005, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 239. 

21  Vgl. Koselleck 2005, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 283. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 131   

 

und unauslöschliche Gemeinschaft ein. Er ontologisierte und entpolitisierte die 
Gemeinschaft des Volkes, durch die und in welcher der Mensch erst zum Men-
schen zu werden schien und verwendete ihre Geschichte gleichzeitig für seine 
politische Analyse.22 

Herder trug maßgeblich dazu bei, den Gedanken des deutschen Volkes in-
haltlich von dem des Staates zu lösen und den Denkraum für ein völkisch defi-
niertes Nationalbewusstsein zu eröffnen, das unabhängig von einer politischen 
Realität aufgerufen werden konnte. Reinhart Koselleck erläutert Herders Den-
ken: „Die Bedeutung dieser Gemeinschaften erschöpfte sich keineswegs darin, 
die Summe ihrer Mitglieder zu repräsentieren; vielmehr waren sie selbst mit 
quasi-personalen Eigenschaften ausgestattet und führten als Kollektivindividuen 
eine Art Eigenleben, und dazu bedurften sie nicht unbedingt des äußeren Zu-
sammenschlusses zu einem Staate.“23 Obgleich Staat und völkische Gemein-
schaft für Herder zusammen gehörten, konnte fehlende politische Realität ein 
Volk nicht in seinem Wesen angreifen, da es als Teil der Natur überzeitlich in 
einem Volksgeist existiere.24 

Herders Nationalismus, den er selbst schon 1774, vor der Französischen Re-
volution, als solchen benannte25 und der in der Spätphase unter dem Eindruck 
Napoleons zunehmend aggressiv wurde, war grundsätzlich pluralistisch ausge-
richtet. Herder ging von einer prästabilierten Harmonie aus, die von Gott auf die 
Nationen übertragen worden sei. Sie separiere Nationen natürlich und notwen-
dig, prinzipiell seien sie aber gleichwertig.26 Auch das Konzept des Volks- oder 
Nationalgeistes ist vorrangig geistig und sprachlich konzipiert, obwohl Herder 
organische Metaphern von Gärten, Pflanzen und Tieren zur Beschreibung heran-
zog und Völkern individualmenschliche Eigenschaften zuschrieb. Herder war 
zeitlebens von der Suche nach Volksgeistern eingenommen. Ab 1778 sammelte 
er Volkslieder und Sagen und archivierte sie, um den Volksgeist zu materialisie-
ren. Auch in dieser Hinsicht war er ein Vorbild der Romantiker: Seine Verherrli-
chung des einfachen, gemeinschaftlichen Lebens, das sich in Volksliedern und 
Sagen zu offenbaren schien, sein emphatischer Begriff der lebendigen, schöpfe-
rischen und zugleich gewalttätigen Natur und sein Geniekult haben die romanti-
sche Gemeinschaftssehnsucht geprägt. Seine Ontologisierung der Gemeinschaft, 
ihre Verknüpfung mit dem Volk und ihre Wieder-Einschreibung in die Natur des 
                                                             
22  Vgl. Safranski 2007, Romantik. Eine deutsche Affäre, S. 26. 

23  Koselleck 2004, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 317. 

24  Vgl. Herder 1967 (1784-1791), Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. 

25  Herder 1990 (1774), Auch eine Philosophie der Geschichte der Bildung der Mensch-

heit, S. 36. 

26  Vgl. Koselleck 2004, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 319. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Menschen hatten weitreichende Konsequenzen. Zentral ist, dass sich Herder we-
niger auf die antike Tradition des Menschen als Gemeinschaftswesen, als auf ein 
scheinbar natürliches Abbild gottgewollter und gemeinschaftlicher Ordnung im 
Mittelalter bezog. Volk und Gemeinschaft schienen Teil dieser natürlich-
göttlichen Ordnung. Ihre organisch-gewachsene Zusammengehörigkeit wurde 
von ihm, in Rousseauistischer Tradition, künstlich gemachten Konstrukten ent-
gegengesetzt.27 

 
 

NATIONALBEWEGUNG UND IDENTITÄTSKRISE 
 
Der tiefgreifende Wandel des Gemein-Diskurses im 19. Jahrhundert, seine in-
haltlichen Veränderungen und die neue Rolle der Gemeinschaft als Leitbegriff 
eines national bzw. völkisch verfassten Politischen Imaginären, müssen vor dem 
Hintergrund der historisch-politischen Veränderungen analysiert werden. Dass 
diese Analyse hier auf den deutschsprachigen Raum reduziert wird, ist auf die 
notwendige Beschränkung des Analysefeldes zurückzuführen und darauf, dass 
die Gemein-Begriffe im 19. und 20. Jahrhundert dort in besonderer Weise in 
Bewegung waren. Bedeutende Transformationen des Gemeinschaftsdenkens 
vollzogen sich im Umfeld der deutschen Nationalbewegung und waren mit deut-
schen Identitätsfindungsprozessen und mit der Deutschen Romantik verknüpft. 

Die deutsche Nationalbewegung brachte Anfang des 19. Jahrhunderts mit 
sich selbst zugleich ihr Subjekt, das deutsche Volk, als fremd- und selbstwahr-
genommenen Wissensgegenstand und als Handlungssubjekt hervor.28 Der 
Volksbegriff sollte kompensieren, was in Frankreich eine gemeinsame Revoluti-
onserfahrung und die politische Gegenwart des Nationalstaats gebracht hatten. 
Während die Idealisierung des Mittelalters und die Verherrlichung der scheinbar 
unverdorbenen und althergebrachten Kultur des Landlebens und der einfachen 
Leute, sowie das Interesse an Volkstheater, Märchen und Folklore voranschrit-
ten, wurden Schillers Kulturnation,29 der Universalismus der Aufklärung und der 

                                                             
27  Herder hat Rousseau ansonsten oftmals wegen dessen negativer Verfallsgeschichte 

kritisiert. Vgl. Safranski 2007, Romantik. Eine deutsche Affäre, S. 24. 

28  Vgl. Koselleck 2004, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 150. 

29  Die Abwendung von Schillers Kulturnation ist dabei nicht als eine Gegnerschaft zu 

Schiller zu verstehen. Dieser partizipierte mit seinem Gedicht „Deutsche Größe“ di-

rekt an der empathischen Selbstentdeckung der Nation und machte deutlich, dass auch 

er, obgleich er den deutschen Nationalismus bspw. in den Xenien durchaus kritisch 

betrachtet, sich auch an einem Volksbegriff jenseits staatlicher Realität orientierte. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 133   

 

intellektuelle Kosmopolitismus als ungenügend empfunden. Der vorpolitische 
Begriff des Volkes, der in der Nationalbewegung zum Tragen kam, war geprägt 
von der Idee eines aktiven und vitalen Erlebnisses der Gemeinschaft. 

Aufgrund der für eine Identitätsstiftung ungeeigneten politischen Lage wurde 
der Gegenwart eine glanzvolle Vergangenheit gegenübergestellt und das Erleben 
der nationalen Einheit in die Geschichte zurückverlegt. In unzähligen Schriften, 
in Geschichten, Liedern und Sagen wurde an gemeinsam-vergangene Erfahrun-
gen appelliert, das Ideal eines deutschen Mittelalters präsentiert und eine alter-
tümliche Historie beschworen, die germanische Geschichte, Bräuche und Sitten 
pries.30 Diese rückwirkend entstandenen Bezüge auf die Geschichte haben, im 
Sinne eines Ereignisses, das seine eigene Vergangenheit erhellt (Arendt), dazu 
beigetragen, dass historische und abstammungslogische Kontinuitäten eines 
deutschen Volkes vom Altertum bis ins 19. Jahrhundert unterstellt werden konn-
ten.31 Ungeachtet der politischen Realität wurde das deutsche Volk auf diese 
Weise zu einem handelnden Subjekt der Geschichte, das sich mit dem Gemein-
schafts- und Nationenbegriff verknüpfen konnte und das alsbald in ganz Europa 
als legitimierter Akteur präsentiert und wahrgenommen wurde. Dieser deutsche 
Aufbruch ist keine Sinnstiftung einiger nationalbewegter Publizisten und Rom-
antiker. Die Imagination des deutschen Volkes/der deutschen Nation war eine 
breite und klassenübergreifende Leistung, die sich zumindest bis zur Reichs-
gründung auf allen Ebenen und Schichten, in allen Bereichen gesellschaftlichen 
Lebens und jenseits von Parteigrenzen vollzog. 

Das eigentliche Geburtsjahr der Nationalbewegung ist das Jahr 1806. Das 
Reich löste sich auf, politische Selbstbestimmung rückte in weite Ferne und die 
Suche nach einer neuen Form politischer Einheit wurde virulenter denn je. Im 
selben Jahr gab der Buchhändler Johann Philipp Palm eine anonyme Schrift mit 
dem Titel Deutschland in seiner tiefen Erniedrigung heraus und wurde für ihre 
Verbreitung am 26.08.1806 von Napoleon hingerichtet. Die junge Nationalbe-
wegung, die sich als antifranzösische bzw. als antinapoleonische Bewegung32 
definierte und von Beginn an eng mit den Kategorien Tod, Krieg und Kampf 
verschränkt war, hatte ihren ersten Märtyrer.33 Noch im selben Jahr folgen Dut-
                                                                                                                                  

Vgl. Schiller 1983 (1797), Deutsche Größe, S. 431 und Nienhaus 2003, Geschichte 

der Dt. Tischgesellschaft, S. 97. 

30  Vgl. See 1970, Deutsche Germanenideologie vom Humanismus bis zur Gegenwart. 

31  Vgl. Koselleck 2004, Volk, Nation, Nationalismus, Masse, S. 172. 

32  Zur Bedeutung der Abgrenzung nach außen und innen (Antisemitismus, Antisozialis-

mus)und der Feindschaft vor allem gegen Frankreich für den Nationsbildungsprozess 

vgl. Jeismann 1992, Das Vaterland der Feinde. 

33  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

zende Schriften (u.a. die einflussreiche Schrift Geist der Zeit von Ernst Moritz 
Arndt), die einen voluntaristischen Nationenbegriff vorantrieben. Dieser verband 
sich, seiner Ausrichtung auf den Willen zum Trotz, mit Vorstellungen vorpoli-
tisch-natürlicher Evidenz: Doch es ging in dieser Zeit, anders als in den späteren 
rassenbiologischen Debatten, maßgeblich um ein Bekenntnis zur Nation. Es 
zählte nicht nur, deutsch zu sein, wichtig war es, deutsch sein zu wollen. 

Noch vor den Befreiungskriegen folgten unzählige Schriften, Aufsätze, Ge-
dichte, Bücher, Flugblätter, Pamphlete, Reden, Predigten, Lieder und Kunstwer-
ke, die sich mit der Frage was ist deutsch beschäftigten. Goethes und Schillers 
noch kritisch gestellte Frage „was Deutschland sei und wo es liege“,34 wurde zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts nationalistisch neu gestellt. Der Einfluss dieser 
Identitätsdebatten, vor allem die Bedeutung der Volksschriftsteller Arndt, Fichte 
und Körner35 für die Tradierung eines allgemeinen deutsch-nationalen und völki-
schen Vorstellungsraums, kann, Michael Jeismann folgend, kaum überschätzt 
werden.36 

Doch die theoretischen Diskussionen waren nur ein Teil der Nationalbewe-
gung. Von den Befreiungskriegen über den Vormärz und die gescheiterte Revo-
lution bis zur Reichsgründung waren wesentliche Träger der Nationalbewegung 
die sozialen Verbindungen, die Vereine und die Burschenschaften. Unter dem 
Deckmantel der Geselligkeit wurde hier, in Zeiten französischer Herrschaft, 
deutschnationale Politik betrieben. Beispielhaft ist die Geschichte der Turnerbe-
                                                             
34  Vgl. Goethe 1988 (1759), Das Deutsche Reich. Xenien. Sämtliche Werke, S. 787. 

35  Die Dimension der frühen Nationalbewegung wird deutlich an der Auflagenhöhe, die 

diese Schriften erreichten. Arndts Bücher hatten beispielsweise zwischen 1806 und 

1819 eine Auflagenhöhe von 300000. Es muss bedacht werden, dass Bücher in dieser 

Zeit normalerweise in mit einer maximalen Auflage von 3000-4000 gedruckt wurden. 

Arndts Katechismus für den teuschen Kriegs- und Wehrmann wurde allein vor 1819 

ganze 12 Mal neu aufgelegt. Ähnliche Auflagenhöhen erreichten die nationalbewegte 

Gedichtsammlung Theodor Körners Leier und Schwert und Fichtes Reden an die 

deutsche Nation. Vgl. Schäfer 1974, Ernst Moritz Arndt als politischer Publizist. Zah-

lenangaben: Gesamtverzeichnis des deutschsprachigen Schrifttums 1700-1910. Für 

Arndt: Bd. 5, S. 568-577. Für Fichte: Bd. 38, S. 61-65. Für Körner: Bd. 79, S. 111-

122.  

36  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 388. Es bestand hinsichtlich der Ver-

breitung des Nationalismus ein Ungleichgewicht zwischen dem protestantischen Nor-

den und dem katholischen Süden. Die preußisch-protestantische Bevölkerung des 

Nordens war dem Nationalismus mehr zugeneigt als der Süden. Vgl. dazu und zum 

Einfluss des Protestantismus auf den deutschen Nationalismus, Winkler 2005, Der 

lange Weg nach Westen. Bd.1, S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 135   

 

wegung, deren Begründer, Friedrich Jahn, auch der Gründer des Volkssturms 
ist.37 In den nationalistischen Turner- und Männergesangsvereinen und in den 
Burschenschaften der Studenten waren im 19. Jahrhundert Tausende Menschen 
organisiert. Allein die Turner- und Sängervereine hatten zu ihren Hochzeiten 
mehrere Hunderttausend aktive, nationalbewegte Mitglieder.38 Zu den wichtigs-
ten Ausdrucksformen des Nationalismus wurden neben Publikationen und Zei-
tungen der Sport sowie Volks- und Nationalfeste. Organisiert von Verbindungen 
und Vereinen, Kirchen, Gemeinden und lokalen Autoritäten schien das Völ-
kisch-Nationale im Modus des freudigen Erlebens Wirklichkeit zu werden. Ge-
meinsame Sitten und Bräuche, Gleichheit in Geschmack und Mode, all das galt 
hier als unmittelbar erfahrbar. Ab 1819, nachdem die kryptopolitischen Aktivitä-
ten der Burschenschaften und Vereine kurzweilig beschränkt wurden, hatten die 
Nationalfeste besonderen Zulauf.39 

Vorläufige Höhepunkte erlebte die Nationalbewegung im Jahr 1840, dem 
Jahr der Rheinkrise, in dem dem französischen „Ruf nach dem Rhein“ ein im 
Ausmaß zuvor ungekannter Aufschrei des Nationalismus folgte40 und im Jahr 
1848 durch die Revolution und die Nationalversammlung. Obgleich die Ziele der 
Revolutionäre nicht alle nationalistisch waren und gerade die Barrikadenkämpfer 
von demokratischen, frühsozialistischen, anarchistischen und liberalen Ideen ge-
prägt waren, besaß der Kampf um das Nationale und die nationale Unabhängig-
keit auch in dieser Situation eine zentrale Stellung.41 Mit Jahn und Arndt saßen 
zwei der populärsten Akteure der Nationalbewegung in der Versammlung in der 
Paulskirche. Sie waren mit ihrer deutschnationalen Ausrichtung keine Außensei-
ter. In den Debatten und im Verfassungsentwurf setzte sich der nationalistische 
Politikbegriff durch. Nur wenige linke Abgeordnete widersetzen sich den allge-
meinen Sprach- und Denkräumen der Versammlung, in der offen kulturelle 
Überlegenheit, das Recht des Stärkeren, die notwendig kriegerische Komponente 
der Nationsbildung, die „welthistorische Mission der Deutschen“ und der „ge-
sunde Volksegoismus“ gepriesen wurden.42 Die Nationalversammlung markiert 
einen Wendepunkt, da hier deutlich wurde, dass die konservativ-militaristischen 
                                                             
37  Zur Turnerbewegung vgl. u.a. Alkemeyer 2000, Zeichen, Körper und Bewegung. 

38  Vgl. Jansen, Borggräfe 2007, Nation, Nationalität, Nationalismus, S. 52. Zur Rolle 

des Sports bei der Mobilisierung von Gemeinschaftssinn vgl. u.a. Gebauer 1988, Zwi-

schen Besitz und Gemeinschaft und derselbe, Die Masken und das Glück. 

39  Vgl. Jansen, Borggräfe 2007, Nation, Nationalität, Nationalismus, S. 44. 

40  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, Bd.1, S. 87. 

41  Zumal viele Linke und Teile der radikaleren Liberalen Deutschland bereits in den frü-

hen 40ern verlassen hatten. 

42  Vgl. Hein 2004, Die Revolution von 1848/49, S. 77f 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Tendenzen der Nationalbewegung sich gegenüber den sozialistischen, demokra-
tischen und liberalen durchgesetzt hatten.43 Der Abgeordnete Wurm konstatiert 
dies mit den Worten: „die Nation hat über die Freiheit gesiegt“.44 

 
 

CHRISTLICH-DEUTSCHE-TISCHGESELLSCHAFT 
 
Im Januar 1811, zum Jahrestag der Krönung der preußischen Monarchie, 
gründeten Achim von Arnim und Adam Heinrich Müller in Berlin die (Christ-
lich-)Deutsche-Tischgesellschaft. Mit der Nationalbewegung verband sie von 
Beginn an eine herzliche, von beiden Seiten ausgehende, Anerkennung. Das 
Aufkommen von Politischer Romantik und Nationalismus ist nicht voneinan-
der zu trennen, und die Verbundenheit ist nicht auf die Deutsche Tischgesell-
schaft beschränkt. Sie gilt dennoch als herausgehobenes Beispiel, da die Ver-
einigung eine tragende Rolle bei der Verbreitung des intellektuellen Nationa-
lismus in Deutschland spielte. Durch die Verbindung von bedeutenden Rom-
antikern mit national-gesinnten Politikern trug die Tischgesellschaft außerdem 
maßgeblich dazu bei, einen romantisch-(vor-)politischen Gemeinschaftsbegriff 
auszudifferenzieren und zu verbreiten. 

Die Tischgesellschaft stand organisatorisch in der Tradition der Aufklä-
rungsgesellschaften des späten 18. Jahrhunderts. Primäres Ziel war es, in geselli-
ger Runde mit Tischreden und Diskussionen die politische Bildung voranzutrei-
ben. Gleichsam wollte man auf politische Meinungsbildungsprozesse einwirken, 
an der Erziehung der Untertanen zu national gesinnten, selbstbewussten Staats-
bürgern mitwirken und eine von der Verehrung des Königshauses geprägte, 
scharfe Detailkritik an der Politik der Regierungsverwaltung üben.45 Die deut-
sche Tischgesellschaft spiegelt eine für die junge Nationalbewegung und die 
Romantik typische Mischung aus konservativer und liberal-fortschrittlicher Ideo-
logie: Sie war vom fortschrittlichen Verfassungsdenken und dem Wunsch nach 
demokratischer Diskussionskultur geprägt, dieser formelle Demokratiebezug war 
jedoch gepaart mit einer konservativen, betont „altdeutschen“ Nationalgesin-

                                                             
43  Es verfehlt den Charakter der deutschen Nationalbewegung, wenn diese, aufgrund li-

beraler Strömungen als Oppositionsbewegung gedacht wird. Vgl. Jeismann 1992, Va-

terland der Feinde, S. 41f. 

44  Stenographischer Bericht über die Verhandlungen der deutschen Nationalversamm-

lung zu Frankfurt 1848/49: Nach Jansen, Borggräfe 2007, Nation, Nationalität, Natio-

nalismus, S. 52. 

45  Vgl. Nienhaus 2003, Geschichte der deutschen Tischgesellschaft. S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 137   

 

nung, einer patriachal-chauvinistischen Haltung,46 einem offenen Antisemitis-
mus47 und einer „gesamtdeutschen“ Ausrichtung. 

Die Mitglieder der Tischgesellschaft gehörten überwiegend dem Adel oder 
dem Bürgertum an. Die Berufsstruktur war von Historikern, Politikern, Militärs, 
Juristen, Schriftstellern, Philosophen, Hochschullehrern, Künstlern und Theolo-
gen geprägt. Viele der bekanntesten Romantiker waren hier organisiert, andere 
nahmen gelegentlich an ihren Versammlungen teil. Prominente, feste Mitglieder 
waren neben den beiden Gründern u.a., Schleiermacher, Fichte, Savigny, 
Brentano, Clausewitz und Schinkel. Assoziiert waren u.a. Hardenberg, Kleist 
und E.T.A Hoffmann. 

 
 

ANTI-HOBBESIANISMUS 
 
Die Romantik in Deutschland war hinsichtlich ihrer politischen Orientierung, 
nach einer kurzen Phase des revolutionären Enthusiasmus und der Faszination 
durch die Ereignisse in Frankreich, geprägt von einer Hinwendung zum Patrio-
tismus und von einer selbstbezüglichen Beschäftigung mit der „deutschen Fra-
ge“. Diese Aussage bezieht sich gleichwohl auf vorherrschende Tendenzen, da 
die Romantik weder in den Ländern noch in ihren Disziplinen homogen war. So 
hatten die verschiedenen romantischen Schulen (bspw. Jena, Dresden, Berlin, 
Heidelberg, Wien) unterschiedliche Orientierungen und die kritischere und libe-
ralere Frühromantik wird allgemein von der stärker eher konservativ und natio-
nalistisch ausgerichteten Spätromantik getrennt.48 Doch auch wenn die explizit 

                                                             
46  Frauen waren so selbstverständlich nicht zugelassen, dass dies nicht schriftlich fixiert 

werden musste. 

47  Diese antisemitische Haltung wurde schon in den Gründungsstatuten deutlich, die 

auch konvertierte Juden ausschloss und einen deutlichen Hinweis auf den über einen 

kulturell-sprachlich definierten Nationalismus hinausgehenden, bereits rassisch be-

gründeten Antisemitismus zulassen. Einen Höhepunkt der antisemitischen Propaganda 

der Tischgesellschaft bildeten die Tischreden bezüglich der sogenannten Judenfrage. 

Vgl. Nienhaus 2003, Geschichte der deutschen Tischgesellschaft, S. 204f. 

48  Immer wieder wird das subversive Potential der Frühromantik betont. Durch die ro-

mantische Ironie, die die eigene Sehnsuchtspolitik und die Einheitsbestrebungen kri-

tisch unterläuft und die unbewussten, dunklen Seiten der menschlichen Psyche betont, 

wird die Frühromantik in die Nähe des Dekonstruktivismus und der Psychoanalyse 

gerückt. Vgl. Behler, Hörisch 1987, Die Aktualität der Frühromantik. Helduser, Weiß 

1999, Die Modernität der Romantik. Kling 1995, Flucht Trost Revolte. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

konservativ-nationale Positionierung der Romantik sich erst in der Hochphase 
durchsetzte (die Heidelberger Romantik und die Tischgesellschaft spielten dabei 
eine besondere Rolle), ist die deutsche Romantik allgemein konservativer einzu-
ordnen als die französische und englische.49 

Die Romantik lässt sich nicht auf die Phase zwischen 1790 und 1848 redu-
zieren. In vielerlei Hinsicht ist „romantisch“ weniger eine auf eine bestimmte 
Zeit beschränkte Epochenbeschreibung als eine Geisteshaltung.50 Und doch ist es 
die Zeit Ende des 18. Jahrhunderts, in der es zu einer ganzheitlichen Lebensein-
stellung einer jungen Generation im deutschsprachigen Raum wird, „roman-
tisch“ zu sein. Es lassen sich zehn Merkmale zusammenfassen, die dem Roman-
tischen jenseits der Unterschiede der verschiedenen Schulen und Phasen, zu ent-
sprechen scheinen: 

 
1. eine Wendung zu einer neuen Form der Empfindsamkeit, der Innerlichkeit 

und der seelischen Tiefe, eine damit einhergehende Ablehnung des Rationa-
lismus, 

2. eine Einbettung der politischen und philosophischen Kritik in eine umfas-
sende Zivilisations- und Epochenkritik, 

3. der Bezug auf den philosophischen Entfremdungsbegriff und die Wahrneh-
mung, das moderne Leben sei geprägt vom Gegensatz zwischen Schein und 
Sein, 

4. die Betonung der natürlichen Einbettung des Menschen in die Gemein-
schaft, 

5. eine allgemeine Wendung zur Gemeinschaft und zum Volk bei einer gleich-
zeitigen Fixierung auf die individuell-subjektive Selbstentfaltung- und ver-
wirklichung, 

6. die Verherrlichung der Natur und die Abwertung des Künstlichen in allen 
Bereichen sozialen und geistigen Lebens, 

7. eine Sehnsucht nach dem Ursprung, einhergehend mit einer Sehnsucht nach 
Ankunft in einer neuen Zeit, 

                                                             
49  Hinsichtlich ihrer politischen Orientierung kann sie mit der italienischen Spätromantik 

verglichen werden. Greifenhagen 1986, Das Dilemma des Konservativismus, S. 19f. 

Epstein 1973, Die Ursprünge des Konservativismus in Deutschland.  

50  Kling 1995, Flucht Trost Revolte. S. 62. Die Rede von der Geisteshaltung bezieht sich 

u.a. auf den allumfassenden Charakter und die große Anschlussfähigkeit der Roman-

tik. Die eigentliche Periode romantischen Schaffens war bereits 1820 vorbei. Doch die 

Romantik ist nicht nur im beginnenden 20. Jahrhundert während ihrer Renaissance 

wieder aufgegriffen worden, Versatzstücke romantischen Denkens haben alle Phasen 

der historischen Entwicklung in Deutschland bestimmt. Sie tun es bis heute. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 139   

 

8. eine Hinwendung zum Mittelalter, zu vermeintlich eindeutigen, einheitli-
chen und unmittelbaren Formen des sozialen Gefüges, 

9. ein starker Bezug auf Religion und Mythologie, 
10. die deutschnationale Ausrichtung der politischen Aktivität. 

 
Es gibt eine Art negativen Fixpunkt, eine Gesamtgegnerschaft der romantischen 
Autoren: die politische Philosophie von Thomas Hobbes. Hobbes’ Reduktion der 
politischen Gemeinschaft auf eine maschinengleiche Schutz- und Ordnungsfunk-
tion und sein Menschenbild, das zuvorderst die einfache Tatsache des Lebens in 
den Blick nimmt, erscheinen aus Sicht der Romantik als einer der größten Fehler 
der modernen Philosophiegeschichte. Nationalbewegung und Romantik adres-
sierten den Einzelnen als Teil der (Volks-)Gemeinschaft und keinesfalls als blo-

ßes Leben. Der romantische Bezug auf die Gemeinschaft ging vom guten Leben 
aus, wobei der Begriff im Gegensatz zur Antike ein Vielfaches an Sinnstiftung 
implizierte. Mit der Wiederkehr der Vorstellung einer natürlichen Gemeinschaft-
lichkeit des Menschen wurden neue Akzente gesetzt. Die romantische Gemein-
schaftssehnsucht hatte die Selbstfindung und die Selbstverwirklichung des Ein-
zelnen sowie der Gemeinschaft im Blick. 

Die Abkehr von Fragen der Begründung und der Legitimation ging einher 
mit einer emotionalen Abwehr gegenüber dem politischen Konstruktivismus. 
Das Problem des Ursprungs wurde jedoch nur verschoben und verdrängt, nicht 
gelöst. Mit Leidenschaft wandten romantische Denker sich gegen Hobbes und 
alle Theorien, welche die staatliche Gemeinschaft aus einer zweckrationalen 
Vertragsübereinkunft ausgehen ließen. Gemein-Konzepte, in denen Staat, Volk 
und Gemeinschaft die Rolle von naturhaften und quasireligiösen Urelementen 
des menschlichen Lebens bekleideten, wurden der Maschine und dem Vertrag 
entgegengesetzt. In ihrer Opposition zu Hobbes waren die Romantiker radikaler 
als Rousseau, auf dessen Natur- und Gemeinschaftsenthusiasmus und auf dessen 
Entfremdungstheorie durchaus Bezug genommen wurde. Anders als Rousseau 
lehnen die Romantiker jede Idee vertraglicher Begründbarkeit, jede Form des 
politischen Konstruktivismus und allgemein die Idee ab, der Staat könne Produkt 
des Verstandes sein. Indem der Mensch mitsamt seiner völkisch-kulturellen 
Entwicklung in ein natürliches Kontinuum der Geschichte eingebettet wurde, 
schien Rousseaus Problem hinsichtlich des Gegensatzes von Natur und Kunst 
gelöst. Analog zu christlichen Motiven schienen Menschen einander in Glauben, 
Liebe, Hoffnung und in einer natürlichen, überzeitlich-gewachsenen Verbunden-
heit von Gesinnung und Charakter zugewandt, so dass jede konstruktivistisch-
politische Gründung unnötig und jenseits des wirklichen, des vorpolitisch-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

natürlichen Bandes der Gemeinschaft angesiedelt erschien.51 Adam Müller, des-
sen für die Romantik exemplarische Staattheorie später eigens untersucht wird, 
erläutert diese Kritik am Staatsrationalismus und wendet sich gegen seinen, in 
der Tradition von Hobbes stehenden Lehrer, Ludwig van Schlözer. Dieser ist der 
Autor des berühmten Zitats von 1793: 

 
„Der Staat ist 1. eine Erfindung. Menschen machen sie zu ihrem Wohl, wie sie Brandkas-

sen etc. erfanden. Die instruktivste Art, Staatslehre abzuhandeln ist, wenn man den Staat 

als eine künstliche, überaus zusammengesetzte Maschine, die zu einem bestimmten 

Zweck gehen soll, behandelt.“52 

 
Müller schreibt dazu: 

 
„Doch wer nennt den Staat eine Maschine und seine Glieder totes Räderwerk! Wer ver-

gleicht ihn mit einem Bau und seine zarten, empfindlichen Bestandteile mit kalten Stein-

massen“.53 Er fährt wenige Seiten später fort: „Der Staat ist nicht bloß eine Manufaktur, 

[...] er ist die innige Verbindung der gesamten physischen und geistigen Bedürfnisse, [...] 

des gesamten inneren und äußeren Lebens einer Nation zu einem großen, energischen, un-

endlich bewegten und lebendigen Ganzen.“54 

 
Der Historiker Dahlmann ergänzt im Bezug auf dasselbe Zitat: 

 
„Der Staat ist mithin keine Erfindung, weder der Not noch der Geschicklichkeit, keine Ak-

tiengesellschaft, keine Maschine, kein aus einem frei aufgegebenen Naturerleben hervor-

springendes Vertragswerk, kein notwendiges Übel, kein mit der Zeit heilbares Gebrechen 

der Menschheit, er ist eine ursprüngliche Ordnung, ein notwendiger Zustand, ein Vermö-

gen der Menschheit und eines von den die Gattung zur Vollendung führenden Vermö-

gen.“55 

 
Deutlich wird anhand dieser Kontroverse, dass sich innerhalb einer relativ kur-
zen Zeitspanne, Ulrich Scheuner grenzt sie ein auf die Zeit zwischen 1780 und 
1830, leitende Ansichten über den Ursprung und die Begründung von Politik 
                                                             
51  Vgl. unter anderem die Schriften von Novalis (Hardenberg), Schleiermacher, Schlegel 

und Eichendorff.  

52  Schlözer 1970 (1793), Allgemeines StaatsRecht und StaatsVerfassungslehre. S. 3. 

53  Müller 1936 (1808/09), Elemente der Staatskunst, S. 7. 

54  Müller 1936, Elemente der Staatskunst, S. 27. 

55  Dahlmann 1847, Die Politik auf den Grund und das Maß der gegebenen Zustände zu-

rückgeführt, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 141   

 

verändert hatten. Der Glaube an die Vernunft als treibende Kraft politischen 
Handelns, der schon bei Rousseau ins Wanken geraten war, wurde von einem 
Denken zurückgedrängt, das den Staat als Grundelement menschlichen Lebens 
ansah. Gemeinschaftlichkeit schien durch eine natürliche und überzeitliche Ver-
bindung charakterisiert, die von tiefen, die aufklärerische Rationalität überstei-
genden, Kräften getragen zu werden schien.56 Es ist unerheblich, ob die Zeit-
spanne dieser Transformationen des Politischen Imaginären derart streng einzu-
grenzen ist, wichtig und richtig ist, dass sich im Zuge der Karriere des Nationa-
lismus und der an nationalstaatlichen Ordnungsbestrebungen ausgerichteten poli-
tischen Bewegungen in Europa, eine Ausrichtung des Gemein-Diskurs durchset-
zen konnte, in der erstens die politischen Kollektivbegriffe Gemeinschaft, Nati-
on, Volk und Staat ausdifferenziert wurden, um sie zugleich neuerlich und unbe-
dingter miteinander zu verbinden und die zweitens Sehnsüchte und romantischen 
Enthusiasmus mit Begriffen der politischen Gegenwart verband. 

Der romantische Diskurs war ausgezeichnet durch eine Rückwendung zur 
Natur, durch eine Emphase schriftlosen Einvernehmens und durch das Ideal der 
Selbstverständlichkeit des Gemeinen jenseits institutioneller Zweckrationalitä-
ten.57 In diesem Kontext wurde eine neue Innerlichkeit bzw. eine neue Empfind-
samkeit bedeutsam. Das politische Denken war durchdrungen vom Bedürfnis 
nach einem wirklichen und inneren Erleben dieser Zusammengehörigkeit, des 
Gemeinschafts- und Staatsgefühls.58 Gemein-Begriffe wurden mit politischem 
Vitalismus, neuem Organizismus und Personalisierung verbunden. Die Gemein-
schaft erlebte mit der Politischen Romantik nicht nur einen Aufschwung, sie be-
gann sich begrifflich zu konkretisieren und wurde nach und nach mit ausdiffe-
renzierten Theoriegebäuden und konkreten, politischen Forderungen verbunden. 
Ein Prozess, der in der frühen Romantik begann und sich in der Hochphase stei-
gerte. Dabei wird die Gänze des Einflusses der Romantik auf die politische The-
orie erst heute sichtbar. Diesbezüglich und hinsichtlich der von vielen Histori-
kern und Politologen vertretenen These, das deutsche Nationalbewusstsein sei 
bis weit hinein in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts ein Romantisches gewe-
sen,59 mutet Carl Schmitts Aussage, der Romantik mangele es an politischer 
                                                             
56  Vgl. Scheuner 1980, Der Beitrag der deutschen Romantik zur politischen Theorie, 

S. 8. 

57  Vgl. Mazza 1999, Der verfasste Körper, S. 265. 

58  Zum Einfluss der Romantik auf die Theorie des Staatserlebens und des Staatsgefühls 

vgl.: Smend 1994, Politisches Erlebnis und Staatsdenken seit dem 18. Jahrhundert. 

59  Unter anderem vertreten von Helmuth Plessner, Isaiah Berlin, Georg Lucas, Paul Til-

lich, Victor Klemperer, Fritz Stich, Eric Voegelin, Gordon Craig und Liah Greenfeld. 

„German Nationalism is Romantic Nationalism. German national social philosophy is 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Produktivität, abwegig an. („Wo die politische Aktivität beginnt, hört die politi-
sche Romantik auf“)60 Bevor der romantische Gemeinschaftsbegriff und seine 
politische Wirkungsmacht mithilfe von Fichte und Müller in den Blick genom-
men werden, sollen nun die theoretischen Grundlagen des romantischen Ge-
meinschaftsmodells, die Rezeption des Entfremdungsbegriffs, die neue politi-
sche Innerlichkeit und das Wiedererstarken des Bezugs auf die Religion unter-
sucht werden. 

 
 

ROMANTIK, GEMEINSCHAFT UND  
POLITISCHE INNERLICHKEIT 
 
Die neue Innerlichkeit, die sich von den romantischen Schriften ausgehend in 
Deutschland verbreitete, war eng mit dem Begriff der Entfremdung verbunden, 
der schon in der Philosophie Rousseaus einen zentralen Platz eingenommen hat-
te. Nicht zufällig war es Rousseau und nicht Voltaire oder Hume, der eine tiefe 
Resonanz in Deutschland fand. Rousseaus Ruf nach Überwindung des schein-
haften Zustands, nach einer Ursprünglichkeit, die ihre Kraft aus der naturhaften 
Tiefe des Menschen gewinnen sollte und seine gefühlshafte Religiosität waren 
es, die ihn mit der deutschen Romantik verbanden. Im ökonomisch, politisch-
sozialen, aber auch wissenschafts- und entwicklungsgeschichtlich ereignisrei-
chen Übergang vom 18. ins 19. Jahrhundert war die Überzeugung stärker ge-
worden, eben dieser Fortschritt Europas trage zu einer weitreichenden Entfrem-
dung der Menschen von ihren Ursprüngen und ihrer Natur bei. Zu den Reakti-
onsformen gehörte nicht nur der eindringliche Appell an die Gemeinschaft und 
das Volk, sondern auch der Rückzug in die Innerlichkeit. Schon die junge Gene-
ration des Sturm und Drang war der Moderne mit einer wilden Aufwertung von 
Gefühl und Natur und mit einer nach innen gerichteten Theorie der Selbstver-
wirklichung begegnet. Die Romantiker bauten diese Sehnsucht weiter aus und 
verbanden sie dauerhaft mit einem dem Denken der Gemeinschaft.61 

                                                                                                                                  
Romantic social philosophy, and the German national character is the Romantic char-

acter.“ Greenfeld 1992, Nationalism. Five Roads to Modernity. S. 360. 

60  Schmitt 1991, Politische Romantik, S. 224. Richtig ist sicher, und das stellt auch der 

Wortschöpfer des Begriffs der „Politischen Romantik“ fest, dass die Romantik keine 

geschlossene Staatstheorie hervorgebracht hat. 

61  Eine herausgehobene Rolle spielt in dieser Hinsicht Novalis. Er erklärte die pietisti-

sche Versenkung ins Innere und die gleichzeitige Verbindung dieser individuellen In-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 143   

 

Ein zentrales Motiv der Romantik, in dem sich diese Wendung zu einer tiefen, 
gefühlsmäßigen Innerlichkeit mit einem neuen Bedürfnis nach Religion, 
deutschnationaler Ausrichtung und der Sehnsucht nach einer neuen Zeit der Ge-
meinschaft verbindet, ist die Verherrlichung des Mittelalters. Fast alle bedeuten-
den Romantiker – von Friedrich Schlegel, Achim Arnim, Clemens Brentano, Jo-
seph Görres und die Brüder Grimm über Adam Müller und Friedrich von 
Hardenberg (Novalis) bis zu Joseph von Eichendorff – sie alle waren überzeugt, 
das Neue müsse sich ans Alte anschließen und in Deutschland gelte es, das Mit-
telalter mit der Neuen Zeit zu versöhnen. In ihren Schriften verspricht die ideali-
sierte Vergangenheit eines goldenen Mittelalters eine Zeit, in der das Sein noch 
nicht von Scheinhaftigkeit kontaminiert war. Natürlich-konkrete Herrschaftsver-
hältnisse und feste soziale Verbindungen werden als Vorbilder einer neuen Ge-
meinschaft aufgebracht und fungieren als Gegenmodell zu einer Gegenwart, die 
wahrgenommen wird als geprägt von entfremdeter, egoistischer Großstadtkultur 
und einer Welt, in der nur materieller Reichtum zählt. Görres schreibt in seiner 
Schrift Teutschland und die Revolution: 

 
„Dann wird die Geschichte leicht lehren, welche Fülle das Mittelalter, und zwar zualler-

meist in Teutschland hervorgetrieben, [...] wie es mit einem Verständnis, dessen tiefen 

Sinn schon die oberflächliche Betrachtung entdeckt und die tiefste nicht ergründet, alle 

seine Institutionen ordnete, dass alles harmonisch zusammenstimmend in einem schnell-

kräftigen, gesunden, blühenden Staatskörper sich vereinigte, [...] wie es endlich in seinem 

ganzen Tun und Sein, in der Fülle seiner grünenden Bildungskraft eine Lebendigkeit und 

Tätigkeit entwickelt, von der uns in dieser Art kaum ein Begriff geblieben: das alles be-

währt uns die Geschichte, und die Trümmer, die uns geblieben sind, geben lautes Zeug-

nis.“62 

 
Die Verherrlichung einer nie gewesenen Zeit, bei der sich die Romantiker um 
historische Details wenig kümmerten, ging wie bei Rousseau mit einer zukunfts-
gewandten Suche nach Verlorenem einher. Mit der Idee vom gemeinschaftlichen 
Mittelalter wandten sich die Romantiker der Volksgeschichte zu und von den 
kosmopolitisch beeinflussten Idealen der Klassik ab. Den abstrakten politischen 
Gedanken der Klassik wurden konkrete Vertrautheiten, der Großstadt das Land-
leben, den intellektuellen Diskussionszirkeln die innig verbundene, einfache Zu-
sammengehörigkeit und der großen weiten Welt der Ursprung in der Heimat 

                                                                                                                                  
nerlichkeit mit einer Gemeinschaftsphilosophie zu seinem wichtigsten Anliegen. Vgl. 

Kluckhohn 1925, Persönlichkeit und Gemeinschaft, S. 6. 

62  Görres 1985 (1819), Teuschtland und die Revolution. S. 230 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

entgegengesetzt.63 Ohne je eine explizite Philosophie des Naturzustands zu ent-
werfen, begründen romantische Theorien die ursprüngliche Gemeinschaftlichkeit 
wieder und wieder mit einer natur- und gottgemäßen Gemeinschaft in der Ver-
gangenheit. Das Bild, das dabei entworfen wurde, entspricht in vielerlei Hinsicht 
Rousseaus Goldenem Zeitalter und seiner Idealisierung ursprünglicher Verbun-
denheit.64 Immer erhalten bleibt die Dimension der Hoffnung, so dass beispiel-
weise Görres betont, der Ursprung sei verborgen, nicht aber zerstört. Die Eigent-
lichkeit gemeinsamen Naturlebens könne, da sie dem Verstand nicht zugänglich 
sei und die Kraft der Natur die der Kunst übersteige, nicht vergehen.65 

 
„Darum ist die ganze teutsche Geschichte seit mehr als drei Jahrhunderten ein Welken 

und ein Dürren; [...] Nur die Masse, mit dem Urfels aus dem sie gehauen, immer noch in 

geheimem Zusammenhang, und mit ihm im gemeinsamen Naturleben unverwüstlich le-

bend, darum selbst im Ablauf von Jahrtausenden noch nicht ergraut, ist noch gesund, und 

einer neuen Gestaltung wohl empfänglich“66 

 
Die Romantiker positionierten sich auf einer als unpolitisch erscheinenden Ebe-
ne. Die Sehnsucht nach einer fernen Zeit, nach dem Gefühlsmäßig-Utopischen, 
nach Unmittelbarkeit, Innerlichkeit und Ankunft wurde als Abwendung von der 
Politik wahrgenommen. Doch aus dem emotionalisierten Blick auf die Geschich-
te wurden gleichsam politische Forderungen herausdestilliert.67 Das prominen-
teste Beispiel dafür ist die romantische Idee, die politische Gemeinschaft sei an 
der Gemeinschaft der Liebenden auszurichten. Novalis führt sie in Heinrich von 
Ofterdingen und Glauben und Liebe aus.68 Der leidenschaftlich-romantische Ge-
danke der Liebe verbindet sich hier mit einer politischen Kritik am rationalisti-
schen Vertragsdenken, mit der Verherrlichung der Monarchie und mit einem 
vorpolitischen Natur- und Gemeinschaftsbegriff, der politisch positioniert wird 
und gegen die Vertragstheorie Stellung bezieht.  

 
„Meinethalben mag jetzt der Buchstabe an der Zeit sein. Es ist kein großes Lob für die 

Zeit, dass sie so weit von der Natur entfernt, so sinnlos für Familienleben, so abgeneigt, 

der schönsten poetischen Gesellschaftsform ist. Wie würden unsere Kosmopoliten stau-

                                                             
63  Vgl. Kling 1995, Flucht, Trost, Revolte. S. 173. 

64  Vgl. Mähl 1965, Die Idee des goldenen Zeitalters im Werk des Novalis. S. 330f. 

65  Vgl. Görres 1985, Teutschland und die Revolution. S. 223f. 

66  Görres 1985, Teutschland und die Revolution. S. 222. Hervorhebung J.S. 

67  Vgl. Peter 2007, Novalis, Fichte, Adam Müller. S. 143. 

68  Vgl. Novalis 1969 (1799), Heinrich von Ofterdingen und Glauben und Liebe oder der 

König und die Königin 1985 (1798). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 145   

 

nen, wenn ihnen die Zeit des ewigen Friedens erschiene und sie die höchste gebildete 

Menschheit in monarchischer Form erblickten? Zerstäubt wird dann der papierne Kitt 

sein, der jetzt die Menschen zusammenkleistert, und der Geist wird die Gespenster, die 

statt seiner in Buchstaben erschienen und von Federn und Pressen zerstückelt ausgingen, 

verscheuchen und alle Menschen wie ein paar Liebende zusammenschmelzen.“69 

 
Gefordert wird eine innige Verbindung des Einzelnen zum Staat gleich der Be-
ziehung zu einer Geliebten, da die politische Gemeinschaft den gleichen Intensi-
tätsgrad an Zuwendung und Identifikation brauche, wie die (eheliche) Liebe. 
Zum Einen, weil der Staat das dringendste Bedürfnis eines Menschen sei, und 
„um Mensch zu werden und zu bleiben, er eines Staates“70 bedürfe, zum Ande-
ren, weil ein Staat, der nicht auf inniger Gemeinschaft beruhe, dem Untergang 
geweiht sei.71 

Paul Kluckhohn, im Übrigen bis heute einer der einflussreichsten und meist 
zitierten deutschen Romantikforscher, dessen politische Positionierungen und 
dessen aktiver Werdegang im Nationalsozialismus begründete Zweifel an seiner 
Person aufkommen lassen, Kluckhohn, der nicht unwesentlich dazu beigetrug, 
Gedanken der deutschen Romantik im Nationalsozialismus fruchtbar zu machen, 
verdeutlicht die Konsequenzen des romantischen Gemeinschaftsmodells: Der 
Wille zur Gemeinschaft kennzeichne die Romantiker in allen Bereichen des Le-
bens, so dass die Sehnsucht nach Gemeinschaft von der Liebesgemeinschaft zur 
Freundschaft über die Faszination des gemeinschaftsstiftenden Aspekts der Reli-
gion bis hin zum Begriff der Volksgemeinschaft und ihren Staatstheorien rei-
che.72 Im Verlauf der romantischen Epoche sei es zu einer Verschiebung der 
Gemeinschaftstheorien zugunsten zunehmend politischerer Theorien gekommen: 

 
„Aus der romantischen Auffassung vom Wesen der Liebe und Sinn der Ehe geht schon 

deutlich hervor, dass das Individualitätserleben der Romantiker nicht nur eine Vertiefung 

des Seelenlebens der Einzelnen bedeutete, sondern zugleich eine Vertiefung des Wesens 

der Gemeinschaft. [...] Und neben die kirchlich-religiöse Gemeinschaft tritt die politisch-

nationale. Die Vertiefung des Gemeinschaftslebens ist dem Erleben und der theoretischen 

Bewertung des Staates und des Volkes nicht zuletzt zugute gekommen. Die neue vertiefte 

Gemeinschaft der Ehe und der Familie weitet sich zu der des Staates.“73 

 
                                                             
69  Novalis 1985, Glauben und Liebe, S. 175. 

70  Novalis 1968 (1778/79), Das Allgemeine Brouillon. S. 313. 

71  Vgl. Novalis 1968, 36. Fragment. Schriften III., S. 494. 

72  Vgl. Kluckhohn 1924, Die deutsche Romantik. S. 153f. 

73  Kluckhohn 1924, Die deutsche Romantik. S. 153. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kluckhohn akzentuiert, dass sich in der Romantik die Ideen von Selbstverwirkli-
chung und gemeinschaftlicher Verwirklichung verbinden. Für ihn ist die roman-
tische Philosophie um die Pole Persönlichkeit und Gemeinschaft zentriert. Ent-
worfen werde ein Konzept von Gemeinschaftlichkeit, in das der Einzelne einge-
schrieben sei und das der individuellen Verwirklichung dennoch nicht entgegen 
stehe. Kluckhohn versteht Persönlichkeit und Gemeinschaft im Anschluss an 
Tönnies als Gegenbegriffe zu Individuum und Gesellschaft. Letztere drückten 
einen schroffen Individualismus aus, der weder mit dem Gemeinschafts- noch 
mit dem Persönlichkeitsbegriff der deutschen Romantik vereinbar sei.74 

Im Zusammenhang mit der vitalistischen Staatsphilosophie entstand ein 
Konzept von Gemeinschaft, das diese als bewegliche und lebendige Einheit von 
Individualitäten auffasste. „Also nicht ein Auslöschen des Einzelnen im Allge-
meinen des Staates wird gefordert, und die Hingabe der Persönlichkeit schließt 
nicht aus, dass diese sich Selbstzweck ist – eine Synthese von Persönlichkeit und 
Gemeinschaft“.75 Im Zuge dieser Verbindung von Gemeinschaft und Persönlich-
keit und nicht unwesentlich beeinflusst von Novalis geben viele Romantiker ihre 
skeptische Haltung gegenüber der Politik auf. Mit der Synthese von Persönlich-
keit und Gemeinschaft wird ein nicht-mechanischer, organizistischer Staatsbe-
griff vorangetrieben, der sich mit emphatischem, emotional und religiös über-
frachtetem Denken verbinden kann. 

Maßgeblich für dieses politisierte Gemeinschaftsideal ist der Begriff der Lie-
be. Seine romantische Definition nimmt Bezug auf die innere Verbindung aus 
Glauben und Liebe, die Paulus im ersten Korintherbrief entworfen hatte.76 

 
 „Das Christentum hat [...] das Geschiedene näher vereint, ein gemeinsames Band der Lie-

be hat sie in eine einzige Gemeinschaft eingeschlungen und es sind nicht mehr verschie-

dene feindliche Seelen, die in einem Leibe wohnen, vielmehr nur die verschiedenen Fa-

kultäten derselben Seele.“77  

 
                                                             
74  Kluckhohn unterstellt, die Romantik stehe in der Tradition eines solchen Denkens, 

obgleich Tönnies die Begriffe erst 40 Jahre nach der Romantik ausdifferenziert. Vgl. 

Kluckhohn 1925, Persönlichkeit und Gemeinschaft, S. 3. 

75  Kluckhohn 1925, Persönlichkeit und Gemeinschaft, S. 58. 

76  Vgl. 1 Kor 12 und 13. Der Gedanke der Liebe als verbindendes Element hat großen 

Einfluss auf viele Romantiker gehabt (u.a. Eichendorff, Müller, Görres). Die Anleh-

nung des Sozialen an die Christliche Leibeinheit findet sich u.a. auch bei Schlegel, 

dessen politische Ausrichtung Novalis jedoch z.T. entgegengesetzt ist. Vgl. dazu: Ma-

zza 1999, Der verfasste Körper, S. 173 f. 

77  Görres 1985, Teutschland und die Revolution, S. 238. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 147   

 

Die Liebe erscheint als leiblich verbindendes Moment, das den Einzelnen zu ei-
nem Teil des gemeinschaftlichen Körpers macht. Ziel ist es, staatlichen Zwang 
durch innere Verbundenheit überflüssig zu machen. Die Romantiker propagieren 
ein staatliches Ideal, in dem freiwillige Aufopferung erzwungene Unterwerfung 
ersetzt und es die Liebe, nicht der Schrecken ist, die den Einzelnen an den Staat 
bindet. Gesetz, Persönlichkeit und Gemeinschaft scheinen in einem vorpoliti-
schen Einklang zu stehen, der Despotismus überflüssig macht.78 

 
„Eine vollkommene Constitution – Bestimmung des Staatskörpers, – der Staatsseele, des 

Staatsgeistes – macht alle ausdrücklichen Gesetze überflüssig. Sind die Glieder genau be-

stimmt, so verstehen sich die Gesetze von selbst.“79 

 
Dieser Gedanke, gerichtet gegen Hobbes, markiert auch einen Unterschied zu 
Rousseaus und dessen Vorstellung, der Einzelne müsse im Zweifelsfall gezwun-
gen werden, frei zu sein. Anders als Rousseau, der versuchte, politische Theorien 
zu entwerfen, war die lebensphilosophische Bewegung der Romantik nicht an 
Problemen politischer Umsetzbarkeit interessiert. Die Hinwendung zur Produk-
tion von Utopien jenseits von realpolitischen Fragen ist eines ihrer tragenden 
Elemente. Die enge Verbindung von Romantik und Nationalbewegung trug wie-
derum dazu bei, die Romantik in einer Gleitzone zwischen Theorie und Praxis, 
in einer Art Zwischenzustand zu verankern. Durch die Abwendung von der Rea-
lität bei einer gleichzeitigen Hinwendung zum Träumerisch-Sehnsüchtigen hatte 
die Romantik einen besonderen Einfluss auf Utopien im Politischen Imaginären. 
Die romantischen Phantasien sind beispielhaft für die Probleme des Politischen 
Imaginären. Antizipiert wird ein unmögliches Objekt, auf das die Illusion von 
Ursprünglichkeit, Selbsttransparenz und Geschlossenheit projiziert wird. Vor 
dem Hintergrund dieses nicht erreichbaren Phantasmas einheitlicher und ur-
sprünglicher Identität, erscheinen gegenwärtige Gemein-Konstruktionen als 
mangelhaft und minderwertig. Die Wirkungsmacht dieser Fiktionen wird im 19. 
Jahrhundert deutlich. Das Scheitern der Phantasmen in der politischen Gegen-
wart führt nicht zu einer Anpassung des Ideals, sondern lediglich zu einer Entge-
gensetzung von Schein und Sein. Anerkannt wird nicht, dass die als ursprüngli-
che anvisierte Gemeinschaft bereits eine Verkennung ist, sondern die Politik der 
Gemeinschaft wird am Ideal der Aufhebung der Entfremdung orientiert. 

 
 

                                                             
78  Vgl. Mazza 1999, Der verfasste Körper, S. 135. 

79  Novalis 1968, Allgemeines Brouillon, S. 284. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DIE THEOLOGISCH-POLITISCHE STRUKTUR  
DER GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT 
 
Mit ihrer Sehnsucht nach innerer Pluralität im Kleinen wie im Großen erneuerten 
die Romantiker in Zeiten voranschreitender Säkularisierung und einer Entzaube-
rung der Welt die Verbindung von Staat, Religion und Gemeinschaft. Das be-
trifft sowohl die christlichen Motive der Kollektivbilder, inhaltliche und struktu-
relle Anleihen aus der Theologie als auch offene Forderungen nach einer Renais-
sance des Religiösen, die beispielsweise Novalis in seiner Schrift Die Christen-
heit oder Europa postuliert: 

 
„Es waren schöne glänzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land war. [...] Ein großes 

gemeinschaftliches Interesse verband die entlegensten Provinzen dieses weiten geistlichen 

Reichs. Ohne große weltliche Besitztümer lenkte ein Oberhaupt, die großen politischen 

Kräfte. Eine zahlreiche Zunft stand unmittelbar unter demselben, [...] kindliches Zutrauen 

knüpfte die Menschen an ihre Verkündigungen.“80 

 
Das Denken der Romantiker verbindet sich auf allen Ebenen mit religiösen Mo-
tiven. Ihre Sehnsucht nach der Ankunft in einer neuen Zeit geht einher mit dem 
Bedürfnis nach einer höheren Einbindung, so dass viele Romantiker ihre Ge-
mein-Begriffe nicht nur auf der Erde, sondern auch im Himmel verankern wol-
len und sich das Insistieren auf Selbstverwirklichung mit religiösen Vorstellun-
gen von der Aufhebung in einer überindividuellen Einheit und Ganzheit verbin-
det.81 Die wirkliche Gemeinschaft wird als Macht wahrgenommen, die über die 
einfache Verbindung hinausweist und in der sich die Kräfte der Einzelnen nicht 
bloß addieren, sondern multiplizieren, die Potenz der geeinten Gemeinschaft also 
über die Summe ihrer Teile hinausreicht. Letztlich scheint die gemeinschaftliche 
Selbstfindung eine substanzverändernde Wirkung zu haben. Eine Idee, die in-
haltlich und strukturell mit der religiösen Erweckung verbunden ist82 und die 

                                                             
80  Novalis 1968, Die Christenheit oder Europa. S. 507. 

81  Die Affinität zur Religion ist bei vielen Romantikern Teil ihres Werkes. Viele, die 

nicht bereits katholisch getauft waren, konvertieren. Treibende Kraft war Friedrich 

Schlegel. Begründet vor allem auf Schleiermacher gab es zudem eine protestantische 

Strömung, die hinsichtlich ihrer Ausrichtung durchaus Unterschiede zur katholischen 

aufwies, die hier allerdings nicht en Detail thematisiert werden können. Konvertiert, 

der Kirche beigetreten oder ihr wieder zugewandt haben sich unter anderem Görres, 

Brentano, Müller, Novalis, Arnim und Schelling. 

82  Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 149   

 

romantischen Konzeptionen des gemeinschaftlichen Körpers so mit dem Kon-
zept der Transsubstantiationslehre verbindet. Novalis erklärt ausdrücklich, dass 
sich im Vollzug der königlichen Vermählung das wahre Wunder der Transsub-
stantiation ereigne: Die Substanz verändere sich und lasse augenblicklich den 
ewigen Herzensbund real werden.83 Für ihn wird im lebendigen Körper des Kö-
nigs der soziale Körper Fleisch. Dass sich die Fleischwerdung des Neuen Bun-
des bei Novalis gerade durch den Sex des Königspaares verwirklicht, weist da-
rauf hin, dass die Romantiker durchaus auch Motive verwendeten, die den Hori-
zont christlichen Denkens subvertieren. 

Die Romantik reaktiviert mit ihren antirationalistischen Vorstellungen des 
gemeinschaftlichen Körpers zugleich diejenigen christlichen Konzepte, denen im 
Leviathan vehement widersprochen wurde. Hobbes lehnte die Transsubstantiati-
onslehre und mit ihr alle transzendenten Verbindungsbegriffe ab. Die Romanti-
ker dagegen übernehmen die christliche Tendenz zur Verinnerlichung, zur Sub-
limierung und zur Hypostasierung des Gemeinschaftsgedankens. Mit ihrer Kon-
zeption von Innerlichkeit, die die Gemeinschaft auf einer höheren als vertrags-
theoretisch-politischen Ebene anvisiert, transzendieren sie das Ideal des Sozialen 
und postulieren eine Verbindung geistigen Einvernehmens. Gemeinschaft wird 
Teil des inneren Erlebens, ein Gedanke, der sich ausdrücklich gegen eine materi-
alistisch definierte Zusammengehörigkeit richtete.84 

Die Entfremdungstheorie, die Antizipation von unmöglicher Fülle und die 
Idee von Selbsttransparenz und Einheit verschränken die Romantik mit der reli-
giösen Heilsgeschichte. Die Geschichte der Gemeinschaft wird Teil einer Ge-
schichte der Erlösung, die zugleich apokalyptische Bilder in sich aufnimmt. Die 
Dringlichkeit der kommenden oder vergangenen Gemeinschaft wird durch die 
Beschreibung eines katastrophalen Zustands der Gegenwart unterstrichen. Die 

                                                             
83  Vgl. Novalis 1985, Glauben und Liebe, Nr. 40. S. 184. 

84  Die Romantik wird aufgrund der Hinwendung zu einer gefühlsmäßigen, subjektiven 

Religiosität gerade in Deutschland oftmals in eine Traditionslinie mit dem Protestan-

tismus und der Reformation gestellt. Vgl. Plessner 1966, Die verspätete Nation, 

S. 65f. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 38. Kling 1995, Flucht, Trost, Revol-

te, S. 106 und Paz 1984, Analogie und Ironie, S. 59: „Die Romantik entstand [...] we-

gen ihrer geistigen Abhängigkeit vom Protestantismus. [...] Durch Verinnerlichung 

der religiösen Erfahrung auf Kosten des römischen Rituals, schuf der Protestantismus 

die seelischen und moralischen Voraussetzungen für die romantische Bewegung.“ Mir 

erscheint eine solche Interpretation nur dann sinnvoll, wenn der Protestantismus als 

eine Modifikation der Ordnung des Denkens jenseits bestimmter Konfessionszugehö-

rigkeiten aufgefasst wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Entwicklung der Gegenwart scheint unausweichlich auf das Ende zuzusteuern.85 
Auf der Grundlage christlich-apokalyptischer Argumentationsfiguren wird zu-
gleich angemahnt, dass das Tal des Untergangs durchschritten werden müsse, 
um zu einem Neuen Jerusalem zu gelangen. In einer solchen Theorie werden die 
komplexen Entwicklungen der Moderne auf eine übergeordnete Bedeutung re-
duziert, so dass die Geschichte einer einzigen, vernichtenden Logik zu folgen 
scheint. Die apokalyptischen Bilder der Romantik lassen im Gegensatz zu post-
modern-apokalyptischen Erzählungen, (Atomzeitalter, Klimakatastrophe) ein 
Licht am Ende des Tunnels. Geschichte erscheint niemals ausweglos. Die Totali-
sierung der Wahrnehmung geht mit einer umfassenden Zivilisations- und Epo-
chenkritik einher, mündet aber nicht im Chaos und im Niedergang, sondern auf 
der anderen Seite der apokalyptischen Bilder stehen konservative Ordnungsmo-
tive und christliche Erlösungsgedanken. 

 
 

FICHTES „REDEN AN DIE DEUTSCHE NATION“ 
 
Johann Gottlieb Fichte war der Romantik eng verbunden. Fichte, neben Hegel 
der wichtigste Vertreter des deutschen Idealismus, hat mit seiner transzendenta-
len Handlungstheorie, seiner Philosophie des absoluten und sich selbst setzenden 
Ich und mit seiner Formulierung des Problems der Interpersonalität einen weit 
über den romantischen Horizont hinausreichenden philosophischen Einfluss. Da-
für steht vor allem sein Entwurf des relationalen Konzepts des Ich. Es schließt 
den Anderen als sekundäre, aber notwendige Möglichkeitsbedingung für Selbst-
bewusstsein, Handeln und Freiheit ein und betont die schöpferische Dimension 
der menschlichen Vorstellung, die für Fichte die einzige Zugangsmöglichkeit 
des Menschen zur Welt darstellt bzw. die Welt erst erschafft, die keinen von der 
Vorstellung unabhängigen Seinsstatus hat. Bereits jetzt wird deutlich, dass Fich-
tes Philosophie sich nicht auf die pangermanistischen Erziehungsgedanken aus 
seinen Reden an die deutsche Nation reduzieren lässt und dass er durchaus in-
haltliche Anknüpfungspunkte für die Theorie des Politischen Imaginären bereit 
hielte. 

An dieser Stelle soll jedoch Fichtes Einfluss auf den völkisch-nationalistisch 
geprägten Gemeinschaftsbegriff zu Beginn des 19. Jahrhunderts herausgearbeitet 
werden. In dieser Hinsicht sind die Reden zentral, da sie um den Begriff des 
freien Willens, um die nationale Gemeinschaft des UrVolks, die Rolle der deut-

                                                             
85  Vgl. u.a. Görres 1985, Teutschland und die Revolution. Schlegel 1985 (1820-23), Die 

Signatur des Zeitalters, S. 96f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 151   

 

schen Sprache als Ursprache und um eine kulturimperialistische Idee deutscher 
Auserwähltheit kreisen.86 Fichte hält sie als Vorlesungen an der Akademie der 
Wissenschaften im Winter 1807/08 in Berlin. Sie sind Teil der Begründungsge-
schichte der deutschen Nationalbewegung und geprägt vom Eindruck und der 
Ablehnung der französischen Besatzung Preußens. Fichtes Aufruf zu nationaler 
Befreiung und zu einem patriotischen Aufbruch traf den Geist der Zeit und 
machte ihn schnell einer breiten Öffentlichkeit bekannt. 

Rhetorisch und stilistisch sind die Reden ein leidenschaftlicher Appell an ei-
ne zukünftige Generation in einer auf den Untergang zusteuernden Zeit.87 Zu 
Beginn beschreibt Fichte seinen Zuhörern die gegenwärtige gesellschaftspoliti-
sche Lage in verheerenden Worten. Deutschland sei in den Zustand tiefster und 
dumpfster Abhängigkeit herabgesunken, habe seine Selbstständigkeit verloren 
und sich der Bequemlichkeit der „Ausländerei“ hingegeben.88 In einer dezionis-
tischen Wendung macht Fichte deutlich, in welcher Verantwortung er die Deut-
schen sieht, da sich in dieser Situation die Entscheidung für oder gegen die Nati-
on mit der Entscheidung für oder gegen eine Zukunft der Menschheit verknüpfe. 
Er folgt der Tradition apokalyptischer Narrationen und lässt seine Argumentati-
on auf die rhetorische Frage einer Entscheidung für den Untergang oder für ein 
neues Zeitalter zusteuern. Diese Entscheidung, die keine wirkliche ist, vor der 
der Einzelne am Ende der Reden dennoch zu stehen scheint, soll den Anfangs-
punkt für das angekündigte neue Zeitalter markieren. Fichtes Erklärung bezieht 
ihre Kraft aus einer erlösungstheoretischen Struktur. So scheint am Ende nicht 
weniger zu stehen als die totale Erneuerung. Es gehe ihm, so Fichte, um „eine 
ganz neue Ordnung der Dinge und eine neue Schöpfung“.89 Die Reden, nach 
Pestalozzischem Vorbild als Erziehungsprogramm konzipiert, wollen eine künf-
tige Generation zur Existenz bringen und sie für ihre Aufgabe schulen. Eine Ge-
neration, deren Grundstein bereits in der Gegenwart gelegt werden muss, die je-
doch vor allem als zukünftige gedacht ist. Die Reden richten sich somit gleich-
ermaßen an einen gegenwärtigen wie an einen zukünftigen Adressaten. 

 

                                                             
86  Thematisch berühren sie Fichtes Gesamtwerk, und sein hier entwickelter Gemein-

schaftsbegriff ergänzt sich durch Bezüge zu den Grundlagen des Naturrechts. 

87  Eine detaillierte Untersuchung der Rhetorik der Reden an die deutsche Nation findet 

sich u.a. bei Oesterreich 1990, Politische Philosophie oder Demagogie? 

88  Vgl. Fichte 1963 (1807/08), Reden an die deutsche Nation. 1. Rede. Das Wort Aus-

länderei kommt erst in der 5. Rede (S. 81) vor, die Fremdherrschaft und deren Ein-

fluss auf das geistige Leben wird bereits in der 1. Rede gegeißelt. 

89  Fichte 1963, Reden. 3. Rede, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

„Ihnen, nicht als diesen und diesen Personen in unserem täglichen und beschränkten Le-

ben, sondern als Stellvertretern der Nation, und hierdurch durch ihre Gehöreswerkzeuge 

der ganzen Nation, rufen diese Reden also zu. Es sind Jahrhunderte herabgesunken [...] 

seitdem ihr [...] zusammengerufen worden seid wie heute, in [...] einer so dringenden, so 

gemeinschaftlichen Angelegenheit; so durchaus als Nation und Deutsche. [...] Ihr seid zu-

sammengerufen, einen letzten und festen Entschluss und Beschluss zu fassen [...] ein sol-

cher Entschluss, der zugleich unmittelbar Leben sei und inwendige Tat, und der da ohne 

Wanken oder Erklärung fortdauere und fortwalte, bis er am Ziele sei. [...] die verschiede-

nen Zustände zwischen denen ihr die Wahl zu treffen habt. Geht ihr ferner so hin in eurer 

Dumpfheit und Achtlosigkeit, so erwarten euch zunächst alle Übel der Knechtschaft, Ent-

behrungen, Demütigungen, [...] Wenn ihr euch dagegen ermahnt zum Aufmerken, so [...] 

sehet noch unter euch und um euch herum ein Geschlecht aufblühen, das euch den Deut-

schen das rühmlichste Andenken verspricht. Ihr sehet im Geiste durch dieses Geschlecht 

den deutschen Namen zum glorreichsten unter allen Völkern erheben, ihr sehet diese Na-

tion als Wiedergebärerin und Wiederherstellerin der Welt. Es hängt von euch ab, ob ihr 

das Ende sein wollt und die letzten eines nicht achtungswürdigen Geschlechts [...] oder ob 

ihr der Anfang sein wollt [...] einer neuen über alle eure Vorstellungen herrlichen Zeit. [...] 

Bedenket, dass ihr die letzten seid, in deren Gewalt diese große Veränderung steht.“90 

 
Fichte beendet seinen leidenschaftlichen Appell mit der Feststellung: „Es ist da-
her kein Ausweg: wenn ihr versinkt, so versinkt die ganze Menschheit mit, ohne 
Hoffnung einer einstigen Wiederherstellung.“91 Er schließt sich einer Tradition 
an, die von einer vorpolitischen Existenz der völkischen Gemeinschaft ausgeht. 
Gleichzeitig betont er, dass er die völkische Erneuerung, die Geburt seines zu-
künftigen Adressaten mit einem aktiven Bekenntnis zur Nation verknüpft sieht. 
Dem Deutschsein muss das Deutsch-sein-wollen, eine mit dem Handeln in Ein-
klang stehende Willensentscheidung vorangehen. Zwar sind die Deutschen be-
reits Deutsche, um sich jedoch zu einer wahrhaften nationalen Gemeinschaft 
sublimieren zu können, müssen sie zudem aktiv Deutsch-sein-wollen. Dieses ak-
tive Bekenntnis zur Nation entspricht dem voluntaristischen Nationenbegriff.92 
Bei Fichte nimmt er die Form einer Offenbarungstheologie an: Es geht um eine 
transzendentale Bedeutungsebene, die unabhängig von Willen und Bekenntnis 
gültig ist, ihre volle Kraft jedoch erst im und mit dem Glauben erlangen kann. 
Deutsch ist man für Fichte auch ohne es zu wollen, das macht er mit seiner The-
orie des Urvolks unmissverständlich klar. Wie im Falle des Christentums, das 
auch ohne den Glauben des Einzelnen wahr zu sein beansprucht, von ihm den 
                                                             
90  Fichte 1963, Reden. 14. Rede. S. 229-233. 

91  Fichte 1963, Reden. 14. Rede. S. 246. 

92  Vgl. Renans Auffassung der Nation als tägliches Plebiszit. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 153   

 

absoluten Glauben dennoch verlangt, plädiert Fichte für einen unbedingten 
Glauben an das völkisch-nationale Selbst. Erst die Einsicht in diese Wahrheit, 
erst das aktive Bekenntnis entfalte die substanzverändernde Kraft der Nation und 
lasse eine wirklich deutsche Gemeinschaft entstehen, die diesen Namen verdient. 

Fichtes Nationenbegriff begründet sich über eine chauvinistische Betonung 
des Mutes, der Stärke und der Männlichkeit. Es müsse eine Generation heraus-
gebildet werden, die „hart“ und „stark“ genug sei, der „Wahrheit ins Auge zu 
blicken“ und sich den Herausforderungen der Gegenwart zu stellen. Eine Gene-
ration, die den „ehrlichen Kampf der verweichlichenden Fremdherrschaft“ vor-
ziehe.93 Mit dieser rhetorischen Figur stärkt Fichte seinen eigenen Rednerstand-
punkt. Er stilisiert sich gleichermaßen zum Aufklärer und zum Anführer der 
neuen Ordnung der Dinge. Denn er selbst scheint nicht nur stark und „Manns 
genug“ in Zeiten fremder Herrschaft der Gefahr zu trotzen und die Wahrheit 
auszusprechen, er offenbart den Deutschen zudem ihre gegenwärtige Lage, er 
erklärt und bietet eine Lösung. Durch die Rhetorik des Erhabenen und den pre-
digtartigen Charakter kreiert Fichte ein asymmetrisches Sprecher-Hörerver-
hältnis und verleiht den Reden den Charakter einer Offenbarung.94 Die Selbststi-
lisierung zum Märtyrer und die Erlösungstheologie sind klassische Mittel politi-
scher Propaganda. Bei Fichte stehen sie im Kontext eines pangermanischen 
Messianismus.95 

In Fichtes Gemeinschaftsdenken verbinden sich religiöse Auserwähltheitstheo-
rien mit einem expansionistischen Nationalismus, mit kulturimperialistischen und 
völkischen Motiven und mit humanistischem Universalismus. Mit dieser Mi-
schung ist er keine Ausnahme. Fichte bezog die politische Rechtfertigung seiner 
Reden und speziell des Konzepts einer deutschen Auserwähltheit aus Schillers Ge-
dicht Deutsche Größe.96 Der Gedanke der Auserwähltheit, der das deutsche 
Selbstbewusstsein noch lange prägen sollte, wurde zu Fichtes Lebzeiten von wei-
ten Teilen der Nationalbewegung vertreten. Er findet sich in den populären Schrif-
ten Körners, Arndts, Schenkendorfs oder in Geibels Gedicht Deutschlands Beruf, 
aus dem der bedeutungsschwere Satz stammt „mag am deutschen Wesen einmal 

                                                             
93  Vgl. Fichte 1963, Reden. 1. Rede, S. 11. 

94  Vgl. Oesterreich 1990, Politische Philosophie oder Demagogie? S. 84f. 

95  Vgl. Meinecke 1915, Weltbürgertum und Nationalstaat. S. 96f. 

96  Vgl. Kluckhohn 1924, Die deutsche Romantik, S. 158 und Schiller 1983, Deutsche 

Größe, S. 431-436 „Jedes Volk hat einen Tag in der Geschichte, doch der Tag des 

Deutschen ist die Ernte der ganzen Zeit. [...] Das langsame Volk wird alle die schnel-

len flüchtigen einholen. Die anderen Völker waren dann die Blume, die abfällt. Wenn 

die Blume abgefallen, bleibt die goldene Frucht übrig.“ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

noch die Welt genesen“.97 Der Gedanke einer deutschen Auserwähltheit ermög-
lichte es, kulturimperialistische und expansive Gedanken mit humanistisch-
universalen Ansprüchen zu verbinden. Deutschland wurde schlicht mit der 
Menschheit gleichgesetzt.98 Dumont hat herausgestellt, dass bei Fichte Universali-
smus und Nationalismus nur in ihrer zweideutigen, doppelzüngigen Verbindung 
miteinander begriffen werden können. Fichte hierarchisiert Völker und nationale 
Gemeinschaften und besteht auf der einzigartigen Funktion der Deutschen, auf der 
Vollkommenheit ihres Charakters und ihrer Sprache. Er tut dies aber scheinbar 
immer im Dienst und im Hinblick auf universalistische Werte, die er in und durch 
die Deutschen in Europa verkörpert sehen möchte.99 

Eine der Besonderheiten des Konzepts der Auserwähltheit ist es, dass es aus 
der Krise der Gegenwart Kraft bezieht. Die verspätete Bildung eines deutschen 
Nationalstaats wird nicht als Mangel, sondern als spezielle Qualität verstanden. 
Fichtes Reden nehmen wie Schillers Deutsche Größe Bezug auf eine besondere 
Jugend Deutschlands, die den Wettbewerb der Zeit letztlich gewinnen werde.100 
Die Qualität des deutschen Volkes scheint darin zu liegen, noch unverbraucht 
und unverdorben zu sein. Über diesen argumentativen Umweg kann der späte 
Eintritt Deutschlands in die Geschichte als ein Auftritt von besonderer Bedeu-
tung interpretiert werden. Fichte verbindet mit diesem Gedanken eine besondere 
Bürde. Die Auserwähltheit mache die Deutschen zu Trägern einer historischen 
Verantwortung. Der universale Anspruch, die Welt müsse deutsch werden, ist 
daher nicht wirklich an eine Entscheidung, an ein voluntaristisches Bekenntnis 
gekoppelt. Denn von der Übernahme der Führungsposition in der Welt hängt das 
Schicksal der Menschheit ab, so dass die Verweigerung den allgemeinen Unter-
gang der Menschheit zur Folge hätte. Mehr als um Willensfreiheit geht es da-
rum, aktiv die Entscheidung zu treffen, das zu wollen, was richtig ist und wovon 
Fichte annimmt, dass es die historische deutsche Bestimmung sei. Der freie Wil-
le, der im Zentrum von Fichtes Nationalismus steht, bekommt einen zwanghaf-
ten Charakter. Entweder entscheiden sich die Deutschen dafür, das Richtige zu 
wollen und sich zum Vorreiter einer neuen Zeit, zum Prototyp des neuen Men-
schen zu machen, oder dafür, unterzugehen. 

                                                             
97  Vgl. Geibel 1918, Deutschlands Beruf, S. 220. 

98  Diese Tendenz ist nicht auf Deutschland beschränkt, sondern findet sich auch bspw. 

bei den französischen Revolutionären, die ihre Werte auf ganz Europa ausdehnen 

wollen. 

99  Vgl. Dumont 1991, Individualismus, S. 136. 

100  Vgl. Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 155   

 

URVOLK UND URSPRACHE 
 

 „Bloß von Deutschen und für Deutsche schlecht-

weg, sage ich. Wir werden zu seiner Zeit zeigen, 

dass jedwede andere Einheitsbezeichnung oder 

Nationalband entweder niemals Wahrheit und 

Bedeutung hatte, oder falls es sie gehabt hätte, 

dass diese Vereinigungspunkte [...] niemals wie-

derkehren können; und dass es lediglich der ge-

meinsame Grundzug der Deutschheit ist, wodurch 

wir den Untergang unserer Nation [...] abwehren 

können.“101 

 
Fichte beginnt seine Reden mit einer Absage an Einheitsbegriffe jenseits von 
Volk und Nation und begründet mit dieser Aussage die Exklusivität der Deut-
schen unter den Völkern. Deutsche seien in ihrem Grundzuge und von jeher ge-
wesen, was sie sind und dieses Wesen sei es, das sie aus der europäischen Ge-
schichte hervorhebe und einen Gegensatz zu den übrigen Völkern germanischer 
Herkunft begründe.102 Den Ursprung dieser Sonderstellung führt Fichte nicht auf 
rassisch-biologistische Grundlagen zurück, obgleich er in der achten Rede auch 
auf die Bedeutung des Blutes und der Abstammung hinweist.103 Erst einmal 
gründe die Besonderheit des deutschen Volkes auf dessen Sprache, welche die 
eigentliche und einzige lebendige Sprache, die Ursprache Europas sei. „Jahrtau-
sendelang“ (sic!) und unabhängig von allen äußerlichen Veränderungen sei ein 
ihr innewohnendes Wesen festzustellen, das „immer dieselbe, eine ursprüngli-
che, also ausbrechenmüssende lebendige Sprachkraft der Natur“ bleibe.104 Eine 
reine, ursprüngliche Verbindung zwischen dem „Organe des Volkes“ und der 
Sprache sei unverwüstbar, da die aus dem Volk „sprechende gemeinsame Natur-
kraft immerfort war und blieb.“ Sprache sei nie willkürlich und breche „als un-
mittelbare Naturkraft aus dem verständigen Leben aus“.105 

Fichtes Argumentation verknüpft Naturerleben, Gefühl und Vernunft. Nur in 
dieser Verbindung könne Philosophie zu wirklichen, tiefen Erkenntnissen gelan-
gen. Die von Fichtes Kantkritik ausgehende Betonung der Kraft eines göttlich-

                                                             
101  Fichte 1963, Reden. 1. Rede, S. 7. 

102  Vgl. Fichte 1963, Reden. 4. Rede, S. 54 f. 

103  Vgl. Fichte 1963, Reden. 8. Rede, S. 134. 

104  Fichte 1963, Reden. 4. Rede, S. 58. 

105  Fichte 1963, Reden. 4. Rede, S. 59 und 61. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

vernünftigen Gefühls und ihre Einbeziehung in alle Erkenntnisgebiete der Philo-
sophie und des täglichen Lebens ist einer der Gründe, die angeführt werden, um 
den Einfluss Fichtes auf die romantische Bewegung zu erklären.106 Fichte An-
nahme einer rein-ursprünglichen Gleichzeitigkeit von Göttlichkeit, Vernunft, 
Gefühl und Natur, die sich in der Ursprache des Volkes fortschreibt, war ein 
wiederkehrendes Motiv der Romantik. 

Fichte bleibt nicht dabei stehen, von der deutschen Sprache auf das deutsche 
Volk zu schließen und eine ursprüngliche Verbindung zwischen beiden anzu-
nehmen. Er fährt fort, seine Ansicht der Unterschiede zwischen der deutschen 
Sprache und den anderen europäischen Sprachen auszubreiten, namentlich vor 
allem derer romanischer Abkunft. Das Deutsche erklärt er zu einer lebendigen, 
schöpferischen und natur-ursprünglichen Sprache, während er andere Sprachen 
als tot und künstlich bezeichnet. „Die Verschiedenheit ist zugleich bei der ersten 
Trennung des gemeinschaftlichen Stamms entstanden, und besteht darin, dass 
der Deutsche eine bis zu ihrem ersten Ausströmen aus der Naturkraft lebendige 
Sprache redet, die übrigen germanischen Stämme eine nur auf der Oberfläche 
sich regende, in der Wurzel aber tote Sprache.“107 Fichte versteift sich zu der 
Behauptung, aus diesem Grund könnten Deutsche Ausländer besser und tiefer 
verstehen als diese sich selber, da ihnen innerliche Tiefe und wahres Gefühl ab-
gehe, wirkliches Verständnis dieses aber voraussetze. Ausländer umgekehrt 
könnten Deutsche niemals verstehen, selbst wenn sie versuchen, die deutsche 
Sprache zu lernen. Deutlich wird, dass Begründung und Verbindung der völki-
schen Gemeinschaft bei Fichte über eine rein sprachliche Dimension hinausrei-
chen. Die Sprache steht im Zusammenhang mit einem nationalen Wesen, das 
wiederum von einer das Vernünftige übersteigenden Dimension, von einem sich 
dem Verständnis entziehenden Rest, einem Mehr gekennzeichnet ist. Auf die 
Bedeutung dieses Mehr für die Konstitution von Gemein-Begriffen im Politi-
schen Imaginären war verwiesen worden. 

Fichte geht davon aus, dass die Sprache in die Geistesbildung eingreife und 
dazu beitrage, ein nationales Selbst herauszubilden. Da er alle europäischen 
Sprachen außer dem Deutschen für tote Sprachen hält, sei es dem Ausland un-
möglich, tiefe, freie und ergreifende Gedanken, höhere Dichtung oder Literatur 
hervorzubringen.108 Aus der Abwertung alles Ausländischen leitet er einen uni-
versalen Anspruch der deutschen Sprache bzw. des deutschen Volkes ab und 
fordert von seinen Zeitgenossen, der „Ausländerei“ abzuschwören. Ihr Einfluss 
sei gegenwärtig soweit fortgeschritten, dass kaum noch zu erkennen sei, ob je-
                                                             
106  Vgl. u.a. Kluckhohn 1924, Die deutsche Romantik, S. 22. 

107  Fichte 1963, Reden an die deutsche Nation. 4. Rede, S. 68. 

108  Vgl. Fichte 1963, 5. Rede, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 157   

 

mand Deutscher sei oder nicht. Dabei seien die Unterschiede eindeutig: „Natur-
gemäßheit von deutscher Seite, Willkürlichkeit und Künstlichkeit von der Seite 
des Auslands sind die Grundunterschiede.“109 Fichte mobilisiert an dieser Stelle 
die bereits von Rousseau bekannte Opposition zwischen Künstlichem und Natür-
lichem. Über die Konstruktion des Gegensatzpaares Deutschland/Ausland und 
dessen substantiell-hierarchischer Aufwertung grenzt er sein Subjekt ein und 
schließt es definitorisch ab. Zugleich wertet er seinen Primärbegriff inhaltlich 
über die Abwertung des Sekundären auf. Es ist kein Zufall, dass der Gegensatz 
zwischen Natürlichkeit und Künstlichkeit zu diesem Zweck herangezogen wird, 
denn dieser Gegensatz scheint von Rousseau ausgehend im Bereich der Gemein-
schaftsphilosophie an Bedeutung zu gewinnen. Wir werden noch sehen, wie 
sich, auf dieser Opposition begründet, die Dichotomie von Gemeinschaft und 
Gesellschaft etablieren kann. 

Schließlich wertet Fichte all das, was nicht in sein Konzept einer neuen Ord-
nung der Dinge hineinpasst, als Folge ausländischen Einflusses ab: „[...] und 
dass alle die Übel, an denen wir jetzt zugrunde gegangen, ausländischen Ur-
sprungs sind [...]“110 In der siebten Rede erklärt er das deutsche Volk zum Ur-
volk der Völker.  

 
„Es sind in den vorigen Reden angegeben und in der Geschichte nachgewiesen die Grund-

züge der Deutschen als eines Ur-Volks, und als eines solchen, das das Recht hat, sich das 

Volk schlechtweg, im Gegensatz mit anderen von ihm abgerissenen Stämmen zu nennen, 

wie dann auch das Wort Deutsch in seiner eigentlichen Wortbedeutung das soeben gesagte 

bezeichnet.“111  

 
Diese „Herleitung“ einer deutschen Vormachtstellung in der Welt steuert wieder 
darauf zu, dass Europa vor der Entscheidung stehe, entweder deutsch zu werden 
oder unterzugehen.112 Sie endet mit einer überraschenden Wendung: Fichte muss 
seine negative Gegenwartsanalyse mit seiner These vom Urvolk verbinden und 
erklärt, derzeitig seien die Deutschen nicht deutsch (genug). Das Urvolk sei „fast 
                                                             
109  Fichte 1963, Reden. 5. Rede, S. 80. 

110  Fichte 1963, Reden. 5. Rede, S. 81. 

111  Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 102. Für Fichte sind die Deutschen das Volk an sich, 

sie sind die Schöpfer aller für die europäische Geschichte bedeutsamen Entwicklun-

gen. Als große Entwicklungen erwähnt er die Kirchenverbesserung und die Refor-

mation, einen allgemeinen deutschen Unternehmer- und Erfindergeist, deutschen 

Fleiß und Redlichkeit, Frömmigkeit, Ehrbarkeit, Bescheidenheit und einen ausge-

prägten Gemeinsinn. 

112  Vgl. Fichte 1963, Reden. 6. Rede, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

mit dem Auslande verflossen“ und befinde sich „im Zustande des bloßen Ange-
regtseins [...] und die damit beabsichtigte Schöpfung [sei] noch nicht zum 
Durchbruche gekommen [...]“113 Um von diesem „Zustand bloßer Anregung“ 
zum Zustand der Schöpfung zu kommen, bedürfe es eines nationalen Erzie-
hungsprogramms, das die Deutschen wieder zu dem Urvolk mache, das sie ei-
gentlich bereits seien. In der Gegenwart scheinen die Deutschen nicht zu vermö-
gen, was ihrem Wesen entspricht, weil sie in einer scheinhaften Existenz verfan-
gen seien. Das mahnt Fichte an, wenn er schlussendlich „eigentliche deutsche 
Philosophie“ fordert:  

 
„Die wahre, in sich selbst zu Ende gekommene und über die Erscheinung hinweg wahr-

haft zum Kern derselben durchgedrungene Philosophie hingegen geht aus von dem einen, 

reinen, göttlichen Leben [...] und so ist denn diese Philosophie recht eigentlich nur 

deutsch, d.i. ursprünglich [...]“114 

 
 

FICHTES GEMEINSCHAFTSBEGRIFF 
 
Fichtes Gemeinschaftsbegriff in den Reden schwankt zwischen Extremen. Er ist 
voluntaristisch und essentialistisch zugleich, und er weist uns darauf hin, dass 
die Unterscheidung der beiden Formen der nationalen Anrufung nicht immer 
eindeutig ist. Fichtes Gemeinschaftsbegriff ist an eine zukünftige Generation ge-
richtet, auf die Zeit, in der das Urvolk sich zum aktiven Subjekt der Geschichte 
gemacht hat. Auf der anderen Seite erscheint diese Gemeinschaft in ihrem ge-
meinsamen Deutschsein als bereits gegenwärtig. Fichte kritisiert das Übel der 
modernen Zeit und sieht die Gemeinschaft gleichermaßen immer als schon voll-
endet an.  

 
„Ich erblicke in dem Geiste, dessen Ausfluss diese Reden sind, die durcheinander verwach-

sene Einheit, in der kein Glied irgendeines anderen Gliedes Schicksal für ein ihm fremdes 

Schicksal hält, die da entstehen soll und muss, wenn wir nicht zugrunde gehen sollen, – ich 

erblicke diese Einheit schon als entstanden, vollendet und gegenwärtig dastehend.“115  

 
Doch Fichte schwankt. An anderer Stelle stellt er fest, dass es gelte, Gemein-
schaft zu erschaffen, die eine andere sei, als die bloße „Gemeinheit“, in der wir 

                                                             
113  Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 103. 

114  Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 105f. 

115  Fichte 1963, Reden. 1. Rede, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 159   

 

leben.116 Fichte schwankt, weil es darum geht, zu zeigen, dass die Deutschen zu-
gleich immer schon sind und waren, was sie seien sollen und dennoch das Neue, 
das goldene Zeitalter nicht mit dem jetzigen Zustand verschwimmen darf, damit 
es seine utopische Dimension behält. Er balanciert zwischen Hoffnung und 
Sehnsucht. Sein zentraler Begriff dabei ist die Bewegung. Fichte sieht Gemein-
schaft als ursprünglich menschlich an, reiht sich ein in die bekannte Kritik am 
Konstruktivismus und stellt ihm die Natürlichkeit der Gemeinschaft entgegen. 
So verweist auch der Bewegungsgedanke zunächst auf die bekannte Kritik am 
maschinistischen Denken.117 Fichte erklärt, das Ausland versuche, die Staats-
kunst und das gemeinschaftliche Leben auf die Arbeit eines großen künstlichen 
Räderwerks zu reduzieren. Das Resultat sei der Verlust der Individualität von 
Menschen und Staaten. Zugleich erweitert er die Kritik, indem er annimmt, das 
Modell der Maschine könne nicht erklären, wie Bewegung in das Räderwerk 
komme. 
 

„Soll etwa [...] das ganze Werk selbst zurückwirken und seine erste Triebfeder anregen? 

Entweder geschieht dies durch eine selbst aus der Anregung der Triebfeder anregende 

Kraft, oder es geschieht durch eine solche Kraft, die nicht aus ihr stammt, sondern die in 

dem Ganzen selbst, unabhängig von der Triebfeder stattfindet; und ein Drittes ist nicht 

möglich. Nehmet ihr das erste an, so befindet ihr euch in einem alles Denken und allen 

Mechanismus aufhebenden Zirkel; das ganze Werk kann die Triebfeder zwingen, nur, in-

wiefern es selbst von jener gezwungen ist, sie zu zwingen, also inwiefern die Triebfeder, 

nur mittelbar, sich selbst zwingt; zwingt sie aber sich selbst nicht, welchen Mangel wir ja 

eben abhelfen wollten, so erfolgt überhaupt keine Bewegung.“118 

 

                                                             
116  „Ohne Zweifel werden die Zöglinge dieser neuen Erziehung, obwohl abgesondert 

von der schon erwachsenen Gemeinheit, dennoch untereinander selbst in Gemein-

schaft leben [...].“Fichte 1963, Reden. 2. Rede, S. 35. 

117  Die Kritik an der Vertragstheorie, die Fichte mit der Kritik des maschinistischen 

Modells verknüpft widerspricht Ausführungen in seiner Schrift zu den Grundlagen 

des Naturrechts. Denn im zweiten Teil dieses Textes entwickelte er ein Staatsmodell 

ausgerichtet am Konzept des Bürgervertrags. Die Notwendigkeit eines solchen Ver-

trags, der auch gegenseitige Sicherheit garantieren sollte und der sich ausdrücklich 

positiv auf Hobbes und dessen Modell des Naturzustands bezieht, begründet Fichte 

aus der interpersonalen Verbindung, die immer auch die politische Verbindung zu 

einem Gemeinwesen einschließt. Vgl. Fichte 1991 (1796), Grundlagen des Natur-

rechts, S. 150f. (Bezug Hobbes S. 153, der Staatsbürger-Schutzvertrag S. 198f) 

118  Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 108. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Für Fichte ist Bewegung das oberste Gebot der Gemeinschaft. Nur eine bewegli-
che Gemeinschaft ist eine lebendige Gemeinschaft. Stillstand und fixiertes Sein, 
sind für Fichte gleichzusetzen mit Tod. Auf der Grundlage seiner vitalistischen 
Bewegungslehre verwirft Fichte den Begriff des Seins und ersetzt ihn durch den 
des Werdens. Stillstand, ein fester geschlossener Rahmen und ein unabänderli-
cher Vertrag führten zum Tode einer Gemeinschaft. Sein Gegenmodell zu einer 
Staatskunst, die nach einem ersten Antrieb keiner weiteren Bewegung bedarf, ist 
eine schöpfende, aus sich selbst bewegliche Gemeinschaft. Der Volksgeist sei 
eine solche lebende Triebfeder.119 

Fichte wendet sich mit seinen Thesen gegen blinden Kollektivismus und 
Zwang. Grundlage all dessen ist, womit die Reden begannen: der Wille, frei zu 
sein, deutsch zu sein, beweglich und lebendig zu sein und die Vaterlandsliebe 
den Staat regieren zu lassen. Diese Liebe muss eine leidenschaftliche und innige 
Liebe sein, nicht die ruhige Verehrung der Verfassung. Die schöpferische Inner-
lichkeit, die sich mit diesem Freiheitsbegriff Fichtes voranschreibt, ist eingebet-
tet in die Vorstellung absoluten Selbstbewusstseins. Diesen Gedanken hatte 
Fichte bereits in früheren Schriften entwickelt, als er versuchte über Kant und 
dessen Theorie des Dings an sich hinauszugehen, indem er den Gedanken der re-
lationalen Personalität entwickelte. Das Ich begreift sich in und mit seinem Ge-
gensatz, so dass Individualität für Fichte nur als Wechselbegriff denkbar ist. Er 
ist demnach nie mein, sondern immer ein gemeinschaftlicher Begriff, schreibt er 
und ergänzt, dass durch dieses Verhältnis eine Gemeinschaft bestimmt sei, deren 
Folgen nicht nur von mir, sondern immer auch von dem abhängen, der mit mir in 
Gemeinschaft getreten ist, dessen Existenz an meine gebunden ist und umge-
kehrt.120 In den Reden wird die wechselseitige Abhängigkeit von Ich und Nicht-
Ich nicht mehr thematisiert und die Theorie der relationalen Individualität ver-
kommt zur schlichten Xenophobie. Fichtes Entwurf eines Ich im Großen wird 
hier zum Versuch der Befreiung vom französischen Nicht-Ich.121 

                                                             
119  Vgl. Fichte 1963, Reden. 7. Rede, S. 108f. 

120  Vgl. Fichte 1965, Allgemeine Grundlagen des Naturrechts, S. 47f. 

121  Vgl. Safranski 2007, Romantik, S. 180f. Doch auch die transzendentale Dialektik 

Fichtes aus der Wissenschaftslehre ist immer schon hierarchisch. Auf einer ersten 

Ebene ist das Ich undifferenziert, das absolute Ich. Erst auf einer zweiten Ebene setzt 

das Ich in sich selbst das Nicht-Ich und sich selbst gegenüber. Das Nicht-Ich ist be-

reits im Ich begriffen und dennoch sein Gegensatz. Das Ich ist und bleibt für Fichte 

aber ein absolutes, der Primärbegriff. Vgl. Fichte Grundlagen der gesamten Wissen-

schaftslehre und Dumont, Individualismus, S. 138. Auf der Grundlage dieser prinzi-

piellen Hierarchie hat es, so Dumont, nichts erstaunliches, dass Fichte ein Volk an-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 161   

 

Mit Fichte wird Gemeinschaft auf eine neue Stufe gehoben. Er verknüpft den 
Begriff mit dem Vitalismus des Volkes, mit der Idee einer deutschen Überlegen-
heit und mit dem Konzept des Urvolks. Und Fichtes Gemeinschaftssehnsucht ist 
in eine metaphysische, pangermanistische und erlösungstheoretische Argumenta-
tion eingebunden. Gemeinschaft beginnt sich von der sehnsüchtigen Suche nach 
Innerlichkeit und Wesenhaftigkeit zu einem normativen Kampfbegriff im politi-
schen Raum zu radikalisieren. 

 
 

ADAM MÜLLERS „ELEMENTE DER STAATSKUNST“ 
 
Adam Müller ist der einzige Romantiker, der sich im Gemein-Diskurs mit einer 
explizit politischen Theorie, einer Staatslehre, platzierte. Sie kreist um die Be-
griffe Totalität und Organizität, vor allem aber steht in ihrem Mittelpunkt ein 
emphatischer Begriff des Staates. Müller begreift den Staat als lebendige und 
bewegliche Totalität menschlicher Angelegenheiten. Gemeinschaft, Nation, 
Volk, Gesellschaft – Müller zieht alle sozialen und politischen Kollektivbegriffe 
im Begriff des Staates zusammen, begreift die Realität als eine durch die Natur 
des Staates strukturierte und geht davon aus, dass es keinen Ort und keine Zeit 
außerhalb des Staates gibt und geben kann. Mit dieser totalisierenden und staats-
fetischistischen Betrachtung des Politischen und der Politik fügt Müller eine 
neue Ebene der Überdeterminierung und der Naturalisierung politischer Kon-
strukte in die Geschichte des Gemeinschaftsdenkens und in das Feld des Politi-
schen Imaginären ein. 

Der Beginn der Vorlesungen Elemente der Staatskunst, die Müller 1808/09 
in Dresden hält, ist eine Handlungsanleitung für den „guten Staatsmann“. Müller 
erklärt, dass es für ihn gelte, Theorie und Praxis zu vereinen und sich gleicher-
maßen als Gelehrten und Politiker zu verstehen. Die wichtigste Eigenschaft eines 
Staatsmannes sei die Bereitschaft, den Staat würdig zu behandeln und sich gänz-
lich auf ihn und seine Funktionen einzulassen. Nichts sei schädlicher als ein 
Staatsmann, der versuche, den Staat von außerhalb zu betrachten. „Kurz, man 
begibt sich als Staatsmann und als Staatsgelehrter entweder ganz hinein in den 
Umschwung des politischen Lebens und trägt den Stolz und die Schmerzen des 
erhabenen Staatskörpers wie seine eigenen auf immer, oder man bleibt ewig au-
ßerhalb.“122 

                                                                                                                                  
deren entgegensetzt wie das Ich dem Nicht-Ich und es dazu bestimmt sieht, das ganz 

menschliche Ich zu verkörpern. Dumont 1991, Individualismus, S. 139. 

122  Müller 1936 (1808/09), Elemente der Staatskunst, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Müller nimmt die klassische Kritik am konstruktivistischen Vertragsdenken zum 
Ausgangspunkt seiner Vorlesung und lässt bereits in den ersten Sätzen den emo-
tionalen und personalisierenden Bezug zu seinem Analyseobjekt erkennen.123 Er 
verknüpft den Antirationalismus mit einer Forderung nach politischer Innerlich-
keit: Die Natur des Staates könne nicht durch rationales Betrachten und das Fest-
stellen von Gesetzmäßigkeiten erkannt werden, das Wesen des Staates müsse er-
lebt werden. Er erklärt „[...] dass man sich in das Herz des Staates, in den Mit-
telpunkt seiner Bewegung begeben muss.“124 Werde der Staat als ein totes Ob-
jekt angesehen, gelange man ebenso wenig zur Erkenntnis seines Wesens wie 
durch die theoretische Analyse seiner Funktionen.125 Müller erklärt, nicht nur 
weil das Wesen des Staates nur auf diese Weise zu erfassen sei, gelte es, sich in-
nerhalb des Staatlichen zu verorten, er bestreitet grundsätzlich, dass es einen 
Punkt außerhalb des Staats gibt.126 Der Staat sei die Totalität der menschlichen 
Angelegenheiten, nicht weil Menschen ihn erschaffen hätten, er sei es bereits 
von sich aus, sei es immer gewesen. Müller stellt sich gegen die Theorie des Na-
turzustands. Einen solchen habe es nie gegeben, es könne ihn nicht geben, da der 
Staat die Natur des Menschen sei und es nichts anderes, nichts jenseits und 
nichts vor dem Staat gegeben habe oder geben könne.127 Eine Zeit vor dem Staat 
ist für Müller ebenso undenkbar wie eine Welt ohne ihn. Er geht davon aus, „[...] 
dass der Staat das Bedürfnis aller Bedürfnisse des Herzens, des Geistes und des 
Leibes ist, dass der Mensch nicht etwa bloß seit den letzteren zivilisierten Jahr-
tausenden, nicht bloß in Europa, sondern überall und zu allen Zeiten nicht hören, 
nicht leben, nicht denken, nicht empfinden, nicht lieben kann, ohne den Staat, 
kurz dass er nicht anders zu denken ist, als im Staat.“128 

                                                             
123  „Aber wer nennt den Staat eine Maschine, und seine Glieder totes Räderwerk! Wer 

vergleicht ihn mit einem Bau, und seine zarten, empfindsamen Bestandteile mit kal-

ten Steinmassen [..]“ Müller 1936, Staatskunst, S. 7.  

124  Müller 1936, Staatskunst, S. 8. 

125  Vgl. Müller 1936, Staatskunst, S. 15. 

126  „Wir müssen sehr oft zurückkehren zu den berühmten Worten des Archimedis. 

‚Gebt mir eine Stelle außerhalb der Erde, so will ich die Erde aus ihren Angeln he-

ben.‘ [...] Treffen nicht alle Irrtümer der Französischen Revolution in dem Wahne 

überein der einzelne könne wirklich heraustreten aus der gesellschaftlichen Verbin-

dung [...] kurz es sei wirklich eine Stelle außerhalb des Staates da, auf die sich jeder 

hinbegeben [könnte].“ Müller 1936, Staatskunst, S. 21. 

127  Müller 1936, Staatskunst, S. 27f. Für Müller ist aus demselben Grund auch jede Un-

terscheidung zwischen positivem Recht und Naturrecht hinfällig. 

128  Müller 1935 (1809), Von der Idee des Staates, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 163   

 

Er zitiert das Delphische Orakel und dessen Ausspruch „erkenne dich selbst“ 
und leitet daraus die Frage nach der Möglichkeit der Staatserkenntnis ab.129 Mül-
ler beantwortet sie mit einem Appell an eine Gegensätze überwindende Totalität, 
mit der Forderung nach Anerkennung der einheitlichen und unzertrennbaren 
Beweglichkeit des Staates und mit dem Postulat seiner überzeitlichen, individu-
alpersönlichen Lebendigkeit. Neben den Antworten auf diese selbstgestellte Fra-
ge sagen bereits ihre Grundlagen etwas über Müllers Denken aus: Wenn er die 
Möglichkeit einer Erkenntnis des Wesens des Staates annimmt, muss er die 
Existenz eines solchen Wesens voraussetzen. Auch Nationalismus und Romantik 
hatten mit ihrem emphatischen Zugang zu den Begriffen Volk, Gemeinschaft 
und Nation die Idee eines überzeitlichen Wesens politischer Gemein-Begriffe 
vorangetrieben, die Dimension der essentialistischen und ontologischen Aufla-
dung des Staates durch Müller ist dennoch neuartig. Für ihn ist es ein Fehler, den 
Staat nicht als lebendiges Wesen zu begreifen. Er kritisiert den Konstruktivismus 
nicht für die falsche Betrachtung des Wesens des Menschen und seiner sozialen 
Verhältnisse, es ist die staatliche Natur, die ihn interessiert. Sein Ausgangspunkt 
ist der Staat, nicht der Mensch. 

Noch bei Fichte, der wie alle bedeutenden Romantiker einen organizistischen 
Begriff des Volkes und der Gemeinschaft hatte, war der Staat ein auf die organi-
satorisch-formale Ebene beschränktes Gerüst. Fichtes Ansatzpunkt waren das 
individuelle bzw. das kollektive Ich, die Gemeinschaft, Volk und Nation. Fichtes 
völkischer Nationalismus und Müller Staatsorganizismus stehen sich nicht ent-
gegen, doch mit Adam Müller ist eine neuartige Verschränkung von Gemein-
schaft und Volk und Staat zu konstatieren, eine Tendenz zur Totalisierung des 
Gemein-Diskurses und eine Form der Naturalisierung von Souveränität. Er zieht 
das gesamte Feld des Sozialen und des Politischen – Gemeinschaft und die Ge-
sellschaft, Volk und Nation, aber auch die Sphären der Ökonomie und der Wis-
senschaft, der Künste, der Gefühle, der Liebe und der Religion – die Gesamtheit 
des Lebens im Begriff des allumfassenden Staates zusammen und begründet die-
se Totalität mit dem Wesen desselben. Müller trägt mit seinem Staatsbegriff da-
zu bei, den Staat als Element des Gemeinschaftsfetischs auf der Bühne des Poli-
tischen Imaginären zu stärken. Sein Vordenker ist der von ihm bewunderte No-
valis. 

 
„Der Staat, so wie ich ihn in seiner einzig wahren und lebendigen Gestalt beschrieben ha-

be, ist das ewig bewegte Reich aller Ideen: das körperliche, physische, ergreifbare Leben 

reicht nicht hin, ihn zu deduzieren, und wir waren genötigt, alles Unsichtbare, Geist, Sitte, 

Herz, das ganze idealistische Treiben des Menschen zurückzufordern, die dem Staat ab-

                                                             
129  Vgl. Müller 1936, Elemente der Staatskunst, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wegig gemachten Gedanken der Bürger zu indizieren, als wir uns oben bestrebten, das 

Wesen des Staates zu erkennen. [...] Der Staat ist die Totalität der menschlichen Angele-

genheiten, ihre Verbindung zu einem lebendigen Ganzen. Schneiden wir auch nur den un-

bedeutendsten Teil des menschlichen Lebens aus diesem Zusammenhange für immer her-

aus; trennen wir den menschlichen Charakter auch nur an irgendeiner Stelle von dem bür-

gerlichen: so können wir den Staat als Lebenserscheinung oder als Idee, worauf es hier 

ankommt, nicht mehr empfinden.“130 

 
Müller setzt mit seiner Kritik an einer Stelle an, die auch Marx problematisiert 
hatte: die Trennung des bürgerlichen vom menschlichen Charakter. Doch Müllers 
Antwort ist Marx’ entgegengesetzt. Er schließt aus dieser Kritik die Notwendig-
keit eines totalen und allumfassenden Staatsbegriffs und dessen Aufladung zu ei-
nem übersignifikanten Objekt, nicht die Kritik fetischisierenden Denkens. 

 
 

ÜBERWINDUNG DER GEGENSÄTZE 
 
Müllers zentrales philosophisches Anliegen ist die frühdialektische Idee einer 
Aufhebung von Gegensätzen.131 Sein Gedanke der Vermittlung ist durch sein 
Totalitätskonzept geprägt. Die Totalität der Welt, die Müller im Staat verwirk-
licht sieht, soll die Einheit aller Gegensätze einschließen, so dass alle Teile des 
Ganzen ihren Gegenbegriff umgreifen. Einheit erscheint auf einer höheren Ebe-
ne immer schon erreicht. Die Idee einer Auflösung der Gegensätze ist bei Müller 
ausgerichtet an den Motiven Einheit, Harmonie, Sicherheit und am Konzept ei-
ner totalen Ordnung. Einwänden möglicher Gegner – dem Konstruktivismus, der 
Annahme eines vorstaatlichen Naturzustands und dem Ökonomismus in Person 
eines Adam Smith – begegnet er mit dem Verweis auf das allumfassende Wesen 
des Staates. Es könne sich kein Konflikt entfalten, da er in seinem Grunde immer 
schon begriffen sei. 

In diesem totalen System wird auch die Frage nach der Begründung der Ge-
meinschaft erstickt. Müllers Vereinheitlichung des sozialen Feldes lässt kein so-
ziales Objekt neben der Staatsgemeinschaft zu. Doch, obgleich er eine Welt jen-
seits des Staates nicht für möglich hält, verlegt Müller seine totale Sozialutopie 
in ein Jenseits der Realität und stellt sie einer mangelhaften Gegenwart entgegen. 
Kritik und Utopie werden auf unterschiedlichen Zeitebenen angeordnet. Derart 
kann eine jenseitige Praxis der Staatsgemeinschaft anvisiert werden, in der die 

                                                             
130  Müller 1936, Elemente der Staatskunst, S. 32f. 

131  Vgl. Koehler 1980, Ästhetik der Politik, S. 43. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 165   

 

Probleme der Gegenwart – scheinbar Probleme ungenügend begriffener Gegens-
ätze – sich nicht mehr stellen. In der vollendeten Staatsgemeinschaft scheinen 
Gegensätze durch Totalität überwunden und Ursprung und Finalität fallen 
gleichursprünglich zusammen. Der konservative Denker Müller, dessen Gedanke 
einer dialektischen Synthese am Bedürfnis eines ordentlichen raum-zeitlichen 
Ganzen ausgerichtet war,132 scheint wie Rousseau mit dem Problem der Ambiva-
lenz zu kämpfen. Müllers politische Ästhetik will Gegensätze und Ambivalenzen 
nivellieren und strebt nach Eindeutigkeit und nach einer totalen Ordnung, fernab 
von Unsicherheit. 

Adam Müllers Relevanz wird an seinem Konzept des organischen Staatsin-
dividualismus deutlich. Müller beschreibt das Wesen des Staates als eines, das in 
der lebendigen Bewegung liege, so dass Staaten nur in bewegten Zeiten, in 
Kriegszeiten, erkannt werden könnten.133 In dieser Hinsicht schließt er an die vi-
talistische und organizistische Tradition des Gemein-Diskurses an. Die Neue-
rung Müllers betrifft die Dimension der personalisierenden und organizistischen 
Metaphern. Er verwendet sie nicht, um die Beschaffenheit von Gemein-
Begriffen zu verdeutlichen. Sie sind für ihn keine Metaphern. Der Staat erscheint 
für Müller nicht analog zu einem menschlichen oder tierischen Körperverhältnis, 
er ist nicht wie ein menschliches Individuum beschaffen, er begreift ihn vielmehr 
selbst als ein solches Individuum. „[E]r ist eine Person selbst; ein freies [...] 
wachsendes Ganzes [...]“134 Müller hat einen real-organizistischen Staatsbegriff. 
Er versteht den Staat als lebendiges, bewegtes Individuum mit individueller Per-
sönlichkeit, mit Gefühlen, Organen und einem Herzen – nur größer und umfas-
sender. Mit dieser Auffassung fügte er dem Gemeinschaftsdenken eine neue Fa-
cette hinzu.135  

 
„Im beständigen regen und beweglichen Umgange mit seinesgleichen lernt der Mensch 

besonders sich selbst kennen: ebenso der Staat seine Eigenheit, sein Gewicht, seine Physi-

ognomie, seine Kraft und seine Liebenswürdigkeit nur im beständigen, streitenden und 

friedlichen Umgange mit anderen Staaten.“136 

                                                             
132  Vgl. Peter 1985 Die politische Romantik in Deutschland. S. 48f. 

133  „Von diesem Ganzen kann die Wissenschaft kein totes, stillstehendes Bild, keinen 

Begriff geben, denn der Tod kann das Leben, der Stillstand die Bewegung nicht ab-

bilden.“ Müller 1935, Von der Idee des Staates, S. 207. 

134  Müller 1935 (1808), Über die Betrachtung des Zeitgeistes in Deutschland, S. 243. 

135  Das wird bereits auf der ersten Seite der Elemente der Staatskunst deutlich und zieht 

sich argumentativ durch das gesamte Buch, vor allem durch die ersten drei Vorle-

sungen. 

136  Müller 1936, Staatskunst. S. 11 (Satz im Original abgebrochen). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Der Staat wird zu einem Urelement des Politischen und zugleich zur realen Per-
son. Müller nimmt ihn wahr als eigenständige, organische Verkörperung des er-
weiterten Menschen, als sein reales Gegenüber.137 Aus diesem Grund muss der 
Staatsgelehrte, dessen Lehrbuch die Elemente sein sollen, den Staat in seiner In-
dividualität annehmen und gleichsam begreifen, dass sein Objekt ein Subjekt ist. 
Die Elemente des Staates haben ihr eigenes, „persönliches, geheimnisvolles Le-
ben und [er hat] seine eigentümliche Bewegung.“138 Müllers Forderung, der 
Staat müsse in Bewegung begriffen werden, gründet auf dieser Vorstellung von 
Individualität, deren Facettenreichtum sich nicht im Stillstand entfalten kann. 
Der Staat, von dem der Staatsmann einen Begriff zu bilden versucht, erscheint 
als Subjekt, dem dieser letztlich sein Leben verdankt.139  

 
 

GEMEINSCHAFT UND NATÜRLICHKEIT 
 

„Der Staat ruht ganz in sich; unabhängig von 

menschlicher Willkür und Erfindung kommt er 

unmittelbar und zugleich mit dem Menschen da-

her, woher der Mensch kommt: aus der Natur.“140  

 
An diesem Zitat offenbart sich eine Veränderung der Rolle und der Bedeutung 
des Naturbegriffs, die durch weite Teile der Politischen Romantik und der Nati-
onalbewegung im 19. Jahrhundert vorangetrieben worden war. Hatte Rousseau 
sich gezwungen gesehen, seinem Naturenthusiasmus eine Ebene der Begründung 
hinzuzufügen und eine denaturalisierende Vertragstheorie entworfen, so ließen 
die Romantiker an ihrem Misstrauen gegenüber der rationalistischen Vertrags-
theorie und an ihrem Vertrauen in die Begründungskraft der Natur keine Fragen 
aufkommen. Gemeinschaftlichkeit wurde als Naturevidenz vorausgesetzt und 
der Bezug auf diese gemeinschaftliche Natur des Menschen als Begründungs-
fundament für politische Kollektive anerkannt. 

Das Verständnis der Natur hatte sich gewandelt. Schon in der Entwicklung 
von Hobbes, der eine diskret-rationalistische Auffassung vertreten hatte und 
noch keinen Gegensatz zwischen Natur und Kunst erkennen ließ, zu Rousseau 
war eine Transformation sichtbar geworden. Im 19. Jahrhundert wurde der Natur 

                                                             
137  Vgl. Kluckhohn 1925, Persönlichkeit und Gemeinschaft, S. 71. 

138  Müller 1936, Staatskunst, S. 14. 

139  Vgl. Müller 1936, Staatskunst, S. 7f. 

140  Müller 1936, Staatskunst, S. 31 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 167   

 

mehr und mehr Bedeutung zugewiesen.141 Ihr Signifikationsrahmen wurde um 
die Begriffe Wahrheit, Liebe, Unmittelbarkeit, Identität und Ursprung erweitert 
und die Gegenüberstellung zwischen Natur und Kunst verfestigte sich. Die Natur 
wurde als sicherer Bereich zeitlosen und vorsignifikanten Seins wahrgenommen. 
Während die als künstlich angeklagte moderne Gesellschaft mit dem Vorwurf 
der Entfremdung und des Sekundären zu kämpfen hatte, wurde ein utopischer 
Bereich der Natürlichkeit in einem präsenzmetaphysischen Atemzug mit Ur-
sprünglichkeit, Ankunft, Einheitlichkeit, Anwesenheit und Vollendung genannt. 
Die Berufung auf die Natur erfüllte nun zweierlei: Erstens wurde sie als selbst-
evidenter Begründungsgarant wahrgenommen, der weitere Ableitungen unnötig 
machte. Sie schien auf eine Art ursprünglich, an die sich danach nur angenährt 
werden konnte. Zweitens verankerte sich das Modell der Natürlichkeit im Ge-
gensatz zum bloß Differenten zunehmend im Bereich des Imaginären. Die Natur 
der Gemeinschaft, die des Menschen und schlicht die natürliche Ordnung der 
Dinge, sie wurden zu sehnsüchtig erwarteten Phantasmen in der Gegenwart und 
suggerierten ein Ende der Entfremdung. Natürlichkeit avancierte zum Ideal des 
Politischen Imaginären, das jenseits der sozialen und politischen Realität angeru-
fen werden konnte und ungeahnte Bindekräfte entfalten sollte. 

In diesem Zusammenhang verband sich der Begriff der Natur mit einer neu-
en Tiefendimension. Wenn in der Antike die Naturgegebenheit der Gemein-
schaft angenommen wurde, implizierte das keine tiefere Wahrheit, keine Sinn-
stiftung, die über den Signifikationsrahmen eines einfachen Naturverständnisses 
hinauswies. Die Natur wurde vorausgesetzt, nicht rückwirkend angestrebt, sie 
war weder Objekt der Fetischisierung, garantierte keine Einheit und zählte auch 
nicht zum privilegierten Bereich identitätsstiftender Sublimierung. Das Interesse 
an der Gemeinschaft war auf das gute Leben nicht auf Natürlichkeit ausgerichtet. 

Im Zusammenhang mit dem politischen Rationalismus und der Aufklärung 
war die Evidenz des natürlichen Ursprungs in der Neuzeit zunächst hinterfragbar 
geworden. Rousseau entdeckte die Natur neu und bereitete ihre Rückkehr vor. 
Die Tiefendimension und die identitätsstiftende Funktion des Naturbegriffs da-
gegen sind ein Produkt des 19. Jahrhunderts. Natur, Identität und Wahrheit wur-
den so eng mit den Begriffen Innerlichkeit, Ursprung und Heil verschränkt, dass 
die Natur als Garant einer erfüllten Kollektivität erschien. Sie wurde voraussetzt 
                                                             
141  Fichtes Denken steht dieser Tradition vor allem in seinen Schriften vor den Reden in 

gewisser Hinsicht entgegen, da sein Begriff des absoluten Ich und sein Verständnis 

der tätigen Emanation der Welt durch dieses Ich, den Bereich der Natur auf einer 

anderen Ebene wiederum auflösten. An diesem Punkt setzte dann auch die Kritik 

vieler Romantiker (Bsp. Schlegel) an Fichtes Philosophie an. Vgl. Schmitt 1991, Po-

litische Romantik, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

als Bereich, der dem menschlichen Verstand unzugänglich war und als dasjenige 
verherrlicht, das Entfremdung verunmöglichen sollte. In einer doppelten Bewe-
gung zwischen Verlust und Versprechen begründet derselbe Bereich vordiskursi-
ver Natur die Gemeinschaftlichkeit des Menschen, der als teleologisches Ideal 
wieder aufgebracht wurde, um das Streben zu einer neuen Gemeinschaft zu mo-
tivieren. Diese Bewegung ist schon bei Rousseau zu erkennen gewesen. Im 19. 
Jahrhundert kristallisierte sie sich als ein nationales Phantasma heraus: Die Ge-
meinschaft fand ihr verlustiges Ideal in einer verherrlichten Vergangenheit, ihre 
teleologische Finalität in der völkischen Erneuerung und ihre Erbauung im Ge-
danken einer einheitlichen, vollends bei sich angelangten Identität des deutschen 
Urvolks. 

Interessant ist, dass sich in den träumerischen Idealen der Romantik die Me-
taphysik der Präsenz mit Religion und Nationalismus verband und ein produkti-
ves, modernes Gemein-Konzept hervorbrachte, das sich gleichwohl als Gegen-
bewegung gegen die Moderne präsentierte. Cornelia Kling zufolge nimmt das 
Missverständnis, scheinbar reaktionär ausgerichtete Gegenbewegungen stünden 
der Moderne unvereinbar entgegen, bei der Romantik ihren Anfang.142 Schon im 
Bezug auf Rousseau war festgestellt worden, dass die Moderne bestimmte Be-
wegungen gegen sich mit hervorgebracht hatte. Dasselbe gilt für die Romantik: 
Begriffe und Denkräume der Kritik sind Produkt der Moderne, die zugleich das 
Objekt der Klage ist. Der romantische Subjektivismus, der Gemeinschaft und 
Persönlichkeit verbindet, gibt eine Abkehr vom modernen Individualismus vor, 
gründet aber auf dem Begriff des selbstbewussten Subjekts. Auch Nationalismus 
und völkisches Denken sind moderne Denkbewegungen. Sie basieren auf den 
Denksystemen bürgerlicher Staatlichkeit, obwohl sie ihre Kraft daraus beziehen, 
als gleichsam reaktionäre wie revolutionäre Gegenmodelle zur modernen Welt 
zu erscheinen. 

Im Kontext des romantisch-nationalen Denkens rückte das Problem der 
Grenze und mit ihm die Frage nach In- und Exklusion in den Blickpunkt. Mi-
chael Jeismann hat in seinem Buch Vaterland der Feinde deutlich gemacht, wie 
die Abgrenzung nach außen zur primären Identitätsgrundlage der deutschen Na-
tionalbewegung wurde. Er stellt nicht nur die konstitutive Rolle der Feindschaft 
für die Tradierung des deutschen Identitätsbegriffs heraus, sondern auch ihre zu-
nehmende Nationalisierung.143 Fichtes Reden an die deutsche Nation sind ein Pa-
radebeispiel. Doch auch der Antisemitismus und die Abwehrkämpfe gegen Sozi-
alisten und Kommunisten machten deutlich, dass sich das Problem der Grenze 
neu stellte: Abgrenzung wurde nach außen und innen begehrt. Ein neues Ord-
                                                             
142  Vgl. Kling 1995, Flucht, Trost, Revolte, S. 30f und 61. 

143  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 380. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ROMANTIK, GEMEINSCHAFTSSEHNSUCHT UND NATIONALISMUS | 169   

 

nungs- und Einheitsbedürfnis sowie ein Bedürfnis nach Eindeutigkeit und Ein-
grenzung wurden virulent und mobilisierten das Spannungsverhältnis aus Si-
cherheit, Freiheit und Angst sowie das Bedürfnis nach einem eindeutigen Ur-
sprung und den Wunsch nach sicheren Grenzen. Die Natur, die eine eindeutige 
Abgrenzung gegen die Künstlichkeit und den Schein suggerierte, sollte natürli-
che, evidente und unhinterfragbare Grenzen schaffen. Die historisch-politischen 
Entwicklungen zeigen jedoch, dass dieses Manöver trotz der neuen, ein- und 
ausschließenden Kollektividentitäten wie Volk und Nation scheiterte. In der Fol-
gezeit wurde immer verzweifelter versucht, die Grenzen der Identität festzu-
schreiben und sie gegen Ambivalenzen und Uneindeutigkeiten zu verteidigen. 
Die Totalisierung und die Fixierung auf die Natur der Gemeinschaft blieben 
zentrale Parameter, doch der im Entstehen begriffene Biologismus sollte den 
Problemen alsbald eine neue Ebene der Bedeutung hinzufügen. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Der Übergang zum 20. Jahrhundert 

 
 
 

Nach der Reichsgründung 1871 radikalisierte und transformierte sich das Ge-
meinschaftsdenken im Kontext der fortschreitenden Institutionalisierung des Na-
tionalismus. Diese Tendenz wurde im Umfeld der völkischen Bewegung im wil-
helminischen Kaiserreich verstärkt, weitete sich nach dem Ende des Ersten 
Weltkriegs aus und mündete in den sogenannten Gemeinschaftsenthusiasmus 
und die völkische Renaissance der Romantik in den 1920er Jahren. In diesem 
Zusammenhang sind zwei wesentliche Entwicklungen zu beobachten, welche die 
Bilder und Einschreibungsmodi von Gemein-Begriffen im Politischen Imaginä-
ren nachhaltig beeinflussten: Erstens die Herausbildung eines biologistischen 
Weltbildes und die damit einhergehende Einschreibung von dezidiert rassistisch-
biologistischen Fundamenten in die Denkräume des Gemeinen und zweitens die 
Ausdifferenzierung des deutschen Gegensatzes von Gemeinschaft und Gesell-
schaft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Rassismus und Biopolitik  
Von der sehnsüchtig-romantischen zur rassisch-

biologistischen Volks-Gemeinschaft 

 
 

DARWIN UND SEINE REZEPTION 
 
Charles Darwins nach langen Forschungen 1859 publiziertes Buch On the Ori-
gin of Species by Means of Natural Selection, or The Preservation of Favoured 

Races in the Struggle for Life1 markiert einen Wendepunkt in der Geschichte der 
modernen Biologie. Mit Darwin erklärt erstmals ein populärer Forscher die 
Diversität des Lebens ausschließlich unter naturwissenschaftlichen Gesichts-
punkten. Seine Theorie zeichnet sich durch die grundsätzliche Abwesenheit ei-
nes Schöpfers, sowie durch das Fehlen einer übergeordneten Sinnstiftung oder 
Zweckgerichtetheit aus. Das Wesen des Menschen wird von ihm auf das einer 
hochentwickelten Affenart reduziert. Sein Denken macht keinen Unterschied 
zwischen dem physischen und dem sozialen Leben. Er interpretiert den Men-
schen als Produkt eines unaufhörlichen Kampfes und entzieht dem Konzept ei-
ner heiligen und unverbrüchlichen Würde des Menschen den Boden. Konsequent 
verneint er Vorstellungen des Menschen im Sinne eines Ebenbilds Gottes. Mit 
seinen Publikationen hat er die endgültige Ablösung des bereits vor ihm in die 
Krise geratenen theologischen Menschenbildes voran getrieben und bekannte 
Denkmuster fundamental und nachhaltig erschüttert. Dass seine These, Arten 
seien nicht unveränderlich und folgten keinem göttlichen Plan, im Widerspruch 
zu dem Weltbild und den wissenschaftlichen, theologischen und politischen An-
sichten seiner Zeit stand, war ihm bewusst: Er bezeichnete seine eigenen For-
schungsergebnisse als Drama und zögerte, sie zu veröffentlichen.2 

                                                             
1  Darwin 2006 (1859), On the Origin of Species. 

2  Vgl. Darwin 1887, Leben und Briefe Charles Darwins, Bd.2, S. 23f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Darwins Popularität ist bis heute ungebrochen. Er gilt als einer der Wissen-
schaftler des 19. Jahrhunderts und prägte das moderne Weltbild maßgeblich.3 

Sein Einfluss reichte schon früh über die Biologie hinaus. Seine Werke wurden 
in verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen diskutiert und bald selektiv von der 
Politik adaptiert. Mit Darwin hielten der Biologismus bzw. biologistische Denk-
paradigmen Einzug in die politische Philosophie.4 Es ist diese Verknüpfung von 
Politik und Biologismus, genauer der Einzug der Biologie ins Politische Imagi-
näre, die an dieser Stelle zur Debatte stehen. Eine Würdigung der Darwinschen 
Lehre im Rahmen der modernen Biologie und die Diskussion über einen Miss-
brauch Darwins durch den Sozialdarwinismus sind für dieses Thema unerheb-
lich.5 Zur Debatte steht, welchen Einfluss Darwin auf die Denkräume der politi-
schen Gemein-Begriffe im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert 
hatte. Welche Auswirkungen hatte der Biologismus auf das romantische, ge-
meinschaftsenthusiastische Denken in Deutschland? Wie wurden die Darwin-
schen Zucht- und Selektionsgedanken zur Populationsgenetik, zur Theorie der 
Eugenik bzw. der Rassenhygiene weiterverarbeitet, und wie konnte sich der evo-
lutionsbiologische Artengedanke durch seine Verbindung mit rassistischen 
Schriften und Denkfiguren zum modernen Rassismus weiterentwickeln? Einem 
Rassismus, der über Xenophobie, Chauvinismus und pangermanische Auser-
wähltheitsphantasien hinausreichte und an das eigene Theoriegebäude einen An-
spruch auf überhistorische, wissenschaftliche Gültigkeit und objektive Verifi-
zierbarkeit formulierte. 

Einer der beiden Gründungsväter der Rassenhygiene in Deutschland, Wil-
helm Schallmayer fasst die diesbezügliche Bedeutung Darwins zusammen: 

 
„Das 19. Jahrhundert ist durch einen besonders großen Reichtum an wissenschaftlicher 

Forschung ausgezeichnet: Ein Teil von ihnen hat einen mächtigen Einfluss auf die Gestal-

tung unseres äußeren Lebens ausgeübt. Aber das bedeutendste Ereignis war doch die Ge-

burt und der Siegeslauf der Darwinschen Deszendenztheorie. Sie führte nicht nur zu einer 

Umwälzung der Anschauungen auf den verschiedenen Gebieten der organischen Natur-

wissenschaften, denen sie neue Bahnen wies, sondern auch die sogenannten Geisteswis-

                                                             
3  Vgl. Junker 2001, Charles Darwin, S. 389. 

4  Vgl. Querner 1973, Darwin, sein Werk und der Darwinismus. S. 10. 

5  Einen neuen Beitrag zu diesem Thema liefert Philipp Sarasin (Darwin und Foucault 

2009). Er stellt Darwins Texte gerade gegen den klassischen Biologismus. Hier inte-

ressiert jedoch keine neue Lesart Darwins, sondern jene, die sich durchsetzen konnte 

und das Weltbild bis heute strukturiert.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 175 

 

senschaften erhielten durch den Darwinschen Entwicklungs- und Selektionsgedanken 

überraschendes Licht.“6 

 
Darwins Evolutionstheorie veränderte die allgemeine Wahrnehmung. Fortan 
schien die soziale und politische Realität von den Gesetzmäßigkeiten eines ob-
jektiven und biologischen Naturgesetzes organisiert. Zudem suggerierte die Evo-
lutionstheorie eine natürliche und kontinuierliche Höherentwicklung der 
menschlichen Art.7 Es waren Ernst Haeckel, der Wegbereiter der Eugenik und 
der Rassenhygiene in Deutschland und der englische Soziologe Herbert Spencer, 
die Ende des 19. Jahrhunderts maßgeblich zur Ausbreitung der Darwinschen 
Lehren beitrugen. Sie verhalfen auch dem Sozialdarwinismus zum Durchbruch, 
der sich in kürzester Zeit von einem biologischen Paradigma zur Weltanschau-
ung wandelte.8 

Der deutsche Zoologe und Arzt Ernst Haeckel propagierte die Notwendigkeit 
von Selektion und Zucht beim Menschen und warnte in seinen zivilisationskriti-
schen, kultur- und rassenpessimistischen Schriften vor einer durch Industrialisie-
rung, Fortschritt und soziale Differenzierung verursachten kollektiven Degenera-
tion. Die Entwicklungsgeschichte des Menschen wurde von Haeckel als aus-
schließlich biologisch-organisches Phänomen wahrgenommen. Der Begriff der 
Menschheit bezog sich für ihn als überzeugten Nationalisten und Mitglied des 
Alldeutschen Verbandes dabei primär auf die Deutschen als Prototyp der 
Menschheit.9 Haeckel trieb den Mythos totaler Kontrolle über den Evolutions-
prozess voran und propagierte die Abwendung des Untergangs durch eine An-
wendung der Darwinschen Erkenntnisse der Variationsmöglichkeiten der Ras-
se/der Spezies und der Notwendigkeit zur Auslese auf das soziale und politische 
Feld. Er versuchte, die biologischen Grundlagen der Kultur- und Gemeinschafts-
                                                             
6  Schallmayer 1918, Vererbung und Auslese. Grundlage der Gesellschaftsbiologie und 

der Lehre vom Rassedienst. S. IX. 

7  Vgl. Weingart 1992, Politik und Vererbung, S. 24. 

8  Spencer beeinflusste mit seiner protestantischen Ethik und seiner Verwurzelung im 

Liberalismus die ökonomistische Rezeption Darwins im Sinne des wirtschaftlichen 

Liberalismus. Er postulierte das Law of equal Freedom, demzufolge jeder Mensch ab-

solute Freiheit haben solle, solange er Andere nicht einschränke. Er lehnte Eingriffe 

des Staates in den sozialen oder ökonomischen Bereich ab und idealisierte die Freiheit 

des Marktes. Staatliche Eingriffe würden die Freiheit und die natürliche Evolution be-

einflussen. Spencer hatte die Vorstellung einer Gesellschaft, die durch die Gesetzmä-

ßigkeiten des Marktes und die unsichtbare Hand der Evolution ethisch richtig und 

ökonomisch funktional gesteuert werde. Vgl. Krähnke 2007, Herbert Spencer, S. 79f. 

9  Vgl. Mann 1973, Rassenhygiene – Sozialdarwinismus, S. 78. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

entwicklung zu erfassen und aus ihnen eine politische Programmatik zu entwi-
ckeln. Die Entwicklung einer kohärenten Theorie und die Einbindung der Dar-
winschen Gedanken in ein sozialdarwinistisches Theoriegebäude gelang jedoch 
erst Darwins Vetter Francis Galton, dem Begründer der Eugenik, mit seiner 1883 
veröffentlichten Schrift Inquiries into Human Faculty and its Developement.10 In 
Deutschland waren es der Haeckel-Schüler Wilhelm Schallmayer und Alfred 
Ploetz, die die sozialdarwinistischen Prinzipien in die Wissenschaft einglieder-
ten. Der Begriff des (Rassen-)Kampfes wurde zum Grundlagenvokabular. Er 
verband den Sozialdarwinismus mit explizit rassistischen Theorieansätzen.11 

 
 

GOBINEAU 
 

In der Zeit zwischen 1852-1854 erschienen in Paris vier Bände des französischen 
Grafen Arthur de Gobineau mit dem Titel Versuch über die Ungleichheit der 
Menschenracen. Gobineau gilt als Mitbegründer des modernen Rassismus und 
trug wesentlich dazu bei, den Rassismus als weltgeschichtliches Erklärungsmo-
dell in Europa zu popularisieren. Er verfolgte den Anspruch, die Grenzen zwi-
schen Natur- und Geisteswissenschaften zu überschreiten und allgemeingültige 
Theorien über die Geschichte des Menschen zu entwickeln, blieb aber einem 
vormodernen Rassenverständnis verpflichtet, so dass sein Werk Mitte des 19. 
Jahrhunderts nichts wirklich Neues bereit hielt. Gobineaus Bedeutung ist keiner 
inhaltlichen Signifikanz geschuldet, sondern seiner Rolle als Begründer des My-

thos der Arischen Rasse12 und dem Umstand, dass seine Schriften u.a. durch sei-
nen populären Anhänger Richard Wagners eine enorme Verbreitung vor allem in 
Deutschland fanden.13 

Gobineaus Denken war synthetisch: Er bündelte anthropologische, sprachwis-
senschaftliche und historische Ansätze zu einer umfassenden Theorie, in deren 
Mitte das alles erklärende Konzept der Rasse stand.14 Durch eine Verbindung 

                                                             
10  Vgl. Galton 1883, Inquiries into Human Faculty and its Developement. Zur Begrün-

dung der Eugenik vgl. Geiss 1995, Rassismus, S. 104. 

11  Vgl. Browler 2001, Social Metaphors in Evolutionary Biology, S. 119. 

12  Der Arische Mythos stammt eigentlich von Sir William Jones. Doch ist es Gobineau, 

der ihn mit seiner Rassentheorie verknüpfte und ihn bedeutsam macht. Dazu und zum 

Einfluss Gobineaus in den verschiedenen Ländern vgl. Geiss 1991, Geschichte des 

Rassismus, S. 163-170. 

13  Vgl. Geulen 2007, Geschichte des Rassismus, S. 71. 

14  Vgl. Mosse 1990, Die Geschichte des Rassismus in Europa, S. 76f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 177 

 

vormoderner Rassentheorien mit rassistischen Narrationen aus dem Umfeld des 
Kolonialismus gelang ihm auch ohne wissenschaftstheoretischen Ansatz eine Sys-
tematisierung rassistischer Gedanken. Die Rasse stand bei Gobineau im Zentrum 
der Weltgeschichte. Er erklärte menschliche Naturgeschichte allgemein zur Ras-
sengeschichte, so dass Geschichte und Biologie untrennbar zu fusionieren schie-
nen. In einer kruden Form biologischen Materialismus’ verkündete er die völlige 
Abhängigkeit des Einzelnen von seinen Erbanlagen und leitet eine natürliche Un-
gleichheit der Menschen ab. Seine rassistische Theorie der menschlichen Entste-
hungsgeschichte ging von drei Grundrassen aus (gelb, schwarz und weiß), die in 
einem Verhältnis unaufhörlichen Rassenkampfes stehen. Dreh- und Angelpunkt 
von Gobineaus Überlegungen war die Theorie eines vollkommen Ur-Geschlechts 
(die edle und überlegene Ur-Rasse der Arier), welches durch Rassenvermischung 
im Laufe der Zeit degeneriert sei. Laut Gobineau befand sich der Arier seit Men-
schengedenken in einem unaufhörlichen Kampf um Rassenreinheit.15  

Der Begriff der Rasse ist bei Gobineau und seinen Anhängern überraschend 
unklar. Er ist geprägt von einer religiösen Mystik aus Licht und Sonne und durch 
romantische Prädikationen von Schönheit, Ehre, Arbeitsgeist und Schöpfungs-
kraft.16 Besonders in der Rezeption von Wagner sowie dem Gobineau-Über-
setzer Ludwig Schemann und ihrem Bayreuther Kreis vermengten sich Gobi-
neaus Rassengedanken mit religiös-metaphysischen und antisemitischen Moti-
ven. Insgesamt erreichte das rassistische Denken mit Gobineau eine neue Di-
mension: sein Einfluss auf spätere bedeutende Rassisten wie auf den Engländer 
Houston Stewart Chamberlain, den Franzosen Georges Vacher de Lapouge, den 
Schweizer Alphonse de Candolle sowie auf die imperialistische Bewegung in 
Europa war groß. Nach seinem Tod wurde der Arische Mythos weiter ausgear-
beitet und Gobineaus Denken wurde zunehmend mit wissenschaftlichen Ansät-
zen und den Theorien Darwins verbunden. Insgesamt stießen die Thesen Gobi-
neaus in keinem Land auf derartige Resonanz wie in Deutschland.17 Der Reichs-
hammeraktivist und Schriftsteller Philipp Stauff fasst Gobineaus Bedeutung wie 
folgt zusammen: „Gobineau war es, der den Blick der Gebildeten durch seine 
epochemachenden Werke mit Kraft auf die Rassenfrage lenkte und vor allen 
Dingen die gewaltige Kulturbedeutung des Ariertums [...] ins rechte Licht setzte, 
zugleich die Gefahren zeigend, welche die neuere Entwicklung für diese Rassen 
                                                             
15  Vgl. Gobineau 1901, Versuch über die Ungleichheit der Menschenracen, Bd. 1-4. Go-

bineau war im Gegensatz zu seinen Anhängern kein Antisemit. Erst in der deutschen 

Rezeption vor allem durch Wagner wurden Gobineaus Gedanken von der arischen 

Rasse mit dem Antisemitismus kurzgeschlossen. 

16  Vgl. Puschner 2001, Die völkische Bewegung im wilhelminischen Kaiserreich, S. 91. 

17  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 94. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

mit sich gebracht hat.“18 Gobineau war in der völkischen Bewegung, bei Ras-
senhygienikern und Nationalbiologen bis zu den deutschnationalen Historikern 
und Literaten überaus populär. Der Schriftsteller und Rassenideologe Karl Felix 
Wolff formulierte diese Bedeutung zu einem pathetischen Appell, fügt aber zu-
gleich eine Kritik am Degenerationsargument hinzu: 

 
„Gobineaus Werk muss vollendet, sein Ruf muss mit neuer Kraft und neuer Begeisterung 

erhoben werden. Aber auch mit neuem Mut. Denn wir sind keine Schwarzseher, wie er es 

war. Wir glauben an die Zukunft der Germanen. Wir wollen leben, leben und kämpfen, 

kämpfen und siegen.“19 

 
Der Berliner Lehrer und Deutschenbund-Aktivist Gerhard Krügel ergänzt: 

 
„Und Tat heißt Krieg. [...] Und Lebensbejahung ist der neue Geist unserer Zeit [...] unserer 

Rasse, der in hellen Worten und leuchtenden Zielen im Bewusstsein unserer Besten lebt 

und der tief in den Unterströmungen jeden germanischen Blutes rauscht.“20 

 
Durch Gobineaus Arischen Mythos schrieb sich die romantisch-nationalbewegte 
Idee einer angeborenen arisch-germanischen Überlegenheit weiter fort und wur-
de mit dem Rassismus kurzgeschlossen. Zudem wurde erstmals eine Theorie po-
pulär, die den Begriff der Rasse ins Zentrum stellte, ihn von seiner kulturell-
sprachlichen Ausrichtung löste und zu einer Kategorie machte, in deren Sinnmit-
te der Begriff des Blutes stand. 

 
 

DER BEGRIFF DES BLUTES –  
RASSISMUS ALS WISSENSCHAFT 
 
Die neue Bedeutsamkeit des Blutes markiert die Schnittstelle zwischen Sozial-
darwinismus und Rassismus. Dennoch ist es ein Irrtum zu denken, vormoderner 
Rassismus sei von modernem allein durch seine Fixierung auf die Blutsver-
wandtschaft unterschieden. Blut war als Ein- und Ausschlusskriterium schon im 
frühen Christentum von Bedeutung21 und seit dem Mittelalter basierten Zugehö-

                                                             
18  Stauff 1912, Das Deutsche Wehrbuch, S. 208. 

19  Wolff 1913/14, Gobineau, S. 457 

20  Krügel 1909, Völkische Hochziele, S. 291. 

21  Christina von Braun hat die Bedeutung des Bluts als gemeinschaftsstiftendes Element 

im Christentum herausgearbeitet. Bereits der christliche Gründungsmythos der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 179 

 

rigkeitskriterien auf dem Konzept der Blutsverwandtschaft.22 Doch die Bedeu-
tung des Blutes im Spanien der Reconquista ist nicht mit der des biologistischen 
Rassismus zu vergleichen. Die Verbindung des sozialdarwinistisch-biologisti-
schen Weltbilds mit der rassistischen Theorie machte das Blut im 19./20. Jahr-
hundert zum Leitbegriff einer neuen Ordnung. Die Fixierung auf den Körpersaft 
als gemeinschaftsstiftendes Element, die Orientierung am Begriff der Rasse und 
die Einbettung dieser Elemente in ein naturwissenschaftlich ausgerichtetes, bio-
logistisches Weltbild versprachen zweierlei: eindeutige und beweisbare Zugehö-
rigkeiten sowie klare und unmissverständliche Grenzen. 

Die abstammungsorientierten Rassentheorien suggerierten Stabilität und Si-
cherheit. Alle bisherigen Versuche die gemeinschaftliche Ordnung zu begrün-
den, hatten mit dem Problem der Legitimation zu kämpfen gehabt und waren 
fortwährend mit der Sehnsucht nach Eindeutigkeit konfrontiert gewesen. Es war 
versucht worden aus der Vernunft oder der Natur eine eindeutige Definitions-
grundlage herauszudestillieren und von der Religion, über Ursprungs- und 
Gründungsmythen bis hin zu Bildern von goldenen Vergangenheiten und sehn-
süchtiger Naturverherrlichung waren verschiedene Ebenen der Versicherung 
herangezogen worden. Dieser Umstand muss im Blick behalten werden, wenn 
die Dringlichkeit des Bedürfnisses nach einem eindeutigen Ursprung begriffen 
werden soll. Der Begriff der Rasse und die Orientierung am Blut machten Hoff-
nung auf eine Lösung des Begründungsproblems der Gemeinschaft. Sie versi-
cherten Einheit und eine langfristige, objektive Grundlage. Es schien, als bedürfe 
es lediglich einer Entschlüsselung und einer Erforschung ihrer Eigentümlichkei-
ten, um Fragen nach dem Ursprung, der Zugehörigkeit und nach den Grenzen 
der Gemeinschaft für immer zu lösen.23 
                                                                                                                                  

Selbstopferung des Heilands stellte das Blut, das eine zugleich göttliche und mensch-

liche Existenzweise durch blutende Wunden bezeugen sollte, ins Zentrum. Im ge-

meinschaftsstiftenden Ritual des Abendmahls wird dieses Opfer rituell wiederholt. 

Der nicht unumstrittene Trank des Blutes soll die Gemeinschaft in der Form eines se-

kundären Blutsbandes verbinden. Vgl. Braun 1995, Blut und Blutsschande, S. 80f. 

22  So wurden in Spanien im 15. Jahrhundert Juden und Moslems vertrieben, zwangsge-

tauft und noch als Konvertiten verfolgt. Im Rahmen der Blutreinheitsgesetze (limpieza 

de sangre) wurde jüdisches Blut über mehrere Generationen nachgewiesen und spani-

sche Bürger mussten in Abstammungsbeweisen die „Reinheit“ ihres Blutes bezeugen. 

(Dabei verfolgten die Behörden die Blutsverwandtschaft länger zurück als die Nazis 

in den Arier-Nachweisen.) Wer nicht „rein“ war, wurde als marrano (Schwein) be-

zeichnet und von öffentlichen Ämtern und wichtigen Positionen ausgeschlossen. Vgl. 

Yerhushalmi 1995, Ein Feld in Anatot, S. 54f. 

23  Vgl. Geulen 2007, Geschichte des Rassismus, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Im Gegensatz zu den emphatisch-voluntaristischen Nationen- und Volksbegrif-
fen der Romanik und der frühen Nationalbewegung forderte die Kategorie der 
Rasse kein Bekenntnis der Zugehörigkeit mehr. Rasse sollte Biologie und Natur 
zugleich sein, und sie wurde unabhängig vom Willen begriffen. Sie galt weder 
als etwas Technisches, das sich durch einen Vertrag herstellen ließ, noch schien 
eine politische Willensbekundung oder ein Glaubensbekenntnis notwendig. Im 
rassistischen Denkhorizont gehörte jeder Mensch von der Geburt bis zum Tod zu 
einer Rasse, die den Einzelnen unlösbar mit seinem Kollektiv verschweißte. Ein 
Wechsel galt als unmöglich, so dass der Begriff mit der Hoffnung verbunden 
wurde, Unklarheiten und Ambivalenzen ausschließen zu können. Zukünftig soll-
te das Gemeine durch eindeutige Kriterien bestimmt werden, die keine Zwi-
schenzonen zuließen und das Problem der Zugehörigkeit auf ein simples Entwe-
der-Oder reduzierten. 

Damit erfüllte die neue Kategorie die Anforderungen der Politischen Roman-
tik: Sie galt als vorpolitische Entität, deren Begründung auf einen vorzeitlich-
natürlichen Ursprung rekurrierte. Dennoch blieb die Rasse ein seltsam ge-
schichtsloses Phänomen. Trotz zahlloser Forschungen zum Ursprung der Arier 
und trotz der Streitigkeiten über eine „indogermanische“ oder nordische Ab-
kunft, war der Bezug auf diese Kategorie letztlich durch eine Enthistorisierung 
und durch eine tautologische Begründungsstruktur geprägt.24 Gleichzeitig er-
möglichten es diese theoretische Variabilität und die Doppelung von Ursprungs-
fixiertheit und Geschichtslosigkeit, dass rassischer Determinismus und mythi-
sche Ursprungskonzepte mit dem Bewusstsein der Veränderbarkeit von Rassen 
verbunden wurden. 

Die Betonung einer individuellen Form rassischer Determination verschränk-
te sich auf zwei verschiedene Arten mit der darwinschen These einer Veränder-
barkeit von Rassen: Erstens wurde erneut das Phantasma einer goldenen Ver-
gangenheit bemüht und mit der Rede von eine Zeit, in der die rassische Gemein-
schaft mit sich identisch gewesen war, wurden Kulturpessimismus, Fort-

                                                             
24  Vgl. Mosse 1998, The Crisis of German Ideology, S. 106. Zu den Kontroversen zwi-

schen den Theorien, die eine asiatische Herkunft der Arier betonten und denen, die 

von einer nordischen Abstammung ausgingen vgl. Puschner 2001, Die völkische Be-

wegung im wilhelminischen Kaiserreich, S. 89. In diesem Zusammenhang ist auch ei-

ne Verbreitung von Mystizismus, spiritualistischen und theosophischen Gedanken zu 

beobachten. Anthroposophie, Mythologie, Okkultismus und heidnische Bräuche ent-

falteten mit ihren religiösen Strukturen, ihrer mystischen Tiefenpsychologie, ihren 

entstehungsgeschichtlichen Sinnstiftungen und ihrer Offenbarungsrhetorik eine starke 

Bindekraft. Vgl. Mosse 1990, Die Geschichte des Rassismus in Europa, S. 120f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 181 

 

schrittskritik, politische Apokalyptik und Degenerationsthesen begründet.25 Die 
zweite Dimension, in der sich die Variabilitätsthese mit dem Rassismus verband, 
war das Konzept der Menschenzucht. Nicht mehr die Erziehung (Fichte) sollte 
vor dem drohenden Untergang bewahren, sondern die aktive Gestaltung der Ras-
se. Im theoretischen Vokabular erschien das Phänomen der Rasse zugleich als 
zeitlos-überhistorische und als aktuell-machbare Kategorie.26 Biologistische 
Zuchtgedanken verbanden sich mit sozialhygienischen Maßnahmen und die be-
wusste Gestaltung der Rasse erschien als Verantwortung einer gegenwärtigen 
Generation an der Zukunft.27 

Der zentrale Unterschied zwischen eugenischen Degenerationstheorien und 
den apokalyptischen Visionen ihrer Vorgänger war der Anspruch der Wissen-
schaftlichkeit.28 Die Orientierung am Ideal der Wissenschaftlichkeit war eine 
Neuerung für das Gemeinschaftsdenken. Sie ging mit dem rassistisch-
biologistischen Weltbild einher. Hatten sich Romantik und völkischer Nationa-
lismus durch einen offenen Antirationalismus, eine Kritik des Nützlichkeitsden-
kens und der Verwissenschaftlichung des Lebens im Gefolge der Aufklärung 
ausgezeichnet, so beanspruchte der Rassismus, keine ausschließlich auf Gefühl 
basierende Form der Ablehnung zu sein, er wollte ein wissenschaftlich fundier-
tes, nachprüfbares Erklärungsmodell liefern. Die Fundierung des Rassenbegriffs 
durch die Aufnahme des Ideals der Begründbarkeit veränderte den Blick auf Ra-
tionalität und Wissenschaft. Der Wunsch nach eindeutigen Zugehörigkeitskrite-
rien und klaren Grenzen, zu dem die Biologie den Schlüssel bereitzuhalten 
schien, steigerte das Bedürfnis nach Objektivität. Dennoch blieb der Begriff der 
Wissenschaft in diesem Kontext unklar und letztlich wurden im Umfeld der Eu-
genik und der Rassentheorien schlicht alte Hypothesen an neue Begrifflichkeiten 
                                                             
25  Schon früher hatte sich die Kritik an Urbanisierung, Industrialisierung und Kapitalis-

mus mit Gemeinschafts- und Agrarromantik verbunden. Darwinismus und Rassenthe-

orien gaben dieser Kritik neuen Auftrieb. Vgl. Bergmann 1970, Agrarromantik und 

Großstadtfeindschaft. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 44f. 

26  Das Verständnis der Rasse als etwas Machbarem mobilisierte auch Angst. Der Verfall 

der Menschheit wirkte bedrohlicher, wenn das Soziale und das stabile menschliche 

Wesen zur Disposition standen. Die Rasse aktiv gestalten zu können verhieß eine neue 

Freiheit und barg zugleich die Last neuer Verantwortung. 

27  Vgl. Die Programmatik der frühen Rassenhygieniker Schallmayer (u.a. Beiträge zu 

einer Nationalbiologie, 1905) Ploetz (u.a. Die Tüchtigkeit unserer Rasse und der 

Schutz der Schwachen, 1895) Willibald Hentschel (u.a. Ziele der Rassenhygiene, 

1910) Eugen Fischer (u.a. Das Problem der Bastardisierung beim Menschen, 1913) 

und Fritz Lenz (u.a. Die Rasse als Wertprinzip. Zur Erneuerung der Ethik, 1933). 

28  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 67f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

angepasst, sie galten nun dem Geist der Zeit entsprechend als wissenschaftlich 
und objektiv. 

Zunächst scheint es, als habe diese Entwicklung das Oppositionspaar Ge-
fühl/Verstand verkehrt, das den Gemeinschaftsdiskurs geprägt hatte und von der 
Gegenaufklärung bis zur Romantik zugunsten des Gefühls ausgelegt worden 
war. Doch die Orientierung an der Wissenschaftlichkeit bedeutete keine Abkehr 
von der rousseauistisch-romantischen Idealisierung des Gefühls. Der Dualismus 
Gefühl/Vernunft wurde nicht einfach umgekehrt. Es ist vielmehr eine Auswei-
tung des Definitionsbereichs zu konstatieren. In einer Logik, die dem Müller-
schen Versuch der Vereinigung von Gegensätzen gleichkommt, gelang die Etab-
lierung eines Denkrahmens, in dem die rational-wissenschaftliche Erkenntnis 
nicht mehr der Gefühlserkenntnis gegenüber zu stehen schien. Das Konzept ei-
ner scheinbaren Synthese von Gefühl und Vernunft trug dazu bei, das Ideal einer 
wissenschaftlichen Erkenntnis herauszubilden, die mit Gefühlsurteilen identisch 
sein sollte. Der „wissenschaftliche Rassismus“ erkannte und bewies schlicht das, 
was auf der Ebene der Gefühle gewusst bzw. gefühlt wurde. 

Die Orientierung an der Wissenschaft konnte so mit der bekannten Kritik am 
Rationalismus und mit der Überzeugung einhergehen, ein ausschließlich wissen-
schaftliches Weltbild verkenne das Wesen des Menschen: In einer paradoxen 
Argumentation wurde der Bereich der Wissenschaften aufgespalten; die biologi-
sche Rassenforschung, die sich scheinbar den natürlichen, gefühlsmäßig bereits 
erkannten Grundlagen der Volksgemeinschaft widmete, galt als Volkswissen-
schaft. Sie wurde in den Dienst der Rasse gestellt und in das positive Wissen-
schaftsbild integriert. Der gesamte Bereich des Wissens sowie diejenigen Diszip-
linen, die nicht der „Nationalbiologie“ verpflichtet waren, wurden als scheinhaft 
und künstlich gebrandmarkt. Sie fungierten als Antithese zu einer Wissenschaft, 
in der Natur, Emotionen und Biologie miteinander einhergingen und sich zu ei-
ner höheren Form der Erkenntnis zu sublimieren schienen.29 

Die Durchsetzung des Biologismus in Europa markiert gleichwohl einen Pa-
radigmenwechsel. Das Experiment wurde zum Ideal von Positivismus und Na-
turgeschichte. Religion und Biologie traten auseinander. Die neuen Erkenntnisse 
drängten zu einer endgültigen Emanzipation von Theologischem und Metaphysi-
schem.30 Diese Entwicklung war Teil einer tiefgreifenden Transformation, wel-
                                                             
29  Rassistischen Paradigmen widersprechende Theorien wurden im Zweifel als jüdische 

Schein-Wissenschaften diffamiert. Durch diese Diskreditierung galten sie als entkräf-

tet, ohne argumentativ widerlegt werden zu müssen. Vgl. Mosse 1998, The Crisis of 

German Ideology. S. X. 

30  Vgl. Wagner 1973, Biologismus und Historismus in Deutschland des 19. Jahrhun-

derts, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 183 

 

che die Textur der Gemein-Begriffe veränderte: Mit der Verbreitung des biolo-
gistischen Weltbildes veränderte sich auch das Verständnis der Natur. Wiederum 
handelt es sich nicht um einen Bruch, doch der emphatisch-leidenschaftliche Na-
turbegriff der Romantik büßte seine Rolle als hegemoniales Erklärungsmuster 
ein. Der Darwinismus hatte die Existenz eines Schöpfers und eines unveränderli-
chen Wesens des Menschen verneint und dazu beigetragen, das Menschenbild zu 
verändern. Die Betonung des freien Willens und der Individualität des Menschen 
waren den Konzepten Erbe, Rasse und biologische Determination gewichen. In 
diesem Kontext verlor auch das Bild der vorpolitisch-natürlichen, göttliche-
unveränderlichen und unbegreifbaren Schöpfung an Kohärenz. Doch die sehn-
süchtige Naturverherrlichung und die romantisch-schwärmerische Metaphysik 
wurden durch die Entwicklung der Natur zu einem Objekt von Erkenntnis und 
wissenschaftlicher Erforschung nicht vollständig verdrängt. Die Sehnsucht nach 
Natur verband sich mit einem Denken, in dem die Natur in den Terminologien 
der modernen Biologie und nicht mehr als religiös-schöpferische Dimension be-
griffen wurde.31 Die natürliche Gemeinschaft blieb ein Leitbegriff der kol-
lektiven Identitätsstiftung und ein Sehnsuchtstheorem. Nicht mehr jedoch auf ei-
ner diffus naturromantischen, religiös-metaphysischen Grundlage, sondern ver-
standen als natürlich-rassische Blutsgemeinschaft. Die romantische Volksge-
meinschaft wandelte sich zur rassisch-biologischen.32 

Die Abkehr von romantischen Gemeinschaftsidealen, von der diffusen und 
eine gewisse Offenheit einschließenden, religiös und metaphysisch verankerten 
Sehnsucht zugunsten von Sicherheit und Eindeutigkeit versprechenden Eingren-
zungskategorien führte nicht zu einer Abkehr von der Romantik. Um die Jahr-
hundertwende war stattdessen eine vermehrte Relektüre der Romantik zu ver-
zeichnen und in den 1920er Jahre kam es zu einer buchstäblichen Renaissance 
der Romantik in Deutschland. Sie ging mit einer Neubewertung der romanti-
schen Bewegung einher: Wurde sie schon seit der Reichsgründung als eigentli-
cher Beginn der Deutschen Revolution gefeiert, die zu Bismarcks Reich und zur 
                                                             
31  Dasselbe gilt für die Religion. Die Kirche verliert an Boden und büßt ihre Rolle als 

einheitliche Weltbildstifterin ein. Doch Ende des 19. Jahrhunderts entstehen Duzende 

kirchlicher Gemeinden und Zusammenschlüsse im Rahmen der völkischen Bewe-

gung, die sich zugleich als deutsch-national, rassistisch und religiös begreifen und die 

Religion in ein modern rassistisches Weltbild zu integrieren versuchen. In diesem Zu-

sammenhang wurde der Einfluss Roms kritisiert und die Idee eines nationalen, deut-

schen Glaubens trat in den Vordergrund. Bspw. die deutsche Erneuerungsgemeinde, 

der Deutsche Orden, die Deutschgläubige Gemeinschaft, die Germanisch-Deutsche-

Religionsgemeinschaft. Vgl. Puschner 2001, Völkische Bewegung, S. 203f. 

32  Vgl. Geulen 2007, Geschichte des Rassismus, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Einheit geführt hatte,33 so wurde sie im 20. Jahrhundert in den Dienst des neuen 
biologistischen und rassistischen Nationalismus genommen. Nach dem Kriegs-
ende riefen die konservativen und nationalistischen Feinde der Weimarer Demo-
kratie zur Gegenrevolution. Die „Neue Romantik“34 wurde in diesen Kontext ge-
stellt und durch rassentheoretische Fundierungen ergänzt. Die neuen Romantiker 
erklärten die alten zu Rassisten avant la lettre und ersetzten das Fehlen einer 
biologistischen Grundlage durch „zeitgemäße“ Theorien. Protagonisten dieser 
Entwicklung waren unter anderem der Romantikforscher Paul Kluckhohn und 
der Philosoph Othmar Spann.35 

 
 

DER VOLKSBIOLOGISCHE AUFBRUCH 
 
Das Zusammenspiel dieser theoretisch-begrifflichen Transformationsprozesse 
mit der politischen Realität in Deutschland um die Jahrhundertwende lässt sich 
exemplarisch an der Erfolgsgeschichte der Rassenhygiene und an ihrer Verknüp-
fung mit der völkischen Bewegung beschreiben. Die Begriffe Rasse, Gemein-

schaft und Volk wurden zusammengezogen. Alle drei verwiesen auf den leben-
digen, sich-selbst-reproduzierenden und ständig gefährdeten Kollektivkörper 
jenseits und diesseits politischer Institutionen. Im Kaiserreich etablierte die Ras-
senzugehörigkeit sich unabhängig von Parteigrenzen und politischen Präferenzen 
als maßgebliche Kategorie für kollektive Zugehörigkeit. Sie war ausschließend-

                                                             
33  Vgl. Scherer 1874, Die deutsche Literaturrevolution. 

34  Die Bezeichnung „Die Neue Romantik“ stammt von Verleger Eugen Diederichs. Der 

Eugen-Diedrichs-Verlag war bis in die Zeit des Nationalsozialismus hinein reichend 

eines der einflussreichsten deutschen Verlagshäuser. 

35  Vgl. Kluckhohn, Persönlichkeit und Gemeinschaft (1925) und Deutscher Staat und 

deutsche Vergangenheit. (1935) Spann, Der wahre Staat. (1921). Vgl. Peter 1985, Die 

politische Romantik in Deutschland. Einleitung. S. 67 und 72. Zur Neubewertung der 

Romantik vgl. Mann 1973, Rassenhygiene –Sozialdarwinismus, S. 74. Die Frage, ob 

diese neue Romantik die alte missbraucht und enteignet habe, ist für die Geschichte 

des Gemeinschaftsdenkens im Politischen Imaginären sekundär. Obwohl keiner der 

alten Romantiker eine systematische Rassentheorie hatte, waren Anknüpfungspunkte 

zahlreich. Blutsmetaphorik, politischer Organizismus, Antisemitismus und der Ge-

danke eines natürlichen Gegensatzes zwischen Deutschen und anderen Völkern mach-

te es den Protagonisten der neuen Romantik einfach, ihre Bezüge schlüssig zu vermit-

teln. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 185 

 

negativer Art und fungierte zugleich als positive Selbstbeschreibung und Legiti-
mationsinstanz nach innen.36 

Den Begriff Rassenhygiene stammt von Alfred Ploetz. Er ist die deutsche 
Übersetzung von Eugenik und wurde erstmals 1895 verwendet. Der Theorieka-
non der Rassenhygiene stützt sich auf die Überlegungen Francis Galtons zur 
Ausnutzung der Gesetzmäßigkeiten der natürlichen Auslese und zur praktischen 
Anwendung des Darwinschen Selektionsprinzips. Ziel war die vollständige Kon-
trolle des Menschen über die Evolution. Eugenik und Rassenhygiene wandten in 
ihren Plänen zur Ausgestaltung der arischen Rasse bewusst das Vokabular der 
Tierzucht auf den Menschen an. Hier wie dort sollte an die Stelle von christli-
cher Individualethik und Gleichheitspostulaten das Primat der Gattung treten.37 

 
„Die Rassenhygiene hat zu untersuchen, [...] worin die zu vermehrenden Reservekräfte der 

Rasse bestehen, welche Richtung der Entwicklung am meisten der maximalen Erhaltung 

entspricht; ob die menschlichen Ideale innerhalb dieser Richtung liegen oder nicht, ferner 

im speziellen wie Vererbung und Variabilität optimal verlaufen, d.h. unter welchen Be-

dingungen die tüchtigsten Nachkommen erzeugt werden (Fortpflanzungshygiene oder Eu-

genik); wie der Wettbewerb der Individuen innerhalb der Rasse (der innere Kampf ums 

Dasein) optimal verläuft [...] unter welchen optimalen Formen die Rasse selbst ihren 

Wettbewerb mit anderen Rassen zu gestalten hat (der äußere Kampf ums Dasein) usw.“38 

 
Der Erfolg der Rassenhygiene in Deutschland war enorm.39 Im Jahr 1905 grün-
deten Ploetz und Schallmayer die Gesellschaft für Rassenhygiene in Berlin. Es 
folgten zahlreiche Ortsgruppen sowie Landesverbände in Schweden, Holland, 
Norwegen und den USA. Eine zentrale Figur war neben Ploetz und Schallmayer 
der Sozialanthropologe Ludwig Woltmann, zugleich Herausgeber der Politisch-
Anthropologischen Revue, dem Zentralorgan des Gobineauismus in Deutschland. 
Er förderte die Verbindung von Rassisten und Eugenikern.40 Bedeutsam waren 
ferner der Psychiater Alfred Hoche und der Strafrechtler Karl Binding, die durch 
ihr Buch Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens als Begründer 

                                                             
36  Vgl. Geulen 2007, Geschichte des Rassismus, S. 73f. 

37  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 36 und S. 16f. 

38  Ploetz 1911, Rasse und Gesellschaft, S. 121f. Erschienen 1911 im Rahmen der Schrif-

tenreihe der Deutschen Gesellschaft für Soziologie (sic!). 

39  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 22. 

40  Trotz dieser Verbindung und der grundsätzlichen, gemeinsamen Ausrichtung von 

Rassentheorie und Eugenik gab es auch Streitigkeiten um den Rassenbegriff unter den 

Eugenikern. Vgl. dazu: Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

der Euthanasie gelten sowie Fritz Lenz, der spätere Inhaber des Lehrstuhls für 
Rassenhygiene.41 

Die Rassenhygiene begann ein neues Gebiet systematischen Wissens heraus-
zubilden, das zugleich zur Grundlage gesellschaftspolitischer Forderungen und 
Maßnahmenkataloge wurde.42 Durch ihre Biologisierung sozialer Probleme trat 
die Rassenhygiene als medizinische Theorie auf und erhob gleichermaßen den 
Anspruch, eine Sozialtechnologie bereitzustellen, an der politische Institutionen 
und staatliche Politik auszurichten sei. In diesen Zusammenhang gehören die 
Forderung nach vererbungsstatistischen Erhebungen zur Verbesserung der deut-
schen Vitalstatistik, nach einer Kartei der Minderwertigen sowie der Ruf nach 
Ehetauglichkeitszeugnissen und Sterilisationen aus rassenhygienischen Gründen. 

Das Ideal der reinen Rasse und des Neuen Menschen wurde auf zwei Ebenen 
vorangetrieben: erstens auf der Ebene der Volksgesundheit, d.h. anhand des Ver-
suchs der humangenetisch-klinischen Erfassung und der Kontrolle von Erb-
krankheiten. Und zweitens anhand von Untersuchungen über die Möglichkeiten 
zur Veredelung und Reinhaltung der Rasse, d.h. unter den Gesichtspunkten der 
darwinistischen Populationsgenetik.43 Schon früh wurden im Umkreis dieses 
zweiten Handlungsfeldes der Rassenhygiene neben klassisch pathologischen 
Phänomenen auch soziale Probleme wie Kriminalität, Prostitution, Homosexua-
lität oder Alkoholismus in den rassenhygienischen Problemhorizont einbezogen. 

Rassenhygienische Deutungsparadigmen verbreiteten sich ab den 1910er 
Jahren mit Nachdruck in der Gesellschaft. Konzepte über die biologische Rein-
haltung der Rasse und des Volkskörpers waren als Diskussionsthemen in der 
Mitte der deutschen Gesellschaft angekommen. Mit Kriegsbeginn und dem stei-
genden Interesse an bevölkerungspolitischen Zielen erlangten sie höchste Priori-
tät. Nach Kriegsende konnte sich die Rassenhygiene unter dem Dach der ange-
sehenen Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft institutionalisieren.44 Ihre Protagonisten 
hatten neben ihrer Verbindung mit der im Entstehen begriffenen Soziologie, der 
politischen Theorie, der Ethnologie und der Philosophie (insbesondere zur Deut-
schen Gesellschaft für Philosophie),45 gute Kontakte in die deutschnationale 
                                                             
41  Fritz Lenz war nach 1945 Professor für Humangenetik und Menschliche Erblehre an 

der Universität Göttingen. Er hat sich nie von der Rassentheorie losgesagt.  

42  Vgl. Weingart 1992, Politik und Vererbung, S. 23. 

43  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 23. Zum Ideal des Neuen Men-

schen vgl. dieselben, S. 69. 

44  Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 243. 

45  Zur völkischen Ausrichtung der Deutschen Philosophischen Gesellschaft, Vgl. Chris-

tian Tilitzkis, Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Republik und im 

Dritten Reich. Bd. 1. 2002, S. 473f. Die deutsche Universitätsphilosophie stand dem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 187 

 

Publizistik und übten Einfluss auf die naturwissenschaftlichen Disziplinen in 
vielen Universitäten aus. Obgleich die Bestrebungen zur Errichtung rassenhygi-
enischer Lehrstühle zunächst scheiterten, lehrten nach dem Krieg mit Ewald 
Stier, Alfred Grotjahn und Paula Hertwig allein an der Berliner Universität drei 
Rassenhygieniker in der Anthropologie, der Psychiatrie, der Zoologie, der Medi-
zin und der Philosophie.46 Zudem waren die Rassenhygieniker fest mit politi-
schen und sozialen Bewegungen vernetzt.47 Das galt für die völkische Bewegung 
von der Jugend- und Wandervogelbewegung, über die völkischen Gemeinden, 
die völkischen Berufsvereinigungen bis zu den Sport- und Freizeitgruppen. Der 
Sozialdarwinismus und das rassentheoretisch-selektionistische Denken waren 
Ende des 19. Jahrhunderts selbstverständliche Teile der völkischen Weltan-
schauung geworden. Die Grundsätze der Reichshammerbund-Gemeinden, eines 

                                                                                                                                  
Begriff der Rasse und den Themenfeldern der Rassenhygiene in weiten Teilen unkri-

tisch und aufgeschlossen gegenüber. Durch eine Partizipation und eigene Vorschläge 

zeichneten sich Erich Becher, Ernst Bergmann, Kurt Hildebrandt, Driesch, Schneider 

und Pauli aus. Eine der wenigen Ausnahmen in dieser Hinsicht war der Darmstädter 

Julius Goldstein. Vgl. ebenda, S. 472f. 

46  Vgl. Schleiermacher 2005, Rassenhygiene und Rassenanthropologie an der Universi-

tät Berlin, S. 74. 

47  Die folgenden Gruppennamen liefern nur einen Auszug derjenigen gesellschaftlichen 

Gruppierungen, die in dieser Zeit rassenhygienischen Grundsätzen verbunden waren: 

All-Arierbund, Alldeutscher Sprach- und Schriftverein, Alldeutscher Verband, Anti-

semitenliga, Artamanenbund, Deutsch-arischer Germanen Bund für Kampf und Froh-

eit. Deutsche Erneuerungsgemeinde, Deutsche-Brief-Gesellschaft, Deutschenbund, 

Deutscher Schulverein, Deutscher Bund für Persönlichkeitskultur, Deutscher Bund für 

rassische Siedlungen, Deutscher Bund zur Bekämpfung der Frauenemanzipation, 

Deutscher Ordnen, Deutscher Ostmarkenverein, Deutscher Schaffnerbund, Deutsch-

gläubige Gemeinschaft, Deutschnationaler Radfahrerverein, Deutschvölkischer Lehr-

erbund, Deutschvölkischer Schriftstellerband, Germanenloge, Ostmarkenverein, Ger-

manen-Orden, Germanische Gesellschaft Edda, Germanische Glaubensgemeinschaft, 

Gesellschaft für deutsche Erziehung, Gobineau Vereinigung, Guido von List Gesell-

schaft, Jungdeutscher Bund, Kampfbund für deutsche Kultur, Kleeblattbund Deut-

scher Frauen, Mittgartbund, Nordischer Bund, Paul-de-Lagarde-Verein, Reichs-

Hammerbund, Thule-Bund, Ostara-Gesellschaft für das Herrentum der Blonden, Tur-

nerbund, Verband zur Überhebung des Judentums, Verein Deutscher Studenten, Ver-

ein für Menschenzüchtung, Werdandi-Bund, Werkbund für deutsche Volks- und Ras-

senforschung, Wodans-Gesellschaft. Vgl. Puschner 2001, Die völkische Bewegung, 

S. 386f und Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Zentralorgans der Bewegung, geben Aufschluss über den Einfluss der rassenhy-
gienischen Theorien auf das völkische Denken: 

 
„Pflege der germanischen Rasse = Eigenschaften, Veredelung und Höherzüchtung des 

Menschentums, Ausscheidung der unverdaulichen Fremdrassen aus dem Volkskörper.“ 

Das erklärte Ziel des Deutschenbundes war: „Dass das deutsche Volk Rassenpolitik be-

treibt, die Lehren der Rassenwissenschaft in praktische politische Maßnahmen umsetzt 

und sein ganzes politisches, soziales und Kulturleben nach innen gestaltet.“48 

 
Auffällig ist das geringe Maß öffentlicher Kritik zu Beginn des 20. Jahrhunderts. 
Nur dezidierte Euthanasie-Forderungen wurden von den Kirchen, der politischen 
Linken und einigen Liberalen zurückgewiesen. Die Kirche schien mit dem Ver-
such beschäftigt, ihre Bedeutung nicht weiter einzubüßen. Die Linke hatte das 
Problem, dass große Teile ihrer Anhänger wissenschaftsfixiert waren und bspw. 
Haeckel verehrt wurde. Kommunisten und Sozialdemokraten lehnten wie auch 
Liberale den Rassismus grundsätzlich ab, waren dem Sozialdarwinismus gegen-
über aber aufgeschlossen. Auch aus dem akademischen Betrieb kam wenig Kri-
tik: Ethnologie, Anthropologie, Psychiatrie und Medizin waren der Eugenik 
überwiegend verbunden, und die Philosophie versuchte politisch neutral zu blei-
ben. Kritik kam lediglich aus der Biologie von den Lamarckisten. Ihre Thesen 
galten jedoch als wissenschaftlich überholt.49 Auch die Soziologie war der Ras-
senhygiene anfangs eng verbunden. So wurde Ploetz eingeladen, einen Gastvor-
trag über die Verbindung der Begriffe Rasse und Gesellschaft bzw. den Zusam-
menhang von Soziologie und Rassenbiologie auf dem Ersten Deutschen Sozio-

logentag zu halten.50 Im Diskussions-Protokoll dieser Konferenz ist eine generel-
le Kritik an Ploetz’ Vortrag nur von Max Weber vermerkt. Er greift Ploetz’ Ras-
sebegriff als undifferenziert und im Kern mythisch an. Andere Redner wie Fer-
dinand Tönnies oder Rudolf Goldscheid beanstandeten Ploetz Forderungen nach 
Euthanasie und Selektionspraxis, bezogen sich aber positiv auf den Rassenbe-

                                                             
48  Grundsätze zur Organisation der Hammerbund-Gemeinden, Hammer Nr. 156, S. 134. 

Deutschbundblätter 19, S. 80. 

49  Zur Kritik an der Eugenik in Deutschland vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und 

Gene, S. 309f. 

50  Die Nähe der Soziologie zu den Rassentheorien zeigt sich auch an dem Buch, dass 

den Terminus Soziologie vom Französischen in den deutschen Sprachraum einführt: 

„Der Rassenkampf: Soziologische Untersuchungen“ (Autor: Ludwig Gumplowicz).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 189 

 

griff. Am Ende wurden allgemein die Überschneidungen von Nationalbiologie 
und Soziologie und die Hoffnung auf weitergehende Diskussionen betont.51 

 
 

BIOPOLITIK 
 
Mit dem Verständnis der Natur und mit der neuen Rolle von Blut und Rasse als 
Leitkategorien des Gemein-Diskurses wandelte sich auch das Verständnis des 
Begriffs der Bevölkerung. Er wurde von einer ökonomischen, politischen und 
sozialen Maßeinheit zu einer biologisch bedeutsamen, kalkulier- und beeinfluss-
baren Größe. Bereits einige Zeit zuvor hatte sich die Kategorie der Bevölkerung 
als Objekt der Messung und Beobachtung herausgebildet. Die neue Entwicklung 
war mit einem historisch-politischen Prozess verbunden, den Foucault als Ent-
stehung einer Bio-Politik der Bevölkerung bezeichnet. Im Kontext der vorange-
gangenen Ergebnisse muss Foucaults These vom Aufkommen der Bio-Politik 
geprüft werden: Er nimmt an, die Biopolitik beginne ungefähr Ende des 18. 
Jahrhunderts. Das trifft bezüglich einer um den Gattungskörper zentrierten Poli-
tik zu. Zu dieser Zeit hatte sich das Interesse an der Verwaltung und der Durch-
setzung der bloßen Tatsache des Lebens im Rahmen politischer Belange ver-
stärkt. Doch erst im Kontext der Erfolgsgeschichte von Eugenik und Rassismus 
und im Gefolge der Durchsetzung des Biologismus konnte die Bevölkerung die-
jenige Bedeutung entfalten, die ihr im Rahmen der Biopolitik der Bevölkerung 
im 20. Jahrhundert zukommen sollte. Erst jetzt erhielt das neue Konzept im Kon-
text des biologistischen Begriffs von Gemeinschaft eine Breitenwirkung, die 
über einzelne gouvernementale Strategien und Praktiken hinausreichte. Erst jetzt 
bildete sich das biologistische Dispositiv der Bevölkerung heraus, verankerte 
sich in den allgemeinen Denkräumen und wurde zu einem hegemonialen Deu-
tungsmuster. Foucault schreibt im Bezug auf das späte 18. und beginnende 19. 

                                                             
51  Die anderen Tagungsteilnehmer, unter ihnen Werner Sombart stimmten Ploetz im 

Allgemeinen zu und teilten dessen These eines gemeinsamen Interesses von Soziolo-

gie und Rassenhygiene. Vgl. Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentags, 

19.-22. Oktober 1910, S. 137f. (Vortrag Ploetz S. 111-136.) Tönnies setzte sich in sei-

nem Text Die Anwendung der Deszendenztheorie auf Probleme der sozialen Entwick-

lung mit Schallmayers rassenhygienischen Thesen auseinander. Er kritisiert Schall-

mayers vulgäre Anwendung des Darwinismus. Seine Kritik zielt auf die Art und Wei-

se der Anwendung der biologistischen Kategorien auf den Menschen, grundsätzlich 

stellt er sie nicht in Frage. Trotz Kritik an Euthanasie-Forderungen bezieht er sich po-

sitiv auf den Rassegedanken.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Jahrhundert: „Es war nichts geringeres als der Eintritt des Lebens in die Ge-
schichte – der Eintritt der Phänomene, die dem Leben der menschlichen Gattung 
eigen sind, in die Ordnung des Wissens und der Macht, in das Feld der politi-
schen Techniken.“52 Der Eintritt des biologistisch verstandenen Gattungs-Lebens 
in die Logik der politischen Gemein-Begriffe jedoch, er ist ein Produkt des spä-
ten 19. nicht des ausgehenden 18. Jahrhunderts. 

Die mangelnde Differenzierung rührt daher, dass Foucault die Rolle des Ras-
sismus bezüglich des Aufkommens der Kategorie der Bevölkerung unzureichend 
analysiert. Rassismus und Antisemitismus (von Foucault nicht substantiell unter-
schieden) werden als Rückfall in eine souveräne, prä-biopolitische Logik, als 
Rückgriff auf einen vormodernen Machttypus begriffen.53 Die Geschichte der 
Verknüpfung von Biologismus, Rassentheorien und Gemeinschaftsphilosophie 
jedoch macht deutlich, dass Rassismus kein Rückfall ist, sondern integraler Be-
standteil eines biopolitischen Strukturierungsmusters, das den Begriff der Bevöl-
kerung um die Jahrhundertwende in biologistische Deutungsparadigmen ein-
schrieb und ihn im Rahmen einer rassenhygienisch-völkischen Bewegung be-
deutsam werden ließ. Foucault nimmt an, da die moderne Lebensmacht vorran-
gig hervorbringend und anreizend, nicht strafend und tötend wirke, könne das 
souveräne Recht zu töten nicht Teil der modernen Lebensmacht sein. Er begreift 
Tötungsabsicht und Tötungsrecht als verbunden mit einem vormodernen Macht-
typus und erklärt, erst durch den Rassismus könnten diese Prinzipien in der mo-
dernen biopolitischen Ordnung verankert werden. Doch die Frage danach, wer 
leben soll und wer sterben muss, die eugenische Entscheidung, sie wird um die 
Jahrhundertwende mit dem Erfolg der Rassentheorien, der sozialdarwinistischen 
und rassenhygienischen Selektionsgedanken inmitten in die Kategorie der Be-
völkerung eingeschrieben. Diese Grenzziehung im Leben, die Frage des „Leben- 
und Sterben- Machens“ betrifft keinen Rückfall in eine alte Ordnung, sie gehört 
zum Zentrum des modernen biologistisch-rassistischen Denkens. Die Bestim-
mung der Grenze zwischen lebenswert und unwert ist ein immanentes Wirkprin-
zip des modernen Rassismus. Foucault kann diese Modernität des Rassismus 
nicht denken, so dass seine Erklärung, es handele sich um einen Rückgriff, letzt-
lich dessen Bedeutsamkeit nivelliert. 

Das biologisch verstandene Leben ist eine Neuerung, die zu einer veränder-
ten Fundierung und einer neuen Justierung der Gemein-Begriffe beigetragen hat. 
Konsequenterweise muss diese Transformation als Wiederkehr eines vergange-
nen Konzepts unter veränderten Vorzeichen beschrieben werden. Was wieder-
kehrt, ist die Kategorie des nackten, des bloßen Lebens (zoé) – sie war bereits 
                                                             
52  Foucault 1997, Der Wille zum Wissen, S. 169. 

53  Vgl. Foucault 1999, In Verteidigung der Gesellschaft, S. 276-305. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT, BIOLOGISMUS, RASSISMUS UND EUGENIK | 191 

 

das Fundament des Hobbes’schen Gemeinschafts-Denkens. Doch die theoreti-
sche Ausrichtung der neuen Kollektivbegriffe ist den Hobbes’schen Zielvorstel-
lungen entgegengesetzt. Die rassistisch-biologistischen Vorstellungen stehen der 
rationalistischen Vertragstheorie und dem Konzept eines Maschinen-Staats un-
vereinbar gegenüber. Dennoch rückt durch den Biologismus erneut die Tatsache 
des einfachen Lebens, begriffen als biologische Kategorie, in den Blickpunkt 
und wird zum Fundament der Gemeinschaftstheorie. Primärer Zugriffspunkt und 
erster Adressat der Vorstellungen ist nicht das gute, sondern das bloße Leben. 
Dass sich der Begriff dieses Lebens durch das Aufkommen der modernen Evolu-
tionsbiologie grundlegend verändert hat und die Hobbes’sche Vorstellung des 
Lebens wenig mit der modernen rassentheoretisch-biologistischen gemein hat, 
ist vorausgesetzt. 

Diese Einschreibung des nackten Lebens begründet nicht nur eine paradoxe 
Nähe Hobbes’ zur biologistisch-rassistischen Volksgemeinschaft, sie verdeut-
licht auch den wesentlichen Unterschied der rassistischen zur romantischen 
Volksgemeinschaft. Er wird am Begriff des Determinismus offensichtlich. Das 
romantisch-voluntaristische Zugehörigkeitsverständnis nahm das gute Leben in 
den Blick. Nicht die Gemeinschaft, die primär auf gleicher Abstammung und 
Biologie basierte, sondern das Gemein-sein-Wollen und das Sich-gemein-Fühlen 
waren von Interesse. In der rassistisch-biologistischen Auffassung sind diese Pa-
rameter sekundär. Sie sind für das gute Leben der Volksgemeinschaft nicht ohne 
Bedeutung (und zuweilen Thema der selektiven Praxis der Eugenik), aber sie 
sind der einfachen Tatsache der Abstammung nachgeordnet, über die der Einzel-
ne keine Entscheidungsgewalt hat. Jeismann beschreibt die Abkehr vom volunta-
ristischen Aspekt der Nationsbestimmung als Hinwendung zum Faktischen und 
zu scheinbar objektiven Kriterien. Das Nationalitätsverständnis im Modus der 
Faktizität, theoretisch gerahmt durch den Rassenbegriff, war bestrebt, die lange 
Suche nach einer deutschen Identität und die damit verbundene Krise hinter sich 
zu lassen. Die Forderung des Deutsch-sein-Wollens sollte durch die eindeutige 
Feststellung „ihr seid Deutsche!“ ersetzt werden.54 

Die Kategorie der Rasse war angetreten, Grenzen, Sicherheit und Eindeutig-
keit zu garantieren und Ambivalenzen auszuschließen. Das bedeutete eine Ab-
kehr vom Willen zum guten Leben, eine Hinwendung zum rassischen Determi-
nismus und zum Begriff des einfachen, biologischen Lebens. Der Zeitgeist des 
Politischen Imaginären bewegte sich im 20. Jahrhundert weg von der romanti-
schen Sehnsucht, die eine gewisse Offenheit eingeschlossen hatte und wandte 
sich zwanghaften und eindeutigen Ordnungsgedanken zu.55 In dieser neuen Ord-
                                                             
54  Vgl. Jeismann 1992, Vaterland der Feinde, S. 254. 

55  Vgl. Baumann 1995, Kleine Gärten, große Gärten, S. 45f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

nung der Dinge und Menschen spielte die Bevölkerung eine zentrale Rolle. Als 
rassisches Volk schien sie vorpolitisch evident, gegeben und das Schicksal des 
Einzelnen wie des Kollektivs zu determinieren. Als politisches Phänomen jedoch 
musste sie erkannt, kontrolliert, gesichert, erhalten, selektiert und nach volks-
wirtschaftlichen Investitions- und Effizienzkriterien beurteilt und untersucht 
werden. Die Bevölkerung bekam einen Wert in einem biologistisch-ökonomis-
tischen Analyseraster. Er bemaß sich nach ihrer Gesundheit, ihrer Rassenrein-
heit, ihren Erbanlagen, ihrer Produktivität und ihren Kosten.56 In dieser Entwick-
lung gingen der Biologismus, die Rassentheorien, die (neo)liberalen Theoriean-
sätze und die allgemeine Durchsetzung des modernen Kapitalismus eine Allianz 
in einer neuen Form der Gouvernementalität ein und waren zugleich Leitmotive 
der Bebilderungen des Politischen Imaginären.57 Neu war die Doppelung von 
vorpolitischem Gemein-Konzept und politisch-gestalterischer Praxis. Die mo-
derne Sehnsucht nach Eindeutigkeit, Ordnung und Sicherheit suggerierte eine 
neue Form der Verantwortung. Es galt die Natur der Rasse aktiv zu erhalten und 
dazu die Bevölkerung als biologistische Maßeinheit vollständig zu erfassen und 
zu kontrollieren. Gleichzeitig führte das notwendige Scheitern der Versuche 
Identität, „Rassenreinheit“ und Homogenität herzustellen zu einer Verstärkung 
von Abwehrkämpfen. Die als „die Anderen“ der Gemeinschaft markierten wur-
den zu den Leidtragenden der Unmöglichkeit das begehrte Objekt zu erreichen.58 

                                                             
56  Vgl. Weingart, Kroll 1992, Rasse, Blut und Gene, S. 259. 

57  Vgl. zu der Rolle des Neoliberalismus in diesem Kontext vgl. Foucault 2006, Geburt 

der Biopolitik. 

58  Zum Rolle des Antisemitismus als Abwehrkampf gegen das erfolglose, moderne Ord-

nungsstreben vgl. Baumann 1995, Kleine Gärten, große Gärten. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Gemeinschaft und Gesellschaft 

 
 

JUGENDBEWEGUNG UND GEMEINSCHAFTSENTHUSIASMUS 
 
Als Ferdinand Tönnies seine soziologische Grundlagenschrift Gemeinschaft und 
Gesellschaft 1887 veröffentlichte, war das Interesse in Deutschland bescheiden. 
Tönnies wurde international in soziologischen Fachkreisen diskutiert, doch in 
Deutschland machte ihn erst der Gemeinschaftsenthusiasmus der Weimarer Re-
publik einem breiten Publikum bekannt. Dann jedoch, in den 1920er Jahren, 
stieg er zu einer der bedeutendsten Figuren der deutschen Soziologie auf und der 
begrifflich von ihm inaugurierte Gegensatz zwischen Gemeinschaft und Gesell-
schaft erlangte eine überraschende Popularität.1 

In der Zeit nach 1918 war die Gesellschaft in Deutschland gespaltener denn 
je. Die Niederschlagung der Revolution der Arbeiter und Kommunisten hatte bei 
vielen die Hoffnungen auf soziale Verbesserungen zerstört und das Vertrauen in 
die neue Republik schon vor deren Gründung geschwächt. Die Kritik der Linken 
an der neuen Weimarer Koalitions-Regierung war vehement. Unruhen, Streiks 
und Kämpfe zwischen Kommunisten/Sozialisten und rechten Freikorps prägten 
das politische Leben. Die Weimarer Republik sah sich von links und rechts ve-
hementer Kritik ausgesetzt. Die Rede vom „Versailler Schmachfrieden“, die 
„Dolchstoßlegende“ und die Aufstände der Freikorps schwächten die labile De-
mokratie und brachten ihr den Spitznamen „Demokratie ohne Demokraten“ ein. 
Trotz der politischen Krisen und Spannungen blühte in der Anfangszeit der 
Weimarer Republik das kulturelle und intellektuelle Leben und die Koalitionäre 
der ersten Weimarer Regierung setzten Hoffnung auf einen politischen Auf-
schwung. Zwischen den Fronten und zunächst jenseits der politischen Grenzen 
verortet, waren die 1920er die Hochzeit der Jugend- und Wandervogelbewegung 
und des Gemeinschaftsenthusiasmus. Für ihre Anhänger war es Jahre des Auf-
bruchs und des Strebens nach Freiheit und Gemeinschaft. 

                                                             
1  Käsler 2006, Klassiker der modernen Soziologie, S. 120f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Jugendbewegung und ihre Hinwendung zu Gemeinschaft und Natur sind 
spezifisch deutsche bzw. österreichische Phänomene. Die Geburtsstunde der Ju-
gendbewegung wird durch die Gründung des Wandervogels in Berlin-Steglitz im 
Jahr 1901 markiert. Da es sich um eine lose Bewegung, nicht um eine Institution 
oder einen einzelnen Verein handelte, existieren keine allgemeinen Zahlen über 
Mitglieder oder eindeutige Angaben über Gründungszeit und Ziele, doch die Ju-
gendbewegung verbreitete sich rasch in ganz Deutschland. Dabei hat der Wan-
dervogel, die erste und lange Zeit die mitgliederstärkste Gruppe, eine besondere 
Bedeutung. Er hatte 1912 25000 Mitglieder, war naturromantisch und volkstüm-
lich geprägt und die Aktivitäten der Mitglieder bestanden neben dem Wandern 
vor allem aus Lieder-, Tanz- und Lagerfeuerabenden. Grundlage der Jugendbe-
wegung war die Ablehnung der Großstadt, von Konventionen, Parteipolitik, Ma-
terialismus und Individualismus. Rebelliert wurde gegen die Enge des traditio-
nellen Lebens und gegen die Erziehungsideale aus dem Kaiserreich. In den Pro-
grammen wurde sich auf Prinzipien wie Jugend, Natur, Gemeinschaftsgeist, 
Abenteuer, Sonne, Volk und Freiheit bezogen. Die jugendbewegten Ideale waren 
geprägt von Rousseauistischer Naturromantik, Homoerotik, Männeridylle sowie 
vom Führerprinzip.2 Die Bewegung war eng mit Volksschul- und Reformpäda-
gogik, Freiland- und Freikörperkultur, der Agrarromantik und dem Heimatschutz 
verbunden. 

Die Jugendbewegung verstand sich selbst als unpolitisch, obwohl eine Affi-
nität zu konservativen Heimat-, Volks- und Bauernidealen und eine rechts-
nationalistische Verwurzelung nicht zu übersehen war.3 Kontakte zu völkischen, 
antisemitischen und rassistischen Organisationen waren zahlreich und es wurden 
beispielsweise schon in den 1910er Jahren Diskussionen über das Für und Wider 
einer Aufnahme von jüdischen Mitgliedern geführt.4 Besonders die Eugeniker 
waren von der Jugendbewegung mit ihren Idealen der Gemeinschaftlichkeit, der 
körperlichen Ertüchtigung, dem Anti-Alkoholismus, dem Vegetarismus und der 
Naturverbundenheit angetan.5 Die Nähe der beiden Bewegungen wird an der 
Rede Ernst Keils beim Jugendtag auf dem Hohen Meißner 1913 deutlich:  
                                                             
2  Der Wandervogelführer und Protagonist der Bewegung Hans Blüher pries Eros als 

wichtigste Triebkraft der Männerbünde. Vgl. Blüher 1912, Wandervogel. Geschichte 

einer Jugendbewegung. Bd. 2, S. 110f.   

3  Laqueur 1978, Die deutsche Jugendbewegung, S. 90f. 

4  Die österreichische Sektion des Wandervogels führte 1913 einen Arierparagraphen 

ein. In Deutschland blieb diese Frage den Ortsgruppen überlassen, die sich bis auf 

wenige Ausnahmen gegen die Geselligkeit und das Wandern mit „Volksfremden“ ent-

schieden. Vgl. Mosse 1998, The Crisis of German Ideology, S. 181. 

5  Vgl. Mosse 1998, The Crisis of German Ideology, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 195 

 

„Wir wollen eine hellhäutige und scharfhörige, eine aufrechte und willensstarke, eine ta-

tenfrohe und wehrhafte Jugend heranwachsen sehen. [...] Eine Jugend, die vor allem von 

dem unerschütterlichen Glauben an die Zukunft des Deutschtums erfüllt ist.“6 

 
1914 erfasste die Kriegsbegeisterung die Jugendbewegung. Zu Tausenden mel-
deten sich die Jugendlichen freiwillig für das kriegerische „Abenteuer“. Mit dem 
Krieg zerfiel der Zusammenhalt, nach 1918 begründete er sich jedoch neu und 
wuchs an. In den 1920er Jahre, bezüglich der Mitgliederzahlen und der öffentli-
chen Wahrnehmung die Hochzeit der Jugendbewegung, rückten viele Verbände 
offiziell nach rechts. Der deutschnationale Flügel, die Artamanen, der die Erneu-
erung der Rasse durch eine Kombination aus Gemeinschaft, Blut, Boden und 
Sonne pries, gewann an Einfluss. Der Artamanenenbund, vom Rassenhygieniker 
Willibald Hentschel ins Leben gerufen, hatte zwischen 1923 und 1934 30000 
Mitglieder (zu ihnen zählten auch der spätere Reichsbauernführer Darré, der 
Kommandant von Auschwitz Rudolf Höß und Heinrich Himmler).7  

 
 

FERDINAND TÖNNIES 
 

Die Jugendbewegung verband Gemeinschaft und Naturverbundenheit mit dem 
Bild einer ursprünglichen Einheit vor der gesellschaftlichen und zivilisatori-
schen Überformung. Mit seiner Gegenüberstellung von Gemeinschaft und Ge-
sellschaft gelang es Tönnies wiederum, die Sehnsucht der Jugend zu kanalisie-
ren. Gemeinschaft wurde zum Leitmotiv und Tönnies ungeachtet seiner eigenen 
Intentionen zum Paten der Bewegung. Obgleich er dem Gegensatzpaar Ge-
meinschaft/Gesellschaft den Status einer reinen Begriffskonstruktion zuschrieb 
und wiederholt erklärte der unvereinbare Dualismus sei ein theoretischer Ideal-
typus, etablierte sich Gesellschaft von Tönnies ausgehend auch in der öffentli-
chen Wahrnehmung als antithetischer Gegenbegriff zur Gemeinschaft. Wäh-
rend Gesellschaft in politischen Debatten zu einem Verfallsbegriff wurde, 
avancierte Gemeinschaft – weit über den Wirkungskreis der Jugendbewegung 
hinaus – zu einem normativen Kampfbegriff, der der gesellschaftlichen Realität 
vollständig und inkompatibel entgegengesetzt zu sein schien.8 

                                                             
6  Keil 1913/14, Völkische Aufgaben der deutschen Jugend. Ein Nachwort zum freideut-

schen Jugendtag. S. 184. 

7  Vgl. Kindt 1974, Die deutsche Jugendbewegung 1920 bis 1933, Seite 909f. 

8  Auch Eugenik und Rassentheorien nahmen die Totalopposition von Gesellschaft und 

Gemeinschaft in ihre Theorie auf. Tönnies’ Gemeinschaftsbegriff wurde mit dem der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Wie schon Rousseau schaffte es auch Tönnies mit seiner Theorie ein vorgeblich 
rückwärtsgewandtes Konzept auszuarbeiten, das als regulatives Ideal ein Ver-
sprechen für die Zukunft bereithielt und sich in einer unauflösbaren Spannung 
zwischen Verlust und Versprechen ansiedelte. Der Soziologe Helmuth Plessner, 
Tönnies schärfster Kritiker, nannte die Gemeinschaft nicht nur das Idol des be-
ginnenden 20. Jahrhunderts, er bemühte sich auch, den Reiz Tönnies’ auf die Ju-
gend zu erklären: Zentral sei die vorgebliche Radikalität des Gegensatzes und 
der vom romantischen Gemeinschaftsdenken ausgehende, erlösungstheoretische 
Erneuerungsgedanke. Er fasst beide unter dem Begriff des sozialen Radikalismus 
zusammen. 

 
„Die Jugendbewegung wuchs aus dem Protest gegen die Großstadt und Degenerationside-

ale, gegen Versnobtheit und Müdigkeitspathos. Und der Wald allein tut es nicht. Wenn sie 

eine Bewegung der Erneuerung und nicht bloß der Asphaltfeindschaft sein wollte, musste 

sie Ideen haben. Ihre Idee war: Los von der Zivilisation, empor zur Gemeinschaft.“9 

 
Tönnies selber stand dem Erfolg seiner Schrift zeitlebens kritisch gegenüber. 
Schon in der Vorrede zur ersten Auflage warnte er seine Leser vor falschen 
Nutzanwendungen und betonte den Charakter seiner Grundbegriffe als Idealty-
pen jenseits der empirischen Wirklichkeit. Die Jugendbewegung begrüßte er 
grundsätzlich, doch die Adaption seiner Leitbegriffe wertete er als gefährliche 
Enteignung. Trotz seiner Naturromantik und seines aus heutiger Sicht konserva-
tiv geprägten Weltbildes stand Tönnies, wie in der Rezeption heute vielfach 
übersehen wird, nicht nur in der naturrechtlichen Tradition von Hobbes, er war 
auch Kommunist bzw. linker Sozialdemokrat und sozial in der Arbeiterbewe-
                                                                                                                                  

Rasse kurzgeschlossen. Ideengeber für die rassistische Lesart von Tönnies waren u.a. 

der Rassenhygieniker Ploetz, der um eine Verknüpfung von Soziologie und Eugenik 

bemüht war. Soziologen wie Werner Sombart arbeiteten den Gegensatz in Richtung 

einer rassischen Determination aus (Gemeinschaft = Deutsche, Gesellschaft = Juden) 

Sombart 1911, Die Juden und das Wirtschaftsleben. U.a. Troeltsch 1966, Deutscher 

Geist und Westeuropa, In der Philosophie wurde über eine vermeintliche Notwendig-

keit debattiert, den philosophischen Gemeinschaftsbegriff auf der Grundlage einer 

Verbindung von Tönnies und der Rassenforschung neu auszurichten. Vgl. Tagungs-

band der Deutschen Philosophischen Gesellschaft (1928 in Leipzig) zum Thema Phi-

losophie der Gemeinschaft (Hg. Krueger). Darin vor allem: Freyer, Gemeinschaft und 

Volk. Eibl, Aussprache über Gemeinschaft und Volk. Stapel, Volk und Staat. Sekun-

därtexte zu diesem Thema: Tilitzki 2002, Die deutsche Universitätsphilosophie in der 

Weimarer Republik und im dritten Reich. Dumont 1991, Individualismus, S. 144-159. 

9  Plessner 2002, Grenzen der Gemeinschaft. S. 37. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 197 

 

gung verankert. Sein Hauptwerk widmet sich in weiten Teilen einer Kritik der 
modernen kapitalistischen Gesellschaft und argumentiert ausgehend von marxis-
tischen Terminologien. Der nationalsozialistischen Bewegung, die Tönnies zu-
nächst zu integrierten versuchte, stand er ablehnend gegenüber. Aus diesem 
Grund trat er 1930 demonstrativ in die SPD ein. Durch seine Weigerung sich der 
NSDAP anzuschließen, verlor er 1933 seine Lehrbefugnis und wurde vom NS-
Regime im Rahmen des „Berufsbeamtengesetzes“ unter Streichung seiner Eme-
ritiertenbezüge aus dem Beamtenstand entlassen.10 

Soziologen, Rassisten, neue Romantiker, Jugendbewegung und Philosophie, 
sie alle bezogen sich auf Tönnies und den von ihm etablierten Gegensatz, doch 
nur wenige haben sich mit seiner Schrift auseinandergesetzt. Es scheint, als hät-
ten nur wenige Tönnies’ Buch über die ersten Seiten hinaus gelesen, denn die 
inhaltlichen Rezeptionen beschränken sich größtenteils auf die Entgegensetzung 
von Gemeinschaft bzw. Wesenwillen und Gesellschaft bzw. Willkür/Kürwillen. 
Eine Opposition, die eine inhaltlich nur wenig modifizierte Neuerung des Ge-
gensatzes zwischen Schein und Sein darstellt, eine diffus begründete Gegner-
schaft formell fixierte und im Rahmen einer soziologischen Grundlagenanalyse 
Allgemeingültigkeit und Evidenz versprach: 

 
„Gemeinschaft ist das dauernde und echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein vorüber-

gehendes und scheinbares. Und dem ist es gemäß, dass Gemeinschaft selber als ein leben-

diger Organismus, Gesellschaft als ein mechanisches Aggregat und Artefakt verstanden 

werden soll.“11 

 
 

TÖNNIES’ UMKEHR DER HOBBES’SCHEN THEORIE 
 
Tönnies’ Denken war von Hobbes geprägt, sein theoretisches Grundverständnis 
ist ihm gleichwohl entgegensetzt. Tönnies wollte keinesfalls eine sozialkonstruk-
tivistische Theorie auf geometrisch-mathematischer Grundlage entwickeln, denn 
sein Ausgangspunkt war eine sozialpessimistische, zivilisations- und moderni-
tätskritische Weltsicht, die die Entwicklung der modernen Gesellschaft, die Her-
ausbildung des Kapitalismus und das rasante Wachstum der Großstädte als tragi-
schen Verlust natürlicher Verbindungen und als individualisierende Entfrem-
dung des Menschen von seinen Ursprüngen begriff. Wie seine Soziologenkolle-
gen Simmel, Sombart (und zum Teil auch Max Weber) betrachtete er die Mo-

                                                             
10  Käsler 2006, Klassiker der modernen Soziologie, S. 115f. 

11  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

derne als etwas, das den Menschen aus seiner Unmittelbarkeit herausgerissen 
habe, ihn zwinge abstrakte und vermittelte Rollen einzunehmen und von sich 
selbst zu abstrahieren.12 

Tönnies wollte systematisch und wissenschaftlich genau das erfassen, was in 
Hobbes’ Begrifflichkeiten und mit der Hobbes’schen Methode nicht gedacht 
werden konnte.13 Doch ergänzt er Hobbes’ Denkräume nicht, er kehrt sie um. 
Tönnies lehnt die moderne Gesellschaft an Hobbes’ Begriff des Staates an und 
beschreibt sie als künstliche, antisolidarische und zweckrationale Verbindung 
individualisierten Lebens. Gleichzeitig bezieht er sich mit dieser Lesart der Ge-
sellschaft auf Hobbes’ Theorie des Naturzustands. Anders als Hobbes bezeichnet 
Tönnies aber nicht den Vorläufer der Gesellschaft als Naturzustand (bei Tönnies 
die Gemeinschaft), sondern die Gesellschaft. Die Gesellschaft, der Hobbes’sche 
Leviathan, erscheint bei Tönnies als Staat und Naturzustand zugleich. Er begreift 
Gesellschaft als fortgesetzten Naturzustand in vertraglich geregelter und konven-
tionalisierter Form. Tönnies geht (wie Hobbes) davon aus, dass der Naturzustand 
im Gesellschaftszustand fortexistiert, so dass der Krieg aller gegen alle in der 
Gesellschaft nicht aufhört. Während Hobbes diese Fortexistenz als im Imaginä-
ren sich fortschreibende Potenz versteht, begreift Tönnies die moderne Gesell-
schaft konkret als naturzustandlichen Krieg aller gegen alle. Er nimmt an, dass 
die Menschen in der modernen Gesellschaft nebeneinander leben, dort aber nicht 
verbunden, sondern wesentlich getrennt sind. Die Vereinzelung kreiere eine pa-
radoxe Form der Verbindung gerade durch den Zustand der Spannung, der den 
Einzelnen mit anderen Einzelnen verbindet. 

 
„Folglich finden hier auch keine Tätigkeiten statt, welche aus einer a priori und notwendi-

ger Weise vorhandenen Einheit abgeleitet werden können, [...] sondern hier ist ein Jeder 

für sich alleine, und im Zustande der Spannung gegen alle Übrigen. Die Gebiete ihrer Tä-

tigkeit und ihrer Macht sind mit Schärfe gegeneinander abgegrenzt, so dass Jeder dem 

Anderen Berührungen und Eintritt verwehrt, [...] Solche negative Haltung ist das normale 

und immer zu Grunde liegende Verhältnis dieser Macht-Subjekte gegeneinander und be-

zeichnet die Gesellschaft im Zustande der Ruhe.“14 

 
Tönnies’ Argumentation ist kompliziert, da sie mit Hobbes’ Begriffen argumen-
tiert, diese aber nicht in Hobbes Sinne verwendet: Tönnies denkt den Krieg aller 
                                                             
12  Im Gegensatz zu seinem Kollegen Werner Sombart hatte Tönnies jedoch nie eine der-

artig eindeutige Affinität zu Rassentheorien und seine Kapitalismuskritik war zumin-

dest vordergründig nie antisemitisch. 

13  Bickel 1990, Gemeinschaft als kritischer Begriff bei Tönnies, S. 27. 

14  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 199 

 

gegen alle in Form einer Art gesellschaftlichen Naturzustands (für Hobbes ein 
Widerspruch an sich) im kriegerisch-kapitalistischen Konkurrenzverhältnis der 
modernen Gesellschaft verwirklicht. Gleichzeitig stützt er seine Analyse auf eine 
vermeintlich der Gesellschaft (und dem naturzustandlichen Krieg aller gegen al-
le) vorausgehende, natürlich gemeinschaftliche Beziehung (Wiederum eine Vor-
stellung, die Hobbes’ und seiner Idee einer ursprünglichen Separation wider-
spricht). Tönnies historisiert Hobbes theoretisch-formale Entgegensetzung und 
erklärt, das gegenwärtige Zeitalter der Gesellschaft sei auf ein Zeitalter der Ge-
meinschaft gefolgt. Während diese Gemeinschaft vor der Gesellschaft mit dem 
Attribut natürlich beschrieben wird, verortet er den kriegerischen Naturzustand, 
der bei Hobbes dem Gesellschaftszustand vorangeht, in der Gesellschaft. 

Tönnies’ Begriff der Gemeinschaft kann nur mithilfe einer zweiten Theorie 

des Naturzustands verstanden werden. Eine natürliche Gemeinschaft, die der 
modernen, kriegerisch-naturzustandlichen Gesellschaft vorauszugehen scheint, 
wird bei Tönnies zu einer Art zweitem Naturzustand verklärt. Dieser zweite, 
gemeinschaftliche Naturzustand, ähnelt nicht Hobbes’, sondern Rousseaus Na-
turzustandskonzept und dessen Idee eines Goldenen Zeitalters. Analog zum 
Goldene Zeitalter stellt Tönnies die Zeit der Gemeinschaft als eine dar, in der die 
Menschen ursprünglich, harmonisch und in unvermittelter Weise verbunden wa-
ren. Tönnies kehrt Hobbes’ Theorie quasi um, lokalisiert den negativen Naturzu-
stand in der Gesellschaft und setzt ihn mit dem Vertrag gleich, der bei Hobbes 
das Ende des Krieges symbolisiert. Durch diese inhaltliche Verkehrung enteignet 
Tönnies Hobbes und durch seine Vorstellung einer natürlich-harmonisch-
gemeinschaftlichen Seins-Weise verdoppelt er den Naturzustand. 

Tönnies’ Theorie ist durch eine Unklarheit hinsichtlich der Frage des Ur-
sprungs gekennzeichnet, die durch die Bezugnahme auf Hobbes nicht verringert 
wird, eine Unklarheit, die ihn mit Rousseau und dessen ambivalenter Begrün-
dungsarchitektur verbindet. Ihr entspricht es, dass Tönnies seinen Dualismus, 
obgleich er betont, es handele sich um einen Systemgegensatz aus dem Feld der 
reinen Soziologie, wiederholt mit empirischen Beobachtungen und gegenwärti-
gen sozialen Verhältnissen zu untermauern versucht. Sein Schwanken zwischen 
Theorie, Empirie, Historie und Utopie offenbart die unsichere Beschaffenheit 
seiner Begrifflichkeiten, die Schwächen der Theorie und zugleich die fortgesetz-
te Virulenz des gemeinschaftlichen Begründungskonflikts. Tönnies’ Gemein-
schaftsbegriff ist sehnsüchtiges Ideal, theoretischer Normalbegriff, historische 
Vergangenheit und antithetischer Gegenbegriff. Vor ihm muss die Gegenwart 
sich rechtfertigen, denn erst vor ihrem Hintergrund erscheint sie als mangel- und 
scheinhaft, als Degeneration und schlussendlich als Betrug an einer gemein-
schaftlichen Eigentlichkeit. Die Gemeinschaft kann nur im Gegensatz zur Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

sellschaft positiv definiert werden, mehr noch, sie bestimmt sich ausgehend von 
ihrem eigenen Verlust, der an die Verneinung der Gesellschaft gekoppelt ist. 
Doch die Eigentlichkeit der Gemeinschaft liegt nicht in der Vergangenheit, sie 
ist nie sie selbst gewesen, ihr vorpolitischer Seinsmodus ist nur ausgehend von 
der politischen Wirklichkeit zu verstehen, gegen die sie ausgespielt wird. 

Auffällig ist in dieser Hinsicht der undialektische Charakter der Tönnies’schen 
Soziologie, der eine Vermittlung des Gegensatzes theoretisch ausschließt, so dass 
die empirischen Mischformen zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft immer au-
ßerhalb des eigentlichen Wirkungsradius der Theorie angesiedelt bleiben.15 Der 
Gegensatz ist nur als substantieller Dualismus zwischen zwei vollständigen Ganz-
heiten zu denken und nicht vom Begriff der positiven Identität zu lösen. Dieses 
Verharren in einem strengen und hierarchischen Dualismus, in dem die Begriffe 
nicht gleichwertig und austauschbar sein können, ist einer der Hauptkritikpunkte 
Plessners.16 

 
 

NATURALISIERUNGEN 
 
Im Kontext einer Theorie des Politischen Imaginären ist es nicht die Frage, ob 
Tönnies es intendierte, einen Dualismus zu etablieren, mit dessen Hilfe die Ge-
meinschaft zum Sinnbild einer vorpolitischen Alternative und zu einem regulati-
ven Sehnsuchtsbegriff erhoben werden konnte. Tönnies hat dies verneint und 
trotz seiner leidenschaftlichen Plädoyers für die Gemeinschaft und seiner Kritik 
an der kapitalistischen Gesellschaft betont er, dass die Gesellschaft nicht prinzi-
piell schlecht sei.17 Dennoch ist Tönnies nicht der unverstandene Denker, der 
gegen seine eigene Rezeption in Schutz genommen werden muss. Tönnies’ 
Werk ist, wie Karl-Siegbert Rehberg anmerkt, voller unreflektierter Naturalis-
men. Es ist geprägt von einer inflationären Benutzung des Wortes natürlich und 
einer Essentialisierung des Sozialen. Rehberg bezeichnet den Substantialismus 
von Tönnies’ Kategorien als tragisches Selbstmissverständnis, das nicht zuletzt 
dessen unentschiedene Haltung zum Biologismus und zu den Rassentheorien er-
klärt.18 

                                                             
15  Vgl. Rehberg 1993, Gemeinschaft und Gesellschaft – Tönnies und wir, S. 28.  

16  Vgl. Plessner 2002, Grenzen der Gemeinschaft, S. 14. 

17  Diese Formulierungen benützt er vor allem dann, wenn er die Gesellschaft als männ-

lich-öffentlich kodiertes Prinzip der Lebenswelt beschreibt. Vgl. Tönnies 1887, Ge-

meinschaft und Gesellschaft, S. 167f. 

18  Vgl. Rehberg 1993, Gemeinschaft und Gesellschaft – Tönnies und wir, S. 35f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 201 

 

Mit seinem Artikel zum Gegensatz zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft 
für Vierkants Handbuch der Soziologie hat Tönnies gezeigt, dass er den imagi-
nären Charakter der Gemeinschaft durchaus denken kann. Er führt hier den Be-
griff der sozialen Wesenheit in die Soziologie ein, um zu konstatieren, dass sel-
bige ausschließlich Erzeugnisse menschlichen Denkens und nur für dieses vor-
handen seien. Er erklärt: 

 
„Die Art des Daseins dieser sozialen Dinge oder Personen ist nicht verschieden vom Da-

sein der Götter, die von verbundenen Menschen vorgestellt und gedacht, auch gebildet 

werden, [...] um verehrt zu werden. [...] Sie [die sozialen Wesenheiten J.S.] können bei 

klarer Erkenntnis ihrer imaginären Beschaffenheit gewollt und gedacht werden als Subjek-

te eines gemeinsamen Wollens und Wirkens.“19 

 
Soziale Wesenheiten sind also auf gemeinsames Wollen zurückzuführen. Tönnies 
unterscheidet diesbezüglich den Wesen- vom Kürwillen bzw. von der Willkür. 
Die beiden Willensformen sind Grundlage für den Gegensatz zwischen Gemein-
schaft und Gesellschaft. Ungeachtet seiner kritischen Worte zur Beschaffenheit 
sozialer Wesenheiten, naturalisiert Tönnies auch hier seine Kategorien mithilfe 
der ihnen zugrundeliegenden Willenstypen. Den Wesenwillen bestimmt er als na-
türlichen, bejahenden, der Bewegung und dem Schaffen immanenten, organi-
schen, künstlerischen, einheitlichen Gemeinschaftswillen. Er sei ein aus sich 
selbst schöpfender Geist, der sich gestaltend neue Formen annehme. Der Wesen-
wille gewährleiste objektive Freiheit und individuelle Wahrheit, die Einheit des 
Organismus und ein unmittelbares Wachstum angeborener Eigenschaften. Er leite 
sich ab aus der Einheit des Blutes und der metaphysischen Verbundenheit der 
Leiber, die Grundformen der Gemeinschaft seien.20 Tönnies entwirft ein schwär-
merisches Bild einer ursprünglichen und (wenn auch nicht ausschließlich) auf rea-
ler Blutsverwandtschaft basierenden Verbundenheit, das seinem eigenen Postulat 
der imaginären Beschaffenheit entgegensteht. Er naturalisiert und biologisiert den 
Wesenwillen, um ihn dem Kürwillen (den er in der ersten Auflage noch Willkür 
nannte), gegenüberzustellen. Den willkürlichen Kürwillen begreift er als künstli-
ches, nachträgliches, individualisiertes, zweckrationales und äußerliches Instru-
ment der Gesellschaft. Er sei ausschließlich darauf ausgerichtet, die Natur auszu-
pressen, sie zu beherrschen und sie in Warenform zu verwandeln. Seine Arbeit sei 
abstrakt und raffend, seine Freiheit imaginär. Er basiere auf der Reduktion des 
                                                             
19  Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie. S. 184. 

20  Vgl. Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 100f, 150f, 167f und Tönnies 

1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziologie, S. 185f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Menschlichen auf dem abstrakten Begriff der Person und verdanke seine Existenz 
dem Vergessen ursprünglicher Einheit.21 

Es ist der entfremdungstheoretische Gegensatz Schein/Sein bzw. Natur/Kunst 
sowie der Unterschied zwischen der Sphäre des Abstrakt-Vermittelten und der 
des Konkret-Unmittelbaren, der sich in Tönnies’ Assoziationsketten fortschreibt. 
Unterdessen findet das imaginäre Element, in obigem Zitat noch auf alle sozialen 
Wesenheiten bezogen, seine Anwendung nur noch auf den gesellschaftlichen 
Kürwillen. Letztlich begreift Tönnies beide Elemente für sich als vollständige 
Ganzheiten. Beide Teile haben eine einheitliche und unabhängige Existenzweise 
und obgleich die Gesellschaft nur ein Vergessen der natürlichen Gemeinschaft-
lichkeit offenbare, sei auch sie in ihrem Seinsmodus nicht durch die Gemeinschaft 
bedingt. Es ist im Sinne dieser Vollständigkeit, dass Tönnies’ Unterscheidung 
zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft nicht mit der zwischen Vernunft und 
Gefühl identisch ist. Der Wesenwillen bliebe defizitär, wäre ihm wissenschaftli-
ches Denken vollständig fremd. Tönnies ist romantischer Kommunist, kein kon-
servativer Verehrer des Mittelalters und einer vollends rückwärtsgewandten Na-
turromantik. Obgleich seine Charakterisierung des Wesenwillens als weiblich 
und des Kürwillens als männlich zunächst den Gegensatz von Gefühl und Ver-
stand suggeriert, integriert Tönnies die Vernunft in das Konzept des Wesenwil-
lens. Um Einheit zu gewährleisten und sie mit der Ablehnung des Abstrakten 
und seiner Rationalismuskritik zu verbinden, bedient er sich eines klassischen 
Mittels: Er spaltet die Vernunft in eine abstrakt-künstlich-mechanische und eine 
konkret-natürlich-organische Vernunft. Das Ideal der gemeinschaftlichen Ver-
nunft basiert auf der Vorstellung einer Symbiose zwischen Gefühl und Vernunft, 
in der das Wissen dem Wesen nicht gegenübersteht. Letztlich liege hier das 
übergeordnete Ziel der Vernunft. 

 
„Es handelt sich also nicht darum, dem vernunftlosen Willen dem vernünftigen entgegen-

zustellen, denn auch dem Wesenwillen gehört Vernunft, ja sie gestaltet sich in ihm zu ih-

rer Blüte als schaffendes und gestaltendes, kunsthaftes Wollen und Wirken, als Geist des 

Genies. [...] Wesenwille bedeutet nichts anderes als ein unmittelbares, also neben dem lei-

denschaftlichen auch das naive Wollen und Wirken; dagegen wird der Kürwille am meis-

ten durch die Bewusstheit charakterisiert. Ihm gehört das Machen im Gegensatz zum 

                                                             
21  Vgl. Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 100f, S. 125f, S. 140f und 

Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie, S. 185f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT | 203 

 

Schaffen, also eine mechanische Arbeit, wie unsere Sprache andeutet wenn wir vom Plä-

neschmieden, vom Intrigenanzetteln und Lügengewebe sprechen [...].“22 

 
Tönnies begreift soziale Realität als etwas von Menschen durch Willensakte ge-
schaffenes, so dass aus den zwei Formen des Willens zwei Arten sozialer Ver-
bundenheit entstehen. Vernunft strukturiert sie beide. Der Unterschied besteht 
der Beschaffenheit der Vernunft und in ihrem Verhältnis zur Welt. Die gesell-
schaftlich-bewusste Ratio ist willkürlich und nach außen gerichtet, während die 
organisch-gemeinschaftliche Vernunft in den Willen und das Wesen der Ge-
meinschaft integriert ist.23 

 
 

JENSEITS VON GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT 
 
Tönnies kanalisierte mit seiner Theorie nicht nur den Sozialpessimismus seiner 
Zeit, er entwarf eine soziologisch begründete Theorie, die mit dem präsenzmeta-
physischen Gedanken vom Verlust der eigentlichen Gegenwart und mit der 
Hoffnung auf ihre Wiedererlangung kokettierte. In seinem Geschichtsbild geht 
die Gemeinschaft der Gesellschaft nicht nur voraus, sie erhält sich in ihrem We-
sen durch die Trennung hindurch. „Die Theorie der Gemeinschaft geht solchen 
Bestimmungen gemäß von der vollkommenen Einheit menschlicher Willen als 
einem ursprünglichen oder natürlichen Zustande aus, welcher trotz der empiri-
schen Trennung und durch dieselbe hindurch, sich erhalte.“24 Dieses Prinzip der 
Hoffnung, das die Gemeinschaft auf die Zukunft orientiert, begründet Gérad 
Raulets These, dass die Gemeinschaft nicht nur ein modernes Element, sondern 
eines der privilegierten Ideologeme ist, auf das die Moderne zurückgreift, wenn 
sie sich selbst als in einer Krise befindlich wahrnimmt. Denn „das Bewusstsein 
modern zu sein, ist immer das Bewusstsein gewesen, eine Krise zu durchle-
ben“25, konstatiert Raulet und nennt die Imagination der Gemeinschaft ein Eli-
xier der Identitätskrise der Moderne. In dieser Funktion sei die Gemeinschaft 
nicht naiv und apolitisch. Ihre Dynamik schaffe es, Bauernhaus und Fabrik, An-
tirationalismus und Wissenschaftlichkeit, Blut, Natur und Wesen zu verknüpfen. 
Darin offenbare sich eine neue Qualität des Politischen, in der die Konzepte Be-

                                                             
22  Tönnies 1931, Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Handbuch der Soziolo-

gie, S. 186. 

23  Vgl. Bickel 1990, Gemeinschaft als kritischer Begriff bei Tönnies, S. 18. 

24  Tönnies 1887, Gemeinschaft und Gesellschaft, S. 9.  

25  Vgl. Raulet 1993, Die Modernität der „Gemeinschaft“, S. 77. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wegung, Tat und Aufbruch aus dem (jugendlichen) Gemeinschaftsenthusiasmus 
und dem völkischen Denken adaptiert und Neuerungen apokalyptischer Unter-
gangsszenarien aufgerufen werden, die sich mit der Hoffnung auf bevorstehende 
blühende Zeiten im Namen der Gemeinschaft zusammenfügen. 

Eingangs hatte ich festgestellt, dass eine Positionierung für oder gegen die 
Gemeinschaft vermieden werden muss. Vor dem Hintergrund der Tönnies’schen 
Rezeptionsgeschichte wird die Bedeutung dieser Entscheidung deutlich, da sich 
für oder gegen Gemeinschaft zu positionieren, impliziert, den Tönnies’schen 
Gegensatz in der einen oder anderen Weise als Realopposition zu akzeptieren. 
Die Reduktion des Dualismus auf eine begriffliche Dimension im Rahmen einer 
allgemeinen Soziologie kann nicht davor schützen, dichotomisierenden Argu-
mentationsweisen zu folgen. Selbst in einer Theorie der Gemeinschaft jenseits 
von Essentialisierungen und Naturalisierungen könnten sich Implikationen ro-
mantisch-naturalisierender Gemeinschaftssehnsucht fortschreiben, z.B. durch die 
implizite Übernahme der Assoziationskette gemeinschaftlich, ursprünglich, un-
mittelbar und konkret bzw. gesellschaftlich, nachträglich, vermittelt und abstrakt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Selbstverwirklichung und Endlösung  
Gemeinschaft im Nationalsozialismus 

 
 
 
Es gab keine Zeit und keinen Ort in Europa, in der das Denken der Gemeinschaft 
in derart umfassender Weise das Politische Imaginäre und damit die gegenwärti-
ge Realität strukturierte, wie in den Jahren zwischen 1933 und 1945 in Deutsch-
land. Der Begriff der Gemeinschaft war im Nationalsozialismus die Formel für 
innere Einheit und für ein Volk jenseits der realen, politischen und sozialen Spal-
tungen.1 

Im Nationalsozialismus sind die verschiedenen Diskursstränge kumuliert, die 
sich um das Gemeine und um den Gemeinschaftsbegriff angesiedelt haben. Jen-
seits von monokausalen Erklärungsmustern über eine lineare Entwicklung von 
der frühen Gemeinschaftssehnsucht bis zum Nationalsozialismus ist es offen-
sichtlich, dass die Geschichte der Gemeinschaft nicht ohne den Nationalsozia-
lismus geschrieben werden kann. Hier wurden die Diskurse um das Konzept der 
Gemeinschaft aufgegriffen, weiterentwickelt, neue Bedeutungsebenen wurden 
hinzugefügt und das inhaltliche und begriffliche Gefüge der Gemeinschaft 
grundlegend und unwiderruflich verändert. Den Nationalsozialismus nicht zu un-
tersuchen, würde seine Geschichte zu einer abgetrennten Epoche in der Historie 
des Abendlandes, zu einem unverständlichen Rest machen. Diese These mündete 
in die eines Zivilisationsbruches und darin, Nationalsozialismus und Holocaust 
zu tiefst geheimnisvollen und unerklärbaren Phänomenen zu erklären. Als solche 
werden sie aber für einen historischen Diskurs irrelevant und die These von der 
Einzigartigkeit wird in ihr Gegenteil, in die totale Trivialisierung verkehrt.2 Der 
Nationalsozialismus ist ein Problem dieser Gesellschaft. Mit seinen Verbrechen 

                                                             
1  Lammers 1998, Die Idee der Volksgemeinschaft im Nationalsozialismus, S. 88. 

2  Vgl. Bauer 2001, Die dunkle Seite der Geschichte, S. 33. Die These vom Zivilisati-

onsbruch vertreten u.a. Diner und Habermas. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wurde er in einer hochentwickelten Zivilisation durchgeführt und die Vernich-
tung von 6 Millionen Juden und Jüdinnen war Teil der modernen Welt.3 

Dennoch ist die Analyse kompliziert. Zunächst erscheint angesichts der his-
torischen Dimension der Verbrechen jede Untersuchung unzureichend. Weiter-
hin ist es schwer, einen Aspekt des NS-Denkens gesondert zu betrachten, da in 
dieser Zeit alle Bedeutungen einen Platz in einer übergeordneten Ideologie hat-
ten und aufeinander zu verweisen schienen. Nicht zuletzt ist die übliche Form 
der Analyse schwierig, die sich auf historische Ereignisse, soziale Verhältnisse, 
aber auch und vor allem auf Texte der zentralen Denker stützt. Es gab nicht den 
Text oder den Autor des NS-Gemeinschaftsdenkens. Es gab überhaupt wenige 
Theoretiker, die den Ansprüchen an eine ernsthafte und stringente Analyse ent-
sprachen. Ich habe mich entschieden mich im Wesentlichen auf Hitlers Mein 

Kampf, auf einige seiner Reden, auf Rosenbergs Mythus des 20. Jahrhunderts 
und auf Carl Schmitts nationalsozialistische Schrift Volk, Staat, Bewegung zu 
stützen. 

Analysiert wird das NS-Gemeinschaftsdenken hier als eine Mischung aus 
gewalttätigem Bewegungsenthusiasmus, rassistisch-konstruktivistischen Selbst-
verwirklichungsphantasien, politisch-religiösen Heilsversprechen, aus einer Me-
taphysik der Arbeit und nicht zuletzt aus einer antisemitischen Theorie der Ge-
genrasse, mit der die Grenzen der Gemeinschaft bestimmt wurden. Gleichzeitig 
war auch die NS-Volksgemeinschaft nicht unumstritten, und auch wenn hier 
nicht die Geschichte des Widerstands gegen den kollektiven Wahn geschrieben 
wird, bleibt es wichtig zu betonen, dass auch hier Kämpfe um Deutungshoheiten 
stattfanden. Kämpfe, die zum Teil bereits in den 1920er und 30ern verloren wur-
den. Dass sie verloren wurden, hat nicht nur, aber auch mit einer wahnhaften 
Dimension kollektiver Imaginationen während des Nationalsozialismus zu tun; 
sie wird im folgenden Zitat von Hannah Arendt thematisiert wird. 

 
„Die Situation eines Nazigegners ähnelt dem Schicksal eines normalen Menschen, der zu-

fällig in eine Nervenheilanstalt gesteckt wird, in der alle Insassen an ein und derselben 

Wahnvorstellung leiden: Unter solchen Umständen wird es schwierig, seinen eigenen Sin-

nen noch zu trauen. Und es besteht die dauernde Belastung, sich gemäß den Regeln der 

kranken Umgebung verhalten zu müssen, die schließlich die einzig greifbare Realität ist.“4 

 
 
 

                                                             
3  Baumann 1992, Dialektik der Moderne, S. 10. 

4  Arendt 1993, Besuch in Deutschland, S. 45. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 207 

 

VOLK, STAAT, BEWEGUNG 
 
„Die politische Einheit des gegenwärtigen Staates ist eine dreigliedrige Zusammenfassung 

von Staat, Bewegung, Volk. [...] Jedes einzelne der drei Worte Staat, Bewegung, Volk 

kann für das Ganze der politischen Einheit gebraucht werden. [...] Die Bewegung insbe-

sondere ist sowohl Staat wie Volk, und weder der heutige Staat (im Sinne von politischer 

Einheit) noch das heutige deutsche Volk (als Subjekt der politischen Einheit ‚Deutsches 

Reich‘) wären ohne die Bewegung auch nur vorstellbar. [...] Im dreigliedrigen Aufbau der 

politischen Einheit erhalten die Begriffe ‚Staat‘ und ‚Volk‘ eine andere Stelle und einen 

ganz anderen Sinn als in dem zweigliedrigen System der liberalen Demokratie. Die zwei-

gliedrige Denkweise arbeitet auch hier mit antithetischen Zerreißungen, wie Staat gegen 

Volk und Volk gegen Staat, Regierung gegen Volk und Volk gegen Regierung. Im natio-

nalsozialistischen Staat hat der staats- und volkstragende politische Führungskörper die 

Aufgabe, alle derartigen Antithesen zu verhindern und zu überwinden. [...] Die national-

sozialistische Arbeiterpartei ist als Trägerin des Staatsgedankens ebenfalls unlöslich mit 

dem Staat verbunden. [...] Sie ist der staats- und volkstragende Führungskörper. Das Ge-

setz gegen Neubildung von Parteien vom 14. Juli 1933 sichert ihr diese alleinige und aus-

schließliche Vorzugsstellung gegenüber allen Versuchen, den früheren konfessionellen, 

klassenmäßigen oder sonstigen Pluralismus wiederzubeleben. [...] Die organisatorischen 

Grundlinien aber sind mit dem Dreiklang Staat, Bewegung, Volk gegeben und gehen fol-

gerichtig dahin, dass Staat, Bewegung, Volk unterschieden, aber nicht getrennt, verbunden 

aber nicht verschmolzen sind.“5 

 

In diesem Zitat von 1933 fasst Schmitt, obgleich er staatsrechtlich eher traditio-
nell konservativ und antiliberal als nazistisch ausgerichtet war, wesentliche In-

                                                             
5  Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 11, 12, 16, 20, 21. Eine Untersuchung des 

NS-Gemeinschaftsbegriffes mit einem Zitat von Carl Schmitt zu beginnen, ist nicht 

unproblematisch. Dennoch werden hier die Diskussionen um Schmitt und seine Rolle 

im Nationalsozialismus, die Frage, ob sein NS-Engagement (nur) opportunistisch be-

gründet oder Ausdruck einer „wirklichen“ Gesinnung gewesen ist, außen vor gelas-

sen. Jenseits der Frage, ob Schmitts NS-Schriften wie Staat, Volk, Bewegung, aus der 

das obige Zitat stammt, Ausdruck einer Überzeugung waren oder nicht, sie wurden 

geschrieben, gelesen und hatten Einfluss. Wenn Schmitt hier auf der Grundlage einer 

Auseinandersetzung um Gemein-Konzepte im NS gemeinsam mit anderen nationalso-

zialistischen Denkern bearbeitet wird, geht es nicht um seine Dämonisierung, es fehlt 

schlicht an inhaltlichem Bezug, die Diskussion um seine Person zu spezifizieren. Eine 

gute Zusammenfassung der Diskussionen findet sich in folgendem Sammelband: Pir-

cher, Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl Schmitt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

halte des NS-Gemeinschaftsdenkens zusammen. Die Grundlage ist ein gleichur-
sprüngliches Spannungsverhältnis von Staat, Volk und Bewegung. Begriffe, die 
nicht nur für Schmitts Denken des Politischen zentral waren; es handelt sich bei 
ihnen vielmehr um die drei leitenden Kategorien des Politischen Imaginären im 
Nationalsozialismus, mit denen sich im Gemeinschaftsdiskurs positioniert wur-
de. Bei Schmitt stehen sie in einem drei-einigen Verhältnis, bedingen sich, wer-
den aufeinander verwiesen und in Stellung gegen ein monarchisches, liberales 
und marxistisches Politikverständnis gebracht.  

Zu Beginn seiner Schrift widmet Schmitt sich dem ersten Begriff der Dreier-
reihe. Er versucht mithilfe einer Ganzheitsvorstellung, die den Ideen des von ihm 
als politisch unproduktiv betitelten Adam Müller nicht unähnlich ist, sein Kon-
zept eines totalen Führerstaats6 zu begründen. Dieser Begriff beinhaltet für 
Schmitt einen Staat, der dem Individuum nicht entgegensetzt ist, der es vielmehr 
durchgehend und allumfassend umgreift. Der Staat wird gleichermaßen als takti-
sches und dynamisches Element, als politische Organisation, als Gemeinschaft 
und Volk verstanden. In dieser Vorstellung scheinen Herrscher und Volk, Staat 
und Gemeinschaft unmittelbar miteinander identisch zu werden, sie verschmel-
zen trotz einer autoritären Führungsarchitektur zu einer Einheit. Die Begriffe 
Identität und Homogenität, die Schmitt an Rousseau und die Volunté générale 
anlehnt, prägen sein Konzept politischer Einheitlichkeit. Seine Vorstellung des 
politischen Körpers ist organizistisch und total – wie bei Müller scheint eine Re-
alität des Individuums oder der Gemeinschaft außerhalb des Staates undenkbar. 
In seiner Schrift von 1933 bekräftigt Schmitt die bereits im Begriff des Politi-
schen geäußerte These, die Idee eines neutralen und unpolitischen Gegenübers 
des Staates sei einer der wesentlichen Fehler des Liberalismus.7 Auf der Grund-
lage dieser Überzeugung, die durchaus anschlussfähig für eine Theorie des Poli-
tischen Imaginären im Sinne einer Kritik an der Vorstellung vorpolitischer Ge-
mein-Begriffe ist, verneint Schmitt jedoch nur den liberalen Freiheitsbegriff und 
erklärt die Freiheit des Individuums für identisch mit der des Staates.8 Der Ein-
zelne ohne Gegenwart jenseits des Staats hat auch keine gegen ihn gerichteten 
Interessen. 

                                                             
6  Vgl. Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 46. 

7  Vgl. Schmitt 1933, Der Begriff des Politischen, S. 24. 

8  Wir werden noch sehen, dass auch bei Schmitt die Ausweitung des Politischen nicht 

mit einer Ablehnung von vorpolitischen Gemein-Konzepten einherging. Die überpoli-

tische Existenz einer rassischen Eigentlichkeit des Volkes war durchaus Teil von 

Schmitts Konzept des Politischen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 209 

 

Der totale Staat war ein prägendes Thema der NS-Ideologie.9 So ist das Konzept 
einer Symbiose von Führer und Volk in der Gemeinschaft der Volksgenossen einer 
der Zentralgedanken des 25 Punkte Programms der NSDAP und das Prinzip der 
unbedingten Führung charakterisierte nicht nur den Herrschaftsanspruch Hitlers, es 
war das Grundprinzip jeder politischen Organisation und Agitation im Nationalso-
zialismus. Jenseits der politischen Praxis wird die Rolle des Staates von den meis-
ten NS-Theoretikern dennoch weniger akzentuiert als von Schmitt. Hitler, Rosen-
berg und andere betonen, der Staat sei Mittel zum Zweck und dürfe nicht um sei-
ner selbst willen verehrt werden. Er sei bedeutsam für die Bildung einer höheren, 
menschlichen Kultur, sei aber nicht deren Ursache. Ursächlich sei ein einheitlicher 
und vitaler völkischer Wille, der in eine schöpferische Bewegung münde. Der 
Staat sei vordringlich ein Instrument im Dienst von Rasse und Volk.10 

Der Staatsgedanke der Nationalsozialisten ist vom Versuch geprägt, Homo-
genität herzustellen. Die Verordnung über die deutsche Staatsangehörigkeit vom 
5.2.1934 löste die Staatsangehörigkeiten der Länder auf und ersetzte sie durch 
die Reichszugehörigkeit. Ein Jahr später, in den Nürnberger Gesetzen über das 
Reichsbürgerrecht und den Schutz des deutschen Blutes (Rassegesetze), wurde 
Staatsbürgerschaft an den „Besitz“ „Deutschen Blutes“ geknüpft. Damit wurde 
versucht, staatliche Herrschaft zu naturalisieren. Hans Globke, im Übrigen ein 
späterer politischer Berater Adenauers, erläutert im offiziellen Kommentar zu 
den Nürnberger Gesetzen die Verbindung von Staat und Volk: 

 
„Volksgenossen sind alle, die gleichen Blutes sind. [...] Ein Staat, der aus einem blutmäßig 

einheitlichen Volk erwachsen ist, hat nur solche Rechtssatzungen, die dem Leben des 

Volkes wahrhaft dienen. Ein echter Staat ist nicht bloße Organisationsform, die von dem 

Volk gewechselt werden kann wie ein Gewand, sondern er ist der äußere Ausdruck des 

Volkes [...]. Der Staat ist nicht Gewand, sondern Körper, und so kann ein bestimmtes 

Volk auch nur einen bestimmten Staat als seine einzig wirkliche Gestalt besitzen.“11 

                                                             
9  Der Begriff des totalen Staats wird von Hitler verwendet und auch das Attribut totali-

tär gebrauchen die Nazis häufig. Das Thema Totalität war im NS dennoch nicht derart 

zentral wie im italienischen Faschismus, der sich vor allem anderen als totales System 

begriff, obgleich die italienisch Staatsstruktur im Gegensatz zum NS-Führerstaat trotz 

Mussolinis Bemühungen nie so totalitär wie der NS war. Vgl. Payne 2001, Geschichte 

des Faschismus. S. 161.  

10  „Der Staat ist Mittel zum Zweck, sein Zweck liegt nur in der Erhaltung und Förderung 

einer Gemeinschaft physisch und seelisch gleichartiger Lebewesen.“ Hitler 1938, 

Mein Kampf, S. 433. 

11  Nürnberger Gesetze 15.09. 1935, S. 5 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Das Volk, das zweite Element der Dreigliedrigkeit der politischen Einheit, ist für 
Schmitt ebenfalls wesentlich durch den Begriff der Einheit charakterisiert. Die 
Bedeutung der völkischen Einheit weise in ihrer Dimension über die Identität 
von Herrschern und Beherrschten hinaus. Denn diese Einheit bezeichne nicht ein 
politisches Konstrukt, sondern die unmittelbar präsente Identität des politischen 
Körpers mit sich selbst. Der Vollzug dieser Einheit sei, so Schmitt, zudem ab-
hängig von einer rassisch verstandenen Artgleichheit. 

 
„Wenn der Gedanke der Rasse auf dem Nationalsozialistischen Deutschen Juristentag in 

Leipzig 1933 in der gewaltigen Schlussrede des Führers, [...] immer wieder in den Mittel-

punkt gestellt wurde, so war das kein theoretisch ausgedachtes Postulat. Ohne den Grund-

satz der Artgleichheit könnte der nationalsozialistische Staat nicht bestehen und wäre sein 

Rechtsleben nicht denkbar.“12 

 

Nur die rassische Einheit ermögliche wirkliche Übereinstimmung und garantiere 
eine transzendentale Identität zwischen Führung und Geführten. Schmitt macht 
die rassische Einheit zur Voraussetzung der politischen. „Nur die Artgleichheit 
kann es verhindern, dass die Macht des Führers Tyrannei und Willkür wird.“13 
Schmitt möchte die Notwendigkeit der Rasseneinheit nicht nur gefühlsmäßig be-
gründen, sondern sie auf „wissenschaftlicher Erkenntnis“ fundieren. Im Geist der 
Rassentheorien seiner Zeit bemüht er einen Begriff von Wissenschaft, der mit 
der unbewussten Selbsterkenntnis des Volkes einhergeht und der sich durch Na-
turgesetze selbst zu erklären scheint: „Bis in die tiefsten, unbewussten Regungen 
des Gemüts, aber auch bis in die kleinste Gehirnfaser hinein, steht der Mensch in 
der Wirklichkeit dieser Volks- und Rassenzugehörigkeit.“ Seine Ausführungen 
über die Bedeutung der Rassentheorie für das Politikverständnis schließt Schmitt 
mit der tautologischen Bemerkung: „Das ist die objektive Wirklichkeit der Ob-
jektivität.“14 

Hinsichtlich dieser Einlassungen zur rassischen Rein- und Gleichheit des 
Volkes befindet sich Schmitt auf einer theoretischen Linie mit der NS-Führung. 
Bei genauerer Betrachtung werden dennoch Unterschiede deutlich: Schmitt war 
Rassist und auch Antisemit. Er besaß aber nie den Fanatismus der Protagonisten 
der NS-Bewegung. Sein Interesse war vordringlich auf staatstheoretische und 
souveränitätskonzeptionelle Fragen ausgerichtet. Der Rassenbegriff prägte und 
strukturierte seine Thesen, war aber nie das Zentrum seines Denkens. Gleich-
wohl ist es auffällig, dass Schmitts Herleitung der Artgleichheit auf die Selbste-
                                                             
12  Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 42. 

13  Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 42. 

14  Beide Zitate: Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 45. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 211 

 

videnz des biologistischen Deutungsparadigmas setzt und ferner, dass sein Ar-
gument der objektiven Wirklichkeit der Objektivität den tautologischen und un-
motivierten Begründungen des Rassenbegriffs von Hitler oder Rosenberg ähnelt: 
Obgleich es sich beim Begriff der Rasse um den theoretischen Zentralbegriff der 
NS-Volksgemeinschaft handelt, verwendeten die meisten Nationalsozialisten ge-
ringe Anstrengungen darauf, die postulierte Wissenschaftlichkeit ihrer Rassen-
theorie nachvollziehbar zu machen.15 Dieser Umstand ist nicht allein durch feh-
lendes Können zu erklären. Es scheint vielmehr, wie die Ausführungen über Bio-
logismus, Eugenik und Rassismus bereits deutlich machten, dass sich der rassen-
theoretische Denkrahmen im beginnenden 20. Jahrhundert bereits soweit als he-
gemoniales Deutungsparadigma etabliert hatte, dass eine dezidierte Herleitung 
unnötig erschien. Die „objektive Wirklichkeit der Objektivität“ der Rassentheo-
rien erschien als augenscheinliche Wahrheit und die Einteilung von Menschen in 
Rassen als allgemein erkennbares Naturgesetz, das sich dem Einzelnen ohne 
Kontemplation, durch schlichte Betrachtung der Wirklichkeit unmittelbar er-
schloss. In dieser scheinbaren Evidenz liegt auch die „tiefere Bedeutung“ der 
bekannten Passage aus Mein Kampf, in der Hitler die Weltgeschichte auf der 
Grundlage einer Argumentation erklärt, deren sprachlicher Duktus eher an früh-
kindliche Bildung als an eine politische Kampfschrift erinnert.16  

Der letzte Begriff der Schmittschen Dreierreihe ist die Bewegung. Das Kon-
zept der Bewegung ist dadurch bestimmt, dass es zugleich die politische Masse 
wie auch die nationalsozialistische Partei bezeichnen soll. Indem er sie als staats- 
und volkstragenden politischen Körper bezeichnet, präsentiert Schmitt ein neues 
                                                             
15  So erklärt bspw. Rosenberg im Mythus des 20. Jahrhunderts die Naturgeschichte all-

gemein zu einer Rassengeschichte und umgeht jede weitere Herleitung. Hitlers Ras-

sentheorie aus Mein Kampf, basiert auf der „Erkenntnis“, dass es „Wahrheiten gebe, 

die so sehr auf der Straße liegen, dass sie gerade deshalb leicht übersehen werden“. 

Auf der Beobachtung aufbauend, dass Tiere sich innerhalb ihrer Art fortpflanzen, er-

klärt Hitler die rassische Gliederung der Menschheit und die rassische Basis der Natur 

zu unhinterfragbaren Wahrheiten. Seine Argumentation, in der sich Gott, Natur und 

Rasse zu einer selbstevidenten Einheit zusammenschließen, beendet er mit den Wor-

ten „das ist nur zu natürlich.“ Vgl. Hitler 1938, Mein Kampf, S. 312. Vgl. Rosenberg 

1935, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 47f. 

16  „Schon die oberflächliche Betrachtung zeigt als nahezu ehernes Grundgesetz all der 

unzähligen Ausdrucksformen des Lebenswillens der Natur ihre in sich begrenzte 

Form der Fortpflanzung und Vermehrung. Jedes Tier paart sich nur mit einem Genos-

sen der gleichen Art. Meise geht zu Meise, Fink zu Fink, der Storch zur Störchin, 

Feldmaus zu Feldmaus, Hausmaus zu Hausmaus, usw.“ Hitler 1938, Mein Kampf, 

S. 311. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Verständnis politischer Bewegung. Die Bewegung trage den Staat, verkörpere 
das Volk und sei gleichzeitig selber Teil des Volkes sowie Garant der Volksge-
meinschaft. An dieser Stelle wird das Konzept der wechselseitigen Gleichur-
sprünglichkeit sichtbar. Aufgrund fehlender Distanz zwischen den Gliedern bzw. 
aus der Unmittelbarkeit der Identität heraus, sei die NSDAP, obgleich Partei, 
dennoch Bewegung. Sie sei keine Partei im eigentlichen Sinne, sei nicht eine 
Partei unter anderen. Als weltanschauliche Bewegung wird die NSDAP hier jen-
seits der klassischen Sphäre der Politik verortet, als eine Bewegungs-Partei, die 
von ihrem politischen Objekt nicht getrennt ist und die Schmitt zugleich als Sub-
jekt und Objekt des politisch-gemeinschaftlichen Willens betrachtet.17 Die Ar-
gumentation fußt auf dem Gedanken, dass die Bewegung vorläufig die Gestalt 
einer politischen Partei annehmen müsse, um ihre historische Aufgabe, die Neu-
ordnung der Wirklichkeit, erfüllen zu können; in ihrem Herzen bleibe sie aber 
immer eine Bewegung. Die NSDAP sei das, was sie vorgebe zu sein und verkör-
pere eine ehrliche, kompromisslose und fanatische Weltanschauung, und als sol-
che könne sie unmittelbar mit dem Willen und der Identität der Volksgemein-
schaft verschmelzen. Letztlich gelte es, die Deutschen zu stärken, sie zum Sub-
jekt werden zu lassen, ihnen dazu zu verhelfen, eine wirkliche Volksgemein-
schaft zu werden. Die Parteiorganisation hat nur die Aufgabe, diesen Prozess in 
Gang zu bringen. „Die Organisation ist damit in allem und jedem nur ein not-
wendiges Übel.“18 

Hitler, der in dieser Frage mit Schmitt konform geht, begründet die Notwen-
digkeit der Doppelidentität von Bewegung und Partei mit der Rolle der klassi-
schen Parteien als Marionetten der jüdischen Weltherrschaft und seiner Ein-
schätzung, Repräsentationspolitik sei Ausdruck scheinhafter Künstlichkeit. Die 
bürgerlichen, die kommunistischen und sogar die völkischen Parteien seien von 
Differenz und Nicht-Identität geprägt. In ihnen manifestiere sich der Geist abs-
trakten, substanzlosen Denkens.19 Die Aufgabe der NSDAP sei es, andere Par-
teien und die gesamte Sphäre der Künstlichkeit in einem direkten und unbarm-
herzigen Kampf zu besiegen. Die Identität von Partei und weltanschaulicher 
Bewegung sowie der Gegensatz zur repräsentativen Parteienpolitik waren wich-
tig für das nationalsozialistische Selbstverständnis. Auf dieser Grundlage ging 
man davon aus, Politik quasi jenseits von Politik machen zu können. Die NS-
Bewegung wollte als gänzliche andere Kraft wahrgenommen werden, mit der 
(und nur mit der) die politische Gegenwart hinter sich gelassen werden sollte. 
„Während das Programm einer nur politischen Partei das Rezept für einen ge-
                                                             
17  Vgl. Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 13. Hitler 1938, Mein Kampf, S. 507. 

18  Hitler 1938, Mein Kampf, S. 380. 

19  Hitler 1938, Mein Kampf, S. 380f, 410, 430. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 213 

 

sunden nächsten Wahlausgang ist, bedeutet das Programm einer Weltanschau-
ung die Formulierung einer Kriegserklärung gegen eine bestehende Ordnung ge-
gen einen bestehenden Zustand, kurz gegen eine bestehende Weltauffassung 
überhaupt.“20 

Auf der Basis dieses Selbstverständnisses versucht Schmitt zunächst mithilfe 
der christlichen Trinitätslehre, das komplexe Verhältnis von Dreigliedrigkeit und 
Identität zu beschreiben. Er grenzt sich vom Symbolismus der römisch-katholi-
schen Kirche ab und fordert, auf der Grundlage einer Kritik an politischer Reprä-
sentation und an jeder Differenz zwischen Volk und Führer, die Hinwendung zu 
konkretem, substanzhaftem Denken, wie es die NS-Bewegung auszeichne. Es 
entspreche der liberalen Vorstellung von Politik zu versuchen, die politische Ein-
heit zu symbolisieren und durch Metaphern darzustellen. Repräsentationen seien 
Verzerrungen, die vor der Unmittelbarkeit der reinen Wirklichkeit gemeinschaft-
licher Einheit zurückzutreten hätten. Die wirkliche Einheit im Politischen scheint 
unrepräsentierbar zu sein. 

 
„Es ist bezeichnend, dass überhaupt jedes Bild versagt und jedes treffende Bild sogleich 

schon mehr als ein Bild oder Vergleich, sondern schon Führung in der Sache selbst ist. 

Unser Begriff ist eines vermittelnden Bildes oder eines repräsentierenden Vergleiches we-

der bedürftig noch fähig. Er stammt weder aus barocken Allegorien und Repräsentationen, 

noch aus einer cartesianischen idée générale. Er ist ein Begriff unmittelbarer Gegenwart 

und realer Präsenz. Aus diesem Grunde schließt er auch, als positives Erfordernis, eine 

unbedingte Artgleichheit zwischen Führer und Gefolgschaft in sich ein.“21 

 
Schmitt rezitiert den Gegensatz konkret/abstrakt und stellt die nationalsozialisti-
sche Gemeinschaftskonzeption auf die Seite des Konkreten, das durch Substanti-
alität und Unmittelbarkeit jede Form abstrakter Repräsentationen überflüssig 
mache. Gegenüber der reinen und unmittelbaren Präsenz der Gemeinschaft ver-
sage jeder Versuch der Repräsentation und jedes treffende Bild sei nur die Sache 
selbst. Er fordert eine neue Form der Politik, die ganzheitlich und konkret agiere. 
Eine Politik im Namen unmittelbarer und vollständiger Identität, die trotz der 
Notwendigkeit politischer Führung keine Differenzen inmitten des Gemein-
schaftskörpers zulasse.22 
                                                             
20  Hitler 1938, Mein Kampf, S. 508. 

21  Schmitt 1933, Staat, Bewegung, Volk, S. 42.  

22  Vgl. Hitler 1989, Rede 1. Mai 1933: „Das Vertrauen [stärken] zu deiner Regierung, 

die sich mit dir verbunden fühlt, die ein Stück ist von dir, die zur dir gehört, mit dir 

ficht, mit dir für dein Leben kämpft, (Heil Rufe) die kein anderes Ziel besitzt, als dich, 

deutsches Volk, wieder frei und glücklich zu machen. (Heil Rufe)“ S. 617. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Idee gemeinschaftlicher Präsenz verspricht Unmittelbarkeit und Identität, 
und sie verspricht zugleich die Synthese von Individuum und Gemeinschaft. In 
einer Rousseauistischen Geste scheint bei Schmitt der Wille des Einzelnen mit 
dem der Gemeinschaft zusammenzufallen und gleichsam einen direkten Aus-
druck im Willen des nationalsozialistischen Führers zu finden. „Dem Führer“ in 
Person Adolf Hitlers wird eine Art Doppelidentität (absolute staatliche Befehls-
instanz und unmittelbarer Repräsentant des Volkswillens) zugesprochen. Er 
scheint auf diese Weise diktatorische und demokratische Postulate zu versöh-
nen.23 Herrschaft und Freiheit können gemeinsam erscheinen und weder das 
Führerprinzip noch die hierarchische Differenzierung der Volksgemeinschaft 
scheinen der maximalen Entfaltung des Einzelnen entgegengestellt. 

Die Idee einer Synthese von Individualismus und Kollektivismus ist zentral 
für den Nationalsozialismus. Die Verbindung der beiden Begriffe, die in der ro-
mantischen Verbindung von Persönlichkeit und Gemeinschaft vorformuliert 
wurde, erhält im Nationalsozialismus eine neue Bedeutung: Staat, Volk und Be-
wegung sind dem Individualismus nicht entgegengestellt, sie scheinen vielmehr 
seine Grundlage zu sein. Das Konzept der Volksgemeinschaft entfaltet seine Be-
deutung erst in der Zusammenführung von Individuum und Gemeinschaft. Theo-
rie und Praxis der Volksgemeinschaft werden missverstanden, wenn sie nur als 
Repressionsmechanismus begriffen werden. Die Wirkungsmacht der Volksge-
meinschaft besteht nicht darin, dass der Wille des Einzelnen zwangsweise dem Wil-
len der Gemeinschaft untergeordnet wird, denn das bürgerliche Subjekt, hier verstan-
den als sich selbst entscheidendes und sich selbst kämpferisch verwirklichendes In-
dividuum ist eine Zentralvorstellung des nationalsozialistischen Denkraums.24  

Die Theorie der NS-Gemeinschaft basiert auf einem sozialdarwinistisch ver-
standenen Individualismus, der das Element des Kampfes in den Mittelpunkt der 
individuellen Selbstentfaltung stellt. Der nationalsozialistische Gemein-Begriff 
ist ausgehend vom Einzelnen, seinem Willen und seinem individuellen Kampf 
zu verstehen: Der Einzelne verwirklicht sich (nur) in der Volksgemeinschaft, 
doch er unterwirft sich nicht ihren Zielen, da die rassischen Ziele der Gemein-
schaft mit seinem Willen identisch sind.  
                                                             
23  Vgl. Heuel 1989, Der umworbene Stand, S. 143. Zum Spannungsfeld zwischen Führ-

erdiktatur und Volksherrschaft siehe auch: Bracher 1979, Die deutsche Diktatur. 

S. 162f. 

24  Mit diesen Argumenten wenden sich die Nationalsozialisten in ihren Schriften vor al-

lem gegen den Marxismus. Ihm werfen sie vor, das Individuum dem Kollektiv zu op-

fern. Sie dagegen wollen Gemeinschaft und Individuum neu verbinden. Vgl. Hitler 

1938, Mein Kampf, S. 500. Rosenberg 1935, Mythus des 20. Jhd., S. 412. Analytisch 

vgl. dazu auch: Dumont 1991, Individualismus, S. 164. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 215 

 

NATIONALSOZIALISTISCHE SELBST-VERWIRKLICHUNG 
 
Der individualistische Aspekt des NS-Gemeinschaftsdenkens offenbart etwas, 
dass in den nationalsozialistischen Vorstellungsräumen, in der politischen Pro-
paganda und in der politisch-historischen Praxis eine zentrale Stellung einge-
nommen hat: Das Streben nach Einheit und Identität, nach individueller und kol-
lektiver Aufhebung konnte sich im Nationalsozialismus mit dem Konzept eines 
schöpferischen Willens sowie mit konstruktivistischen Verwirklichungsgedan-
ken verbinden. Der handlungsaktive Konstruktionsgedanke der NS-Volks-
gemeinschaftstheorie hielt eine Neuerung gegenüber romantischen Sehnsüchten 
bereit, denn die Nazis wähnten sich mit ihrem rassistischen Gemeinschaftsden-
ken zwar in romantischer Manier im Einklang mit Gott, der Natur und der Ge-
schichte, doch das Verständnis dieser Natur und die Rolle des Menschen in ihr 
wurde neu ausgerichtet. Aus den Rassentheorien und dem biologistischen Welt-
bild wurden handlungsaktive Konsequenzen gezogen. Klaus Holz hat die Bedeu-
tung des Moments der Handlung im Nationalsozialismus analysiert. Er bringt die 
handlungsaktive Ausrichtung der NS-Bewegung auf die Formel „Erkenntnis, 
Organisation, Tat“ und fasst mit dieser Dreierreihe wesentliche Neuerungen des 
Denkens der 1920er und 30er zusammen.25 Die Nationalsozialisten vertrauten 
weder auf Gott, noch auf den natürlichen Lauf der Natur der Dinge. Sie entwi-
ckelten eine Philosophie, die darauf ausgerichtet war, das fehlende Ereignis 
selbst zu fabrizieren: Sie wollen Natur schaffen, nicht Natur sein, die fehlende 
Anwesenheit sollte hergestellt, Präsenz und Identität erkämpft werden. 

 
„Wir gehören nicht zu denen, die sich einfach auf das Jenseits verlassen. Nein, nein, wir 

wollen arbeiten, wir wollen tätig sein, wir wollen ringen, ringen um unser Volk, ringen um 

die Lösung unserer Probleme und unserer Aufgaben.“26  

 
Die Nazis schwankten nicht zwischen Verlust und Versprechen, sie brachen mit 
der Sehnsucht nach dem doppelten Einst und ersetzen sie durch das Versprechen 
einer unmittelbar bevorstehenden neuen Zeit. In der NS-Philosophie nimmt der 
verlorene Ursprung nicht den Platz einer unerreichbaren Finalität ein. Statt sehn-
süchtig von Blauen Blumen zu träumen, sollten Träume verwirklicht und das 
Kommende Reich aufgebaut werden,27 statt auf die Wiederkehr des Ursprungs, 

                                                             
25  Vgl. Holz 2001, Nationaler Antisemitismus, S. 415. 

26  Hitler in seiner Rede zum 1. Mai 1933, S. 622. 

27  An diesem Punkt scheint Fichte mit seinen Reden, die nicht nur um das aktive Be-

kenntnis zur Nation kreisen, sondern die den Startschuss zu einem neuen Zeitalter 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

auf Finalität, vollständige Identität und Präsenz zu warten, sollte der Zustand der 
Erfüllung gewaltsam produziert werden. Die Dimension des konstruktivistischen 
Eifers der NS-Philosophie ist erst zu verstehen aus der Verbindung des Gedan-
kens der zugleich individualisierenden und kollektivierenden, unmittelbar prä-
senten, dreigliedrigen Einheit mit der Verherrlichung von Tat und Gewalt, Zer-
störung, Kampf und Krieg sowie durch eine Vermischung dieser Überzeugungen 
mit einem Fetisch der Männlichkeit, der Körperbeherrschung und mit einem 
grenzenlosen Selbstbewusstsein. 

Die überdurchschnittlich junge nationalsozialistische Bewegung in Deutsch-
land war von einem überwältigenden und gewalttätigen politischen Selbstbe-
wusstsein geprägt: Heute Deutschland, morgen die ganze Welt – die Rasse, die 
Gemeinschaft, der Staat und die Welt, alles schien nicht nur greifbar, es schien 
machbar. Die Bewegung zielte auf die kämpferische Produktion der eigenen Re-
alität. Eine besondere Rolle spielten in dieser Hinsicht die Themen Revolution 
und Grenze. Einerseits schien die Ordnung der Dinge durch unverrückbare, vor-
politische und rassisch determinierte Grenzen bestimmt, andererseits war das 
NS-Denken darauf ausgerichtet, die Grenzen dieser Welt zu sprengen, sie durch 
eigene zu ersetzen und die Welt von Grund auf zu revolutionieren.28 Dieses Pa-
radox wurde nicht als solches wahrgenommen, bzw. es schien sich im Begriff 
des grenzüberschreitenden Willens zu synthetisieren. Der NS-Willensbegriff 
steht im Zusammenhang mit diffusen Revolutionsgedanken und wird vor dem 
Hintergrund der Idee der totalen Neu-Konstruktion der Wirklichkeit verständ-
lich. Die Nazis verbanden philosophisches Sendungsbewusstsein, biologischen 
Determinismus und erlösungstheoretische Phantasien mit einer aus vereinfach-
tem Nietzscheanismus abgeleiteten Metaphysik des Willens. Das 1000jährige 
Dritte Reich war nicht zufällig als ein gewaltsamer Triumph des Willens konzi-
piert.29 Der Leitbegriff dieser ästhetisch-philosophischen Vorstellung des Wil-
lens und seiner Verknüpfung mit dem selbstbewussten Konstruktivismus ist die 
Selbst-Verwirklichung. Das Konzept der gemeinschaftlichen und zugleich indi-
viduellen Selbstverwirklichung muss dabei im doppelten Sinn des Wortes – sich 
selbst verwirklichen und die Verwirklichung, die Neuordnung der Wirklichkeit 
selbst in die Hand nehmen – begriffen werden. 

Zum Verständnis dessen, was im NS-Denken als gemeinschaftliche Selbst-
verwirklichung begriffen wird, muss der historisch-politische Kontext in die 
Analyse mit einbezogen werden. Denn die konstruktivistischen Gedanken der 
                                                                                                                                  

markieren sollten, moderner gewesen zu sein, als seine Zeit. Vgl. Pesch 1983, Die po-

litische Philosophie Fichtes und ihre Rezeption im NS. 

28  Vgl. Payne 2001, Geschichte des Faschismus. S. 253. 

29  Vgl. Rosenberg 1935, Mythus des 20. Jhd. S. 24, 256. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 217 

 

Nationalsozialisten, ihr Kult des Willens und ihr Gemeinschaftsbegriff sind nicht 
das Resultat einer intellektuellen Auseinandersetzung. Sie sind als politische 
Grundhaltung zu verstehen, die sich im Zusammenhang mit spezifischen histo-
risch-politischen Entwicklungen, im Kontext eines zeitgenössischen Erfahrungs-
horizonts und in einer bestimmten gegenständlichen Welt herausgebildet haben. 
Die Ideologie des Nationalsozialismus ist nicht geschichtslos und immateriell, 
sie ist ein Kind ihrer Zeit. Diese banale Feststellung trifft sicherlich auf alle 
Ideologien zu, im Kontext des langen 19. Jahrhunderts und seiner Spätfolgen 
hat sie aber eine besondere Relevanz.  

Die Menschen des beginnenden 20. Jahrhunderts waren mehr als jede Gene-
ration vor ihnen geprägt von der Wahrnehmung einer Welt, die sich rasant ver-
ändert hatte. Die voranschreitende Industrialisierung, die Durchsetzung des mo-
dernen Kapitalismus, eine zunehmende Tendenz zur Säkularisierung, neue Er-
kenntnisse der Wissenschaften und nicht zuletzt die in kurzen Abständen aufei-
nander folgenden, bahnbrechenden Erfindungen der Technik hatten das Leben 
der Einzelnen gewandelt und allgemeine Gewissheiten über die Beschaffenheit 
der Welt ins Wanken gebracht. Sicher geglaubte Naturgesetze und zuvor unum-
stößlich geglaubte Gewissheiten über das Wesen von Raum und Zeit waren 
durch eine Fülle von technischen Innovationen in Frage gestellt worden, so dass 
die Welt mehr denn je als eine sich beständig neu erfindende Maschine er-
schien.30 Vor diesem Hintergrund konnten sowohl die Idee einer Veränderbarkeit 
der Welt, als auch der nationalsozialistische Gedanke der Selbst-Verwirklichung 
eine grundlegend andere Bedeutung als zu Zeiten von Hobbes entfalten. 

Der Konstruktivismus der Nazis ist nicht allein durch den allgemeinen Erfah-
rungshorizont des 19. Jahrhunderts zu erklären. Die nationalsozialistischen Kon-
zepte und Vorstellungsräume waren zudem in den politischen Erfahrungen des 
20. Jahrhunderts begründet. Der Erste Weltkrieg hatte 13 Millionen Tote gefor-
dert, ganze Landstriche verwüstet und die Brutalität, den Tod und die Gewalt ei-
nes modernen Krieges entlarvt. Mit seinen endlosen Stellungskriegen in den 
Schützengräben, in denen nicht nur der Feind, sondern auch die eigenen Solda-
ten zu einer anonymen, zahl- und gesichtslosen Masse verschmolzen waren, hat-
te er die Rolle eines Laboratoriums der Moderne eingenommen. Nicht zufällig 
hatten die Massenheere von Soldaten mehr mit Fließbandarbeitern des Todes 
gemein als mit dem romantischen Bild vom Heldentod und mit dem Mythos 
vom glorreichen Kampf fürs Vaterland. Statt von Ruhm und Ehre war die Reali-
tät der Soldaten von Angst und Brutalität geprägt gewesen, vom jahrelangen, 
monotonen Leben und Warten im Dreck der Schützengräben und vom Bewusst-
sein der sinnlosen Beliebigkeit, die über das eigene Leben oder Sterben ent-
                                                             
30  Vgl. Taverso 2003, Moderne und Gewalt, S. 80f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schied. Diese Generation, deren Kindheit und Jugend von den Erlebnissen oder 
Berichten aus den Schützengräben geprägt war, bildete die Basis der Nationalso-
zialisten.31 

Die NS-Bewegung entstand darüber hinaus in direktem Zusammenhang und 
in der Nachfolge des Rechtsextremismus der 1920er Jahre. Viele der späteren 
Nazis hatten als Freikorps oder im Hammerbund gegen die Weimarer Republik 
und gegen die Kommunisten gekämpft. Sie hatten die Führer der Arbeiterbewe-
gung wie Luxemburg und Liebknecht ermordet, hatten in brutalen Straßenkämp-
fen mit Marxisten gerungen, und sie hatten die Überzeugung entwickelt, dass die 
Geschichte eine Geschichte von Kämpfen sei. Mit den Kommunisten sahen die 
Nazis sich einem realen politischen Gegner gegenübergestellt. Die kämpferische 
Rhetorik der Nazis und ihre Bereitschaft, diese unmittelbar in die Tat umzuset-
zen, muss vor dem Hintergrund dieser politischen Situation betrachtet werden. 
Sie kämpften gegen und zugleich um eine marxistisch dominierte, sich ausbrei-
tende und radikalisierende Arbeiterbewegung, eine Bewegung, die die Bereit-
schaft zum Kampf mit ihnen teilte, die trotz der letztlich verlorenen Revolution 
von 1918 an Stärke zunächst nichts eingebüßt hatte und die in ihrer breiten Mas-
se den Nationalsozialisten bis in die 1930er Jahre politisch entgegenstand. Die 
Bedeutung der Auseinandersetzung mit dem Marxismus und die unbedingte 
Gegnerschaft zwischen Nazis und Kommunisten hat auf die Konstitution der 
NS-Bewegung und auf ihr Gemeinschaftsverständnis einen direkteren Einfluss 
als der Antisemitismus gehabt.32 

Vor diesem Erfahrungshintergrund des sich wandelnden und kämpferischen 
frühen 20. Jahrhunderts traf die Idealisierung der Gewalt und des Kampfes bei 
                                                             
31  Vgl. Taverso 2003, Moderne und Gewalt, S. 87f 

32  Diese Formulierung soll keinesfalls suggerieren, der Antisemitismus habe eine gerin-

ge Bedeutung für den Nationalsozialismus gehabt. Im Gegenteil, diese kann kaum 

überschätzt werden und ist von der NS-Forschung in ihrer Dimension vielfach noch 

immer nicht begriffen worden. Mein Argument zielt drauf, dass die Auseinanderset-

zung mit der kommunistischen Bewegung gerade in der Nicht-Systemphase der Nati-

onalsozialisten mit einem konkreten Kampf verbunden war und in dieser Hinsicht im 

Gegensatz zu der phantasmatischen „Judenfrage“ unmittelbare Relevanz hatte. Die 

Bedeutung dieses Kampfes zeigt sich auch daran, dass bspw. Hitler der Auseinander-

setzung mit dem Marxismus weite Teile von Mein Kampf widmet. Dennoch war es 

der Antisemitismus mit seinen abstrusen Verschwörungskonstrukten, der das natio-

nalsozialistische Politische Imaginäre strukturierte, und es war dieser Antisemitismus 

und nicht der Antimarxismus, der die Organisation und die Durchsetzung der „größ-

ten“ und gewalttätigsten Tat der Nazis motivierte, der Ermordung der europäischen 

Juden und Jüdinnen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 219 

 

der NS-Bewegung auf besondere Resonanz. Der Politikwissenschaftler Zeev 
Sternhell hat die Bedeutung der Gewalt- und Kriegsverherrlichung und ihre Ver-
bindung mit einer vitalistischen Theorie der Jugend, der Grenzüberschreitung 
und des Aktionismus in der faschistischen Ideologie analysiert. Seiner Ansicht 
nach ist das Ideal des kämpfenden, sich und seinen Körper überwindenden Man-
nes, das Ideal des Mannes, der seine Ziele gewaltsam, ohne Mitleid und im Be-
wusstsein seiner Größe vorantreibt, trotz vieler Unterschiede ein, wenn nicht das 
verbindende Element der faschistischen Bewegungen in Europa. Es habe sich 
nicht nur in den Texten, Reden und Programmen der Nationalsozialisten, son-
dern auch im Futuristischen Manifest, bei Georges Sorel oder den italienischen 
Faschisten offenbart.33 Die Nazis verherrlichten Männlichkeit, Jugend, Gewalt- 
und Vernichtung. Gewalt war nicht der versteckte Haken, den der nationalsozia-
listische Gedanke bekam, als er von der Theorie in die Praxis überging, sondern 
Gewalt und Vernichtungsrhetorik waren unmittelbarer, offensiver und systemre-
levanter Bestandteil des NS-Denkens. Meine These ist, dass weder das NS-
Gemeinschaftsdenken noch das Konzept des Kommenden Reiches jenseits dieser 
Verherrlichung von Gewalt und Zerstörung, von selbstverwirklichender Neu-
konstruktion und moderner Technik zu verstehen ist.34 

Die Nationalsozialisten begriffen sich als fortschrittliche, zukunftsgewandte 
Kraft und verorteten sich größtenteils (Hitler, Rosenberg, u.a.) in der Tradition 
von Aufklärung und Positivismus. Hitlers Denken bspw. war in einer kruden 
Weise von Rousseau und dem Gedanken des Gemeinwillens geprägt. Das Kon-
zept des totalen NS-Staates erschien mithilfe des synthetischen Begriffs der 
Volksgemeinschaft, in der Staat und Volk in eins fallen und unmittelbar vom 
Willen des Führers repräsentiert werden, als Theorie, die politische Souveränität 
aus dem Volkswillen ableitete. Hitler wollte die Ketten der Deutschen sprengen, 
sie von der Herrschaft des Scheins befreien, ihnen zu neuem Selbstbewusstsein 
verhelfen und als Basis einer kommenden Gemeinschaft einen Neuen Menschen 
                                                             
33  Vgl. Sternhell 2002, Faschistische Ideologie. 

34  Vgl. u.a. Hitler 1938, Mein Kampf: S. 186f. Sowie das Futuristische Manifest: „Wir 

wollen die aggressive Bewegung, die fiebrige Schlaflosigkeit, den Laufschritt, den 

salto mortale, die Ohrfeige und den Faustschlag preisen. [...] Wir erklären [...] die 

Schönheit der Geschwindigkeit. Schönheit gibt es nur im Kampf. Ein Werk ohne ag-

gressiven Charakter kann kein Meisterwerk sein. [...] Wir wollen den Krieg preisen, 

diese einzige Hygiene der Welt, [...] die zerstörende Geste [...], die schönen Gedanken 

die töten und die Verachtung des Weibes. Wir wollen die Museen, die Bibliotheken 

und die Akademien jeder Art zerstören und gegen den Moralismus, den Feminismus 

und jede Feigheit kämpfen, die auf Zweckmäßigkeit und Eigennutz beruht.“ Zitiert 

nach Baumgarth 1966, Geschichte des Futurismus, S. 26/27. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaffen. Diese Verwurzelung in einer bestimmten Interpretation aufklärerischen 
Denkens ist ein Schlüssel zum Verständnis des NS-Konstruktionsgedankens: 
Man verortete sich in der Tradition der Aufklärung, obgleich deren politische 
und philosophische Grundlagen abgelehnt wurden. Letztlich ging es um das 
Konzept einer anderen, einer „wirklichen“ Aufklärung, die der Natur des Men-
schen bzw. den Naturgesetzen der Rasse entsprechen sollte. 

Die Nazis nahmen sich als überhistorisch und zugleich göttlich legitimierte 
Korrektoren der Natur- und Weltgeschichte wahr und beabsichtigten mithilfe ei-
nes Eingriffs in die degenerierte Natur zugunsten der „Naturgesetze“ deren eige-
ne Ursprünglichkeit wieder herzustellen. Ihr zukünftiges Projekt begriffen sie als 
eines, in dem die eigentliche, die natürliche Schöpfung wieder hervorgebracht 
würde. Endziel und Endlösung markieren in diesem Vorstellungshorizont das 
Ende bzw. den absoluten Anfang einer neuen Naturzeit. Grundlage dieser Vision 
sind Vorstellungen, deren Leitbilder vom Wunsch nach Überwindung der Diffe-
renzen der gegenwärtigen Welt geprägt sind. Auf der Basis des konstruktivisti-
schen Willensbegriffs scheint es möglich, ein Endziel, das sich zugleich als neu-
er Ursprung präsentiert, durchzusetzen. Es ist der Rosenbergsche Begriff des 
Mythus, der den vielleicht konkretesten Ausdruck dieser Vorstellung markiert. 
Sein Symbol ist die endgültige Abwesenheit von Differenz. Der Mythus der Na-
zis ist ein Mythos der Identität.35  

 
 

„MYTHUS“ UND POLITISCHE RELIGION 
 
Rosenbergs Mythus des 20. Jahrhunderts präsentiert sich als Mythus vom Kom-
menden Reich. Rosenbergs Buch beginnt mit einer sich über mehrere hundert 
Seiten erstreckenden fiktiven Natur- und Rassengeschichte, die vom Kampf zwi-
schen nordisch-atlantischen und jüdisch-semitischen Völkern geprägt ist. Sein 
Begriff des Mythus basiert auf einem simplen Dualismus zwischen der kultur-
schaffenden arischen Rasse und ihrem Antagonisten, den parasitären Juden. Ro-
senberg argumentiert auf der Grundlage dessen, was Saul Friedländer Erlö-
sungsantisemitismus genannt hat,36 eine Form des Antisemitismus, die be-
herrscht ist von der Vorstellung einer jüdischen Weltverschwörung. Der Erlö-
sungsantisemitismus ist nicht nur Dreh- und Angelpunkt des Rosenbergschen 
Mythus, er markiert das Zentrum der NS-Vorstellungswelt. Da jeder positive Be-
reich des Denkens im Nationalsozialismus ein unmittelbares Gegenstück in ei-

                                                             
35  Vgl. Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, Der Nazi-Mythos. 

36  Vgl. Friedländer 2007, Das Dritte Reich und die Juden. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 221 

 

nem antisemitischen Konstrukt fand, schien jedes beliebige Problem in „den Ju-
den“37 einen direkten Ursprung zu haben und einem konkreten Akteur zugewie-
sen werden zu können. Es ging darum, Repräsentation zu überwinden und zu 
versuchen, Identität herzustellen. Es ist die These von Lacoue-Labarthe und 
Nancy, dass die Nationalsozialisten mithilfe des Mythus des Kommenden Rei-
ches bestrebt waren, einen allgemeinen Identitätskonflikt zu lösen.38 

Das Kommende Reich war nicht als Rückkehr ins Paradies konzipiert, es 
sollte eine nie dagewesene Qualität verkörpern, eine Qualität, die Rosenberg als 
Wahrheit des ureigensten deutschen Traumes bezeichnet.39 „Das Größte und Be-
glückenste inmitten des heutigen Chaos ist ein mythisches, zart-starkes Erwa-
chen, ist die Tatsache, dass wir wieder begonnen haben, unsere ureigenen Träu-
me zu träumen.“40 Das deutsche Volk sei dabei zu werden, was es sein solle und 
ursprünglich und ureigentlich immer schon gewesen sei. Er sieht einen „alt-
neuen“, „ursprünglichen“ deutschen Traum, eine „organisch-gemeinschaftliche 
Wahrheit“ an vielen Orten zugleich erwachen und begreift es als Aufgabe der 
Nationalsozialisten, aus diesem erwachenden Lebensmythos einen neuen Men-
schentyp und ein Reich zu schaffen.41 Die Wahrheit des Neuen Zeitalters breche 
heran, sie begründe sich aus der schöpferischen Kraft des Willens, der alle Zwei-
fel unter seiner aufbrausenden Kraft der Tat begrabe. „Und auf alle Zweifel und 
Fragen kennt der neue Mensch des kommenden Ersten Deutschen Reiches nur 
eine Antwort: Ich will!“42 Das nationalsozialistische Reich sollte als wirklich 
deutscher Staat den Beginn der Zukunft und des mythologischen Zeitalters an-
                                                             
37  Zur Unterscheidung zwischen der antisemitischen Konstruktion „die Juden“ und real 

existierenden Personen jüdischen Glaubens vgl. Jean-Francois Lyotard, Heidegger 

und „die Juden“. 

38  Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, Der Nazi-Mythos, S. 170. 

39  Das Konzept der kulturschaffenden arischen Rasse mitsamt der Entgegensetzung der 

jüdischen Rasse findet sich bei fast allen Naziveröffentlichungen. Hitlers Ausführun-

gen unterscheiden sich bspw. von Rosenbergs nur dadurch, dass Hitler den Ursprung 

der Arier naturgeschichtlich im Norden verortet und ihre Kraft durch die geringe Son-

neneinstrahlung erklärt, während Rosenberg die Arier (die Deutschen), in einer aben-

teuerlichen Argumentation, die von Atlantis über Indien und Persien führt, zu Nach-

folgern des antiken Griechenlands erklärt. 

40  Rosenberg 1935, Der Mythus des 20. Jhd., S. 504. 

41  Wie weit dieser Erweckungsmythos Eingang in die politische Alltagssymbolik erhielt, 

macht der Ablauf der Feierlichkeiten zum 1. Mai 1933 deutlich: Den Abschluss der 

Triumphkundgebung bildete die Parole „Deutschland ist erwacht“ – in Flammen-

schrift in den Himmel geschrieben. Vgl. Heuel 1989, Der umworbene Stand, S. 180. 

42  Rosenberg 1935, Der Mythus des 20. Jhd., S. 24. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

zeigen. Denn, so Rosenberg: „Es hat noch nie einen deutschen Staat gegeben.“43 
Die Fortführung seiner Argumente verdeutlicht, dass der Mythus letztlich als 
Anleitung zur Einheit des Wesens, zur vollendeten Identität der Gemeinschaft 
mit sich selbst konzipiert ist.44 

Das nationalsozialistische Konzept der Einheit ist kein anachronistisches. 
Rosenberg Glorifizierung der Vergangenheit soll nicht vor der Wirklichkeit 
schützen. Das Kommende Reich ist bestrebt, die radikale Realität eines ganzheit-
lichen, aktuellen Traums zu präsentieren. Rosenberg fordert, den Mut und die 
Stärke zu besitzen, diesen Traum zu verwirklichen und greift dabei auf religiöse 
Erweckungsrhetorik zurück: Erst durch gemeinschaftliches Erwachen werde der 
Mythus schöpferisch und könne träumend über sich hinauswachsen. Rosenbergs 
Vorstellung der Erlösung ist religiös, vom Christentum grenzt er sich dennoch 
mit einer präsenzmetaphysischen Kritik ab. Er begründet das einem Zitat von 
Lagarde: „Der Religionsbegriff des Christentums ist falsch, Religion ist persön-
liche Beziehung zu Gott, sie ist unbedingte Gegenwart.“45 Wiederum mit Lagarde 
fährt er fort: 

 
„Darum sind Nationen göttlicher Einsetzung, sie werden geschaffen. Immer von neuem 

die Mission seiner Nation erkennen, heißt sie in den Brunnen tauchen, der ewige Jugend 

gibt, immer dieser Mission dienen, heißt höhere Zwecke erwerben und mit ihnen höheres 

Leben. [...] Nationen sind Gedanken Gottes. [...]Es gibt für den Menschen nur eine 

Schuld, die, nicht er selber zu sein. Die Zukunft, die ich verkünde und fordere, liegt noch 

vor uns.“46 

 
Rosenberg macht die paradoxe Verbindung von religiösen und konstruktivisti-
schen Implikationen des NS-Gemeinschafts-Mythus deutlich, wenn er im Kampf 
um gemeinschaftliche Erhebung die Dimension der Selbst-Erlösung in den Vor-
dergrund stellt. Nationen seien göttliche Einsetzungen und doch mache sich der-
jenige schuldig, der sich selbst nicht verwirkliche, der als Deutscher den deut-
schen Traum nicht träume. Für Rosenberg gehört es zur menschlichen Verant-
                                                             
43  Rosenberg 1935, Der Mythus des 20. Jhd., S. 505. 

44  Vgl. Rosenberg 1935, Mythus des 20. Jhd. Kapitel VII, Die Einheit des Wesens. 

S. 737f. Darüber hinaus sublimiert sich diese Vorstellung zu der einer unmittelbaren 

Einheit mit Gott. Die Verbindung des Gemeinschaftsdenkens mit dem Motiv der Erlö-

sung durch die Idee einer substantiellen Einheit von Gemeinschaft und Gott akzentu-

iert auch der NSDAP-Mitbegründer und Hitler-Freund Dietrich Eckart. Zur Analyse: 

Bärsch 1998, Die politische Religion des Nationalsozialismus. S. 238f und S. 86f. 

45  Lagarde nach Rosenberg 1935, Mythos des 20. Jhd., S. 506. 

46  Lagarde nach Rosenberg 1935, Mythos des 20. Jhd., S. 506. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 223 

 

wortung, zu kämpfen; der Mensch habe die Pflicht, Verantwortung für sein Da-
sein zu übernehmen und sich selbst zu erlösen.47 Die Aufforderung, Subjekt der 
eigenen Geschichte zu werden, ist für Rosenberg mit innerer Stärke verbunden. 
Er verknüpft den Gedanken historisch notwendiger Arbeit, die es dem Menschen 
ermögliche zum Subjekt seiner eigenen Geschichte zu werden, mit dem der Er-
lösung. 

Eric Voegelin hat die Verbindung von Religion und politischer Theorie im 
Nationalsozialismus in unerreichter Schärfe herausgearbeitet.48 Er betont, dass 
„die Gemeinschaft auch ein Bereich religiöser Ordnung [ist], und die Erkenntnis 
eines politischen Zustands in einem entscheidenden Punkt unvollständig [bleibt], 
wenn sie nicht die religiösen Kräfte der Gemeinschaft [...] mit umfasst, oder sie 
zwar umfasst, aber nicht als solche erkennt, sondern in a-relgiöse Kategorien 
übersetzt.“49 Er schreibt bereits 1938, dass es ein zentraler Fehler der politischen 
Intellektuellen sei, den „Nationalsozialismus für einen Rückfall in die Barbarei, 
in das dunkle Mittelalter, in Zeiten vor dem neueren Fortschritt zur Humanität“ 

zu halten und zu verkennen, dass „die Säkularisierung des Lebens, welche die 
Humanitätsidee mit sich führte, eben der Boden ist, auf dem antichristliche [und 
dennoch] religiöse Bewegungen wie der Nationalsozialismus“ entstehen.50 
Voegelin nahm mit dieser These einen zentralen Punkt späterer Diskussionen 
vorweg. Noch immer umstritten, kann es heute gleichwohl als Allgemeinplatz 
angesehen werden, dass Auschwitz in und trotz seiner Besonderheit Teil der Mo-
derne gewesen ist – und kein schwarzes Loch des Verstehens.51 
                                                             
47  Vgl. Rosenberg 1935, Mythus des 20. Jhd. S. 508. Eine genauere Analyse der religiö-

sen Dimension liefert Bärsch, Die politische Religion des Nationalsozialismus, S. 63f. 

48  Voegelin war in den 1930ern Professor für Politik in Wien. Sein Buch Die Politischen 

Religionen erschien dort 1938. Die nationalsozialistische kommissarische Leitung des 

Verlags veröffentlichte es und schien die offensichtliche Kritik am Nationalsozialis-

mus, die hier zum Ausdruck gebracht wird, zunächst nicht zu verstehen. Der Religi-

onspolitologe Bärsch erklärt das damit, dass der Nationalsozialismus die Bezeichnung 

Politische Theologie unter anderem mit Bezug auf Carl Schmitt positiv besetzt hatte 

und für die eigene Selbstbeschreibung verwendete. Voegelin machte jedoch aus seiner 

Gegnerschaft gegenüber den Nationalsozialisten kein Geheimnis und musste wenige 

Monate später vor den Nazis nach Amerika flüchten. Vgl. Voegelin 1993, Vorwort zu 

die politischen Religionen, S. 5 und Bärsch 1998, Die politische Religion des Natio-

nalsozialismus. S. 13. 

49  Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 63. 

50  Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 7. 

51  „Der Holocaust wurde inmitten der modernen, rationalen Gesellschaft konzipiert und 

durchgeführt, in einer hochentwickelten Zivilisation und im Umfeld außergewöhnli-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Voegelin folgend zeichnet sich die Dynamik des Nationalsozialismus durch die 
Verbindung von tiefreligiösen Inhalten wie der christlichen Reichsapokalypse 
und dem Symbolismus des Spätmittelalters mit Praktiken der modernen Massen-
gesellschaft und dem wissenschaftlichen Weltbild aus. Er schreibt, die Leitmeta-
pher der einheitlich-organischen Gemeinschaft des Nationalsozialismus sei von 
der Vorstellung des mythischen Leibes Christi geprägt. Ein Vergleich des natio-
nalsozialistischen Gemeinschaftsbegriffs mit christlichen Prädikationen scheint 
Voegelins These zu bestätigen.52 Der Nationalsozialismus kann aus der völki-
schen Bewegung und der Romantik eine bereits säkularisierte Verherrlichung 
innerlich-deutscher Tiefe übernehmen, einen Großteil seiner Blutsmythen und 
seines Einheitsdenkens bezieht er direkt aus christlichen Vorstellungen. An die 
Stelle des corpus mysticum rückt die innerweltliche Kollektivexistenz der Ge-
meinschaft mit ihrer substantiellen Verbindung zu Gott. Voegelin erklärt: „Die 
Erzeugung des Mythus und seine Propaganda durch Zeitung und Rundfunk, die 
Reden und Gemeinschaftsfeiern, die Versammlungen und das Marschieren, die 
Planarbeit und das Sterben im Kampf sind die innerweltlichen Formen der unio 
mystica.“53 Der Volksgeist wurde im Nationalsozialismus als sakral-trans-
zendente Substanz wahrgenommen, die sich als Volkskörper durch die mythi-
sche und zugleich rassische Verbindung des Einzelnen mit der Gemeinschaft 
vollendet. Die politische Körpersymbolik und die NS-Gemeinschaftsphilosophie 
sind ohne ihre theologisch-politischen Implikationen nicht verständlich. 

Eine besondere Rolle spielt in dieser Hinsicht der nationalsozialistische Füh-
rerkult. Analog zu christlichen Konzepten evozierte er die Vorstellung, dass Ein-
zelne sich über die Einheit mit dem Führer spirituell und geistig mit dem mythi-
schen Körper der Gemeinschaft verbinden könnten. Gleichwohl war diese geis-
tige Einheit der Vorstellung einer rassisch-organischen Identität nachgeordnet. 
Doch erst mithilfe der mythisch-religiösen Ebene wird die Verbindung von Ras-

                                                                                                                                  
cher kultureller Leistungen. Er muss daher als Problem dieser Gesellschaft, Zivilisati-

on und Kultur betrachtet werden.“ Bauman 1992, Dialektik der Ordnung, S. 10. Dass 

die Taten und das Gedankengebäude der Nazis, ihr Denk- und Vorstellungsrahmen 

nur aus und innerhalb der Geschichte der Moderne begriffen werden können, ist dage-

gen noch immer nicht selbstverständlich. Vgl. die Interpretationen des NS als Rückfall 

in die Barbarei, als Zivilisationsbruch, als Zerstörung der Vernunft und als schwarzes 

Loch des Verstehens, u.a. von Dan Diner, Jürgen Habermas.  

52  Die Ekklesia löst sich „immer mehr aus dem Verband des universalen Reiches mit der 

hierarchischen Spitze in Gott, bis sie sich in einzelnen Fällen verselbständigt und in-

nerweltlich schließt“ Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 49. 

53  Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 225 

 

sen- und Seelenmystik im Nationalsozialismus verständlich.54 Obgleich die reli-
giöse Mystik, für die vor allem Rosenberg und Eckart standen, nicht unumstrit-
ten war, ist die Dimension des Führerkults ohne sie nicht zu verstehen. Er ergibt 
sich nicht aus dem rassisch-antisemitisch-biologistischen Weltbild und kann in 
seiner besonderen Ausprägung auch nicht auf die allgemeine Autoritätssehn-
sucht faschistischer Bewegungen reduziert werden.55 Die Betonung der religiö-
sen Dimensionen des Führerkultes soll indessen nicht zu einer Reduktion des 
Nationalsozialismus auf die Person Hitlers führen. Der Nationalsozialismus war 
ein kollektives Phänomen und ist nur als solches zu verstehen. Er war nicht der 
Plan eines Einzelnen und gerade die Bedeutung der Volksgemeinschaft erklärt 
sich weder durch Verführung noch durch Repression.56  

Der Bereich, in dem christlich-religiöse Vorstellungen den direktesten Ein-
gang in die NS-Lehre fanden und dort entweder wie bei Rosenberg eine anti-
christliche Stoßrichtung erhielten oder wie bei Goebbels eine Symbiose mit der 
christlichen Gedankenwelt eingingen,57 ist nicht der Hitlerkult, sondern das 
Themenfeld Apokalypse und Erlösung. Voegelin stellt die Anziehungskraft apo-
kalyptischer Konzepte in einen Zusammenhang mit Entfremdungs- und Enthül-
lungstheorien. Er sieht das übergeordnete Thema der modernen Apokalypsen58 
im Versuch, die Herrschaft des falschen Scheins und der künstlichen Ideologien 
zu beenden. Die nationalsozialistische Enthüllung wolle nachweisen, dass die 
gegenwärtig vorherrschende Gesellschafts- und Werteordnung weder der orga-
nisch-rassischen Wahrheit, noch dem unbewussten Gefühl oder der Wissenschaft 
entspreche. So kritisierte Hitler die Verführungskünste der Marxisten und De-
mokraten und stellte ihnen den Weg zur Wahrheit entgegen. Die Versuchung 
                                                             
54  Zum Konzept der Rassenseele bei Rosenberg vgl. Piper 2005, Alfred Rosenberg, 

S. 207. 

55  Vgl. zu den religiösen Grundlagen des Führerkults ausführlich: Bärsch 1998, Die poli-

tische Religion des NS, S. 136-187 und Kershaw 1980, Der Hitler-Mythos. SSS. 25-70. 

56  „Die vom NS-Regime begangenen Verbrechen waren weder ein bloßes Ergebnis eines 

zusammenhangslosen, unwillkürlichen und chaotischen Ansturms beziehungsloser 

Ereignisse noch eine vorherbestimmte Inszenierung eines dämonischen Drehbuchs, 

sie waren das Resultat konvergierender Faktoren, Ergebnis des Wechselspiels von In-

tentionen und unvorhergesehenen Ereignissen, von wahrnehmbaren Ursachen und Zu-

fall. Allgemein ideologische Zielsetzungen und taktische politische Entscheidungen 

verstärkten sich gegenseitig und blieben, wenn sich die Umstände änderten, immer für 

radikalere Schritte offen.“ Friedländer 2007, Das Dritte Reich und die Juden, S. 15. 

57  Vgl. Goebbels 1934, Tagebücher. 

58  Zu ihnen zählt er neben dem Nationalsozialismus auch den italienischen Faschismus 

und den Marxismus, was zumindest in dieser Einfachheit unbedingt zu kritisieren ist. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

dem Schein nachzugeben und der Masse zu folgen, seien groß, am Ende würde 
die einsame Standhaftigkeit eines Nazis jedoch durch Erlösung belohnt. Interes-
sant ist, dass Hitler sich mit seiner Kritik an der Verführung der Masse jene Ar-
gumente zu eigen macht, mit denen heute häufig versucht wird, Rechtsextre-
mismus und Neo-Nationalsozialismus zu kritisieren.  

 
„Es besteht natürlich [...] die große Versuchung, in Augenblicken in denen es einem 

übermächtigen Gegner gelungen ist, das Volk durch seine Verführungskünste zu einem 

wahnsinnigen Entschluss oder zu falscher Haltung zu treiben, auch mitzutun und mitzu-

schreiten. [...] Die menschliche Feigheit wird dabei so eifrig nach solchen Gründen su-

chen, dass sie fast stets irgend etwas findet, dass einen Schein von Recht geben würde, 

auch vom ‚eigenen Gesichtspunkt‘ aus solch Verbrechen mitzumachen. [...] Es mag dann 

sein, dass in solchen Stunden dem Einzelnen ängstlich zumute wird; allein er soll nie ver-

gessen, dass nach jeder solchen Stunde einmal auch die Erlösung kommt.“59 

 
Voegelin hingegen interessiert weder das Handeln des Einzelnen noch die Kritik 
des falschen Bewusstseins. Er analysiert die Verbindung der apokalyptischen 
Theorien mit dem modernen Wissenschaftsglauben und erklärt die Veränderun-
gen des apokalyptischen Weltbildes durch das Aufkommen des Ideals der Wis-
senschaftlichkeit: 

 
„Die Enthüller wollen nachweisen, dass die symbolischen Systeme den Forderungen wis-

senschaftlicher Methodik nicht entsprechen und dass sie aus bestimmten Interessenlagen 

geformt wurden. Mit dem Wissenschaftsanspruch stellt sich die Apokalypse auf den Bo-

den wissenschaftlicher Diskussionen und wird von ihren eigenen Voraussetzungen her 

aufgelöst. Man könnte nun glauben, dass als Folge der wechselseitigen ideologiekritischen 

Zersetzung sich die Rückkehr zu kritikfesteren Weltbildern anbahnen würde – aber es ge-

schieht das Merkwürdige: die Haltung der innerweltlichen Religiosität ist so stark, dass 

nicht die Apokalypsen unter dem Angriff wissenschaftlicher Kritik zerfallen, sondern der 

Wahrheitsbegriff umgebildet wird.“60 

 
Voegelin nennt diese Transformation des Wahrheitsbegriffs konstitutiv für den 
Nationalsozialismus, für die Theorie der organischen Wahrheit und des Mythus. 
Das Konzept des Mythus versuche bewusst, einen heilsgeschichtlichen Zustand 
der Erwartung zu kreieren, einen Zustand, der nicht durch überweltliche Offen-
barung legitimiert werden soll, der dem klassischen Ideal von Wissenschaftlich-
keit aber dennoch nicht standhält. Aus diesem Grund wird der Wahrheitsbegriff 
                                                             
59  Hitler 1938, Mein Kampf, S. 521. 

60  Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 227 

 

modifiziert und in einen organischen und einen künstlichen Bereich der Wahr-
heit getrennt. „Die Theorie wird jetzt weiter gebildet zu der Auffassung, dass 
wahr sei, was das Dasein der organisch geschlossenen, innerweltlichen Volks-
gemeinschaft fördere, Erkenntnis und Kunst, Mythus und Sitte sind wahr, wenn 
sie im Dienste des rassengebundenen Volkstums stehen.“61 Auf diese Weise 
könnten Erlösungsphantasmen mit dem Anschein moderner Wissenschaftlichkeit 
einhergehen und die Bedeutung Gottes könne vom innerweltlichen Kollektivsub-
jekt der Volksgemeinschaft ersetzt werden. Dieses moderne und mit der Wissen-
schaft kokettierende Apokalypsekonzept basiert indes auf simplen entfrem-
dungstheoretisch begründeten Dualismen.62 

 
 

DIE VOLKSGEMEINSCHAFT ZWISCHEN INSZENIERUNG  
UND REALITÄT 

 

„Der Hauptpfeiler des nationalsozialistischen 

Programms ist die Abschaffung des liberalen 

Begriffs des Individuums und des marxistischen 

der Humanität und ihre Ersetzung durch den der 

Gemeinschaft des in seinem Boden verwurzelten 

und durch die Ketten des einen Bluts vereinigten 

Volkes.“63 

 
Die Volksgemeinschaft war nicht als theoretisches Konzept angelegt, sie sollte 
sich in der konkreten Realität, im Alltag der Menschen im Nationalsozialismus 
vergegenwärtigen – Erkenntnis, Organisation, Tat. Nationalsozialistischer Kon-
sens war die unmittelbare Verbindung von Theorie und Praxis – Durch- und 
Umsetzung der Volksgemeinschaft sowie ihre unbedingte Realisierung waren 
tragende Säulen der NS-Sozialpolitik. Bereits im 25-Punkte-Programm von 1920 
wurde das Erreichen der klassenlosen Volksgemeinschaft auf Grundlage der Pa-
role Gemeinnutz vor Eigennutz als oberstes Ziel proklamiert.64 Allerdings war 
die „Realisierung“ dieser Volksgemeinschaft trotz antikapitalistischer Rhetorik 

                                                             
61  Voegelin 1993, Die politischen Religionen, S. 53. 

62  Die Transformation des Wahrheits- bzw. Wissenschaftsbegriffs sind bereits im Kon-

text des Wissenschaftskonzepts der Rassentheorien analysiert worden. Vgl. Seite 119. 

63  Hitler im Reichstag, 1937. Zitiert nach Lacoue-Labarthe, Nancy 1997, Der Nazi-

Mythos. 

64  Vgl. Campbell 1989, Joy in Work, German Work, S. 312. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

weder an eine grundlegende Abkehr von kapitalistischen Produktionsverhältnis-
sen noch an eine Hinterfragung des Privateigentums oder eine umfassende Ver-
änderung der Klassenstrukturen geknüpft.65 Das ökonomisch-strukturelle Kon-
zept der Volksgemeinschaft war verbalradikal und im Kern mehr bürgerlich als 
revolutionär. Diese Verbindung von revolutionärem Gestus und struktureller 
Kontinuität ist eine bis heute unzureichend untersuchte Besonderheit des Natio-
nalsozialismus. 

In der Geschichtswissenschaft wurde vielfach die Frage diskutiert, ob es sich 
beim Nationalsozialismus im negativsten Sinne des Begriffs Revolution um eine 
soziale Revolution66 handelte, oder ob diese Bezeichnung die zentralen Elemente 
nationalsozialistischer Herrschaft verkennt?67 Für eine Analyse des NS-Gemein-
schaftsbegriffs im Kontext einer Theorie des Politischen Imaginären scheint sich 
diese Frage nicht auf die herkömmliche Art zu stellen. Hier sind weniger die ob-
jektiven Kriterien einer Revolution von Interesse. Diese erfüllt der Nationalsozi-
alismus nicht. Doch die Selbst- und Fremdwahrnehmung sowie das Verständnis 
der gelebten Realität umfassen einen anderen Bereich, dessen Wahrnehmung 
nicht an objektiven historischen Kriterien orientiert ist. Die egalitären Maßnah-
men im Nationalsozialismus waren kosmetischer und nicht systemrelevanter Art. 
Trotz sozialistischer Rhetorik wurde der Kapitalismus keineswegs abgeschafft 
die NSDAP zerstörte stattdessen die Gewerkschaften, das Streikrecht sowie alle 
grundlegenden Errungenschaften aus der 100jährigen Geschichte der Arbeiter-
bewegung. Die Maßnahmen zur „inneren Homogenisierung“ beschränkten sich 
auf wenige mit propagandistischem Aufwand betriebene „soziale“ Programme 
wie die Winterhilfe für Volksgenossen, die Einführung des Kindergelds, den 
Reichsarbeitsdienst, das Kraft durch Freude Programm, vereinzelte Aufstiegs-
möglichkeiten im Parteirahmen und die offizielle Anweisung an Beamte 
„freundlicher zu Arbeitern zu sein“.68 Das Privateigentum und die Klassenstruk-
tur blieben unangetastet, eine materielle Revolution fand nicht statt. Die kollek-
tive Identität blieb uneinheitlich, different und war mehr denn je vom konstituti-
ven Mangel und von sehnsüchtig begehrter Vollständigkeit gekennzeichnet.  

                                                             
65  Vgl. Hitlers Bekenntnis zum Privateigentum, dass er trotz der antikapitalistischen 

Rhetorik schon früh abgab. In: Programm der NSDAP 1934, S. 46. 

66  Vgl. Schoenbaum 1980, Die braune Revolution. Aly 2005, Hitlers Volksstaat, Mosse 

2000, The Fascist Revolution. 

67  Das sind zwei konträre Standpunkte einer Kontroverse in der Geschichtswissenschaft. 

Einen guten Überblick über die verschiedenen Positionen gibt: Kershaw 1994, Der 

NS-Staat. 

68  Vgl. Kühnl 1974,, Formen bürgerlicher Herrschaft, S. 129f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 229 

 

Dennoch trifft die These von der braunen Revolution69 einen wichtigen Punkt, 
der die Verschiebung der Fragestellung deutlich macht: Zur Debatte steht nicht, 
ob die Volksgemeinschaft objektiv gegeben war, sondern ob sie für einen Groß-
teil der Deutschen zwischen 1933 und 1945 Realität war? Die historischen Un-
tersuchungen lassen keinen Zweifel: In dieser Hinsicht war die Volksgemein-
schaft real und nahm einen Platz in der gelebten Realität der normalen Deut-
schen ein.70 Sie war nicht nur Bestandteil der politischen Propaganda der 
NSDAP, sie konnte sich auf enorme Wirkungsmacht stützen und konstituierte 12 
Jahre lang das, was als Realität wahrgenommen wurde. Die Dimension dieser 
volksgemeinschaftlichen Realität wird nicht erfasst, wenn das Politische Imagi-
näre auf den Bereich des Bildes und auf das falsche Bewusstsein reduziert wird. 
Die Selbst-Inszenierung ging über die bloße Imagination hinaus, sie schuf reale 
und materielle Wirklichkeit. Die Volksgemeinschaft war keine Suggestion des 
Imaginären, sie war die gelebte Praxis des Ein- oder Ausschlusses für Opfer und 
Täter.71  

In Massenaufmärschen und Demonstrationen, Festen und Riten, in Symbo-
len, Bildern, Reden, Romanen und wissenschaftlichen Texten, in den Medien, 
der Schule, in den Freizeit- und Arbeitsprogrammen, in den alltäglichen Diskri-
minierungen, den Gesetzen und nicht zuletzt in den Konzentrations- und Ver-
nichtungslagern wurde die Wirklichkeit der Volksgemeinschaft präsentiert und 
gleichsam zur Realität gebracht. Sie konstituierte die gelebten, sozialen Verhält-
nisse, das Verständnis von Natur, Technik und Ökonomie sowie die individuelle 
und kollektive Wahrnehmung der Gegenwart. Mithilfe einer autoritären Herr-
schaftsstruktur, einer konsequenten Nutzung moderner Produktionstechniken, 
mit mediengestützter Massenpropaganda, durch eine neuartige Politik des Rau-
mes und der Körperinszenierung sowie durch die Nutzung emotionaler Massen-
ästhetik gelang es, den Einzelnen effektiv in das Gesamtkunstwerk des Politi-

                                                             
69  Schoenbaum 1980, die braune Revolution. 

70  Gerade Studien, die mit Oral History arbeiten, die die Alltagsgeschichten, die subjek-

tiven Wahrnehmungen, die Empfindungen und Erinnerungen der einfachen Bevölke-

rung untersuchen und sich nicht allein mit den sogenannten „harten“ Fakten der Ge-

schichte auseinandersetzen, zeichnen in dieser Hinsicht ein klares Bild. vgl. u.a. 

Niethammer 1983-86 (Hg.), Lebensgeschichte und Sozialkultur im Ruhrgebiet 1930-

1960. 3 Bände. Vgl. auch: Payne 2001, Die Geschichte des Faschismus. Mosse 1978, 

Der nationalsozialistische Alltag. Schoenbaum 1980, Die braune Revolution. Welzer 

2005, Täter. Zu Inhalt und Methode der Oral History vgl. Spitta 2009, Trauma und Er-

innerung. 

71  Vgl. Lammers 1998, Die Idee der Volksgemeinschaft im Nationalsozialismus, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schen (Wagner)72 einzubinden, Zugehörigkeit zu produzieren und die Grenze 
zwischen ästhetischem Gebilde und Realität zu sprengen.73 Beachtet werden 
muss, dass die Volksgemeinschaft als imagined community kein Top-down-

Konzept war, das eine Führungsriege sich ausdachte und repressiv durchsetzte. 
Autoritarismus, Repressionen sowie eine gezielte und inszenierte Ästhetisierung 
von Politik dürfen nicht darüber hinwegtäuschen, dass kein Führer und keine 
Riege überzeugter Anhänger allein die Volksgemeinschaft inaugurieren und 
produzieren konnte, es handelt sich um etwas, das sich horizontal ausbreitet und 
auf Zustimmung angewiesen ist. Das Gesamtkunstwerk Volksgemeinschaft war 
ein kollektives Beteiligungswerk. Es war auf aktive Mitarbeit, unbedingten 
Glauben und auf die Imagination von Massen angewiesen, um Realität erlangen 
und sich verwirklichen zu können.74 

Ein neuartiges ästhetisches Politikkonzept, das den Stil der nationalsozialisti-
schen Bewegung von Beginn an prägte, war für diese Durchsetzung von ent-
scheidender Bedeutung. Die Auffassung, kollektive Identität sei als Kunstwerk 
zu begreifen, ist im Zusammenhang mit den Konstruktions- und Verwirkli-
chungsgedanken der Nazis zu verstehen. Es geht nicht nur um eine ästhetische 
Auffassung von Politik, sondern um eine Verschmelzung von Kunst und Politik, 
um eine Produktion der Politik als Kunstwerk.75 Zentral für die Herausbildung 
dieser politischen Ästhetik war Rosenberg. Bei ihm verschmelzen Ästhetik, poli-
tische Ideen, Natur-, Technik- und Körperbeherrschung, Vitalismus und ras-
sisch-nordisches Männlichkeitsideal in- und miteinander. Rosenberg will den 
Menschen unmittelbar und im Ganzen berühren. Er geht davon aus, dass die na-
tionalsozialistische Revolution sich in ihrer weltumspannenden Kraft nur entfal-
ten könne, wenn sie sich mit einer einheitlichen, germanischen Ästhetik ver-
schränke, eine Ästhetik, die Zergliederung überwinde und sich auf alle Lebens-
bereiche stützte.76 Er fordert eine Politik der Schönheit, die den Einzelnen und 
die Gemeinschaft in ihrer unbedingten Einheit von Geist und Körper begreift 

                                                             
72  Vgl. Bermbach 2004, Der Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-

ästhetische Utopie. 

73  Vgl. Herrmann, Nassen 1993, Die ästhetische Inszenierung von Herrschaft und Be-

herrschung im NS, S. 9. 

74  Eine detaillierte Untersuchung über die Beteiligung der normalen Deutschen am Nati-

onalsozialismus, die den Aspekt der Radikalisierung der binnenrationalen Vorstel-

lungswelt akzentuiert und die Konsequenzen für das konkrete Handeln der Bevölke-

rung analysiert, liefert Harald Welzer in seinem Buch Täter (2005) 

75  Vgl. Nancy, Lacoue-Labarthe 1997, Der Nazi-Mythos, S. 179. 

76  Vgl. Rosenberg 1938, Der Mythus des 20. Jahrhunderts, S. 316. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 231 

 

und mit einer leidenschaftlichen Emotionalisierung und einer auf den Körper 
ausgerichteten Versinnlichung des Politischen einhergeht.77 

Auf der Grundlage dieses Politikverständnisses gelang es, die Begeisterung 
für technischen Fortschritt, neuste Errungenschaften und moderne Kommunika-
tions- und Organisationsformen in eine theatralische Form der Politik und in ein 
vitalistisches Bewegungskonzept einzubinden. Die geschickte Zusammenfüh-
rung von Massenpropaganda, Ästhetik und Emotionalität mit individueller 
Adressierung und der Einbindung in eine Organisation war eine Säule des Er-
folgs der NSDAP. Die Nationalsozialisten waren die ersten, die konsequent alle 
verfügbaren Medien verwendeten und denen es gelang, die Dynamik moderner 
Massen positiv aufzugreifen und sie in ihren Politikbegriff einzuarbeiten. Plaka-
te, Anschlagtafeln, Filme, Flugblätter, Zeitungen, Radiosendungen, Reden, 
Aufmärsche, Demonstrationen und Versammlungen – die nationalsozialistische 
Bewegung nutzte das gesamte Repertoire der modernen Massengesellschaft. Da-
bei stützte sie sich auf eine stetig anwachsende Zahl motiviert arbeitender Mit-
glieder, auf effektive und innovative Organisationsstrukturen und einen Partei-
apparat, der es verstand, die Massenpropaganda so auszunutzen, wie es keine po-
litische Partei vor ihm geschafft hatte.78 

Es war Hitler mit seinem rednerischen Talent, der als erster die Kraft moder-
ner Massenpropaganda begriff. Er revolutionierte die NSDAP, die sich vor sei-
ner Wahl zum Vorsitzenden eher traditioneller Methoden der Propaganda be-
dient hatte. Für ihn war die Rolle des Bewegungs-Führers unmittelbar damit 
verbunden, Massen mitzureißen. Er erkannte die emotionale Dynamik und die 
rauschhaften Zustände großer Versammlungen und ging davon aus, dass sich 
durch die unmittelbare Anwesenheit der Masse, Gemeinschaftsgeist herausbil-
den und potenzieren könne.79 Hitler begriff den Volkskörper als etwas, das sich 
durch Präsenz und Wiederholung bildete und das verknüpft war mit Rausch und 
Leidenschaft, mit der Kraft der gemeinsamen Anwesenheit und mit der direkten 
Rede.80 Er verband den Kampf um die Zukunft mit einer Nationalisierung der 

                                                             
77  Für Wilhelm Reich, dessen Buch der Massenpsychologie des Faschismus bereits 1933 

veröffentlicht wurde, liegt in dieser Verbindung von Ästhetik, Revolution und Emoti-

on der Kern der faschistischen Mentalität. 

78  Payne 2001, Geschichte des Faschismus, S. 216. 

79  Hitlers Konzept funktioniert hier analog zum Rousseauschen Verständnis der Anwe-

senheit unter freiem Himmel als zentralem Garanten für die Einheit der Gemeinschaft. 

80  Hitler 1938, Mein Kampf, S. 526f. „Die Massenversammlung ist auch schon deshalb 

notwendig, weil in ihr der Einzelne, der sich zunächst als werdender Anhänger einer 

jungen Bewegung vereinsamt fühlt und leicht der Angst verfällt, allein zu sein, zum 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Massen auf der Basis moderner Propaganda und erklärte, dass sich das Wollen, 
die Sehnsucht aber auch die Kraft von Tausenden in jedem Einzelnen akkumu-
liere. Dazu seien über die fanatisch verbindende Idee hinaus gemeinsame Ästhe-
tik und einheitliche Symbolik nötig.81 In den allgegenwärtigen Uniformen, den 
Symbolen und Massenaufmärschen und in den menschlichen Meeren zum Gruß 
hochgereckter Hände präsentierte und inszenierte die Volksgemeinschaft sich 
symbolisch und versicherte sich ihrer eigenen Wirklichkeit. Die Nationalsozia-
listen weiteten den Agitationsbereich von Politik auf den gesamten Vorstellungs- 
und Deutungshorizont der Gesellschaft aus. Gemeinschaftsästhetik, Massensym-
bolik und Körperpolitik prägten alle Bereiche des nationalsozialistischen Alltags. 

 
 

VOLKSGEMEINSCHAFT UND METAPHYSIK  
DEUTSCHER ARBEIT 
 
Die Ausweitung des gemeinschaftspolitischen Deutungshorizonts manifestiert 
sich an einem weiteren Phänomen, das für die Identität der NS-Volksgemein-
schaft und für die Bestimmung ihrer Grenzen eine konstitutive Rolle einnahm – 
die Arbeit bzw. das Selbstverständnis der Gemeinschaft als durch eine bestimm-
te Form von Arbeit vereint. Die Fetischisierung der Arbeit als sinn-, identitäts- 
und gemeinschaftsstiftendendes Element ist keine Erfindung des Nationalsozia-
lismus, und sie ist kein ausschließlich deutsches Phänomen. Frühe Formen einer 
Metaphysik der Arbeit gehen bereits auf Martin Luther und die Reformation zu-
rück. Luther hatte mit seinen Reden, seinen Schriften und nicht zuletzt mit seiner 
Wortwahl bei der Bibelübersetzung dazu beigetragen, dem Phänomen der Arbeit 
eine neue Bedeutung zu verleihen. Er löste die Arbeit von Begriffen wie Mühsal, 
Bürde, Knechtschaft sowie Last und verband sie mit Gedanken der Selbstentfal-
tung, der Berufung und mit der Idee eines gottgewollten Dienstes an der Ge-
meinschaft. Arbeit mache den Menschen zum Menschen. Luther kritisierte die 
römisch-katholische Arbeitsmoral und verkehrte den Imperativ Arbeiten um zu 
leben in sein Gegenteil. Mit dem Protestantismus avancierte die Arbeit zu einem 
zentralen Bereich individueller und kollektiver Subjektivierung.82 

                                                                                                                                  
ersten Mal das Bild einer größeren Gemeinschaft erhält, was bei den meisten Men-

schen kräftigend und ermutigend wirkt“ Hitler, Mein Kampf, S. 536. 

81  Vgl. Programm der NSDAP 1934, S. 62. 

82  Vgl. Weber 1965, Die Protestantische Ethik I. Schatz, Woeldike 2000, Freiheit und 

Wahn deutscher Arbeit, S. 18f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 233 

 

In Deutschland spielte die Arbeit seit dem 19. Jahrhundert eine besondere Rolle. 
Die Gründe dafür liegen nicht nur in einer starken protestantischen Tradition, 
sondern auch in der politischen Zerrissenheit und dem schwierigen Prozess nati-
onaler Identitätsfindung. Da politische bzw. staatliche Einheit nicht gegeben 
war, wurde mehr als in anderen Gegenden auf scheinbar neutrale und überhisto-
rische Werte der Gemeinschaftsdefinition zurückgegriffen. Eine vermeintliche 
Besonderheit deutscher Arbeit schien Einzelne jenseits politischer Grenzen mit 
dem Kollektivsubjekt „deutsches Volk“ zu verbinden. Arbeit wurde zu einem 
überdeterminierten Begriff, der verschiedene, über den eigentlichen Definitions-
rahmen hinausweisende Bedeutungen verband und der zu einem Synonym für 
eine volks- bzw. rassenspezifische Lebens- und Geisteshaltung wurde. Ende des 
19. Jahrhunderts wurde der Mythos der deutschen Arbeit sprichwörtlich.83 

Grundlage dieses Signifikationsprozesses sind unterschiedliche politische 
und ökonomische Entwicklungen in den europäischen Ländern, die dazu führten, 
dass sich verschiedene Traditionen des Verständnisses von Arbeit herausbilde-
ten. Richard Biernacki hat in einer ausführlichen Studie über die Arbeitsbegriffe 
in Deutschland und Großbritannien wichtige Unterschiede herausgearbeitet, de-
ren Berücksichtigung zum Verständnis der Spezifik der deutschen Bedeutungs-
tradition beiträgt.84 Laut Biernacki war in Großbritannien die Auffassung ver-
breitet, Arbeit sei im Produkt verkörpert. Sie schien dort ihren konkreten und 
vergegenständlichten Ausdruck zu finden. Dieser Arbeitsbegriff war vordring-
lich am Markt orientiert, so dass dem Prozess der Arbeit nur unter dem Kriteri-
um der Produktivität Bedeutung zugemessen wurde. Konnte das Produkt am 
Markt einen guten Preis erzielen, war es ein gutes Produkt und implizierte, auch 
die Arbeit, die es hergestellt hatte, sei gut gewesen. Wie dabei der Prozess der 
Herstellung vonstattengegangen war, blieb nebensächlich. Arbeiter hatten in 
Großbritannien eine größere Eigenverantwortung für den Produktionsprozess. Es 
war beispielsweise erwünscht, dass sie sich im Krankheitsfall selbst Vertretung 
organisierten, auch konnten sie ihre Arbeitszeit freizügiger einteilen, Pausen ma-
chen und sich durch Gespräche oder ähnliches ablenken, solange sie ein gutes 
Endprodukt ablieferten. Das Verhältnis zum Arbeitgeber war in gewisser Weise 
gleichberechtigt, da es auf der formalen Ebene einer Partnerschaft glich, deren 
Inhalt der Austausch von Waren war (Entlohnung der Arbeitskraft gegen bear-
beitetes Produkt). Diese formelle Gleichheit widersprach nicht ökonomischer 

                                                             
83  Zur Geschichte des Mythos deutscher Arbeit vgl. Campbell 1989, Joy in Work, Ger-

man Work. Eines der bedeutendsten Dokumente dieses Mythos ist W.H. Rhiels 

Schrift Die deutsche Arbeit von 1861. 

84  Biernacki 1995, The Fabrication of Labor. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Ausbeutung, es handelte sich lediglich um ein anderes Prinzip kapitalistischer 
Produktion, nicht um eine Alternative.85 

In Deutschland wurde Arbeit, so Biernacki, weniger vermittelt über die Pro-
duktionssphäre wahrgenommen; im Mittelpunkt standen der Arbeitsablauf und 
die Arbeit selbst, die als schöpferische Tätigkeit des Einzelnen verstanden wur-
de. Auch war der Arbeitsalltag in Deutschland strikter organisiert und das Kon-
zept der Eigenverantwortung spielte eine untergeordnete Rolle. Es gab feste Zei-
ten (die Stechuhr wurde fast flächendeckend eingesetzt), vorgegebene Plätze und 
Rituale, deren Einhaltung als Gut an sich angesehen wurde. Biernacki illustriert 
die ungleichen Traditionen der beiden Länder anhand der unterschiedlichen 
Aufgabenbereiche der Aufseher. Während in Britannien die Produkte überwacht 
und schlechte Produkte bestraft wurden, stand in Deutschland der Arbeitsprozess 
im Vordergrund. Hier wurde unerlaubtes Entfernen vom Arbeitsplatz, Überzie-
hen der Pause, Sprechen oder aus dem Fenster Schauen während der Arbeitszeit, 
bestraft.86 Die Fixierung auf die Arbeit brachte ein anderes Selbstverständnis mit 
sich. Im Produktionsprozess schien der Arbeiter nicht nur seine Arbeitskraft, 
sondern sich selbst zu veräußern und dass das Arbeitsverhältnis galt daher als 
Unterwerfung der Gesamtpersönlichkeit. „The assumption that workers put their 
person in the hands of their employer formed part of the popular understanding 
of the vending labour as a commodity.“87 Die Bedeutung der Arbeitsaktivität 
schien sich nicht in den Produkten zu erschöpfen, Arbeit schien einen höheren 
Wert zu besitzen, der nicht durch den Austausch verkörpert werde, der kein 
Äquivalent besitze. Voraussetzung dafür war die in der englischen Tradition un-
bekannte Unterscheidung zwischen der Arbeit und ihrem Produkt: „The german 
separation of labor from its product was a prerequisite for talking about the ‚use 
value‘ of labor at all.“88 Auf dieser Grundlage setzte sich in Deutschland eine 
Auffassung durch, die Arbeit als unmittelbaren Ausdruck der Persönlichkeit des 
Arbeiters begriff. Die Arbeit war Teil der individuellen Identität. Die Fixierung 
                                                             
85  Vgl. Biernacki 1995, The Fabrication of Labor, S. 83f. Er analyisiert ein Zitat als 

Beispiel für die unterschiedliche Verarbeitung von Autorität und Hierarchie im 

Produktionsprozess: „‚You are no master of mine [...] but only a man who buys my 

labour for a good deal less than it’s worth.‘ The formulation acknowledged a relation 

that included both formal equality in the marketplace and real exploitation.“ Bier-

nacki, S. 193. Zitat: Northern Poonieer, 3.3.1883. 

86  Vgl. Biernacki 1995, The Fabrication of Labor, S. 113f. 

87  Biernacki 1995, The Fabrication of Labor, S. 271. 

88  Biernacki 1995, The Fabrication of Labor, S. 271. Biernacki weist auf die Überset-

zungsprobleme von Adam Smith’ Wealth of the Nations hin, da es für das deutsche 

Arbeit kein zureichendes Äquivalent gab. Ebenda, S. 269.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 235 

 

auf ein vom Produkt unabhängiges Wie der Arbeit, ein spezifisch deutscher Ar-
beitsidealismus und kaum in andere Sprachen übersetzbare Begriffe rund um das 
Thema Arbeit (Arbeitsfreude, Arbeitsliebe, die Verbindung von Beruf und Beru-

fung und allgemein das deutsche Wort Arbeit, das auf die Tätigkeit bezogen ist 
und das im Englischen zuweilen etwas hilflos mit work activity übersetzt wird) 
haben hier ihren Ursprung.89 

Der Mythos der deutschen Arbeit war Teil jedes positiven deutschen Grün-
dungskonzepts seit 1873. Er hatte erstaunliche Bindekraft für die Gemeinschaft 
und bereits in der Weimarer Zeit, vor allem aber im Nationalsozialismus bauten 
staatliche Autoritäten darauf, dass er eine Brückenfunktion zwischen der sozi-
aldemokratisch bzw. sozialistisch orientierten Arbeiterklasse mit ihren anti-
staatlichen Ressentiments und den konservativen Kräften der politischen und 
ökonomischen Eliten einnehmen würde. Doch die Geschichte des Arbeitsbe-
griffs ist komplexer und uneindeutiger, als durch Biernackis Studie suggeriert: 
Die nationale Tradition und der deutsche Arbeitsethos waren gerade in der 
marxistisch geprägten deutschen Arbeiterbewegung umstritten. Auch war Ar-
beit anfangs nicht vordringlich ein Thema des Nationalismus, es handelte sich 
auch um einen Begriff mit emanzipatorischem und kritischem Potential. Die 
Aufwertung der Arbeit stand im Zeichen der Arbeiterbewegung und ihres 
Kampfes um Solidarität, höhere Löhne, bessere Arbeitsbedingungen und sozia-
le und politische Rechte. Sie war Teil eines erfolgreichen Prozesses der Selbst-
bewusst-Werdung und der Selbstformierung einer ökonomisch ausgebeuteten, 
politisch und sozial unterdrückten Arbeiterklasse. Die gesellschafts- und herr-
schaftskritische Bedeutung des Arbeitsbegriffs im Marxismus und die konkre-
ten Kämpfe die in seinem Namen geführt wurden – beispielsweise um die Ver-
besserungen der Arbeitsbedingungen – die politischen Erfolge der Kommunis-
ten und der sozialistischen Bewegung und die Gründung von Gewerkschaften 
zeigen die emanzipatorische Leistungsfähigkeit dieses Begriffs und seinen dif-
ferenzierten Einfluss.90 

Die Vereinnahmung des Konzepts der Arbeit durch die konservative Roman-
tik, durch die sich formierende nationalistische Rechte im 19. Jahrhundert und spä-
                                                             
89  Vgl. Campbell 1989, Joy in Work, German Work, S. 314f und Heuel 1989, Der um-

worbene Stand, S. 161, Biernacki, 1995 The Fabrication of Labor, S. 269. 

90  Das kritische Potential des Arbeitsbegriffes und seine Bedeutung im Marxismus kön-

nen hier nicht ausreichend dargestellt werden. Ich möchte auf die Schriften von Marx 

hinweisen (zur Kritik der Arbeit u.a. Kapital, Bd. 3, S. 828) Allgemeine Literatur vgl. 

u.a. Abendroth 1997, Einführung in die Geschichte der Arbeiterbewegung, Matthias, 

Schönhoven 1984, Solidarität und Menschenwürde, Mommsen 1979, Arbeiterbewe-

gung und nationale Frage. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

ter durch den Nationalsozialismus ging mit einer Abkopplung des Begriffs von 
diesen kritischen Inhalten einher. Der Arbeitsbegriff war in der marxistischen Be-
wegung zwar auch an Gemein-Vorstellungen, nicht aber an die Volksgemein-
schaft, sondern an die Arbeiterklasse geknüpft; und er hatte Kritik impliziert. Im 
Zuge der begrifflichen Vereinnahmung gingen diese Bedeutungsstränge verloren. 
Die Transzendierung der Arbeit zu einem Wert an sich, zu einer Form der Selbst-
verwirklichung jenseits der Bedingungen der Produktion, delegitimierte die Kritik 
an Arbeits-, Eigentums- und Herrschaftsverhältnissen und an den Grundlagen der 
kapitalistischen Produktion. Das Konzept der Arbeitsfreude und die unkritische 
Verherrlichung der produktiven Tätigkeit gingen mit der Akzeptanz herrschender 
Produktions- und Eigentumsverhältnisse einher.91 Die nationalsozialistische Be-
wegung ist ein Beispiel dafür: Sie bezog sich schon früh auf den Mythos der Ar-
beit. Arbeit galt als anthropologische Konstante, wurde ontologisiert und die Ret-
tung der Ehre der deutschen Arbeit zu einem Kampffeld erklärt. Obgleich sie es 
von ihrer Mitgliederstruktur zumindest in der Bewegungsphase keineswegs war,92 
verstand die NSDAP sich als Arbeiterpartei und erhob den Anspruch alleinige Re-
präsentantin des Geistes der deutschen Arbeiter zu sein.93 Expliziter Anspruch der 
NSDAP war es, den Marxismus zu enteignen und seine Anhängerschaft für sich zu 
gewinnen. In Aussicht gestellt wurde von den Nazis nicht weniger als die Versöh-
nung von Arbeit und Kapital auf der Grundlage einer der Klassengemeinschaft 
entgegengesetzten Volksgemeinschaft. Statt einer Analyse der politischen Ökono-
mie wurde eine Abwendung vom Materiellen propagiert, die den Arbeiter und des-
sen lebendige und schöpferische Arbeitskraft in ungesellschaftlicher Form begriff. 
Der nationalsozialistische Arbeiter hatte den Soldaten des 1. Weltkriegs nicht den 
Barrikadenkämpfer von 1848 zu seinem Vorbild.94 

Die Strategie der Nationalsozialisten, die Volksgemeinschaft über den My-
thos der deutschen Arbeit und dessen ästhetisch-politische Inszenierung zu stabi-
lisieren, zeigt sich beispielhaft an den Ereignissen des 1. Mai 1933. Die NSDAP 
beging diesen Tag mit einem Staatsakt zur Feier der nationalen Arbeit, der eine 
neue Dimension in die Geschichte der Massenkundgebungen einführte. Sie be-
endete ihn einen Tag später mit der Zerschlagung der Gewerkschaften. Goebbels 
notierte dazu in seinem Tagebuch am 17. April: 

 

                                                             
91  Vgl. Heuel 1989, Der umworbene Stand, S. 142. 

92  Vgl. Winkler 1976, Mittelstandbewegung oder Volkspartei?, Zur sozialen Basis der 

NSDAP, S. 97f. 

93  Vgl. Campbell 1989, Joy in Work, German Work, S. 312. 

94  Vgl. Heuel 1989, Der umworbene Stand, S. 85 und S. 567. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 237 

 

„Den 1. Mai werden wir zu einer grandiosen Demonstration deutschen Volkswillens ge-

stalten. Am 2. Mai werden dann die Gewerkschaftshäuser besetzt. Gleichschaltung auch 

auf diesem Gebiet. Es wird ein paar Tage Krach geben, aber dann gehören sie uns.“95 

 
Das Fest begann bereits in der Mainacht mit Feierlichkeiten von HJ und BDM 
auf dem legendenumwobenen Blocksberg. Am 1. Mai selbst glich Berlin einem 
Meer aus Hakenkreuzfahnen. Jeder Betrieb und jedes öffentliche Gebäude war 
beflaggt. Am Morgen zogen kilometerlange Sternmärsche von Schulkindern 
zum Lustgarten. 200 000 Kinder und Jugendliche (BDM, HJ und Jungvolk, 
sportliche und kirchliche Vereine, Wandervögel und andere Gruppen der Ju-
gendbewegung, Pfadfinder und tausende Kinder ohne erkennbare Zugehörigkeit) 
marschierten durch Berlin. Am Lustgarten schworen sie gemeinsam mit Goeb-
bels auf Deutschland und den Führer und sangen das Horst-Wessel-Lied. Hin-
denburg sprach und begann seine Rede mit der Erklärung, die Volksgemein-
schaft sei bereits Realität geworden:  

 
„Diese Jugend wird nicht angerufen als umkämpfter Adressat, sondern als Repräsentant 

der gelungenen Volksgemeinschaft und deren Zukunft.“ Er fuhr fort und bezeichnete sie 

als „Vorschein der nationalsozialistischen Gesellschaftsutopie, die eines Tages die Ge-

samtheit der Nation unter dem Paradigma der Volksgemeinschaft vereinen soll“.96  

 
Am Nachmittag und Abend folgten weitere Sternmärsche, in denen Hunderte un-
terschiedlichster Vereinigungen (von denen die meisten im nächsten Jahr durch 
die Umsetzung des Gleichschaltungsgesetzes bereits aufgelöst waren) zum Tem-
pelhofer Feld liefen. Die Kundgebung hatte weit mehr als eine Million Teilneh-
mer und in anderen deutschen Großstädten nahmen Hunderttausende an weiteren 
Veranstaltungen teil. Höhepunkt der Berliner Veranstaltung war eine Rede Hit-
lers, in der er seine Zuhörer, das „erwachte und geeinte Volk“, auf eine kommen-
de Zeit der einheitlichen Volksgemeinschaft einschwor – vermittelt über eine ge-
meinsame, deutsche Auffassung der Arbeit. Den Schluss markierten die mit Feuer 
in den Himmel geschriebene Worte: „Deutschland ist erwacht“. 

                                                             
95  Goebbels, Vom Kaiserhof zur Reichskanzlei. Tagebuchnotiz zum 17.4. 1933, S. 299. 

Der Völkische Beobachter hatte bereits am 13.4. 1933 die Richtlinien des Tages be-

kannt gegeben. Es solle „ein Fest der Hoffnung und der Erwartung“ werden, in dem 

„der Arbeiter und der lebendigen Arbeitskraft“ gedacht werde, „nicht des Produkts“. 

Vgl. Heuel 1989, Der umworbene Stand S. 74. 

96  Zitiert nach Heuel 1989, Der umworbene Stand, S. 102. Zum Ablauf des Tages vgl. 

auch: Wendt 1933, Der Tag der nationalen Arbeit. Die Feier des 1. Mai 1933. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

In seiner Rede widmete sich Hitler der einenden Besonderheit deutscher Ar-
beitsauffassung. Er hielt ein Loblied auf die Handarbeit und betonte die Heilig-
keit jeder produktiven Arbeit. Es sei nicht wichtig, was einer arbeite, „man kann 
Respekt nur abhängig machen von dem wie einer seine Arbeit verrichtet.“97 Den 
Tenor seiner Ausführungen fasst er 10 Tage später auf dem Gründungskongress 
der Deutschen Arbeiterfront, welche die zerschlagenen Gewerkschaften ersetzen 
sollte, zusammen: „Ich werde keinen größeren Stolz in meinem Leben besitzen 
als den, am Ende meiner Tage sagen zu können: Ich habe dem Deutschen Reich 
den deutschen Arbeiter erkämpft.“98 Gleichzeitig wies er schon am 1. Mai auf 
die Grenzen dieser Arbeitsgemeinschaft hin: „Das deutsche Volk ist zu sich ge-
kommen und es wird Menschen, die nicht für Deutschland sind, nicht mehr dul-
den.“99 

 
 

GRENZEN DER GEMEINSCHAFT 
 

Welche Konsequenzen diesen Worten folgten, dass und wie die Nazis ihre Ver-
nichtungsrhetorik in die Tat umsetzten, ist bekannt. Maßgeblich für die Theorie 
des nationalsozialistischen Gemeinschaftsdenkens ist es, dass die Grenzen dieser 
Gemeinschaft nicht nur antisemitisch definiert waren, sondern auch über den 
Begriff der deutschen Arbeit gekennzeichnet und legitimiert wurden: 

 
„Als nationale Sozialisten sehen wir in unserer Flagge unser Programm. Im Rot sehen wir 

den sozialen Gedanken der Bewegung, im Weiß den nationalistischen, im Hakenkreuz die 

Mission des Kampfes für den Sieg des arischen Menschen und zugleich mit ihm auch den 

Sieg des Gedankens der schaffenden Arbeit, die selbst ewig antisemitisch war und antise-

mitisch sein wird.“100 

 
Dreh- und Angelpunkt der nationalsozialistischen Kapitalismuskritik war die 
Unterscheidung zwischen Finanzkapital und Industrie- bzw. Handwerkskapital 
und die darauf basierende Trennung der raffenden von der schaffenden Arbeit.101 

                                                             
97  Hitler, Rede am 1. Mai 1933, S. 613.  

98  Hitler, Rede beim Gründungskongress der DAF, zitiert nach Heuel 1989, Der um-

worbene Stand, S. 13. 

99  Hitler, Rede am 1. Mai 1933, S. 622. 

100  Hitler, Zitiert nach: Bauer 2008, Nationalsozialismus, S. 11. 

101  Diese Trennung ist keine Erfindung des Nationalsozialismus, sie geht bereits auf Lu-

ther und dessen Schrift Von den Juden und ihren Lügen zurück.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 239 

 

Dieser Gegensatz wurde als vergegenständlicht im biologischen Gegensatz zwi-
schen Jude und Arier wahrgenommen.102 In seiner programmatischen Rede Wa-
rum sind wir Antisemiten103 erklärte Hitler die Gemeinschaftsauffassung der Na-
tionalsozialisten über den Gegensatz von jüdischer und arischer Rasse sowie an-
hand der jeweiligen Arbeitsauffassung. Er stellte den jüdischen Arbeitsbegriff 
mithilfe des Alten Testaments als egoistisch, parasitär und zersetzend dar und 
dozierte, Juden würden aufgrund rassischer Determination Arbeit als Zumutung, 
Strafe und Mühsal auffassen und sie vermeiden.104 Die kulturschöpfende arische 
Rasse dagegen zeichne sich durch einen positiven Arbeitsbegriff aus, so dass die 
Arbeitsauffassungen von Juden und Ariern sich diametral entgegenstünden und 
einen rassischen Gegensatz bildeten.105  

 
„Meine verehrten Anwesenden! Hier trennt uns schon eine ganze Welt; denn wir können 

Arbeit nicht als Strafe auffassen, weil wir sonst alle Sträflinge wären. Wir wollen sie aber 

auch nicht als Strafe auffassen. Ich muss gestehen: Ich könnte nicht ohne Arbeit sein. [...] 

Wenn es wirklich dieses Paradies gäbe, dieses sogenannte Schlaraffenland, es würde unser 

Volk darin nicht glücklich werden. (Rufe: Sehr richtig)“106 

 
Der Hass der Nazis auf die vermeintliche jüdische Nicht-Arbeit macht einen fana-
tischen und strukturell phantasmatischen Antisemitismus deutlich,107 und er illus-
                                                             
102  Vgl. Postone 1995, Nationalsozialismus und Antisemitismus, S. 38. 

103  Hitler, Rede von 13.8. 1920 auf einer NSDAP Versammlung in München. Warum 

sind wir Antisemiten 

104  Hitler verbindet den Bezug auf das AT mit einem rhetorischen Kunstgriff: „Sie müssen 

verzeihen, dass ich zunächst das Buche hernehme, das Bibel heißt, von dem ich nicht 

behaupten will, dass alles, was darin steht, unbedingt richtig ist; denn wir wissen, dass 

das Judentum sehr freizügig daran gearbeitet hat, von dem aber mindestens eines sicher 

ist, dass es kein Antisemit geschrieben hat.“ Warum sind wir Antisemiten, S. 186. 

105  „Ariertum bedeutet sittliche Auffassung der Arbeit [...] Sozialismus, Gemeinsinn, 

Gemeinnutz vor Eigennutz –Judentum bedeutet egoistische Auffassung der Arbeit 

und dadurch Mammorismus und Materialismus.“ Hitler, Warum sind wir Antisemi-

ten, S. 190. 

106  Hitler, Warum sind wir Antisemiten, S. 188.  

107  Das umfassende System jüdischer Zwangsarbeit, das die Nazis errichteten war, be-

sonders in den Konzentrationslagern, nicht an effizienter Ausbeutung von Arbeits-

kraft interessiert, sondern verfolgte Konzepte von Arbeit als Strafe bis hin zur Ver-

nichtung durch Arbeit. Die theoretische Grundlage dieses Systems liegt in der Auf-

fassung eines rassischen Gegensatzes der Arbeitsauffassungen. Nicht erst die zyni-

sche Parole Arbeit macht frei am Tor von Auschwitz macht deutlich, dass die Gren-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

triert die Bedeutung des Begriffs der Arbeit für die individuelle und kollektive 
Identitäts-, Selbst- und Fremdwahrnehmung. Die Struktur der antisemitischen 
Kapitalismuskritik verdeutlicht das: Der Versuch die finanzwirtschaftliche von 
der industriellen Arbeit zu trennen, basiert zunächst auf einer Wahrnehmung öko-
nomischer Ungerechtigkeit. Der Kapitalismus wird nicht als Ganzes kritisiert und 
Ungerechtigkeit lediglich mit einem seiner Teile identifiziert. Objekt der Kritik 
wird das, was als Verkörperung der abstrakten Seite erscheint – das Finanzkapital 
bzw. dessen vermeintliche Personifizierung – „die Juden“. Während das Börsen- 
und Finanzkapital als abstrakt angesehen wird, erscheint das Industriekapital als 
direkter Nachfolger konkreter handwerklicher Arbeit, als natürlich, organisch 
verwurzelt und gesund, so dass diese Form kapitalistischer Produktion nicht im 
Widerspruch zu ehrlicher Arbeit, zu Volk und Gemeinschaft zu stehen scheint.108 
Diesem Mechanismus liegt eine komplizierte und letztlich doppelte Form des 
Waren-Fetischs zugrunde. Zunächst erscheinen gesellschaftliche Verhältnisse 
(Produktionsverhältnisse), also Beziehungen zwischen Menschen, als objektive 
Beziehungen zwischen Dingen, an denen die Menschen keinen Anteil haben. In 
einer zweiten Stufe werden diese komplexen menschlichen Produktions- und 
Austauschverhältnisse, die als objektive Beziehungen zwischen Dingen erschei-
nen, dann wiederum personalisiert, so dass sie wieder als Beziehungen zwischen 
Menschen erscheinen, dies aber nicht in ihrer ursprünglichen Form, sondern in 
einer antisemitisch-verkürzten Personalisierung. 

 
„Die Juden“ werden als vermeintlich objektive Personifizierung des Finanzkapitals wahr-

genommen. Sie scheinen verantwortlich für gesellschaftliche Ungerechtigkeiten und dar-

über hinaus für die grundlegende Abwesenheit der volksgemeinschaftlichen Identität. Die 

anvisierte Identität wird nicht als Ganzes begriffen, sondern analog zur Trennung der in-

dustriellen von der Finanzproduktion aufgespalten. Krise und Unvollständigkeit werden 

nicht als konstitutive Momente jeder Identitätsproduktion wahrgenommen, sondern abge-

spalten, nach außen projiziert und in einen Diskurs verstrickt, in dem etwas, was nie beses-

sen wurde (Identität) angeblich verloren, bzw. von „den Juden“ verhindert oder gestohlen 

wurde.109 

 

Im ersten Kapitel wurde die Tendenz thematisiert, die Aporien von Ursprung und 
Identität zu verdrängen. Gleichzeitig war die Rede davon, dass der fundamentale 
                                                                                                                                  

zen der Volksgemeinschaft, die in den Konzentrations- und Vernichtungslagern 

mörderische Realität erhielten, vom Mythos der Arbeit mitstrukturiert wurden. 

108  Vgl. Postone 1995, Nationalsozialismus und Antisemitismus, S. 36. Zur Analyse 

vgl. auch: Campbell 1989, Joy in Work, German Work, S. 315. 

109  Vgl. Zizek 1994, Genieße deine Nation wie dich selbst!, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT IM NATIONALSOZIALISMUS | 241 

 

Mangel, der Individuen und Gemeinschaften daran hindert, ohne Überschuss oder 
Mangel, ohne einen konstitutiven Rest mit sich identisch zu werden, im politi-
schen Diskurs als aggressive Beziehung zu Anderen wiederkehrt. Wenn Differen-
tialität, Grundlosigkeit und Unabgeschlossenheit nicht als fundamentale Parame-
ter jeder Identitätskonstruktion anerkannt werden, wenn das Konzept der mit sich 
identischen Volksgemeinschaft nicht als konstitutive Verkennung begriffen und 
erkannt wird, dass (mit Lacans Worten) der Kampf zwischen ich und dem klei-
nem anderen nicht enden wird, scheint ein wiederkehrender Problemlösungsver-
such in der Verschiebung des Problems zu liegen. Die Identität der Gemeinschaft 
realisiert sich dann in der Anstrengung, das unmögliche Objekt zu konstituieren. 
Der Versuch, die Verantwortung für die fundamentale Leere inmitten der Ge-
mein-Konstruktion zu überdecken bzw. den Umstand zu verdrängen, dass das, 
was angeblich gestohlen, niemals besessen wurde und niemals besessen werden 
kann, mündet in eine aggressive Grenzziehung nach innen und außen. 

Die Problematik des Anderen offenbart keine reale Bedrohung, sondern eine 
dem Politischen immanente Krise. Der Andere, der mich scheinbar daran hindert, 
ich selbst zu sein, ist eine innere Differenz, die als quasi-objektiver Antagonismus 
erscheint.110 Anvisiert wird der Andere, Lacan folgend, als großer, als empirischer 
Anderer, es handelt sich jedoch um einen kleinen anderen, um eine innere Krise, 
die darauf gründet, dass das widersprüchliche Objekt nicht in seiner Komplexität 
erfasst wird. Die Schwierigkeiten des Verhältnisses zu dem Anderen sind letztlich 
Produkt einer phantasmatischen Struktur von Identifizierungsbemühungen. 

Klaus Holz erklärt, der nationale Antisemitismus gewinne seine Kraft letzt-
lich durch die Verbindung der Gegensätze Identität/Nicht-Identität und Gemein-
schaft/Gesellschaft. Sie seien präzise aufeinander bezogen und ordneten eine 
Vielzahl von Zuschreibungen.111 Das entspricht Lyotards These, dass „die Ju-
den“ als Symbol der Ambivalenz und der Nicht-Identität zur Geisel des Denkens 
der abendländischen Metaphysik geworden sind. Einer Metaphysik, die auf rest-
lose und eindeutig verortete Identität ausgerichtet war und der gegenüber „die 
Juden“ die Rolle „des unbewussten und undarstellbaren Schreckens“ einnahmen, 
da sie in dem „mit seiner Selbstbegründung beschäftigten Abendland“ den Platz 
dessen ausfüllten, „der sich diesem Geist widersetzt“.112 

 

                                                             
110  Vgl. Zizek 1994, Genieße deine Nation wie dich selbst!. S. 141. 

111  Vgl. Holz 2001, Nationaler Antisemitismus, S. 544. 

112  Lyotard 1999, Heidegger und „die Juden“, S. 32 und 33. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

„Die Juden stehen [...] dafür ein, dass das Elend des Geistes, seine Knechtschaft gegen-

über dem Unvollendeten [...] wesentlich ist. [...] Die Endlösung dagegen besteht im Ver-

such der Ausstreichung dieses Gefühls.“113  

                                                             
113  Lyotard 1999, Heidegger und „die Juden“, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Zwischen Geschichte und Gegenwart 

 
 
 
Die Debatten um die Krise, die Neubestimmung und die Ausgestaltung der Ge-
meinschaft traten in Deutschland nach der Befreiung in eine neue Phase. Die be-
dingungslose Kapitulation des nationalsozialistischen Staates 1945 hatte, anders 
als die Niederlage 1918, das deutsche National- und Gemeinschaftsbewusstsein 
brüchig werden lassen.1 Eine Vielzahl gemeinschaftsstiftender Praktiken blieb 
indes von den politischen Veränderungen unberührt, da eine nennenswerte Aus-
einandersetzung mit den Tiefendimensionen des gemeinschaftlichen Verständi-
gungsrahmens nicht stattfand. An dieser Stelle können nicht alle Entwürfe politi-
scher Gemeinschaftsbildung nach 1945 verglichen werden. Es wird vielmehr da-
rum gehen, anhand von Knotenpunkten des kollektiven Identitäts- und Subjekti-
vierungsdiskurses nachzuvollziehen, welche Spuren vergangener Diskurse sich 
in bestimmten Debatten fortschreiben konnten. Es steht zur Disposition, wie 
übergeordnete Themen des Gemein-Diskurses in der Gegenwart strukturbestim-
mend bleiben konnten und welche Wirkungsmacht sie im Politischen Imaginären 
hatten und haben. 

Wie entwickelte sich bspw. die Verbindung der Sinnfelder Gemeinschaft, 
Volk, Staat und Nation? Welche Rolle spielte die Entgegensetzung von Gemein-
schaft und Gesellschaft in den postnazistischen Debatten? Wie wurden die ro-
mantische Gemeinschaftssehnsucht und das erbauliche Begehren nach einer 
selbstgenügsamen Kollektiv-Identität rezipiert? Wurde mit dem Dispositiv des 
Vorpolitischen oder mit den entfremdungs- und erlösungstheoretischen Struktu-
ren des Gemeinschaftsdenkens gebrochen? Bevor im letzten Kapitel ein Aus-

                                                             
1  Die entschiedensten Veränderungen geschahen auf Druck der Alliierten aber auch der 

kommunistische Flügel der Arbeiterbewegung, Teile der süddeutsche Katholiken und 

Anhänger der Welfen in Niedersachsen verabschiedeten sich von der Idee eines ein-

heitlichen Nationalstaates und präsentierten neue Geschichtsbilder. Vgl. Ullrich 2004, 

Im Schatten einer gescheiterten Demokratie, S. 186. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

blick auf zukünftige Perspektiven gegeben werden kann, sollen Fragen dieser 
Art anhand einzelner Debattenstränge und Ereignisse zu klären versucht werden. 
Diskutiert werden: das Konzept eines neuen Ursprungs (Stunde Null), das fort-
währende Strebens nach Wieder-Vereinigung vor und nach 1989/90, der soge-
nannte Verfassungspatriotismus und die Diskussionen um den Begriff der neuen 
Normalität. 

 
 

MYTHOS STUNDE NULL 
 
Unmittelbar nach der Befreiung wurde international über eine Frage debattiert, 
die sich in ähnlicher Weise auch 1918 gestellt hatte: Konnte es eine rechtsstaatli-
che Kontinuität Deutschlands geben? Um außen- wie innenpolitische Rechte, 
Pflichten, Haft- und Schuldansprüche zu garantieren, wollten die Alliierten trotz 
militärischer Besetzung, Teilung und Verkleinerung, das Deutsche Reich als ju-
ristisch-politisches Konstrukt erhalten. Nur Kontinuität garantiere ein Rechtssub-
jekt, an das politische Ansprüche gerichtet werden konnten. Die Dimension der 
NS-Verbrechen und die Verstrickungen der Bevölkerung in die Taten machte die 
Vorstellung von Kontinuität gleichwohl schwierig. Von alliierter Seite aus wur-
de befürchtet, dass sie demokratischen Strukturen, einer konsequenten Entnazifi-
zierung und allgemein einer friedlichen Ordnung in Europa entgegen stehen 
könnte. Letztlich waren die Haftungsinteressen der West-Alliierten ausschlagge-
bend und das Völkerrechtssubjekt Deutschland blieb in Gestalt der BRD erhal-
ten.2 

Die DDR leistete umfassende Reparationszahlungen an die Sowjetunion, an-
dere Entschädigungs- und Wiedergutmachungszahlungen sowie eine rechtliche 
Kontinuität zum Deutschen Reich wurden abgelehnt. Die DDR-Gründung wurde 
als Zäsur, als Bruch mit NS-Staat und Deutschem Reich begriffen. In der BRD 
dagegen vertrat eine politische Mehrheit und der überwiegende Teil der Staats-
rechtler die Ansicht, die BRD habe zwar mit dem NS-Staat gebrochen, die 
Rechtstraditionen des Deutschen Reiches würden im neuen Staat indes fortge-
führt. Dieses Votum war Ausdruck eines Konservatismus, der die Traditionsli-
nien von 1867 zur Verfügung zu halten suchte und Staat und Gemeinschaft we-

                                                             
2  Die Frage der Rechtsnachfolge, der Kontinuität, bzw. der Identität wird bis heute de-

battiert. Bezüglich des Grundlagenvertrags von 1973 stellte das Bundesverfassungsge-

richt fest, dass die BRD dem Deutschen Reich nicht nachfolge, sondern mit ihm staat-

lich identisch, wenn auch räumlich nur teilidentisch sei. D.h. das Deutsche Reich exis-

tiert formal-juristisch bis heute fort. Vgl. 2 BvF 1/73; BVerfGE 36, 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 245 

 

niger als verfassungstheoretische Konstrukte denn als Geschichtssubjekte anvi-
sierte. Übergeordnetes Ziel war die politische Souveränität der Bundesrepublik 
und ihr gesamtdeutscher Alleinvertretungsanspruch (Hallstein-Doktrin). Diese 
Ziele schienen nur mithilfe einer großzügigen politischen und finanziellen Haf-
tung erreichbar. Die Bundesrepublik übernahm daher die gesamtdeutschen 
Nachkriegsverpflichtungen und darüber hinaus die Schulden des alten Reiches 
und der ersten Nachkriegszeit.3 Das Thema war dennoch nicht abschließend ge-
klärt, und die Kontinuitätsfrage blieb ein kompliziertes Thema im postnazisti-
schen Gemeinschaftsdiskurs.4 Während die konservativen Kräfte in Politik und 
Rechtswissenschaft die Kontinuität verteidigten, war gerade ihr Handeln in der 
gesellschaftspolitischen Praxis darauf ausgerichtet, Kontinuitäten abzuwehren, 
zu verdrängen und zu verschweigen. Das Schwanken zwischen Geschichtsver-

gessenheit und Geschichtsbesessenheit ist ein Merkmal postnazistischer Identi-
tätssuche.5 

Die Alliierten führten der Bevölkerung die deutschen Verbrechen und die ei-
gene Verantwortung vor Augen. Die Bilder der Konzentrationslager, der Lei-
chenberge und der Überlebenden waren nach Kriegsende allgegenwärtig und 
nicht nur in Deutschland Thema in den Medien. Neben Teilung, Besetzung, Ent-
nazifizierung und Re-Education (bzw. antifaschistisch-demokratischer Umge-
staltung) wurde auch mithilfe von kriminalistischer Aufarbeitung versucht, den 
deutschen Gemeinschaftsmythos zu brechen. Doch die Prozesse in Nürnberg 
hatten eine ungeahnte, gegenteilige, schuldabweisende und entlastende Funktion, 
da die Verantwortung für die Schrecken6 auf die Haupttäter abgeschoben werden 
konnte und die Selbstwahrnehmung der Deutschen als Opfer des Hitlerfaschis-

mus gefestigt wurde. Die Nachfolgeprozesse in Dachau lösten neben Betroffen-
heit eine Welle der Solidarisierung mit den Tätern aus. Eine breite Lobby aus 
                                                             
3  Vgl. Schilling 2002, Scheitern an der Vergangenheit, S. 113. Die Verschonung der 

Täter konterkarierte die finanzielle Haftung. Sie trug dazu bei, dass die moralische 

Rehabilitierung der BRD nicht sofort glückte. 

4  Dass die Diskussion damit nicht abgeschlossen war, zeigt sich am Streit zwischen 

Bundesgerichtshof (der sich in die historische Tradition stellte) und Bundesverfas-

sungsgericht (das sich als neugegründete demokratische Institution verstand) über die 

Fortsetzung der Beamtenverhältnisse. Das Bundesverfassungsgericht setzte sich 

schließlich durch und regelte die Beamtenverhältnisse neu. Vgl. Möllers 2008, Der 

vermisste Leviathan. Staatstheorien in der Bundesrepublik, S. 35f und BverfGE 3, 58. 

5  Vgl. Assmann, Frevert 1999, Geschichtsvergessenheit, Geschichtsversessenheit. 

6  So eine dieser Zeit weit verbreitete Bezeichnung des Holocaust, welche die schuldab-

weisende Funktion offenbar werden lässt. Vgl. Schilling 2002, Scheitern an der Ver-

gangenheit, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kirche, Verbänden und Parteien setzte sich für die Angeklagten und deren Frei-
spruch ein.7 Allgemein standen in den späten 1940er Jahren die selbstbezügliche 
Beschäftigung mit den Erfahrungen und Entbehrungen des Krieges und das 
„deutsche Leid“ im Vordergrund.8 Das Zusammengehörigkeitsgefühl der Ge-
meinschaft der Besiegten, deren Leitsatz Ich habe nichts gewusst zum Symbol 
für die schuldabwehrend-verdrängende BRD-Geschichtspolitik wurde, schien 
kurz nach Kriegsende stärker denn je. 

In den 1950er Jahren nahm das Sprechen über die deutschen Opfer ab und 
machte einem allgemeinen Schweigen Platz. In dieser Zeit bildete sich die Stun-

de Null als neuer Gründungsmythos heraus. Sie stand symbolisch für die Imagi-
nation eines neuen und bedeutungsfreien Zustands, eines Anfangs jenseits von 
Geschichte und Vergangenheit. Das Nullen der Uhr sollte eine neue Zeit symbo-
lisieren und deutlich machen, dass Deutschland von vorne, auf neuen Grundla-
gen und unter neuen Vorzeichen begonnen hatte. Die Realitätsferne der Stunde 
Null war offensichtlich: Es bestanden unübersehbare Kontinuitäten und die Er-
fahrung des Nationalsozialismus diente als Abgrenzungs- und Negativfolie für 
neue Identitätsbilder. Dennoch hat der Mythos der Stunde Null, gepaart mit dem 
Bedürfnis „endlich“ normal und unbelastet zu sein, die Politik, das Geschichts-
bewusstsein und die Gemeinschaftsidentität der BRD maßgeblich geprägt.9 10 

Die Stunde Null entsprach den Regierungsrationalitäten. Ein politischer Neu-
anfang, Zukunftsgewandtheit und „Tabula Rasa“ waren die Leitmotive der Ge-
schichtspolitik Adenauers, der erklärte, die Vergangenheit sei verworren und 
kompliziert und solle „endlich“ hinter sich gelassen werden. Die Forderung nach 
                                                             
7  Vgl. Schneider 1998, Die Verfolgung der NS-Verbrechen in Deutschland und die 

deutsche Öffentlichkeit, S. 52f. Dieser Effekt und der beginnende Ost-West-Konflikt 

führten dazu, dass nach der BRD-Gründung die ehrgeizigen Ziele der Entnazifizie-

rung bei den West-Alliierten in den Hintergrund traten. Anfang der 50er Jahre wurden 

in der BRD NS-Täter in großem Umfang amnestiert. „Demokratisierung durch In-

tegration“ lautete die neue Formel. 

8  Für die meisten Deutschen war der Krieg eine schlimme Erfahrung gewesen. Freunde 

oder Verwandte waren gefallen oder verletzt worden, viele hatten Besitz verloren oder 

hatten zwangsweise umziehen müssen. Auf der Basis dieser unmittelbar als unrecht 

wahrgenommenen Erfahrungen, fühlten viele Deutsche sich nach dem Krieg zunächst 

als Opfer. Opfer des Krieges und so paradox diese Vermischung der Ebenen der Tä-

terschaft klingt, auch als Opfer der Nazis. 

9  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen. Bd. II. S. 122. 

10  Die inhaltliche Ausrichtung des Grundgesetzes auf allgemeine und ewig garantierte 

Grundrechte ist durch den Hintergrund des Nationalsozialismus und durch die Schwä-

che der Weimarer Verfassung bestimmt. 

,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 247 

 

einem Schlussstrich, von vielen als Appell der 1990er Jahre fehlgedeutet, hatte 
bereits in den 1950er Jahren Hochkonjunktur.11 Die nationalsozialistische Ver-
gangenheit wurde als überwundene Krankheit, als Ereignis einer fernen, der his-
torischen Kontinuität entrissenen Zeit wahrgenommen und schien mit finanziel-
ler Entschädigung und Wiedergutmachung abgegolten. Die geschichtspolitischen 
Versäumnisse der Adenauer-Regierung, die mangelhafte Aufarbeitung der Ver-
gangenheit, die Schuldabwehr und die Herausbildung einer Gemeinschaft der 
Schweigenden sind vielfach dokumentiert.12 Ich verzichte darauf, die erinne-
rungspolitischen Paradigmen der Stunde Null zu wiederholen und konzentriere 
mich auf die Konsequenzen dieser Imagination für den Gemein-Diskurs.  

Die Vorstellung eines bedeutungsfreien Anfangs und das Konzept einer 
Gründung im Sinne eines vollständigen Bruchs mit der Vergangenheit sind aus 
Hobbes’ Vertragstheorie bekannt. Die Abwendung von der Geschichte hatte sich 
als problematisch dargestellt, da das Ausgeschlossene, Vergangene notwendig 
für die Konstruktion der Gegenwart gewesen war und sie politisch-imaginär mit-
strukturiert hatte. Hobbes’ Konzept erinnert nicht zufällig an die Gründung und 
die Probleme der Bundesrepublik. Den rechtspolitischen Kontinuitätsentschei-
dungen zum Trotz wurde die vertragstheoretisch-demokratisch legitimierte Kon-
struktion einer rechtsstaatlichen Gesellschaft in der BRD unter anderem in An-
lehnung an Hobbes und Locke als Neubeginn formuliert.13 Die öffentlich und 
medial beworbene, dennoch diskret und formal inszenierte Unterzeichnung des 
Grundgesetzes in der Aula der Pädagogischen Akademie Bonn durch Konrad 
Adenauer sollten den Charakter des Grundgesetzes als Gesellschaftsvertrag de-
monstrieren und die endgültige Abkehr vom Nationalsozialismus symbolisieren. 

Die Neue Sachlichkeit des Gründungsaktes war den pompösen Selbstinszenie-
rungen des NS-Staates entgegengestellt.14 Die offensichtlich fiktive Gründungssi-
tuation und der Bezug auf die konstruktivistische Tradition versinnbildlichten die 
Abkehr von rassisch-biologistischen Genealogien, und sie sollten den rechtlichen 
                                                             
11  Sie hatte während der vier großen bis 1979 geführten Verjährungsdebatten Hochkon-

junktur. Vgl. Schneider 1998, Die Verfolgung der NS-Verbrechen in Deutschland und 

die deutsche Öffentlichkeit, S. 58f. 

12  Jenseits der vielen und detaillierten historisch-politischen Dokumentationen liefert das 

Buch Besuch in Deutschland von Hannah Arendt einen eindrücklichen Bericht dieser 

Zeit. 

13  Der Einfluss Hobbes’ auf die inhaltliche Ausgestaltung des Grundgesetzes war gering, 

doch seine kontraktualistischen Vorstellungen waren relevant für den Entwurf der 

BRD. Vgl. Möllers 2008, Der vermisste Leviathan, S. 31f und Hofer, Die ideenge-

schichtlichen Quellen der Grundrechte des Grundgesetzes, S. 40f. 

14  Vgl. Ruck 2008, Abschied vom Pathos – Beginn eines Mythos, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kontinuitäten zum Trotz dazu beitragen, die Kollektividentität in einem neuen 
politischen Fundament zu verankern. Die BRD schien naturrechtlich, formal und 
kontraktualistisch, nicht rassisch-deterministisch oder romantisch-theologisch be-
gründet. Der totalitären Volksgemeinschaft wurden die westeuropäische Werte-
gemeinschaft und die freiheitlich-demokratische Grundordnung entgegengestellt. 
Gleichzeitig war eines der wesentlichen Ziele den Einzelnen mithilfe eines „Ver-
trags“ affektiv an das neuentstehende Gemeinwesen zu binden und die Identifika-
tion mit dem neuen Rechtssubjekt zu verbessern. 

Die Anrufung der demokratischen Legitimationsinstanz Deutsches Volk 
stimmt nicht mit der realen Entstehungsgeschichte des Grundgesetzes überein. 
Die vermeintliche Autorenschaft des Volkes sollte dessen ungeachtet den Gegen-
satz zu Ermächtigungsgesetzen und Notstandsverordnungen betonen. Die Auto-
renschaft schien unmittelbar das staatliche Konstrukt real werden zu lassen, zu 
dessen Errichtung die Signatoren durch das Volk legitimiert schienen und dessen 
Identität die Unterzeichnung gleichsam begründen sollte. 

Damit ist das Grundgesetz von demselben Paradox der Souveränität, von 
derselben Leere inmitten der demokratischen Legitimationsstrukturen moderner 
Staatlichkeit geprägt, die auch andere Verfassungen kennzeichnet. Es ist gleich-
wohl nicht diese allgemeine Unentschiedenheit zwischen Performanz und Kon-
statierung, sondern das Schwanken zwischen Kontinuität und neuem Anfang, 
das die Geschichte der bundesdeutschen Gründung in einer besonderen Weise 
auszeichnet. Die Textur des Grundgesetzes spiegelt den Versuch, Kontinuitäts- 
und Neuanfangsforderungen gleichermaßen gerecht zu werden: Die Abgrenzung 
von der NS-Tradition und der Bezug auf die Vertragstheorie versprachen einen 
neuen Anfang. Durch den gesamtdeutschen Vertretungsanspruch, die Präambel 
und das darin enthaltene Bekenntnis zum Streben nach Einheit blieb die Bezug-
nahme auf die Vergangenheit dennoch gewahrt. Jenes politisch verbriefte Stre-
ben nach einer zukünftigen Einheit des „Deutschen Volkes“ erklärte das Kon-
strukt von 1949 zu einem Provisorium, das überhaupt nur durch den Rekurs auf 
eine übergeordnete, vorpolitische Identitätsvorstellung legitimiert war. Der Be-
zug auf einen vorpolitischen Volks- und Gemeinschaftsbegriff, der zudem nicht 
mit aktuellen Grenzen übereinstimmte und von staatlich-gesellschaftlichen Kon-
struktionsprozessen völlig unabhängig zu sein schien, war also kein nebensächli-
cher Subtext, sondern der Ausgangspunkt des Grundgesetzes.15 

                                                             
15  Das Grundgesetz weist neben diesen strukturellen Überschneidungen weitere inhaltli-

che Kontinuitäten auf. Diverse Gesetzestexte ähneln Gesetzen aus dem Nationalsozia-

lismus, dem Kaiserreich oder aus Weimar. Das wird am Strafgesetzbuch oder dem 

Bundesvertriebenengesetz noch deutlicher.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 249 

 

Der Konstruktivismus, der im Rahmen westdeutscher Nachkriegs-Gouverne-
mentalität zum Tragen kam, basierte auf völkischen Grundannahmen und führte 
Dichotomien fort, die bereits die Opposition von Gemeinschaft und Gesellschaft 
motiviert hatten. Er garantierte ein bürgerliches Staatsmodell und die Einbin-
dung in die Werte- und Wirtschaftsordnung Westeuropas. Zugleich gelang es, 
Kontinuität und die Vorstellung eines neuen Anfangs gleichermaßen zu legiti-
mieren. Mit der Vorstellung einer deutschen „Kulturnation“ wurde auf eine na-
turhaft-gegebene, außerpolitische Existenz des kollektiven Subjekts „Deutsches 
Volk“ gezielt, die politisch als unbedenklich galt.  

Unterdessen gelang es in der DDR den Nationalsozialismus, der in der BRD 
die Rolle eines Zustands jenseits der Geschichte einnahm und als Dunkel des 
Verstehens, als geschichtslose Zeit16 erschien, zu einem positiven Identifikati-
onspunkt umzudeuten: Anders als die BRD legitimierte die DDR ihre Gegenwart 
nicht durch Vergessen und Verdrängen, sondern über das Wachhalten der Erin-
nerung an die Verbrechen der Vergangenheit. Gründungsmythos war der sieg-
reiche Kampf des Kommunismus gegen den Faschismus. Die Erinnerung an den 
Nationalsozialismus manifestierte diesen Mythos. Die DDR-Führung hatte die 
Bevölkerung zu Erben des antifaschistischen Widerstandskampfs umgedeutet 
und sie von Schuld freigesprochen. Die Unschuldsvermutung wurde mit einer 
Verpflichtung zu politischer Loyalität verknüpft.17Was hier deutlich wird sind 
zwei verschiedene Modelle geschichtspolitischer Erinnerungsrationalität. Einmal 
wird die Gegenwart trotz der Vergangenheit als legitim begriffen, ein anderes 
Mal gerade wegen dieser Vergangenheit. 

 
 

WIEDER-VEREINIGUNG 
 
Struktur und Praxis des Gemein-Diskurses in der BRD waren durch die Hall-
stein-Doktrin und die Festlegung der politischen Ausrichtung auf die Einheit des 
Deutschen Volkes qua Gründungsakt offiziell auf eine Gemeinschaftsidentität 
ausgerichtet, welche die Dimension der aktuellen Konstruktion überstieg und die 
Gegenwart zum Provisorium erklärte. Die national- und gemeinschaftsromanti-
sche Fixierung auf ein erbauliches Ideal, das in seiner Abwesenheit nur sekundär 
und vorläufig ersetzt werden zu können schien, wurde ebenso fortgesetzt, wie 
der Mythos vollendeter kollektiver Einheit, der seit dem 19. Jahrhundert die Tra-
ditionslinien des Politischen Imaginären bestimmt hatte. Die BRD hatte ihre 

                                                             
16  Vgl. Wolfrum 2002, Geschichte als Waffe, S. 58 

17  Vgl. Groehler 1992, Erblasten: Der Umgang mit dem Holocaust in der DDR, S. 110f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

staatliche Existenz untrennbar mit der Vorstellung einer zukünftigen Wieder-
Vereinigung verbunden. Die Präposition wieder verdeutlicht, dass sich, den 
Ideen der Nationalbewegung folgend, auf das Konzept einer ursprünglichen, 
geistigen bzw. völkischen Einheit versteift wurde, die keine Übereinstimmung 
mit der politischen Landschaft Mitteleuropas aufwies. 

Die Bedeutung der Ausrichtung der politischen Wegstrecke auf die Wieder-
Kehr zur Einheit, die als Wieder-Kehr des Verlorenen zugleich Ursprung und 
Finalität des Politischen markierte, wurde vielfach unterschätzt. Jürgen Haber-
mas und Peter Sloterdijk, zentrale Figuren der identitätspolitischen Nachkriegs-
debatten, verkannten bspw. die Bedeutung dieses Strebens nach dem Ursprung. 
Obgleich beide Kritiker eines solchen Verständnisses waren, gingen sie noch 
1990 davon aus, dass sich in Deutschland nach Auschwitz kein Nationalbewusst-
sein mehr im vorpolitischen Bann der Ursprünge gründen könne und die Deut-
schen durch den Kontinuitätsbruch Nationalsozialismus (Habermas) die Mög-
lichkeit eingebüßt hätten, ihre politische Identität auf etwas anderes, als auf uni-
versalistische und staatsbürgerliche Prinzipien zu gründen.18 Doch die Frage, ob 
die Herausbildung eines Nationalbewusstseins im Bann der Ursprünge nach 
Auschwitz möglich ist, war falsch gestellt, der Bann des Ursprungs war bereits 
im Grundgesetz ein- und festgeschrieben. Die Idee der Wieder-Vereinigung 
schloss Anfangs- und Zielpunkt im Modus einer fiktiven Vergangenheit zusam-
men, und sie verlieh den politischen Vereinigungs-Debatten die Würde einer 
Wieder-Kehr, einer Rückkehr zum Ursprung.19 

Das öffentliche Klima der BRD der 1950er Jahre war deutschnational ge-
prägt. Den Ergebnissen einer repräsentativen Umfrage des Allensbacher Instituts 
zufolge nannten 1951 45% der Befragten auf die Frage, wann es Deutschland in 
diesem Jahrhundert am besten gegangen sei, das Kaiserreich an erster Stelle. Es 
wurde gefolgt von 42%, die den Nationalsozialismus vor Ausbruch des Krieges 
anführten. Für die Weimarer Republik sprachen sich 7% und für die Gegenwart 
2% aus. Obgleich die Zustimmung für die BRD im Laufe der nächsten 10 Jahre 
stieg, nahm die deutschnationale Ausrichtung nicht ab. Sie wurde lediglich bes-
                                                             
18  Vgl. Sloterdijk 1990, Landeskundliche Bemerkung zu den jüngsten deutschen Tränen, 

S. 54 und Habermas 1990, Nochmals: Zur Identität der Deutschen, S. 219f. Habermas 

benützte diese Formulierung, um für sein Konzept des Verfassungspatriotismus zu 

werben, nicht um die Fundamente des deutschen Nationalbewusstseins zu analysieren. 

Dennoch erkennt er die Bedeutung der Einschreibung einer präpolitischen Dimension 

der Identität in die Verfassung nicht. Dieses Missverständnis führt er in seinem Ent-

wurf einer verfassungspatriotischen Alternative zum deutschen Nationalismus, die im 

Anschluss diskutiert wird, fort. 

19  Vgl. Wetzel 1990, Deutsch sprechen, S. 44.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 251 

 

ser vom Konservatismus repräsentiert.20 Bis in die 1970er versuchte auch die 
Sozialdemokratie offensiv nationalistische Sehnsüchte zu befriedigen. Schuma-
cher, der zentrale Akteur der SPD-Neugründung, zog drei Schlussfolgerungen 
aus der Vergangenheit: Die Sozialdemokraten sollten erstens versuchen, die Mit-
te zu erobern, sich zweitens klar vom Kommunismus abgrenzen und als dritten, 
wichtigsten Punkt führte er an, dass nie wieder Zweifel an ihrer nationalen Ge-
sinnung aufkommen dürfe.21 

Anfang des 20. Jahrhunderts war von Meinecke die Unterscheidung zwi-
schen Kultur- und Staatsnation eingeführt worden.22 Vom Politischen Imaginä-
ren ausgehend ist ihre Grundlage falsch. Es macht keinen Unterschied, ob die 
imaginäre Gemeinschaft geistig-sprachlich-kulturell oder ethnisch-völkisch defi-
niert wird, bevor sie naturalisiert und der gesellschaftlich-staatlichen Realität 
entgegengesetzt wird. Doch Kultur- und Staatsnation waren leitende Begriffe der 
Nachkriegsdebatten um Identität, Krise und Einheit der Deutschen. Obgleich 
staatliche Vereinigungsforderungen zeitweilig der Westbindung und dem Anti-
kommunismus untergeordnet wurden, war der Bezug auf die eine übergeordnete 
Kulturnation unumstritten. Die vorpolitisch-geistig-kulturelle Einheit wurde als 
gegeben vorausgesetzt. Das temporäre Zurückstellen staatlicher Ansprüche im 
Hinblick auf europäische Einbindung, langfristige geschichtspolitische Normali-
sierung und die Ausweitung des politischen Einflusses erschien mithin als un-
problematisch. Gleichzeitig war das Schwanken zwischen der Sehnsucht nach 
einer Einheit, die sich auch staatlich manifestieren sollte, und dem positiven Be-
zug auf die Gegenwart, auf Westbindung, Wiederaufbau und soziale Marktwirt-
schaft, Teil der Rhetorik des Kalten Krieges. Die DDR erfüllte in dieser Hinsicht 
eine komplizierte Funktion: Obgleich ihre Bevölkerung in die gesamtdeutsche 
Identitätssuche einverleibt wurde, definierte sich die westdeutsche Identität in 
Entgegensetzung zu ihr. Die DDR wurde als Konstrukt abgelehnt, das die eigent-
liche Einheit der Deutschen verhindere, zugleich konnte der politische Diskurs 
an der Wiedervereinigung orientiert bleiben, da antistaatlichen Forderungen nur 
auf die DDR bezogen wurden.23 

Eine unhintergehbare Dimension deutscher Einheitlichkeit blieb jenseits der 
Parteigrenzen der zentrale Bezugspunkt der bundesdeutschen Identitätsdiskurse.24 
                                                             
20  Vgl. Buschke 2003, Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozialistische 

Vergangenheit, S. 51. 

21  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, S. 124. 

22  Vgl. Meinecke 1915, Weltbürgertum und Nationalstaat. 

23  Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, S. 139, 157. 

24  Eine detaillierte Analyse dieser Diskurse liefert Ben Möbius 2003, Die liberale Nati-

on, S. 269f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Weite Teile der Linksliberalen, der Sozialdemokratie und auch viele Sozialisten 
kritisierten die konservative Politik mit Argumenten, die auf denselben vorpoliti-
schen Gemein-Begriff rekurrierten, mit dem im rechtsnationalen Diskurs das 
Streben nach einer unmittelbaren Einheit begründet wurde. Der „linke“ Anteil 
der Debatten war es, die vorpolitische Einheit nicht völkisch, sondern durch kul-
turelle und sprachliche Verbundenheit zu begründen und die Forderung nach 
Staatlichkeit durch die Betonung einer gefühlten Einheit zu ersetzen. Karl Jas-
pers, einer der ersten, der staatliche Einheit ablehnte, formulierte anlässlich der 
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels: 

 
„Das apolitische, tiefe deutsche Selbstbewusstsein kann mit dem politischen Bewusstsein 

eines einzelnen deutschen Staates nicht identisch werden. [...] Die Neugründung unseres 

uralten deutschen Selbstbewusstseins liegt in der Gemeinschaft vorpolitischer Substanz, in 

der Sprache, im Geist, in der Heimat. Aus dieser Substanz entspringt die je besondere 

Aufgabe, heute auch in der Bundesrepublik.“25 

 
Der These einer „kulturnationalen Solidarität“, einer gefühlten, geistigen Einheit 
folgten – mit und ohne Bezug auf Jaspers – Linksliberale und Sozialdemokraten 
wie Grass, Mommsen, Janßen, Rudolph, Bahr, Walzer und Fetscher. Obgleich 
ihre Überzeugungen der Politik Adenauers und seiner Nachfolger entgegenge-
setzt galten, der Bezug auf den kulturellen Wert der Nation war eine unumstrit-
tene Grundlage auch ihres Politikverständnisses.26 Selbst viele kommunistische 
Gruppen und Teile der späteren 1968 Bewegung erklärten die „nationale Frage“ 
zu einem der zentralen Politikfelder.27 Zugleich betraten mit den 1968igern, der 
außerparlamentarischen Opposition und den Neuen Sozialen Bewegungen neue 
Akteure die politische Bühne. Die Grundlagen der Geschichtspolitik wurden 
durch das Aufkommen der Oral History und der Alltags- und Sozialgeschichte 
von unten in Frage gestellt. Eine junge Generation setzte dem Verdrängungs- 
und Entschuldungsdenken ihrer Eltern die Forderung nach Auseinandersetzung 
und Aufarbeitung entgegen. Die 1968iger, die außenpolitischen Veränderungen 
                                                             
25  Jaspers, 28.9. 1958, Paulskirche. Zitiert nach Winkler 2005, Der lang Weg nach Wes-

ten. Bd. II, S. 174. 

26  So begründen beispielsweise Hans Mommsen und Karl-Heinz Janßen ihre gegensätz-

lichen Positionen hinsichtlich der Frage nach einer nationalstaatlichen Einheit kurz 

hintereinander mit Bezug auf dieselbe vorpolitische und kulturnationale, gefühlte So-

lidarität. Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, S. 153. 

27  Vgl. Hassner 1982, Wiederbelebung der deutschen Frage durch Friedensbewegung 

und alternative Gruppen. Glotz 2005, Patriotismus von links. Auch die KPD wollte 

vor ihrem Verbot die nationale Frage von links besetzen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 253 

 

und der „Deutsche Herbst“ heizten identitätspolitische Debatten an, die in den 
1980er Jahren im Umfeld des Historikerstreits einen Höhepunkt erreichten, der 
wenig später vom identitäts- und erinnerungspolitischen Boom der 1990er abge-
löst werden sollte.28 

Dabei stand der Begriff der Nation in der BRD bereits für eine Entwicklung 
abseits der politischen Traditionen des Konservatismus. Adenauers, Erhards und 
Kiesingers Sprachduktus hatte das Deutsche Volk adressiert.29 Heinemanns Wahl 
zum Bundespräsidenten und der Amtsantritt Willy Brandts leiteten den begriffli-
chen Weg vom Volk zur Nation ein. Die Veränderung symbolisierte eine Ent-
spannung der Ostpolitik, eine neue Akzeptanz der Zweistaatlichkeit, die Tren-
nung vom Begriff des Provisoriums und ein neues, bundesdeutsches Selbstbe-
wusstsein. Zugleich zielte sie auf die Abwendung von einem romantisch-
völkischen Gemein-Begriff und auf die Hinwendung zu einem voluntaristischen 
und kulturalistischen Nationenbegriff. Doch das Konzept einer vorpolitischen, 
naturhaften Evidenz der Gemeinschaft wurde nicht aufgegeben, es wurde ledig-
lich modernisiert, den politischen Gegebenheiten und den gegenwärtigen Regie-
rungsrationalitäten angepasst. Brandt verdeutlicht das in einem Bericht zur Lage 
der Nation 1970 und erklärt gleichsam die neue Verschränkung von Voluntaris-
mus und Essentialismus: 

 
„Im Begriff der Nation sind geschichtliche Wirklichkeit und politischer Wille vereint. Na-

tion umfasst und bedeutet mehr als gemeinsame Sprache und Kultur, als Staat und Gesell-

schaftsordnung. Die Nation gründet sich auf das fortdauernde Zusammengehörigkeitsge-

                                                             
28  Vgl. u.a. Kühnl 1987, Streit ums Geschichtsbild. Diner (Hg.) 1987: Ist der National-

sozialismus Geschichte? Henning 1988, Zum Historikerstreit. 

29  Otto Dann führte daher den Begriff Volksnation für das deutsche Selbstverständnis ein. 

Vgl. Dann 1986, Nationale Fragen in Deutschland: Kulturnation, Volksnation, 

Reichsnation. Von konservativer Seite wurde nicht nur die Vereinigung, sondern auch 

die Befreiung des deutschen Volkes gefordert. Vgl. Leitartikel von Gradl und Reißmül-

ler in der FAZ 1961. Im radikalkonservativen bzw. rechtsradikalen Umfeld bezog sich 

diese Forderung auf die gesamte alliierte „Besetzung“, im gemäßigten Milieu wurde 

vor allem die „Kolonialisierung“ des deutschen Volkes durch die Sowjetunion kriti-

siert. Das Selbstbestimmungsrecht des deutschen Volkes und die Kritik von „Besat-

zung und Kolonialisierung“ waren klassische Themen des rechten Diskurses. Im Kon-

text des wachsenden Antiamerikanismus wurde die Kolonialisierungsthese auch von 

Linken im Hinblick auf die West-Alliierten vertreten. Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, 

S. 123. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

fühl der Menschen eines Volkes. Niemand kann leugnen, dass es in diesem Sinne eine 

deutsche Nation gibt und geben wird, soweit wir vorauszudenken vermögen.“30 

 
Brandts Abwendung vom Alleinvertretungsanspruch und vom Streben nach ei-
ner staatlichen Wiedervereinigung lösten einen Sturm der Entrüstung aus. Aus 
heutiger Perspektive ist es verwunderlich, zu welcher Unruhe die geschichtspoli-
tischen Offensiven der Brandt-Regierung führten. Die Normalisierung, die ost-
politischen Verträge (Moskau, Warschau) und die Einbindung in den Helsinki-
Prozess verbesserten die deutsche Position auf dem internationalen Parkett und 
bereiteten langfristig den Weg zur „Einheit“.31 

Die Kontroversen um den Ursprung und die Identität der Gemeinschaft ka-
men nicht zur Ruhe, doch brachten die Diskussionen der folgenden Jahre keine 
signifikanten Veränderungen. Radikal galt der Appell Günter Gaus’, der in ei-
nem Interview in Die Zeit 1981 die Bundesbürger aufforderte, nicht mehr über 
die Nation zu reden und endlich den Traum der Einheit aufzugeben. Diese neuar-
tig erscheinende Forderung begründete jedoch auch er mit Verweis auf eine vor-
politische Einheit, die es unnötig mache, staatliche anzustreben.32 Gaus zitierte 
den Nationaldichter Arndt mit seinem Ausspruch „Die Elbe ist Deutschlands 
Strom nicht Deutschlands Grenze“ und forderte, die DDR nicht als „Polizeistaat“ 
sondern als „deutsches Land“ anzuerkennen.33 

Im Kontext des Historikerstreits wurde die öffentliche Identitätsfindungs-
debatte auf die Spitze getrieben. Von rechts wurde aktiv an der Umdeutung der 
deutschen Vergangenheit gearbeitet und ein offener Revanchismus propagiert. 
Ihm entgegengesetzt wurden neue identitätspolitische Angebote, die sich posi-
tiv auf die Nachkriegsdemokratie bezogen, die eine Auseinandersetzung mit 
der Vergangenheit forderten, diese aber weder naturalistisch-romantisch, völ-
kisch-nationalistisch oder gar rassisch als kollektive Identitätsstiftungsinstanz 

                                                             
30  Brandt, 14. Januar 1970, Texte zur Deutschlandpolitik, S. 203. 

31  Zudem machte Brandts Regierung nicht erst mit den Berufsverboten des Radikalener-

lasses deutlich, dass ihre geschichtspolitischen Positionen in keiner Weise vom kriti-

schen Denken der außerparlamentarischen Linken geprägt waren, sondern eine klare 

machtstrategische Ausrichtung hatte. 

32  Einig war er sich mit seinen Kritikern darüber, die Einheit der Nation jenseits realpoli-

tischer Grenzen vorauszusetzen. Vgl. Die Serie Debatten über die Nation in Die Zeit, 

die 1981 nach dem Interview mit Gaus folgte. 

33  Gaus, Müssen wir soviel über die Nation reden? Zitiert nach: Winkler 2005, Der lange 

Weg nach Westen. Bd. II, S. 435. Und Gaus, Die Zeit, 11.9. 1981. Wir machen die 

DDR zu unserer Ersatz KP. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 255 

 

anrufen wollten. Das Schlagwort dieser Debatten war der „Verfassungspatrio-
tismus“. 

 
 

VERFASSUNGSPATRIOTISMUS UND 
REGIERUNGSRATIONALITÄT 
 
Die Identitätsdebatten der 1970er und 80er Jahre brachten als Ergebnis jenseits 
der Streitlinien eine gemeinsame Überzeugung mit sich: Die Gemein-Identität 
der Deutschen hatte positiv bestimmt zu werden: Es schien unabdingbar, sich 
trotz der nationalsozialistischen Vergangenheit einheitlich und positiv auf die 
Geschichte beziehen zu können. Um die Art des Bezugs wurde gestritten, die 
Ansicht, ohne Geschichte, Erinnerung und ohne eine Art von Stolz auf gemein-
same Leistungen und geteilte Werte sei es unmöglich, sich als Gemeinschaft sei-
ner selbst zu vergewissern, wurde geteilt. Unterdessen entfernten sich die theore-
tischen Diskussionen um die Ausgestaltung und die Grenzen der Gemeinschaft 
zunehmend von der sozialen Praxis. In der Bundesrepublik standen die wieder-
kehrende Suche nach dem verlorenen Ursprung und die Sehnsucht nach gesamt-
deutscher Vereinigung im Widerspruch zur Praxis eines gesellschaftlichen Le-
bens, das in allen Bereichen an einer zweistaatlichen Realität ausgerichtet wor-
den war. Im Angesicht dieser Situation erhielt der Begriff des Verfassungspat-
riotismus Popularität. Er versuchte, sich positiv auf den Ist-Zustand zu beziehen 
und war bestrebt, die vorpolitische Fundierung des Identitätsdiskurses zu unter-
brechen. Obgleich die vielschichtigen Diskussionen um den Verfassungspatrio-
tismus hier nur ansatzweise nachvollzogen werden können, sollen die Tendenzen 
einer Debatte aufgezeigt werden, die sich seit den 1980er Jahren als Alternative 
zum nationalistisch-romantischen Gemeinschaftsdiskurs präsentiert hat. 

Der Begriff Verfassungspatriotismus ist eine Wortschöpfung von Dolf 
Sternberger. Er benutzt ihn erstmalig am 23. Mai 1979 anlässlich der 30 Jahrfei-
er des Grundgesetzes in einem Leitartikel der FAZ. Ganz im wörtlichen Sinne 
lobt er in diesem Artikel das deutsche Grundgesetz als gute und zweckdienliche 
Verfassung. Es habe das Bewusstsein von Freiheit erwachen lassen und sei zu-
gleich imstande, die Bürger zu schützen. Freiheit und Sicherheit und eine mo-
derne Form der Staatsverehrung sind die zentralen Parameter von Sternbergers 
Politikverständnis. Der Staat ist für ihn nicht aufgrund einer bestimmten Form, 
sondern als Staat an sich von Wert. Er hält ihn für die Grundbedingung gemein-
schaftlichen Lebens, für höherwertiger als eine spezifische Organisationsform 
wie die Demokratie und für bedeutsamer als einen einzelnen Inhalt, wie die 
Gleichheit. Sternberger stellt sich in die Tradition eines antik-europäischen Re-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

publikanimus und macht das gute Leben zu seinem Ausgangspunkt.34 Dieses sei 
nur im und durch den Staat möglich, da es Freiheit, Menschen- oder Bürgerrech-
te nur im Staat geben könne. In diesem Sinne sei ein Vaterland so gut wie sein 
Staat. Sternberger treibt, indem er verlangt, Staat und Grundgesetz patriotische 
Loyalität entgegen zu bringen, da sie ein gutes und freies Leben ermöglichten, 
mehr einen Staats- als einen Verfassungspatriotismus voran. Er begeistert sich 
grundsätzlich für das Konzept eines republikanisch verfassten Staates und seine 
Staatsverehrung kann prinzipiell auf jeden derart verfassten Staat bezogen wer-
den. 

Dennoch versucht Sternberger die Besonderheit des deutschen Patriotismus 
herauszuarbeiten. In seiner Rede vor der Akademie für Politische Bildung unter-
nimmt er dazu einen Gang durch die deutsche Geschichte und kommt zu überra-
schenden Ergebnissen:35 Er bezieht sich positiv auf die Tradition der National-
bewegung sowie auf die ersten Jahre des Reiches, spricht aber der Weimarer Re-
publik das notwendige Maß an patriotischer Gesinnung ab. Bemerkenswert ist 
seine Aussage, mit dem Nationalsozialismus müsse sich nicht auseinandergesetzt 
werden, da in diesem Staat nur die Verschwörer des 20. Juli patriotisch gewesen 
seien. Schlussendlich versucht er die Patria des geteilten Deutschland zu be-
stimmen: Dazu argumentiert er im Sinne einer gesamtdeutschen Perspektive, 
macht aber deutlich, dass „vaterländische Gesinnung“ nicht auf die Sehnsucht 
nach Einheit beschränkt bleiben dürfe, sondern in der Gegenwart Kraft entfalten 
müsse. Die bundesdeutsche Realität offenbare die Qualitäten eines guten und 
funktionierenden Verfassungsstaats und verdiene daher Loyalität und Hingabe. 

 
„Das Nationalgefühl bleibt verwundet, wir leben nicht im ganzen Deutschland. Aber wir 

leben in einer ganzen Verfassung, in einem ganzen Verfassungsstaat, und das ist selbst ei-

ne Art von Vaterland.“36 

 
Sternberger grenzt sich nicht ab vom Streben nach nationaler Einheit oder vom 
Konzept einer vorpolitischen Substanz,37 versucht aber eine andere, eine aristote-
lisch-republikanische Tradition des Patriotismus zu stärken, die auf vaterländi-
scher Gesinnung, nicht auf ethnischer Verbundenheit basiert. Nationale Zugehö-
                                                             
34  Sternberger 1990, Der Staat des Aristoteles und der moderne Verfassungsstaat. 

35  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, 

S. 17f. 

36  Sternberger 1990, Verfassungspatriotismus, S. 13 

37  Er zitiert sogar das Gedicht „Was ist des Deutschen Vaterland“ und dessen letzte Zeile 

„Das ganze Deutschland soll es sein“, Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der 

Akademie für Politische Bildung, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 257 

 

rigkeit sei nicht zu vergessen, aber durch Loyalität zu Staat und Verfassung zu 
ergänzen. Diese Form der Loyalität grenzt er vom sogenannten „Protestpatrio-
tismus“38 der Studentenbewegung ab und rät, weniger von Demokratie und mehr 
von Verfassung zu reden.39 Sein Credo lautet: „Keine Freiheit für die Feinde der 
Freiheit.“40 Sternberges Entwurf hält wenig Neues bereit: Er stellt ein staatsbür-
gerliches Loyalitätsmodel dem klassischen Nationalismus gegenüber und bleibt 
einer gesamtdeutschen Perspektive verhaftet. Sein Verfassungspatriotismus ist 
eine konservative Identitätsperspektive, die mit einem staatsräsonistischen Kon-
zept politische Rationalitäten legitimiert, den Staat als Essenz sozialen Lebens 
verehrt und auf die Eingliederung des Einzelnen in staatliche Herrschaftsstruktu-
ren abzielt. 

Aus einer anderen Perspektive greift Jürgen Habermas den Begriff des Ver-
fassungspatriotismus auf. Er versteht ihn nicht als vordringlich auf staatsbürger-
liche Loyalität und Gesetzestreue abzielend und trotz seines teils gespannten 
Verhältnisses zur Studentenbewegung stellt er ihn einer aktiven Kultur von Kri-
tik und Protest nicht entgegensetzt, sondern setzt der bedingungslosen Akzep-
tanz des Staates ein Bekenntnis zu universell-aufklärerischen Grundwerten und 
Demokratie entgegen. Seine Vorstellung einer verfassungspatriotischen Identität 
entwickelt Habermas im Kontext des Historikerstreits, in dem er der prominen-
teste Gegner von Noltes Geschichterevisionismus war. Sein Ausgangspunkt ist 
weder geschichtsneutral noch staatsfixiert. Der Staat ist für ihn kein Wert an 
sich, sondern Ausdruck einer gesellschaftlichen Realität und einer politischen 
Kultur. Außerdem lehnt Habermas als einer der ersten einen vorpolitischen Poli-
tikbegriff explizit ab. 

Habermas versucht, Konsequenzen aus der deutschen Geschichte zu ziehen. 
Nach Auschwitz dürfe keine politische Identität in Deutschland mehr auf etwas 
anderem, als auf universalistischen Prinzipien gründen. Er strebt an, dem natio-
nalistischen Gemeinschaftsdenken ein postnationales Konzept der Staatsbürger-
schaft entgegenzusetzen, das nicht auf Abstammung, sondern auf politischer 
Teilhabe und Bürgerrechten gründet. Er sieht Deutschland als Vorreiter einer 
postnationalen Perspektive in Europa und will dazu beizutragen, den Weg dort-
hin als einen zu gestalten, der von Pluralismus und Multikulturalismus, neuem 
Selbstbewusstsein und aktiver politischer Kultur, statt von nationalistischen 
Selbstvergewisserungen und Ursprungserzählungen geprägt ist.41 

                                                             
38  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, S. 37. 

39  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, S. 26. 

40  Sternberger 1990, Herrschaft der Freiheit, S. 75. 

41  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Als Habermas seine Interpretation des Verfassungspatriotismus in den 1980er 
Jahren präsentierte, wurde sie auch von denen, die ihm für seine Positionierung 
gegen Nolte im Historikerstreit Rückendeckung gaben, mehrheitlich kritisiert. 
Der Begriff sei zu abstrakt, zu dünn und zu intellektuell. Ohne vorpolitische 
Grundlagen, ethnische oder kulturalistische Genealogien, ohne unmittelbare, or-
ganische Zusammengehörigkeit, nur ausgehend von abstrakt-kosmopolitischen 
Verpflichtungen und auf der Grundlage universalistischer Werte, lasse sich keine 
partikularistische, staatsbürgerliche Identität bilden. Das Konzept des Verfas-
sungspatriotismus sei die Kopfgeburt eines Intellektuellen, der nicht wisse, wie 
Menschen fühlten und der die Tiefenstrukturen der Gemeinschaft wahrzuneh-
men nicht imstande sei. Das Fehlen einer emotionalen und affektiven Dimension 
seiner Gemein-Perspektive schien zu bezeugen, dass Habermas die grundlegende 
Beschaffenheit der Gemeinschaft verkannt hatte.42 Die Kritik folgte den klassi-
schen Argumentationslinien des Gemein-Diskurses. Natur wurde gegen Kunst 
und Abstraktes gegen Konkretes gesetzt. Habermas wurde mit denjenigen Attri-
buten kritisiert, die in der Tönnies’schen Opposition der Gesellschaft zuge-
schrieben wurden. Er wolle einen Ethos der Gesellschaft begründen, der Emoti-
onen und Gefühle durch abstrakte und normative Prinzipien ersetze und die Zu-
sammengehörigkeit des Volkes einem universalistischen Kosmopolitismus preis-
geben. Ein Patriotismus, der auf geteilten Werte- und Normenvorstellungen ba-
sierte, wurde als unnatürlich, emotionslos und als entfremdet wahrgenommen. 
Sybille Tönnies, die Enkelin von Ferdinand Tönnies, warf Habermas beispiels-
weise vor, den Menschen der modernen Gesellschaft zu entwurzeln, ihn durch 
Abstraktheit zu überfordern, ihm „die Natur unter den Füßen wegzuziehen“ und 
ihn in eine permanente „Identitätskrise auszustoßen“.43 

Der Vorwurf eines Ethos der Gesellschaft ist nicht unbegründet. Habermas 
kritisiert den deutschen Nationalismus und die vorpolitische Gemeinschaftssehn-
sucht. Er stellt ihnen ein Denken entgegen, das sich positiv auf Gesellschaft als 
Gegenteil von Gemeinschaft und Volk bezieht. Mit seiner Idealisierung der Ge-
sellschaft entfernt er sich von der gemeinschaftssehnsüchtigen Tradition des 
deutschen Nationalverständnisses, doch er verbleibt in der Dichotomie von Ge-
meinschaft und Gesellschaft. Es gelingt ihm weder, die Struktur des Gegensatzes 
zu überschreiten, noch stellt er, wenn er bloß den hierarchischen Aufbau der Op-

                                                             
42  Vgl. u.a. Böckenförde, Die Nation. FAZ 30.9.1995. Isensee 1995, Das Volk als Grund 

der Verfassung. Kronenberg 2006, Patriotismus in Deutschland, S. 210f. Dahrendorf 

2004, Der Wiederbeginn der Geschichte, S. 54. Zehnpfennig, Was eint die Nation. 

FAZ 27.12.2000. 

43  Tönnies 2001, Der westliche Universalismus. Die Denkwelt der Menschenrechte, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 259 

 

position verkehrt, eine Alternative zum Denken in der Dichotomie zwischen 
Gemeinschaft und Gesellschaft bereit. 

Habermas möchte differente Identitätsmodelle in seine multikulturalistische 
Gemein-Konzeption mit einbeziehen. Er verabschiedet romantisch-theologische 
Erlösungstheoreme und die Idee einer vorpolitischen, rassischen oder kulturalis-
tischen Substanz. Ihnen stellt er das Ideal einer universalen Normen- und Werte-
ordnung und die nüchterne Identifizierung mit Verfassung und allgemeinen 
Menschenrechten gegenüber. Den Ausgangspunkt der Debatten um den Ur-
sprung, die Zukunft und die Krise der Gemeinschaft, das Konzept der Identität, 
also die Vorstellung, dass es möglich und notwendig sei, einen positiven, indivi-
duellen oder kollektiven Identitätsbegriff auszubilden, kritisiert er nicht. Statt-
dessen reiht er sich mit einer kritischen Perspektive in diejenigen Debatten ein, 
deren Ziel eine Lösung der gemeinschaftlichen Identitätskrise ist. Die grundle-
gende Sehnsucht, zu sich zu kommen, einen sinnstiftenden Begriff von sich zu 
bilden und sich einheitlich identifizieren zu können, strukturiert auch Habermas’ 
Denken. Er lehnt Nationalismus ab, bezieht sich aber nicht positiv auf die 
Grundlosigkeit des Politischen, sondern legitimiert seine Demokratievorstellung 
durch den Rekurs auf universale Werte und kategoriale Rechtsprinzipien. Sie 
sollen als transzendentale Grundlagen das Gemeine von außen begrenzen.44 Der 
Verweis auf eine universale Werteordnung ist ein idealistisches Konzept jenseits 
der realpolitischen Gegenwart. Der Verfassungspatriotismus verschließt mit sei-
nem Bezug auf demokratische Normenkataloge wie das Grundgesetz die Augen 
vor der grundlegenden Nicht-Neutralität staatlicher Institutionen und Verwal-
tungsstrukturen. Habermas versucht, die Konflikte und Antagonismen des Politi-
schen zum Verschwinden zu bringen.45 

Trotz der Kritik setzte sich der Verfassungspatriotismus als Identitätsmodell 
durch und wurde zu einem Bezugspunkt des politischen Diskurses. Im Zuge die-
ser Entwicklung büßte er wesentliche Teile seiner kritischen Kraft, bspw. die 
Ablehnung der nationalistischen Traditionslinien des Gemeinschaftsdenkens und 
die Kritik an vorpolitischen Versicherungsdimensionen ein. Habermas und 
Sternberger wurden konzeptionell vermischt und mittlerweile ist der Verfas-
sungspatriotismus Teil der Begriffskultur von Normalisierung und neuem Natio-
nalbewusstsein. Zuweilen wird er, Habermas Ideen grob verzerrend, gemeinsam 
mit dem Begriff der Leitkultur benutzt.46 Im Grunde ereilte Habermas’ Begriff 

                                                             
44  Vgl. Hetzel 2004, Demokratie ohne Grund, S. 186. 

45  Vgl. Mouffe 1993, The Return of the Political, S. 140. 

46  Vgl. u.a. Lammert 2006, Verfassung – Patriotismus – Leitkultur. Konenberg 2006, 

Patriotismus in Deutschland. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Mohr 2005, Das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

dasselbe Schicksal wie die geschichtspolitischen Initiativen der 1980er Jahre, die 
in den 90er und 00er Jahren in den Erinnerungsboom eingedeutet wurden und 
dort, jenseits ihrer kritischen Absichten, an einer Normalisierung der postnazisti-
schen Nationalidentität mitwirkten. 

Doch Habermas ist weniger unschuldig an dieser Einverleibung als die Pro-
tagonisten der Geschichte von unten. Das hat zwei Gründe: Erstens ist sein Aus-
gangspunkt das selbstbewusste und mit-sich-identische Individuum. Sein Ge-
schichtsbild ist zentriert auf den Subjektbegriff, er kann historische Entwicklung 
nur vom Individuum aus denken und Geschichte nur als dessen Bildungsprozess 
begreifen.47 Er setzte den unmittelbarkeits- und natürlichkeitsfixierten identitäts-
politischen Grundlagen des Gemein-Diskurses ein neues Modell entgegen, das 
auf abstrakten, universalen Werten und auf einem Bekenntnis zur Pluralität der 
Lebensformen gründet. Doch mit dem positiven Bezug auf das Subjekt des bür-
gerlich-kapitalistischen Verfassungsstaats ruft er diejenige politische Ordnung 
an, die die Vorstellung von freien, gleichen Subjekten erst hervorgebracht und 
politisch institutionalisiert hat. Jene mit sich identischen, freien und gleichen 
Bürger, die Habermas zur Befreiung aus den Strukturen der nationalstaatlichen 
Gemeinschaftsfixierung aufruft, sind in ihrer heutigen Form erst mit dem Ende 
des Ancien Regime und der Durchsetzung der nationalstaatlichen Ordnung in 
Europa hervorgebracht worden und sie sind die Basis der modernen Herrschafts-
architektur. Konzeptionell bezieht Habermas sich auf das Zentrum desjenigen 
politischen Rationalitätstyps, den zu überwinden er antritt. Im Rahmen seiner 
Diagnose, dass Nationalstaat und Kapitalismus sich gegenseitig bedingen, hatte 
er das selbst begriffen.48 Er zieht jedoch nicht die Konsequenz, die Ausgestal-
tung moderner Staatlichkeit und damit auch die des bundesdeutschen Verfas-
sungsstaates grundlegend in Frage zu stellen; mit dem Patriotismusbegriff macht 
er die identifikationsstiftende Einbindung des Einzelnen in die staatliche Herr-
schaftsarchitektur vielmehr zur Grundlage seines Konzepts von kollektiver Iden-
tität. Er erkennt nicht, dass Identität, Freiheit und Gleichheit, keine neutralen Be-
zugsgrößen kritischer Politik, sondern vielmehr Teil derjenigen Gouvernementa-
lität sind, die er zu kritisieren versucht.49 

Die Einverleibung Habermas’ in einen unkritischen Normalisierungsdiskurs 
wird vereinfacht, da er das Bedürfnis nach einer stabilen Grundlage kollektiver 
Identitätsstiftung bejaht und das bundesdeutsche Grundgesetz als Identifikations-
                                                                                                                                  

Deutschlandgefühl. Eine Heimatkunde. Bahr 2003, Der deutsche Weg. Selbstver-

ständlich und normal. 

47  Vgl. Habermas 1973, Über das Subjekt der Geschichte, S. 389f. 

48  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität, S. 7. 

49  Vgl. Foucault 1997, Der Wille zum Wissen, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 261 

 

folie vorschlägt.50 Das Grundgesetz ist ein Dokument, das durch seine Entste-
hungsgeschichte vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus Errungenschaf-
ten bereit hält. Nichtsdestotrotz eignet es sich nicht für eine Emanzipationsnarra-
tion. Es ist, da weder gemeinschaftlich verfasst, noch demokratisch legitimiert, 
kein Gesellschaftsvertrag. Außerdem ist es für eine postnationale Perspektive 
ungeeignet, da das nationalistische Streben nach vorpolitischer Einheit Zentrum 
und Ausgangspunkt sind.51 Schließlich ist dieses Dokument nicht von der völki-
schen Tradition des deutschen Gemein-Diskurses zu trennen, da es die nationa-
listische Abstammungstradition des ius sanguinis festschreibt.52 Unabhängig von 
der generellen Frage, ob der Bezug auf ein Gründungsdokument staatlicher Re-
gierungsrationalität als Bezugspunkt für einen linken und diskreten Kol-
lektiventwurf, wie er Habermas vorschwebte, geeignet ist, unabhängig auch da-
von, ob ein solches Vorgehen sich nicht schon aus der Geschichte des Staatsfe-
tischs in Deutschland politisch diskreditiert, dieser Bezug ist dazu prädestiniert, 
an einer geschichts- und identitätspolitischen Normalisierung mitzuwirken. 

Patriotismus ist ein Konzept zur Legitimierung von Herrschaft und zur emo-
tionalen Bindung an einen Staat. Habermas konnte nie wirklich klären, warum er 
den konservativ und nationalistisch besetzen Begriff des Patriotismus verwende-
te. Die Geschichte des Verfassungspatriotismus als wertekonservativer Begriff, 
der Loyalität und Dankesschuld gegen zivilen Ungehorsam betonte, erleichtert 
dieses Problem nicht.53 Trotzdem wurde von linksliberaler Seite versucht, mit 
Habermas’ Begriff zu arbeiten. Man wollte die Praxis kollektiver Identifikation 
nicht der Rechten überlassen.54 Habermas’ Anhänger arbeiteten sich an den For-
derungen ihrer Kritiker ab und waren bestrebt, die „Leere“ des Konzepts aufzu-
füllen. In diesem Prozess verschoben sie die Konfliktlinien erneut im Rahmen 
der Zuschreibungsmodi der Dichotomie von Gemeinschaft und Gesellschaft. Das 
                                                             
50  Habermas positiver Bezug auf das Grundgesetz und seine Identifikation mit der BRD 

wird im Verlauf der Debatten stärker. Vgl. Markell 2000, Making Affekt safe for De-

mocracy? On „Constitutional Patriotism“, S. 48. 

51  Habermas versucht das Paradox des Verfassungspatriotismus, sich von der vorpoliti-

schen Ebene abgrenzen zu wollen und sie dennoch einbeziehen zu müssen in Die Ein-

beziehung des Anderen (1999) zu thematisieren 138ff. 

52  Nach der Reform des Staatsbürgerrechts im Jahr 2000, also lange nach Habermas’ 

Entwurf, wurde diese Grundlage durch ein eingeschränktes Optionsmodell ergänzt, sie 

wurde aber nicht abgeschafft. (Vgl. Art. 116 GG) 

53  Das Ringen um das emanzipatorische Potential des Begriffs Verfassungspatriotismus 

und das Schwanken von Habermas gut dargestellt hat Julia Brauch in: Nationale In-

tegration nach dem Holocaust (2004), S. 25f: 

54  Vgl. Glotz 2005, Patriotismus von links. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Verdrängen eines natürlichen Bedürfnisses nach gemeinschaftlicher Identität er-
schien als Gefahr, auch wenn sich eine unproblematische Identität in Deutsch-
land verbiete. Ein Aufsatz Iring Fetschers ist beispielhaft für dieses Denken: Er 
übernimmt die Ontologisierung des Bedürfnisses nach nationaler Identifikation 
und verbindet sie mit der Notwendigkeit einer kritischen Auseinandersetzung.55 
Er fordert demokratischen Patriotismus und ein aktives und kritisches Eintreten 
für die Interessen der Bundesrepublik. Den Appell das Land zu verbessern, ver-
knüpft er mit der Aufforderung, „es zu lieben“. Im Weiteren kreist sein Text um 
die Bejahung der Frage, die ein deutscher Bundespräsident einst mit den klugen 
Worten, dass er seine Frau und nicht sein Land liebe,56 beantwortet hatte. 

 
„Ja wir dürfen unser Land lieben, wenn wir daraus nicht – zu Unrecht – die Abwertung an-

derer Völker ableiten. Wir lieben es zurecht, wenn wir es verbessern [...]“57 

 
Die Anerkennung der negativen Vergangenheit, das leidenschaftliche Bekennt-
nis zu kritischer Wachsamkeit und das Bedürfnis, sich liebevoll zur eigenen Ge-
schichte, zu „Volk und Vaterland“ hinzuwenden, gehen hier eine wirkungsmäch-
tige Synthese ein.58 Nicht zuletzt dieser Patriotismus und der Nationalstolz aus 
einer linken Tradition waren dafür verantwortlich, dass wenig später, in den Jah-
ren der rot-grünen Koalition, zentrale Neujustierungen des Gemein-Diskurses 
vorgenommen werden konnten. 

                                                             
55  Vgl. Fetscher 1988, Deutsche Identität und Gefährdungen der Demokratie, S. 112. 

56  Im Gegensatz dazu und wohl in bewusster Abgrenzung zum Ausspruch von Bundes-

präsident Heinemann haben die Bundespräsidenten Köhler und Gauck bei ihrer Amts-

einführung bekannt, Deutschland zu lieben. 

57  Fetscher 1988, Deutsche Identität und Gefährdungen der Demokratie, S. 111. 

58  Das Zusammenspiel von Kritik und Liebe der Nation ist keine bundesdeutsche Be-

sonderheit. Es wird bspw. auch von amerikanischen Linken zur Selbstidentifikation 

oft herangezogen und mündet in eine Art Wettbewerb um Patriotismus und Vater-

landsliebe. Vgl. u.a. das bei Linken populäre Lied stars and stripes of corruption 

(Komponist Jello Biafra mit der Band Dead Kennedys), in dem es heißt: „I think I 

love it [America] too, I love it more than you, because I care enough to fight the stars 

and stripes of corruption“  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 263 

 

VERFASSUNGSPATRIOTISMUS UND KOMMUNITARISMUS 
 
Habermas merkt kritisch an, dass „der philosophische Diskurs der Moderne seit 
dem Ausgang des 18. Jahrhunderts unter immer wieder neuen Titeln“ von einem 
dominanten Thema heimgesucht wurde: „das Erlahmen der sozialen Bindungs-
kräfte, Privatisierung und Entzweiung.“59 Diese, mit den hier gewonnenen Er-
gebnissen in Einklang stehende Feststellung, begründet seine Motivation, den 
Begriff des Verfassungspatriotismus als Alternative zum Nationalismus zu ent-
wickeln. Paradoxerweise bezieht er sich bereits in seiner ersten Schrift zum 
Thema positiv auf denjenigen Diskursstrang, in dem die angeblichen Entwurze-
lungsprobleme, die durch die moderne Rationalität verursacht werden, stereotyp 
als Probleme abhanden gekommenen Gemeinschaftsgeistes diskutiert werden: 
Habermas entwickelt den Verfassungspatriotismus entlang einer Auseinander-
setzung mit dem amerikanisch geprägten Kommunitarismus. Er positioniert sich 
in der Debatte zwischen den Vertretern des kommunitaristischen und des libera-
listischen Ansatzes. Er kritisiert die Kommunitaristen dafür, ethnisch-nationale 
und politische Kulturen nicht genügend zu unterscheiden und wirft den Libera-
listen vor, zu vernachlässigen, dass demokratische Verfahren eine lebensweltli-
che Verankerung und gemeinsame kulturelle Grundlagen benötigen. Demokrati-
sche Freiheit fuße, so Habermas, auf einer politischen Kultur, die in den konkre-
ten Rechtsprinzipien einer bestimmten Gesellschaft, nicht aber in einer ethnisch-
kulturellen Lebensform verankert sei. Gleichermaßen erfordere sie von allen 
Bürgern ein Bekenntnis zu und eine aktive Teilhabe an dieser Kultur.60 

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, die weitläufigen Debatten zwi-
schen Liberalen und Kommunitaristen nachzuzeichnen, die sich wesentlich 
durch die kommunitaristische Kritik an der liberalen Theorie von John Rawls 
entzündet haben. Diese Debatten, so wichtig sie (für das amerikanische Selbst-
verständnis) waren und so heftig wie sie zum Teil geführt wurden, haben sich im 
Großen und Ganzen beruhigt. Die Opposition zwischen dem Individuum und der 
Gemeinschaft, welche die Diskussionen größtenteils bestimmte, scheint heute 
fast sekundär, und die meisten Protagonisten sind, ohne ihre politische Polarität 
einzubüßen, dahingehend überein gekommen, innerhalb des Selbstverständnisses 

                                                             
59  Habermas 1985, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 166. 

60  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität, S. 32. Habermas 

nimmt an, dass zwischen Republikanimus und Nationalismus nur ein historisch kon-

tingenter, kein begrifflicher Zusammenhang besteht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

einer liberalen Gesellschaft bzw. auf der Grundlage eines bürgerlich-liberalen 
Subjektbegriffs zu argumentieren.61 

In Deutschland hat der Kommunitarismus, bedingt auch durch die Ungleich-
heit zwischen den Begriffen Community und Gemeinschaft, nur geringe Verbrei-
tung finden können. Neben Habermas, der das Thema diskutierte, sich gleich-
wohl nie eindeutig kommunitaristisch oder liberal positionierte, haben in den 
1990ern vor allem Linksliberale wie der Habermas Schüler Axel Honneth, Mi-
cha Brumlik und Hauke Brunkhorst versucht, das Thema Kommunitarismus in 
Deutschland bekannt zu machen,62 während Wolfgang Schäuble, Tilman Mayer 
und Botho Strauss es von konservativer Seite zu besetzen versuchten. In der 
konservativen Lesart wurde der Kommunitarismus eng mit dem nationalen Pro-
jekt verknüpft.63 Im Grunde verlief die deutsche Diskussion parallel zur ameri-
kanischen und britischen, denn auch hier verorteten sich kommunitaristische Au-
toren sowohl linksliberal, als auch christlich und/oder rechts-konservativ und 
auch hier spielte die Verbindung mit Nationalismus und Patriotismus eine zent-
rale Rolle für den Kommunitarismus. 

Die Positionierung der Kommunitaristen kann in den wiederkehrenden Dis-
kussionen um Existenz, Identität und Krise der Gemeinschaft zusammengefasst 
werden als Überzeugung, dass die Garantie individueller, liberaler und demokra-
tischer Grundrechte kein Äquivalent ist, für die vereinigende Macht von Religi-
on, Tradition und gemeinsamer Kultur. Jenseits abstrakter Rechtsfiguren sei eine 
identitätsstiftende, gemeinsame Konzeption des Guten, ein moralischer Konsens, 
ein kollektiv verbindlicher Verständnis- und Wertehorizont und eine Wiederbe-
lebung organischer Bindekräfte und naturwüchsiger Zusammengehörigkeit not-
wendig.64 

Mit dieser Argumentationsfigur hält der Kommunitarismus wenig Neues für 
den Diskurs bereit. Durch seine Orientierung am Begriff der amerikanischen 
Community und durch seine Fokussierung auf das transatlantische Modell des 
Patriotismus steht der Kommunitarismus in Deutschland sicherlich für eine 
                                                             
61  Vgl. Walzer 1990, The Communitarian Critique of Liberalism. Taylor, Cross-Pur-

poses: The Liberal-Communitarian Debate.  

62  Vgl. Honneth 1993, Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundla-

gen moderner Gesellschaften. Brumlik, Brunkhorst 1993, Gemeinschaft und Gerech-

tigkeit. 

63  Vgl. Mayer 1994, Kommunitarismus, Patriotismus und das nationale Projekt. 

Schäuble 1994, Der Zukunft zugewandt. 

64  Vgl. Wellmer 1993, Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen 

Liberalen und Kommunitaristen, S. 175. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nati-

onale Identität, S. 13f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 265 

 

Normalisierung des Nationenbegriffs im Rahmen eines nicht völkisch-biolo-
gistisch geprägten Verständnisses. Es ist jedoch die altbekannte Unterscheidung 
zwischen einer natürlich-organischen Zusammengehörigkeit und einer abstrakt-
künstlichen Konstruktion, welche die argumentative Grundlage des Kommunita-
rismus bildet und es ist nicht zufällig Ferdinand Tönnies, dessen Entgegenset-
zung von Gemeinschaft und Gesellschaft mit dem Kommunitarismus Eingang in 
das amerikanische Denken gefunden hat.  

Quasi mit einem Umweg über Amerika kehrten Tönnies und seine Dichotomie 
wieder in die deutschen Debatten zurück.65 Dabei konvergiert der Anspruch, in 
Deutschland auf der Grundlage von Begriffen wie Gemeinsinn, Tradition, Sitten- 
und Wertegemeinschaft und mithilfe des politischen Republikanimus eine andere 
Tradition des Gemeinschaftsdenkens zu etablieren, nicht selten mit kulturpessimis-
tisch rousseauistischen Motiven. Mit begrifflicher und inhaltlicher Unterstützung 
durch die Soziologie wird im Kommunitarismus eine gemeinschaftliche Existenz- 
und Identifikationsweise als Lösungshorizont aufgeboten und der als entfremdet 
und vereinzelt wahrgenommenen Lebenswelt der kapitalistischen Gesellschafts-
ordnung gegenübergestellt. Der Kommunitarismus bejaht den Bezug auf eine vor-
politische, wenn auch nicht biologistisch definierte Sphäre der Gemeinschaft und 
er definiert sich mit und durch den Bezug auf sie. Wiederum wird die Gemein-
schaft der kalten, rationalen und abstrakt-liberalen Realität entgegengestellt. Ne-
benbei schreibt sich hier eine Kritik an den Konsequenzen des neoliberalen Kapita-
lismus fort, die weder seine politischen Rationalitäten kritisiert, noch die Grundla-
gen kapitalistischer Produktions- und Eigentumsverhältnisse hinterfragt. 

Der Kommunitarismus, das machen die deutsche und die amerikanische Dis-
kussion gleichermaßen deutlich, ist nicht selten ein christlich und eurozentrisch 
geprägtes, wertekonservatives Ordnungsmodell, das u.a. bei Alasdair MacIntyre, 
Tilman Mayer oder auch bei Michael Walzer nationalistische Züge trägt.66 Die 
Ideen einer Kultur des Herzens und der Revitalisierung natürlicher Bindekräfte 
der Gemeinschaft, die dem bürokratischen Wohlfahrts- wie auch dem liberalen 
Nachtwächterstaat entgegengestellt werden und von denen ausgehend der büro-
kratisch-entfremdete Egoismus und die durchkapitalisierte Profitmaximierungs-
mentalität der Gesellschaft kritisiert werden, folgen den argumentativen Grund-
lagen des romantisch-nationalistischen Gemeinschaftsdiskurses. 
                                                             
65  Vgl. u.a. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Haus 2003, Kommunitarismus. Merz-

Benz 2006, Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemein-

schaft und Gesellschaft. Mohrs 2003, Weltbürgerlicher Kommunitarismus.  

66  Vgl. MacIntyre 1993, Ist Patriotismus eine Tugend?, S. 89f. Mayer 1994, Kommuni-

tarismus, Patriotismus und das nationale Projekt, S. 124f. Walzer 1992, Sphären der 

Gerechtigkeit, S. 92f, 104f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DIE SUCHE NACH DER INNEREN EINHEIT 
 
Der Verfassungspatriotismus und die lebensweltlichen Erfahrungen der zwei-
staatlichen Realität haben die Anrufungen einer eigentlichen, völkisch definier-
ten Gemeinschaftlichkeit nicht stoppen können, auch wenn in den 1980ern, we-
nige Jahre vor dem Zusammenbruch der DDR, die Zweistaatlichkeit als Norma-
lität empfunden wurde. Bevölkerung und Parteipolitik hatten sich im Bestehen-
den eingerichtet, ohne den Bezug auf die völkisch-gemeinschaftliche Einheit 
aufzugeben. So erklärten 1987 zwar 78% der Bundesbürger, sich selbst und die 
Bewohner der DDR als ein Volk zu begreifen und über 80% bekannten sich zum 
Leitgedanken der „Wiedervereinigung“, doch nur 8% der Befragten hielten sie 
im 20. Jahrhundert für möglich.67 Vor diesem Hintergrund überraschten die Er-
eignisse des Jahres 1989, obgleich sie nicht ohne politischen Vorlauf waren.68 
Bereits die Geschwindigkeit der Entwicklungen in Polen und Ungarn und der 
Einfluss von Gorbatschows Reden im Sommer 1989 war erstaunlich, dass jedoch 
nur anderthalb Jahre später die DDR staatlich aufgelöst und ihre ehemaligen Ge-
biete an die Bundesrepublik angeschlossen seien würden, war noch Mitte des 
Jahres 1989 unvorstellbar.69  

Die historischen Entwicklungen sind bekannt: Der Protestbewegung in der 
DDR und den Demonstrationen in Leipzig, Berlin und Erfurt folgte eine politi-
sche Aufbruchsstimmung. Die historische Umbruchsituation, in der politischen 
Autoritäten und die Struktur der Gesellschaft infrage gestellt worden, zog ein 
Macht- und Herrschaftsvakuum nach sich. Verschiedene politische Optionen und 
Perspektivmodelle wurden diskutiert. Die Oppositionsgruppen in der DDR und 
die linken Kräfte in der BRD strebten keinen Zusammenschluss von BRD und 
DDR an, sondern erteilten derartigen Forderung zunächst eine klare Absage. In 
einem Aufruf des Neuen Forums vom 1. Oktober hieß es: 

 

                                                             
67  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, S. 480. 

68  Vgl. bspw. das Anwachsen und die bessere Organisation der Oppositionsbewegung in 

der DDR, die erfolgreichen Proteste gegen die Festnahme der Aktivisten der Berliner 

Umweltbibliothek und der Initiative Frieden und Menschenrechte und die Ereignisse 

auf der Luxemburg-Liebknecht-Demonstration im Januar 1988. 

69  Die Entwicklungen in Osteuropa führten auch dazu, dass konservative Kräfte in der 

BRD begannen, aus revanchistischer Perspektive die „deutsche Frage“ weit grund-

sätzlicher zu diskutieren. So forderten der CSU Vorsitzende Waigel ebenso wie der 

niedersächsische Ministerpräsident Albrecht sogleich Einheit und Freiheit für ganz 

Deutschland, zu dem auch die Gebiete jenseits von Oder und Neiße gehören sollten.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 267 

 

„Für uns ist die Wiedervereinigung kein Thema, da wir von der Zweistaatlichkeit 

Deutschlands ausgehen und kein kapitalistisches Gesellschaftssystem anstreben. Wir wol-

len Veränderungen in der DDR.“70 

 
Nach dem Fall der Mauer gerieten die Verteidiger der Zweistaatlichkeit in die 
Defensive und die basisdemokratischen Hoffnungen der Bürgerrechtsbewegung 
verloren an Einfluss. Neue Mehrheitsbildungen auf den Straßen veränderten die 
Grundrichtung der Demonstrationen. Es kam zur vielzitierten Wende in der 
Wende71 und dem demokratischen Protest folgte der nationale. Die kritischen 
Rufe „Wir sind das Volk“ wandelten sich zu „Wir sind ein Volk“ Gesängen. In 
den nächsten Monaten spaltete sich die Bürgerbewegung in Reformer und Ein-
heitsbefürworter. Viele derjenigen, die Hoffnungen auf basisdemokratische Re-
formen gesetzt hatten, fühlten sich um die von ihnen in Gang gesetzte Revoluti-
on betrogen. Sie empfanden es als Verschwendung einer historischen Chance, 
dass die kritischen Impulse der Herbstrevolution zugunsten der nationalen Hoff-
nungen aufgegeben wurden. Kritisiert wurde die Abwicklung der DDR, bei der 
die Gelegenheit der besonderen Situation, der Riss inmitten der Ordnung des Po-
litischen ungenutzt geblieben sei.72 

Es ist diese Wende in der Wende, die Slavoj Zizek als Umschlag des Politi-
schen ins Polizeiliche im Sinne Rancières beschreibt. Das Aufbegehren gegen die 
realsozialistischen Obrigkeiten unter dem Stichwort „Wir sind das Volk“ sei eine 
Geste der Politisierung gewesen, in der diejenigen, die jahrelang als stummer Teil 
des Ganzen unter den Begriff sozialistisches Staatsvolk subsummiert worden wa-
ren, Raum, Gehör und Signifikanz gefordert hätten. Diese Geste sei der Ruf der 
Anteillosen nach einem Anteil gewesen. Es habe sich um die Forderung der Aus-
geschlossenen gehandelt, das Politische an sich zu repräsentieren. Diese kurze 
Öffnung der symbolischen Ordnung, die positiv-produktive Bloßlegung der Kluft 
inmitten des Politischen sei von einer erneuten Schließung überdeckt worden, als 
sich der Schlachtruf verändert hätte und das Vertrauen auf die Neueingliederung in 
die demokratisch-kapitalistische Herrschaftsarchitektur der BRD sich durchsetz-
te.73 Die Veränderung des Gemein-Diskurses wird durch die Veränderung des Ar-
tikels symbolisiert. In der Terminologie Rancières hatte der bestimmte Artikel, der 
ausdrückte, dass die Massen nicht irgendetwas, sondern das Volk repräsentierten, 
ein Aufblitzen der dekonstruierenden Kraft bedingungsloser Gleichheit offenbart, 
die sprechende Wesen jenseits ihrer realen Eingebundenheit in Macht- und Herr-
                                                             
70  Zitiert nach Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen. Bd. 2, S. 520. 

71  Vgl. Zwahr 1993, Ende einer Selbstzerstörung, S. 138. 

72  Vgl. Stassen 1994, Ost-west-deutsche Befindlichkeiten, S. 213f. 

73  Vgl. Zizek 1998, Ein Plädoyer für Intoleranz, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaftskonstellationen auszeichnet. Inmitten dieses kurzen Erscheinens der bedin-
gungslosen Gleichheit habe sich das gezeigt, was Rancière das Politische nennt, 
dasjenige, das die Abwesenheit eines Grundes und die Möglichkeit der Dekon-
struktion gleichermaßen zum Ausdruck bringt. Das Politische ist für Rancière et-
was, dass wenn es erscheint, die Distributionen der Körper und Mächte im öffent-
lichen Raum in Frage stellt.74 Der Übergang vom Politischen zum Polizeilichen 
wird in diesem Fall durch den Wechsel des Artikels angezeigt; wenn aus dem Volk 
ein Volk wird, wenn statt dem Postulat der Differenz die Forderung nach Einheit 
und Schließung laut wird, hat sich der Riss in der Ordnung des Politischen ge-
schlossen und die denaturalisierende Kraft des Politischen ist verdeckt. 

Das Insistieren auf den klassischen Parametern der Politik und die Vehemenz 
des Völkischen waren Wegbereiter der Ereignisse der nächsten Monate. Sie 
führten zum staatlichen Anschluss der DDR an die BRD75 und sie waren maß-
geblich daran beteiligt, dass diese Entwicklung als apolitische Naturentwicklung 
erscheinen konnte. Nur einen Tag nach dem Fall der Mauer wurde das Ereignis 
nicht mehr als das Ergebnis von politischen Kämpfen handelnder Menschen er-
zählt, sondern als Naturgesetzmäßigkeit wahrgenommen: Die historisch-poli-
tische Wirkungsmacht sozialer Kämpfe und die politischen Akteure wurden von 
einer naturalisierenden Terminologie verdeckt, wenn zusammenzuwuchs, was zu-
sammengehörte.76 

In den folgenden Monaten und Jahren ereignete sich eine zunächst unmerkli-
che, zugleich aber gewaltige und unwiderrufliche Umkehr der Paradigmen des 
Einheitsdiskurses. Die Narrationen im Politischen Imaginären veränderten sich:  

 
„Die würdevollen ostdeutschen Menschenmengen, die sich um protestantische Kirchen ver-

sammelt hatten, um dem Stasi-Terror die Stirn zu bieten, verwandelten sich auf einmal in 

vulgäre Konsumenten von Bananen und billiger Pornographie.“77 

 
Die Enttäuschung beruhte auf Gegenseitigkeit. Die Westdeutschen fühlten sich 
um das revolutionäre Subjekt betrogen und die Ostdeutschen fanden sich kurz 
nach der Hoffnung auf eine bessere Zukunft im neu-alten Deutschland in einem 

                                                             
74  Rancière 1997, Gibt es eine politische Philosophie? S. 64f. 

75  Die demokratietheoretischen Versäumnisse dieses Zusammenschlusses analysiert u.a. 

Manfred Stassen in seinem Aufsatz Ost-west-deutsche Befindlichkeiten (1994). 

76  Vgl. Willy Brandts Rede am 10. 11. 1989 und Stassen 1994, Ost-west-deutsche Be-

findlichkeiten, S. 212. 

77  Zizek 1998, Plädoyer für Intoleranz, S. 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 269 

 

enttäuschenden Strudel aus sozialer Deklassierung, ökonomischer und politischer 
Überfrachtung und paternalistischer Entmündigung wieder.78 

Als Ergebnis dieser Entwicklung erschien die „Einheit“, dasjenige, was jahr-
zehntelang Sehnsuchtsobjekt und regulatives Ideal gewesen war, erneut aufge-
schoben. Die Ereignisse der Jahre 1989/90 verkehrten die Paradigmen des Ge-
mein-Diskurses in Deutschland, ließen seine Strukturen aber unangetastet. Am 
3. Oktober 1990 wurden die DDR und die BRD offiziell zu einem Staat. In den 
identitätspolitischen Debatten der Vergangenheit war diese staatliche Einheit das 
stets begehrte Fern- und Endziel gewesen, das als abwesende, potentiell anwe-
sende Lösung des gemeinschaftlichen Identitätskonflikts wahrgenommen wor-
den war. In dieser Zeit galt die staatliche Einheit als unerreichbar fern, während 
die völkisch-kulturelle Einheit als präsent und immer gegeben erschienen war. 
Einmal erreicht löste die staatlich-politische „Wieder-Vereinigung“ den Identi-
tätskonflikt jedoch nicht. Im Gegenteil, Uneinheitlichkeit, Krise und Differenz 
bestimmten die kollektive Wahrnehmung mehr denn je.79 Das Resultat war nicht 
die Ab-Kehr, sondern die Ver-Kehrung des Ideals.  

Das Konzept der mit sich übereinstimmenden, gemeinschaftlichen Einheit 
und das Dispositiv des Vorpolitischen wurden nicht überdacht. Stattdessen wur-
de die weiterhin unerreichte Gemeinschaftseinheit im Folgenden nicht mehr 
durch das Fehlen der staatlichen, sondern durch die Abwesenheit der kulturell-
geistigen Einheit erklärt. Die vorpolitisch-innere Einheit der Kulturnation, der 
Bereich, der in der Vergangenheit als evident und selbstbezüglich vorausgesetzt 
worden war und auf dessen Grundlage die Forderung nach staatlicher Einheit 
sich überhaupt erst hatte etablieren können, wurde als verloren markiert und als 
Versprechen in die zukünftige Vergangenheit des doppelten Einst verlegt. Die 
innere Einheit (Schäuble) wurde zum neuen, regulativen Ideal der Debatten. Die 
Herausforderung schien nun darin zu bestehen, zusammen wachsen zu machen, 
was zusammengehörte. Mit einer „Politik der Wahrheit“ wurde versucht, eine 
vermeintlich bestehende, einheitliche Essenz von Verzerrungen und Verkennun-
gen zu befreien und die Folgen der künstlichen Teilung zu überwinden. Diffe-
rentialität und Uneinheitlichkeit konnten wiederum zu einem vorübergehenden 
Phänomen erklärt werden.80 
                                                             
78  Vgl. Zizek 1998, Plädoyer für Intoleranz, S. 52. 

79  Zu den Problemen und Diskussionen um den Vereinigungsprozess vergleiche u.a. 

Möbius 2003, Die liberale Nation. Bettina Westles Auswertung empirischer Studien 

(Kollektive Identität im vereinten Deutschland, 1999). und die Sammelbände: 

Deutschlands innere Einheit. Traum oder Alptraum (Hrsg. Pinkert 1998), Etwas bes-

seres als die Nation (Hrsg. Wohlfahrtsausschüsse 1994) 

80  Vgl. Pinkert 1994, Deutschlands innere Einheit, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

In den 1990er Jahren normalisierte sich das Selbstbewusstsein der neu-alten 
Nation in doppelter Hinsicht: Die internationale Rolle Deutschlands, durch die 
neuen Gebiete und den Zusammenbruch des Ostblocks gestärkt, wurde wichti-
ger. Das Ende der UDSSR, der Abzug der alliierten Truppen, die Neujustierung 
der Innen- und Außenpolitik und der unmissverständliche Anspruch nach neuem 
Gewicht in der internationalen Politik, beflügelten die identitätspolitischen De-
batten. Gleichzeitig trugen sie zu einer Entspannung des Gemeinschaftsdiskurses 
bei, der sich beispielhaft am sogenannten Erinnerungsboom, dem explosionsarti-
gen Anstieg der Beschäftigung mit der deutschen Geschichte in den 1990er Jah-
ren, zeigte: Im Zuge der gesamtdeutschen Identitätsfindungsprozesse war das 
Bedürfnis nach Erinnerung angestiegen. Vor diesem Hintergrund wurde die 
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus verstärkt, zugleich ritualisiert 
und politisch instrumentalisiert. Das kulturelle Gedächtnis wurde neu ausgerich-
tet. Durch die Fokussierung auf die eigene Geschichte konnte die Auseinander-
setzung mit den Schattenseiten der nationalen Geschichte an einer gemeinschaft-
lichen Identitätsperspektive mitwirken. 

Unter dem Stichwort Normalisierung machte diese Entwicklung einem Ge-
schichtsbewusstsein Platz, in dem die Erinnerung an die nationalsozialistische 
Vergangenheit keine Bedrohung für eine positive Nationalidentität mehr bedeu-
tete.81 Der demonstrativen Normalisierungspolitik der rot-grünen Schröder-
Fischer-Regierung gelang Ende der 1990er das, was in Westdeutschland bis 
1989 nicht gelungen war, etwas, dass die DDR bereits mit dem Gründungsmy-
thos erreicht hatte: die negative Vergangenheit in ein positives, nationales Ge-
meinschaftsbild zu integrieren bzw. sie zur Grundlage des positiven Selbstbe-
zugs zu machen. Die Legitimation eines neuen Nationalismus wurde nun gerade 
aus der nationalsozialistischen Vergangenheit abgeleitet. Eine stärkere deutsche 
Rolle in der internationalen Politik und die Beteiligung an Militäreinsätzen wur-
den nicht mehr, wie im Sprachduktus der Nachkriegsdebatten, trotz der national-
sozialistischen Vergangenheit gerechtfertigt, sondern mit und durch den Bezug 
auf sie. In einer paradoxen Verkehrung der Täter/Opfer-Hierarchien erlangte 
Auschwitz die Rolle eines Garanten für eine besondere moralische Autorität.82 
                                                             
81  Vgl. Kranz 1998, Die Verbrechen des Nationalsozialismus als historische Erfahrung, 

S. 19. Dennoch zeugten die erbitterten Debatten um deutsche Schuld und deutsche Op-

fer, um das Holocaust-Mahnmal und um das Für und Wider eines Schlussstrichs davon, 

dass die Erinnerung an den Nationalsozialismus weiterhin nicht einfach normal ist. 

82  Nicht nur der damalige Verteidigungsminister Scharping sah es als genuin deutsche 

Aufgabe, mit deutschen Militäreinsätzen „Auschwitze“ in aller Welt zu verhindern, 

auch Jürgen Habermas, der Auschwitz ohnehin als negativen Ursprung einer neuen, 

positiven Identität bestimmt hatte, verglich Saddam Hussein mit Hitler und erklärte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 271 

 

Die Debatten um das deutsche Gemeinschaftsgefühl normalisierten sich zu 
Beginn des Jahrhunderts. Das Gedenken an die nationalsozialistischen Verbre-
chen wurde Bestandteil der Erinnerungskultur.83 Historische Stätten wie Konzent-
rationslager wurden zu Gedenkstätten und nationalen Erinnerungsorten ausgebaut 
und die letzten Zeitzeugen bekamen nach Jahren des kollektiven Schweigens und 
der Verleugnung einen Platz im kollektiven Gedächtnis. Die deutsche Vergan-
genheitspolitik gilt als Vorbild und Orientierungspunkt für andere nationale Erin-
nerungstraditionen. Dass in diesem Zusammenhang die Singularität des Holo-
caust relativiert wurde, ist ein innenpolitisch nicht unerwünschter Nebeneffekt. 

Die von Teilen der Bevölkerung beklatschten rassistischen und neofaschisti-
schen Pogrome der 1990er sind Vergangenheit und die neonazistische Szene hat 
ein europäisch durchschnittliches Niveau erreicht.84 Allgemein scheint es, als sei 
deutscher Nationalismus heute nicht mehr oder weniger gefährlich und kritik-
würdig als anderswo. Mit der Fußball-WM konnte 2006 unter Beweis gestellt 
werden, dass ausländische Touristen zu einem solchen Anlass in Deutschland 
willkommen sind. Deutlich wurde, dass sich der Massen-Nationalismus von ro-
mantischer Ernsthaftigkeit gelöst hat: In einer neoliberalen Gesellschaft des 
Spektakels scheint nationale Begeisterung schnell aufzuflammen und kurzzeitig 
enorme Durchschlagkraft und emotionales Potential zu entfalten. Da sie nach 
dem Sommer ähnlich schnell verebbte, wie sie entstanden war und der kollektive 
Spannungsbogen sich auf ein anderes Thema fixierte, scheint der deutsche Nati-
onalismus, der sich im Fußball-Spektakel85 zeigte, allgemein mehr mit der kol-
lektiven Begeisterung für einen Popstar, mit Angst vor der Vogelgrippe oder 
dem Entsetzen über einen Tsunami gemein zu haben, als mit den Tiefendimensi-
onen kollektiver Erbauung zu Zeiten der deutschen Nationalbewegung. 

Jenseits der demonstrativen Apolitisierung weiter Teile der Bevölkerung im 
Neoliberalismus offenbarten sowohl die bundespolitischen Erinnerungs- und Identi-
                                                                                                                                  

Deutschland habe durch Auschwitz zugleich die Verantwortung und die Qualifikation 

derartige Verbrechen in Zukunft zu verhindern. Bachmeier, Fischer 1992, Nationale 

Identität unter neuen Vorzeichen, S. 20f. Zum Thema vgl. auch den Sammelband von 

Elsässer 1999, Die Fratze der eigenen Geschichte. 

83  Auf Grundlage der banalen Erkenntnis, dass es eine objektive Geschichtsschreibung 

nicht gibt, bietet diese Tatsache an sich keinen Anlass für Vorwürfe. Kritisiert werden 

kann und wird zum Teil höchstens die Form der Narration.  

84  Obgleich es eine Besonderheit ist, dass in einigen östlichen Gebieten ganze Landstri-

che als national befreite Zonen gelten. Rechte haben den Kampf um die kulturelle 

Hegemonie dort derzeit gewonnen haben und ihre Strukturen und Netzwerke sind hier 

fest institutionalisiert. 

85  Vgl. zu diesem Thema Gebauer 2006, Poetik des Fußballs. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

tätsoffensiven, die von du bist Deutschland Kampagnen bis zu unzähligen Wir 
Deutschen Serien reichen, als auch die monumentalen Inszenierungen der deutschen 
Gemein-Geschichte als Natur- und Erfolgsgeschichte im Super-Gedenkjahr 2009, 
dass die Beschäftigung mit der kollektiven Identität alles andere als beendet ist.86 
Ein Thema des Gemein-Diskurses, das nach dem 11. September 2001 an Bedeutung 
gewonnen hat, ist die mit Populismus und antimuslimischem Rassismus einherge-
hende Projektion einer westlich-christlichen, zuweilen auch aufgeklärt und demo-
kratisch betitelten Gemein-Identität, der ein rückständig-fanatisches, östlich-
muslimisches Kollektiv unvereinbar entgegengestellt wird.87 

Im Angesicht der Wirtschafts-, Finanz- und Eurokrise scheint gegenwärtig 
eines der bestimmenden Themen eine eklatante Diskrepanz zwischen den 
Selbstbildern des Politischen Imaginären und den aktuellen Wandlungen der ge-
sellschaftspolitischen Realität zu sein. Ihre Folgen sind nicht nur in Deutschland 
spürbar: Die Transformationen von Staatlichkeit und die politischen Umbil-
dungsprozesse in Europa haben, ebenso wie die in jüngster Zeit entstanden neu-
en sozialen Bewegungen im arabischen Raum, in Europa und den USA die Ak-
tualität ebenso wie die Ausmaße der Krise politischer Identitäts- und Zugehörig-
keitsmilieus eindrucksvoll gezeigt. Die vorherrschenden Reaktionsmuster der 
regierungsrationalen, der traditionellen linken wie auch der (populistischen) 
rechten Kräfte demonstrieren mit ihren anachronistisch-tautologischen Apellen 
an ebenjene in die Krise geratenen Konzepte kollektiver Subjektivierung die ei-
gene Schwäche. Die paradoxe Zirkularität mit der die immer gleichen Gemein-
Vorstellungen auf der Bühne des Politischen präsentiert werden, bekunden das 
Scheitern gegenwärtiger Subjektivierungspraktiken bzw. die Tatsache, dass es an 
funktionierenden Selbstbildern derzeit mangelt. Darüber hinaus manifestieren 
sich hier die Konsequenzen einer Fragmentierung, in der breite Gesellschaftstei-
le sich weder von Repräsentations- und Identifikationsdiskursen angesprochen 
fühlen noch in Problemanalysen wiederfinden. 

 
 

                                                             
86  Am Rande scheint ein Diskursstrang erwähnenswert, in dem ehemalige Linke (Anti-

deutsche) in umgekehrter Form aber mit großer Leidenschaft am deutschen Natio-

nalmythos partizipieren. Das Postulat der Identität kehrt bei ihnen in einer dominanten 

Negativ-Identität zurück, die gleichsam in den Kategorien von Identität oder Differenz 

verbleibt und unfähig ist, einen Begriff des Anderen zu denken, der die Differenz 

nicht wieder auf die Einfachheit des Selben reduziert. 

87  Die neuen Facetten des Gemein-Diskurses, die im Hinblick auf den vermeintlichen 

Clash of civilizations (Huntington) die aktuellen Debatten bevölkern, wären ein inte-

ressantes Feld der Analyse, das hier jedoch nicht mehr aufgegriffen wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 273 

 

DER IMPLIZITE GEMEINSCHAFTSBEGRIFF 
 
Die Diskussionen um das Wesen, den Ursprung und die Krise der Gemeinschaft 
wurden hier vor dem Hintergrund einer aus der Dekonstruktion übernommenen 
Perspektive nachgezeichnet, deren Leitthese es war, dass Gemeinschaft eine Va-
riable in einem umfassenden Gemein-Diskurs und in dieser Funktion eines von 
möglichen Konzepten ist. Deutlich wurde, dass die Wirkungsmacht von Gemein-
Begriffen jenseits idealistischer Beliebigkeit an historisch-politische Situationen 
gebunden ist. Die Plausibilität einer bestimmten Vorstellung des gemeinschaftli-
chen Ganzen, muss, wie die Idee dieses Ganzen, erst hervorgebracht und in der 
sozialen Praxis verankert werden. 

Die Prämissen der Gemeinschaftssehnsucht sind 1945 nicht bedeutungslos 
geworden. Das Thema der Gemeinschaft wurde in Deutschland noch immer in 
den Terminologien von Abwesenheit und Aufschub diskutiert. Es wurde ver-
sucht, Vergangenheit und Gegenwart im Hinblick auf eine zukünftig anwesende, 
gemeinschaftliche Seins-Weise, zusammenzukitten und die Heterogenität und 
die Krisen politischer Identifikationsbegriffe durch einen politisch imaginären 
Einheitsdiskurs zu überblenden. Auch in der Gegenwart hat die Gemeinschaft im 
Politischen Imaginären die Rolle einer antizipierten, aber nie gegenwärtig gewe-
senen Vergangenheit besetzt. Sie blieb verloren-versprochen und als zukünftig-
vergangene das, was Freud das Unbewusste ohne Vorstellungsrepräsentanz 
nannte, ein Verdrängtes, das auf nichts Vorhergehendes verweist. Das grundle-
gende Problem dieser Struktur war im ersten Kapitel mit der Terminologie der 
konstitutiven Verkennung beschrieben worden. 

Auch in der politischen Gegenwart weist die Gemeinschaft als Platzhalter ei-
nes umfassenden Gemein-Diskurses über die Definitionsrahmen abstrakt-
moderner Staatlichkeitsvorstellungen hinaus. Die erbauliche Vorstellung originä-
rer Gemeinschaftlichkeit ist kein Problem einer romantischen oder nationalsozia-
listischen Vergangenheit. Dennoch hat Gemeinschaft, im 19. und beginnenden 
20. Jahrhundert der Gegenbegriff zu den politischen Rationalitäten der Vertrags-
theorie, in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine andere Rolle erhalten. 
Die kontraktualistisch-liberalen Politikvorstellungen von Hobbes und Locke 
wurden in die Fundamente der Gründungskonzeption postnazistischer Staatlich-
keit aufgenommen und es gelang den Sinn- und Bedeutungszusammenhang ei-
nes vorpolitischen Gemeinschaftsbegriffs inmitten der abstrakten Gesellschafts- 
und Politikvorstellungen zu fixieren. Seitdem gestaltet die Vorstellung einer 
subpolitischen Gemein-Identität mithilfe einer paradoxen Semantik auf dem Rü-
cken der Vertragstheorien den politischen Diskurs mit, ohne ihn vollständig ein-
zunehmen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Wirkungsweise des Gemeinschaftsdenkens nach 1945 ist die eines im-
pliziten Gemeinschaftsbegriffs. Dieser implizite Gemeinschaftsbegriff drückt, 
von einer Verankerung im Politischen Imaginären ausgehend, politischen Ver-
hältnissen und Handlungsweisen seinen Stempel auf, und er steht mit gouverne-
mentalen Rationalitäten direkt und indirekt in einem produktiven Widerstreit, 
ohne mit ihnen identisch zu sein. Nicht nur der Einfluss des impliziten Gemein-
schaftsdenkens auf die politische Gegenwart ist bedeutsam, ebenso dass und wie 
sich mit ihm die Sinnstrukturen einer Gemeinschaftssehnsucht fortschreiben, in 
der die gegenwärtige Realität ausgehend von entfremdungstheoretischen Grund-
annahmen in eine dichotome Seins-Weise aufgespalten wird. Das implizite Ge-
meinschaftsdenken hat sich nach 1945 inmitten der modernen Gesellschaftsar-
chitektur niedergelassen, so dass trotz der Aufnahme von Voluntarismus und 
Konstruktivismus in den politischen Begründungskanon die Dichotomie zwi-
schen Gemeinschaft und Gesellschaft, bzw. die Aufspaltung der Realität in eine 
unmittelbar-natürliche Seins-Weise und eine abstrakt-künstliche Scheinsweise 
nicht verlassen wurde. 

Es gab alternative Identitätsentwürfe, einer der prominentesten wurde hier 
diskutiert. Doch Habermas’ Verfassungspatriotismus stellte, trotz seiner Abkehr 
vom vorpolitischen Horizont, kein neues Denksystem bereit. Er verblieb hin-
sichtlich seiner idealistischen, politischen Grundlagen und bezüglich seines Iden-
titätsverständnisses in den Strukturen des Gemein-Diskurses. Da er nur die hie-
rarchische Disposition des Verhältnisses verkehrte, wurde zudem die Unter-
scheidung zwischen einer gemeinschaftlichen und einer gesellschaftlichen Exis-
tenzweise nicht überschritten. Heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, hat die 
Wirkungsmacht von Nationalismus und Gemeinschaftserbauung durch identi-
tätspolitische Normalisierungen und unter dem Einfluss des Neoliberalismus 
nachgelassen. Da sich jedoch weder die ökonomisch-politischen Fundamente des 
Identitätsdenkens gewandelt haben, noch die grundlegenden Strukturen des Ge-
mein-Diskurses hinterfragt und verlassen wurden, ist nicht zu erwarten, dass das 
Gespenst der Gemeinschaft sich nachhaltig aus dem Politischen Imaginären ver-
abschiedet. 

Das Problem der Gemeinschaft in der politischen Gegenwart scheint in die-
sem Sinne eng mit dem Phänomen der Verdrängung und seiner Wiederkehr ver-
bunden. Freud hat im Bezug auf die Identitätsproblematik und den Subjektbe-
griff den Vergleich mit einem Gast geprägt, der, nachdem er aus der Tür ver-
schwunden ist, durch ein Fenster zurückkehrt und sich an eine andere Stelle 
setzt. Für die Gemeinschaft gilt dasselbe. Der Diskurs der Gemeinschaft ist un-
trennbar mit den Themen Identität und Subjekt verknüpft. Im Grunde scheint es 
sich bei dieser Wiederkehr des Verdrängten um verschiedene Facetten ein- und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 275 

 

desselben Problems zu handeln. Der Gast Identität kommt auf neuen Wegen zu-
rück und die identitätspolitischen Strukturen des Gemeinschaftsdenkens kehren 
in Gewändern wieder, in denen sie nicht als solche erkenntlich sind. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Fluchtpunkte, Sinnakkumulationen und 
Fallstricke des Gemein-Diskurses 

 
 
 
In den letzten Abschnitten sind unterschiedliche Vorstellungen politischer Kol-
lektivität in ihren Struktur- und Bedeutungswandlungen und bezüglich ihrer poli-
tischen Funktion betrachtet worden. Das Bestreben war, verschiedene Konstruk-
tionen vor dem Hintergrund der antiessentialistischen Theorie des Politischen 
Imaginären zu analysieren. Die Geschichte des Gemein-Diskurses sollte ausge-
hend vom Begriff der Gemeinschaft, seiner Romantisierung, seiner Naturalisie-
rung und Fetischisierung sowie seiner Entgegensetzung zur Gesellschaft geprüft 
werden. Wie hatten sich seit Hobbes neuzeitlichen Begründungsversuchen im 
Politischen Imaginären unterschiedliche Gemein-Begriffe durchsetzten können 
und im Kontext welcher Denksysteme und Praktiken entfalteten sie gegenständ-
liche Kraft? Wirkungsweisen, Bedeutungslinien, Begriffsfelder und Paradigmen 
des modernen Gemein-Diskurses wurden herausgearbeitet und es wurde ersicht-
lich, warum Modelle zu bestimmten Zeiten als unhinterfragbare Evidenzen er-
schienen und wann neue sie ablösten. 

Die Herkunftslinien des Gemeinen sind vielschichtig und komplex. Wir ha-
ben gesehen, dass der Sinnrahmen von Hobbes über die Romantik, den National-
sozialismus bis in die Gegenwart grundlegenden Brüchen und Transformationen 
ausgesetzt war, dass verschiedene Traditionslinien sich herausbildeten, aufei-
nander bezogen oder einander entgegengestellt wurden. Dennoch ließen sich 
Fluchtpunkte, Leitmotive und Sinnakkumulationen erkennen. Sie sollen Erwäh-
nung finden und die Grundlage sein, vor deren Hintergrund aktuelle Perspekti-
ven diskutiert werden. Denn bevor die Möglichkeiten einer neuen Politik der 
Gemeinschaft und die Frage nach Auswegen aus den Dilemmata des Gemein-
Diskurses diskutiert werden, sollen einige Ergebnisse der vorangegangenen Ana-
lysen herausgestellt werden. 

Gemäß der im ersten Kapitel beschriebenen Strukturen bildeten sich im Poli-
tischen Imaginären unterschiedliche Bilder der Identitätsrepräsentation und ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schiedene Verfahren der gemeinschaftlichen Subjektivierung heraus, in die wie-
derum Spuren vorhergegangener Sinnfelder eingeschrieben waren. Sie verdräng-
ten, schlossen aus, knüpften an bestehende Diskurse an und deuteten sie um, 
denn die Narrationen von Geschichte verändern sich fortlaufend und rückwir-
kend. Anhand der Genealogie des Gemeinschaftsdenkens konnte nachvollzogen 
werden, wie spezifische Gemein-Vorstellungen sich als materiell wirkungsmäch-
tige konstituiert haben, wie sie der Wirklichkeit Bedeutung zugewiesen, sie 
strukturiert und Einfluss auf den gesamten Bereich des Politischen ausgeübt ha-
ben. Zugleich konnte nachvollzogen werden, wie diese Prozesse der Konstrukti-
on und der Bedeutungsgeneration in den Hintergrund traten und diskursive Kon-
strukte fortwährend und nachdrücklich einen vorpolitisch-natürlichen, unhinter-
gehbaren Status reklamierten. 

Es war angekündigt, im letzten Kapitel Ausblicke auf ein anderes Denken 
des Gemeinen zu bieten. Ein Denken, das im Sinne einer materialistischen Theo-
rie des Politischen Imaginären daran orientiert ist, Prozesse des Gemein-
Werdens, der Vergemeinschaftung und der politischen Kollektivierung als real 
im Sinne von wirkungsmächtig anzusehen, ohne ihnen eine tiefere Ebene der 
Bedeutung, eine Wahrheit oder eine Form von Natürlichkeit zuzusprechen. An-
gekündigt war auch, nicht bei einer Kritik der Gemeinschaft stehen zu bleiben, 
sondern der kritischen Genealogie des Gemein-Diskurses eine positive Perspek-
tive auf das Gemeine, dies- oder jenseits der Gemeinschaft, folgen zu lassen. Die 
nachstehenden Ausführungen sollen dazu beitragen, das Feld einer alternativen 
Perspektive abzustecken. Die folgenden elf Punkte sind nicht das Resümee die-
ser Arbeit. Die Texturen und Praktiken in den einzelnen Epochen sind zu spezi-
ell, als dass eine allgemeine Schlussbetrachtung möglich wäre. Die nachstehen-
den Seiten können gleichwohl als Gedankenstütze dienen, die einige problemati-
sche Strukturen herausgestellt und hilft, zu verhindern, dass eine Diskussion um 
die Perspektiven kollektiver Subjektivierungsweisen unintendiert alte Muster 
wiederholt.  

 
1. Grundlage der Theorie des Politischen Imaginären war, dass Menschen ge-
meinsam in dieser Welt die strukturgebenden Begriffe und die Narrationen der 
kollektiven Subjektivierung und der Identifizierung herausbilden durch die ein 
Gemein-Begriff entsteht. Gemeinsam inaugurieren sie Bilder des gemeinschaft-
lichen Ganzen und materialisieren diese Vorstellungen durch Praktiken der Wie-
derholung und der Institutionalisierung. Wirklichkeitsschaffende Prozesse sind 
nötig, damit Gemein-Begriffe sich im Politischen Imaginären einschreiben und 
verknüpfen können, da es keine tiefere Bedeutungsebene, kein natürlich-biolo-
gisches, transzendentes Prinzip gibt, welches das Werden von Gemein-Begriffen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 279 

 

motivieren und strukturieren könnte. Die Verantwortung für die Ausgestaltung 
des Gemein-Diskurses kann nicht abgegeben werden. Menschen gestalten ge-
meinsam das Politische in dieser Welt. 

Krisenhaftigkeit, Antiessentialismus und Kontingenz eröffnen praktische 
Handlungsmacht statt sie zu verstellen. Wenn Menschen das Politische und die 
Welt, in der sie leben, gestalten, wenn sie Baumeister und Werkstoff ihres eige-
nen kollektiven Körpers sind, wenn Identitäten umkämpft und nicht gegeben 
sind, er- und nicht gefunden werden, impliziert das, dass Menschen ihr Gemein-
Werden gestalten, können und müssen. Die Künstlichkeit des Politischen, die 
Abwesenheit einer vorpolitischen Ebene der Versicherung bedeutet nicht nur 
Handlungsmöglichkeit, sondern Handlungsnotwendigkeit. 

Obgleich es ihm schlicht um die Legitimation der Ausübung staatlicher 
Herrschaft und die Etablierung einer sicheren politischen Ordnung ging, war es 
Mitte des 17. Jahrhunderts Thomas Hobbes, der diesen Ausgangspunkt deutlich 
machte. Er brach mit den philosophischen und theologischen Traditionen, wel-
che die Gemeinschaft in der Natur des Menschen verorteten und erklärte Men-
schen zu Produzenten ihrer eigenen Wirklichkeit. Sein kontraktualistischer Kon-
struktivismus avancierte im 19. Jahrhundert zum Hauptfeind eines im Zuge von 
Gegenaufklärung und Romantik erstarkten Gemeinschaftsenthusiasmus. Die Fi-
xierung auf Hobbes als negativen Fixpunkt nahm im 20. Jahrhundert ab, doch 
die Gegnerschaft bzw. das Misstrauen gegenüber konstruktivistischen Ansätzen, 
die vorpolitische Ursprünge und natürliche Zusammengehörigkeit verneinen, 
blieb diskursbestimmend. 

2. Es war einer der Ausgangspunkte dieser Untersuchung, dass Gemeinschaft 
im Kontext der Theorie des Politischen Imaginären als etwas Gewordenes be-
trachtet werden sollte, als etwas, dass durch diskursive, sprachliche und nicht-
sprachliche Praktiken hervorgebracht wird. Das implizierte, gemeinschaftliche 
Konstrukte als originär politisch zu verstehen und die Idee vorpolitischer Kollek-
tividentitäten abzulehnen. Damit einher geht ein weiter Begriff des Politischen 
und die Überzeugung, dass es keine das Politische übersteigende, natürliche oder 
vordiskursive Ebene der Konstruktion gibt, unabhängig davon, ob diese Vorstel-
lung ontologisch, biologisch, anthropologisch, psychologisch oder transzendent 
ausbuchstabiert wird. Eine solche Aussage ist nicht selbstverständlich, sie 
scheint vielmehr im Widerspruch zu den diskursbestimmenden Strukturen des 
Gemeinschaftsdenkens zu stehen. Denn eines der zentralen Ergebnisse der gene-
alogischen Betrachtung ist es, die Idee einer vorpolitischen Bestimmung von 
Gemeinschaftlichkeit als tragende Säule des modernen Gemeinschaftsdenkens 
zu erkennen. Diese Entwicklung ist derart einflussreich, dass von einem Disposi-
tiv des Vorpolitischen gesprochen wurde. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Dieses Dispositiv hat u.a. zur Folge, dass gegenwärtige Realitäten und aktuelle 
kollektive Subjektivierungsweisen im Kontext vorpolitischer Imaginationen als 
provisorisch und unzureichend erscheinen. Die Folge ist eine Abwertung der 
Gegenwart, die vor dem Hintergrund einer nie gewesenen Vergangenheit man-
gelhaft wirkt und schließlich eine Entpolitisierung des Diskursfeldes: wenn Ge-
meinschaftlichkeit durch eine Ebene oder Substanz jenseits politischer Konstruk-
tions- und Gestaltungsprozesse bestimmt ist, erscheinen Fragen nach der Ausge-
staltung des öffentlichen Lebens und nach konkreter Politik ebenso wie Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse als sekundär. 

3. Die genealogische Untersuchung bestätigte, was bereits die Theorie des 
Politischen Imaginären impliziert hatte: Gemein-Begriffe sind von politischer 
Brisanz. Ihre Signifikanz ergibt sich aus ihrer materiellen Wirkungsmacht in der 
Geschichte. Die Geschichte der Gemeinschaft ist mit historischen und politi-
schen Entwicklungen und mit den Praktiken moderner Staatlichkeit verbunden, 
ohne dabei, wie Hobbes dachte, auf die Ebene der Souveränität beschränkt zu 
sein. Politische Kollektivbegriffe spiegeln Machtverhältnisse, sie sind unmittel-
bar daran beteiligt, selbige hervorzubringen, zu produzieren und zu garantieren. 
Diese Feststellung führt zur Frage nach der politischen Rationalität, die mit den 
Transformationen einherging. Veränderungen kollektiver Selbstbilder in der 
Moderne standen im Zusammenhang mit der Herausbildung der bürgerlich-
kapitalistischen Herrschaftsarchitektur und waren unmittelbar mit dem Auftau-
chen von neuen, biosozialen Kollektiven im Raum des Politischen verbunden. 

Hinsichtlich der Entwicklungen in Deutschland war seit dem 19. Jahrhundert 
zu erkennen, dass der vehemente Verweis auf die Existenz einer deutschen Kol-
lektividentität jenseits der politischen Gegenwart eine zentrale Funktion für die 
Herausbildung und die Grenzziehung eines deutschen Nationalstaates hatte. An-
fang des 19. Jahrhunderts brachte die Vorstellung einer vorpolitischen, deut-
schen Gemeinschaft mit ihrem Objekt zugleich ihr Subjekt, die deutsche Natio-
nalbewegung, hervor. In der politischen Konstellation dieser Zeit war die Mate-
rialisierung dieser Imagination eines der zentralen Einsatzinstrumente im Kampf 
um einen Staat. Damals und auch in den Jahren zwischen 1949 und 1989 war der 
Wunsch nach einem deutschen Staat kein Begehren, das quasinatürlich in deut-
sche Köpfe gelangte. Der Nationalstaat entsprach politischen und ökonomischen 
Rationalitäten. Die Kämpfe um seine Entstehung und seine Grenzen waren nicht 
Befreiungs-, sondern Herrschafts- und Verteilungskonflikte, Kämpfe um politi-
sche und ökonomische Ressourcen, um Deutungsmacht und Raum, um Begriffe, 
Produktionsmittel und Bevölkerung. Wenn erachtet wird, dass Geschichte immer 
von Kämpfen um Bedeutung gezeichnet ist, wird klar, dass jede Gemein-
Konstruktion eine Form von kulturell-symbolischer Herrschaft ist. In sozialen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 281 

 

Herrschaftsverhältnissen, in kollektiven Konstruktions- und Subjektivierungs-
prozessen wird Bedeutung produziert. 

4. Ein weiteres Ergebnis der Betrachtung verschiedener kollektiver Selbst-
Bilder in der Moderne ist es, die Unterscheidung zwischen voluntaristischen und 
essentialistischen Konzepten als verkürzt abzulehnen. Sie wird der Textur des 
Gemein-Diskurses nicht gerecht und bedarf selber einer Historisierung. Die viel-
fältigen Bezüge auf den politischen Voluntarismus und auf konstruktive Prakti-
ken zur Herstellung der Nation, die mit essentialistischen oder rassisch-
deterministischen Modellen Hand in Hand gingen, haben im Nationalsozialis-
mus, bei Fichte, in der Romantik und bei den Eugenikern gezeigt, dass die Un-
terscheidung zwischen einem voluntaristischen und einem essentialistischen 
Gemeinschafts- bzw. Nationsverständnis nicht ausreicht, um die spezielle Wir-
kungsmacht des Gemein-Diskurses zu verdeutlichen. Die Unterscheidung arbei-
tet mit irreführenden Oppositionen. 

Erinnern wir uns: essentialistisch wird dasjenige Verständnis genannt, das 
Gemein-Begriffe nicht als Gewordene adressiert, sondern die Zusammengehö-
rigkeit von Menschen als natürlich und den Ebenen politischer Konstruktion 
vorgängig begreift. Voluntaristisch heißt dasjenige Verständnis, das Gemein-
Begriffe als Konstruktionen begreift, die vom Willen und Handeln der Menschen 
abhängig sind. Ein solches Verständnis mündete in der Rede von der Nation als 
täglichem Plebiszit. Jenseits dieser scheinbar deutlichen Unterscheidung hat die 
Analyse gezeigt, dass der Wille ein bestimmtes politisches Ordnungsmodell zu 
errichten, seit dem Aufkommen des modernen Nationalismus in den meisten Fäl-
len mit der Vorstellung eines bereits gegebenen Volkes einhergegangen ist. 
Auch der Voluntarismus arbeitete mit Begriffen von Gemeinschaft, die jenseits 
der politischen Wirklichkeit adressiert wurden. Zur Vorstellung einer gegebenen 
Gemeinschaft trat die schöpferisch-konstruktivistische Dimension des Willens 
lediglich hinzu. Die beiden Analyseraster schließen sich nicht aus, vielmehr be-
dingen sie sich häufig gegenseitig. Diese produktive Verschränkung von Willen 
und biologistischer Determinationslogik offenbarte sich besonders eindrücklich 
im Nationalsozialismus. Doch die Verbindung von Voluntarismus und Essentia-
lismus zeigte sich auch bei Fichte oder in den rassenhygienischen Konzeptionen. 
In dem Maße, in dem Gemein-Begriffe immer schon Konstrukte sind, waren Na-
tion und Gemeinschaft immer beides, Wille und Vorstellung. Die Aufspaltung 
des Nationalismus halbiert das Phänomen, indem der voluntaristische Nationa-
lismus vom essentialistischen abgespalten und als ungefährlich markiert wird. 
Dieses Vorgehen übersieht in welcher Weise beide zusammenhängen und aus 
dieser Verknüpfung ihre Kraft gewinnen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

5. Seit Rousseau war es eines der einflussreichsten und zugleich beständigsten 
Phantasmen des Politischen Imaginären, Gemeinschaft mit einem Bereich ur-
sprünglicher Einheit und wahrhafter Identität zu assoziieren. Seither wurde der 
Begriff der Gemeinschaft wiederholt aus dem politischen Diskurs herausgelöst, 
als natürlich anvisiert und in einen Entfremdungsdiskurs verstrickt. Obgleich 
„die Gemeinschaft“, wie Nancy feststellt, nie stattgefunden hat, „weder bei den 
Guayaki-Indianern noch in irgendeinem Hütten-Zeitalter à la Rousseau, weder 
im ‚Geist eines Volkes‘ im Hegelschen Sinn noch in den Agapen der Christen“,1 
wurde die politische Wegstrecke regelmäßig auf das Wiedererlangen einer nie 
gewesenen gemeinschaftlichen Seins-Weise ausgerichtet und dabei in einem er-
lösungstheoretischen Diskurs zwischen Ursprung und Finalität, Verlust und Ver-
sprechen fixiert. Die erlösungstheoretische Disposition des Gemeinschaftsdis-
kurses hat zur Folge, dass die Inhaltsbestimmungen der Gemeinschaft religiösen, 
vornehmlich christlichen Motiven wie der Einheit der Gemeinde im mythischen 
Leib Christi gleichen. Die politisch-theologische Struktur dieses Denkens nährt 
sich mitsamt ihrer apokalyptisch und erlösungstheoretisch geprägten Vorstellun-
gen aus mehr oder weniger säkularisierten Bildern des christlichen Diskurses. 
Damit einher ging eine Entwicklung, die den Begriff der Gemeinschaft unab-
hängig von historischen Entwicklungen mit einem tiefenhermeneutisch aufgela-
denen, überstrapazierten und nicht selten präsenz- und ursprungsmetaphysisch 
strukturierten Naturbegriff verband. Die Bedeutung des Gegensatzpaares Na-
tur/Kunst für den Gemeinschaftsdiskurs und die scheinbar selbstverständliche 
Verbindung von Gemeinschaft und Natur sind nicht zu trennen von den religiö-
sen und entfremdungstheoretischen Strukturen modernen Denkens.  

6. Von Hobbes’ konstruktivistisch-vertragstheoretischen Begründungsversu-
chen über die Selbst-Verwirklichungsversuche der Nationalsozialisten bis zum 
fortwährenden Streben nach Wiedervereinigung ab 1945 waren Einheit und 
Identität Leitmotive des Gemein-Diskurses. Hegemoniale Sinnfelder des Politi-
schen waren von einem identitätsfixierten Einheitsdenken strukturiert und trotz 
signifikanter Unterschiede waren verschiedene Imaginationen der Gemeinschaft 
darauf ausgerichtet, eine Einheit anzuvisieren, um sich – in der politischen Ge-
genwart oder jenseits von ihr – positiv identifizieren zu können. Dabei wurde die 
Wahrnehmung von Einheit unmittelbar an die Vorstellung von Selbstidentität 
gebunden und Differenz als das Andere der Einheit, als das aufgeschobene Eine, 
nicht als unauflösbare Differentialität begriffen. Identität, Einheit und Gemein-
schaft sind im Politischen Imaginären unmittelbar miteinander verknüpft. 

7. Die Verbindung von Identität und Einheit koppelt die Gemeinschaft an 
den Subjektbegriff. Die einheitliche Gemeinschaft wird als Staats- oder Kultur-
                                                             
1  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 283 

 

nation, als Rasse, Sehnsuchtsobjekt oder Bewegung im Rahmen des Subjektver-
ständnisses angesprochen. Als politisches besetzt sie den Platz des grammatika-
lischen Subjekts und der menschliche Körper und das individuelle Subjekt fun-
gieren als politisch imaginäre Referenzmodelle. Gemeinschaft wird als agieren-
des, individuelles Subjekt im Großen adressiert. Individuelle und kollektive 
Identität scheinen verbunden und werden unabhängig von bestehenden Differen-
zen und Antagonismen einheitlich zu bestimmen versucht. Ob diese Einheit als 
gegebene oder vertraglich konstruierte vorstellt wird, ist in diesem Fall neben-
sächlich. Denn beide Formen der Subjektivierung funktionieren so, dass im Pro-
zess der Subjektwerdung der Konstruktionsprozess selber in den Hintergrund 
tritt und die Teilhabenden ihr eigenes Zutun sowie die Umstände verdrängen, 
welche die Identitätsproduktionen bedingen. Auf diese Weise gerät in Verges-
senheit, dass (Kollektiv-)Subjekte nicht jenseits vom Bewusstsein, den Prakti-
ken, dem Handeln, der Anerkennung und dem Glauben der produzierenden 
Menschen existieren. Dieser Naturalisierungseffekt ist auch hinsichtlich der Vor-
stellung einer symbolischen Konstruktion der Gemeinschaft durch einen Vertrag 
bedeutsam, dort gleichwohl weniger ausgeprägt. Denn durch die Fiktion eines 
von Macht- und Herrschaftsverhältnissen unberührten, bedeutungsfreien Zu-
stands der Gleichheit jenseits der Historie treten auch in der kontraktualistischen 
Variante der Konstruktionsprozess und seine Bedingungen in den Hintergrund. 

8. Wie der individuelle Identitätsdiskurs ist auch der kollektive ein Krisen-
diskurs. Die Pioniere der Psychoanalyse wiesen auf etwas hin, das bereits im ers-
ten Kapitel erwähnt wurde: es sind dieselben, gleichsam phantasmatischen Modi 
der Identifizierung, die kollektive und individuelle Subjektivierungsprozesse 
strukturieren. Es wird mit den gleichen Krisensymptomen gekämpft und diesel-
ben Strategien werden aufgebracht, um mit der Unmöglichkeit der Schließung 
und der Permanenz der Krise fertig zu werden. Die Anrufung einer verlorenen 
oder antizipierten Identität der Gemeinschaft jenseits realpolitischer Macht- und 
Kräfteverhältnisse ist nicht zu trennen von der Suche nach dem unmöglichen 
Objekt im Spiegel des Einzelnen. Es ist das allgegenwärtige Schreckensbild des 
zerstückelten Körpers, das die Ordnung des Kollektiven ebenso strukturiert wie 
die des Individuellen. Politische Differenzen und die Gegenwart von Krise und 
Nicht-Identität werden in einen Diskurs der Eigentlichkeit verstrickt und als 
temporäre Zustände gegen einen utopischen Horizont der gemeinschaftlichen 
oder individuellen Selbst-Identität ausgespielt. Auf diese Weise gelingt es seit 
Rousseau, kultur- und fortschrittskritische Perspektiven mit einem zukunftsge-
wandten Denken zu verbinden, das Kraft daraus zieht, eine vermeintlich umfas-
sende Kritik am Ist-Zustand bereitzuhalten. Zu verdecken versucht wird der Um-
stand, dass die Krise der Identität konstitutiv ist, dass eben so wenig wie ich mit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

mir, wir jemals mit uns identisch gewesen sind oder es seien werden. Es handelt 
sich nicht um einen temporären Mangel, sondern um eine grundlegende Struktur, 
die anfangs auf den Begriff der konstitutiven Verkennung gebracht wurde. Ver-
kannt wird nicht die Eigentlichkeit der gemeinschaftlichen Identität, sondern der 
Umstand, dass Identität und Eigentlichkeit unmöglich sind. Die Idee von Identi-
tät selbst wird zur Verkennung, zur Grundlage einer unlösbaren Krise, die zu lö-
sen der Gemeinschaftsenthusiasmus gleichsam angetreten war. 

9. Die Opposition Gemeinschaft/Gesellschaft ist kein Ansatzpunkt für neues 
Denken. Sie ist Herzstück der Probleme, die sich mit dem Gemein-Diskurs fort-
schreiben, da ihre dichotome Logik und ihre inhaltliche Anbindung an den Ge-
gensatz von Natur und Kunst/Kultur dazu verleiten, das Scheitern der imaginä-
ren Identität der Gesellschaft anzulasten und den Begriff der Gemeinschaft als 
Bereich natürlich-organischer Zusammengehörigkeit zu fetischisieren. Das Den-
ken im Modus dieses Gegensatzes ist den Strukturen einer Politik der Brüder-
lichkeit und des Nationalismus verpflichtet. Das Dilemma der Gemeinschaft 
wird jedoch nicht gelöst, indem statt auf eine Stärkung der Gemeinschaft auf die 
der Gesellschaft gesetzt wird, um gegenwärtigen Herausforderungen zu begeg-
nen, denn mit einem Ethos der Gesellschaft gelingt es nicht, den Fallstricken des 
Gemeinschaftsdenkens zu entkommen. Die Strukturen des Denkens in Begriffs-
dichotomien werden damit nicht überschritten. Diese Feststellung schließt Theo-
rien ein, die ein abstrakt-kontraktualistisches Politikverständnis anvisieren, aber 
zugleich einen impliziten Gemeinschaftsbegriff fortschreiben. 

10. Die Idee, diesem Konflikt durch die Abwendung von der Gemeinschaft 
zugunsten des Individuums zu entkommen, wie es der Liberalismus im Gegen-
satz zum Kommunitarismus versucht hat, ist irreführend. Zunächst wirkt die Op-
position Gemeinschaft und Individuum, obgleich sie in politischen Debatten seit 
dem Aufkommen des Liberalismus beständig stark gemacht wird, vor dem Hin-
tergrund der vorangegangenen Untersuchungen wenig bedeutsam, denn indivi-
duelle und gemeinschaftliche Entfaltung standen im Gemein-Diskurs zumeist 
nicht gegeneinander, sondern wurden als miteinander verschränkt wahrgenom-
men. Vorstellungen von Gemeinschaftlichkeit haben sich parallel zu denen mo-
derner Subjektivität entwickelt und das Ideal einer einheitlichen Gemeinschafts-
Identität gewann erst im Kontext bzw. vor dem Hintergrund des modernen Be-
griffs des selbstbewussten, mit sich identischen und individuell handelnden Sub-
jekts Plausibilität. 

Weiterhin ist es problematisch, die Orientierung am individuellen Bürger als 
Alternative gegen den Gemeinschaftsmythos anzurufen. Zunächst ist ein derarti-
ger Appell an die Grundlagen der liberalistischen Staats- und Gesellschaftstheo-
rie in Zeiten von neoliberalem Kapitalismus, globaler Ungerechtigkeit und hin-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 285 

 

sichtlich von Armut, Elend und Ernährungsunsicherheit schwer zu legitimieren. 
Zweitens ist die Idee, durch das moderne Individuum den Strukturen der natio-
nalstaatlichen Gemeinschaftsfixierung zu entkommen, ein Selbstwiderspruch. 
Wir haben gesehen, dass der Gemein-Diskurs unmittelbar mit den Wandlungen 
moderner Gouvernementalität und mit politischen Herrschafts- und Kräftever-
hältnissen verbunden ist. Das in die (national-)staatliche Ordnung integrierte In-
dividuum ist die Basis der modernen Herrschaftsarchitektur. Der moderne Sub-
jektbegriff, die gemeinschaftspolitische und die ökonomische Entwicklung be-
dingen sich. Der Individualismus ist keine neutrale Bezugsgröße, sondern Teil 
einer politischen Rationalität, die auch den Gemein-Diskurs strukturiert.  

11. Die Narrationen und Bebilderungen des Gemein-Diskurses im Politi-
schen Imaginären haben sich stetig verändert, doch seit dem fortgesetzten 
Rousseauismus der Romantik gibt es vor allem im deutschsprachigen Raum eine 
Traditionslinie, in der die Gemeinschaft als Identifikations- und Einheitsbegriff 
anvisiert und in einen naturalisierenden und fetischisierenden Diskurs verstrickt 
wird. Die Tradition zeichnet sich auch durch eine enge Verbindung mit dem völ-
kischen Nationalismus aus. Sie radikalisierte sich im 19. Jahrhundert und führte 
zu einer Verschränkung von Gemeinschaftsdenken und Rassismus. Dieser Ent-
wicklungsstrang mündete im Nationalsozialismus. Der Gemein-Diskurs nach 
1945 in Deutschland zeichnete sich nur vereinzelt durch rassistische Artikulatio-
nen aus, doch seine völkisch-nationalistische Grundstruktur blieb vielfach unre-
flektiert. Die nationalistischen Exzesse des Gemeinschaftsdenkens in Nach-
kriegsdeutschland resultieren auch aus einer problematischen und unbearbeiteten 
Diskursstruktur. Sie sind das, was Derrida als wirkungsmächtiges Unterpfand 
des Politischen bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

3. Teil Perspektiven 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Gemeinschaft und Gemeinsames 

 
 
 

In diesem Kapitel werden die Möglichkeiten eines alternativen Begriffs von 
Gemeinschaft erörtert. Es geht um einen Begriff, der Konsequenzen aus den vo-
rangegangenen Analysen zieht und es vermeidet, in die Fallen des Gemein-
Diskurses zu tappen. Im Angesicht der Theorie des Politischen Imaginären tritt 
die Notwendigkeit hinzu, neues Denken mit antiessentialistischen, konstruktivis-
tischen Grundannahmen zu verbinden. Das Neue ist, obgleich es ebenso grund-
los und politisch imaginär sein wird wie das Vergangene, zugleich materiell wir-
kungsmächtig und „real“. Das Insistieren auf dieser realen Wirkungsmacht ver-
weist auf die praxeologische Perspektive, die ein neues Denken der Gemein-
schaft beinhalten muss. Denn jede neue Philosophie ergibt sich mit ihren Subjek-
tivierungsweisen und mit dem von ihr inaugurierten Verständnishorizont aus 
Spuren vorhergegangener Praktiken und wird erst im Prozess der Abgrenzung 
gegen andere Begriffsbildungen praktische Wirkungsmacht entfalten. 

Zunächst wird es jedoch darum gehen, mit Derrida die Frage nach der Zu-
kunft der Gemeinschaft überhaupt zu diskutieren. Danach wird erörtert, inwieweit 
gegenwärtige Figurationen der Gemeinschaft und des Gemeinsamen (Laclau/
Mouffe, Nancy, Negri/Hardt) für eine alternative Perspektive kollektiver Selbst-
Bildungsprozesse fruchtbar gemacht werden können. Am Schluss steht der Aus-
blick auf ein neues Denken politischer Kollektivierung, das Hannah Arendts The-
orie des gemeinsamen Handelns und einen starken und (radikal-)demokratischen 
Begriff des Öffentlich-Politischen ins Zentrum stellt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DAS ENDE DER GEMEINSCHAFT? 
 
Jacques Derrida bemerkt zu Beginn seines Buches Politik der Freundschaft, dass 
prägnante Modelle von Zusammengehörigkeit und Freundschaft, von Gemein-
schaft und Staat stets am Modus der Abstammung orientiert sind und dass auch 
die Gültigkeit der Begriffe Freiheit und Gleichheit in modernen, demokratisch-
bürgerlichen Gesellschaften nur selten ohne eine brüderlich-abstammungs-
orientierte politische Seins-Weise auskommt.1 Er wirft die Frage auf, warum im 
westlich-europäischen Denken das Politische immer wieder in den Begriffen von 
Brüderlichkeit, Natürlichkeit und (Bluts-)Verwandtschaft anvisiert werde, wa-
rum das Verständnis zumeist auf die Möglichkeit einer „Verbrüderung“ ausge-
richtet sei, so dass der Definitionsrahmen des politischen Begriffs der Gleichheit 
auf eine Gleichheit der Homogenität und der Einheit reduziert werde. Er konsta-
tiert: 

 
„Der Begriff des Politischen tritt selten ohne eine bestimmte Rückbindung des Staates an 

die Familie, selten ohne das auf den Plan, was wir einen Schematismus der Abstammung 

nennen werden: den Stamm, die Gattung oder die Art, das Geschlecht, das Blut, die Ge-

burt, die Natur, die Nation.“2 

 
Im Sinne der Theorie des Politischen Imaginären erklärt Derrida, dass jede Poli-
tik, die sich auf Geburt, Natur oder Nation berufe, einen wirkungsmächtigen 
Missbrauch mit einer Imagination treibe. Sie renaturalisiere jene Fiktion und 
projiziere die Möglichkeit „wirklicher“ oder „natürlicher“ Brüderlichkeit auf ei-
ne Ebene symbolischer Übereinkünfte.3 Eindrücklich verweist Derrida auf die 
Gefahren einer solchen Fundierung des Politischen: Nationalismus, Ethnozent-
rismus, Populismus und Xenophobie, ein Schmittscher Begriff der politischen 
Feindschaft, Einschluss und Homogenisierung nach innen, Abgrenzung nach au-
ßen und ein politisch-messianischer Expansionismus sind einige der Probleme, 
die er anspricht.4 

                                                             
1  Trotz Derridas einleuchtender Argumentation stellt sich die Frage, ob die Figur des Bru-

ders immer auf die Abstammung fixiert war bzw. ob nicht sowohl der christliche Bruder 

als auch der Bruder in der Französischen Revolution zwar auf eine natürliche Form des 

Bandes rekurrieren, sich aber nicht an den Gedanken der Abstammung binden. Für die 

deutsche Tradition dagegen trifft die brüderliche Abstammungsfixierung zu.  

2  Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 11. 

3  Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 138. 

4  Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 291 

 

Derrida übt Kritik an einem derartigen Politik- und Freundschaftsverständnis 
und problematisiert zugleich bestimmte Modelle des Gemeinschaftsdenkens. Er 
kritisiert die neuen Gemeinschaftsenthusiasmen von Bataille über Blanchot und 
Nancy, die im Namen eines „Bezugs ohne Bezug“, eines „literarischen Kommu-
nismus“, einer „entwerkten oder uneingestehbaren Gemeinschaft“ versuchen, die 
Politik der Gemeinschaft neu zu bestimmen und sie von den Paradigmen Identi-
tät, Einheit, Geburt und Natur zu lösen.5 Für Derrida erweisen letztlich auch sie 
sich als unfähig, Gemeinschaft jenseits von Brüderlichkeit zu denken: „Bejaht, 
verneint oder neutralisiert, stets gingen diese gemeinschaftlichen, ‚kommunita-
ristischen‘ oder ‚kommunalen‘ Werte mit dem Risiko einher, den Bruder wie-
derkehren zu lassen“.6 Die Illusion natürlicher, brüderlicher Zusammengehörig-
keit und die nationalistisch-abstammungsorientierte Fundierung des Politischen 
sind Derridas Ansicht nach wirkungskräftige Phantasmen und ein derart mächti-
ges Unterpfand des Gemein-Diskurses, dass er Versuche den Begriff der Ge-
meinschaft zu rehabilitieren, grundsätzlich ablehnt. 

Ist es unmöglich, einen Begriff der Nähe zu bilden, der nicht der Vorstellung 
von Gleichartigkeit, Identität und Homogenität verpflichtet ist? Derrida lässt 
dem obigen Zitat den Satz folgen: „Vielleicht muss man sich dieses Risiko vor 
Augen führen, auf dass die Frage nach dem ‚wer?‘ sich nicht mehr [...] als Frage 
nach der (individuellen, subjektiven, ethnischen, nationalen, staatlichen, etc.) 
Identität stellen lässt.“7 Jetzt scheint auch bei Derrida die Möglichkeit einer an-
deren Politik auf. Ihr Weg führt über die Dekonstruktion des natürlichen oder na-
tionalen Gesetzes der Gemeinschaft zu einer kommenden bzw. im Kommen blei-
benden Demokratie. Statt zu versuchen, den Begriff der Gemeinschaft neu zu 
besetzen und quasi eine Gemeinschaft ohne Gemeinschaft voranzutreiben, 
schlägt Derrida vor, sich auf eine über Staat und Nation hinausgehende Univer-
salisierung zu konzentrieren, die auf nichts zielt, als auf die Berücksichtigung 
namenloser und unendlich differenter Singularitäten. Ihn interessiert eine Art der 
Universalisierung, die über partikulare Differenzen hinausweist und sich dem Ei-
fer jeder Identitätsbehauptung widersetzt.8 Er erklärt es zu einer Frage, ob Politik 
jenseits des Brüderlichkeitsprinzips denkbar ist und zu einer anderen, ob Ge-
meinschaft jenseits von ihr möglich sei. Die Form der Universalisierung, die er 
mit dem Konzept der kommenden Demokratie anpeilt ist nur schwer mit den Be-
griffstraditionen der Gemeinschaft zu verbinden. 

                                                             
5  Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 119. 

6  Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 399. 

7  Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 399. 

8  Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 154-57. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Ungeklärt bleibt: Ist die Rückkehr des problematischen Strukturen des Gemein-
schaftsdenkens unausweichlich oder kann die unbewusste Wiederkehr des Ver-
drängten bewusst gebrochen werden, indem die Grundlagen des Imaginären er-
fasst, analysiert und durch neue Konstruktionen ersetzt werden? Die vorange-
gangenen Analysen haben diese Frage nicht abschließend beantworten können, 
sie haben jedoch deutlich gemacht, dass es zunächst eines neuen Politikbegriffs 
jenseits von nationalen, brüderlichen und naturalisierenden Strukturierungen, 
jenseits des Begriffs der Anwesenheit und der Vorstellung einer gegebenen Ge-
meinschaft, abseits der Fiktion eines Ursprungs oder einer Finalität und schluss-
endlich auch abseits der Vorstellung von individueller oder kollektiver Identität 
bedarf. Von Nöten ist der Zugang zu konkreten Ebenen politischer Wirksamkeit 
und die Vernetzung mit sozialen Praktiken, um die Anrufung eines vorpoliti-
schen Horizonts zu vermeiden und zu verhindern, dass aktuelle Artikulationen in 
der Politik gemäß den Dichotomien des klassischen Gemeinschaftsdenkens auf-
gespalten werden. Der Bezug auf kollektive Identitätsbildungen muss von seinen 
religiös-erlösungstheoretischen Grundlagen, von der Theorie der Entfremdung 
und ihrem Grundmotiv, dem Gegensatz von Sein und Schein, getrennt werden. 
Geht das auf der Basis des Gemeinschaftsbegriffs oder muss versucht werden, 
seine Strukturen, seine Mythen und Bedeutungsfelder abschließend aufzuarbei-
ten, um die Spirale aus Verdrängung und Wiederkehr zu stoppen. Ist es eine Al-
ternative, wie Derrida vorschlägt, auf ein Ende der Gemeinschaft zu setzten, auf 
den Begriff zu verzichten? 

Diese Absicht vereinfacht das Problem auf unzulässige Weise: Der Vorstel-
lung, das Konzept der Gemeinschaft könne aufgegeben werden, liegt die Idee ei-
nes theoretischen Optionsmodells zugrunde. Es wird eine Wahlmöglichkeit sug-
geriert, die nur vom Subjekt ausgehend zu denken ist und die die materielle Wir-
kungsmacht diskursiver Konstruktionen relativiert. Die Forderung nach einem 
Ende der Gemeinschaft ist obendrein keine Perspektive, wenn ernst genommen 
wird, was ein Ausgangspunkt der Analyse war: Es ist weder politisch noch phi-
losophisch eine Option, sich für oder gegen die Gemeinschaft zu entscheiden, da 
der Gemeinschaftsbegriff nur eine Variable in einem übergeordneten Diskurs-
Ensemble ist. Das Problem der Gemeinschaft wird zu einem allgemeinen Prob-
lem des Gemein-Seins bzw. des Gemein-Werdens, so dass, um Gemeinschaft 
mehr als nur begrifflich zu überwinden, das ganze Diskursfeld abgeschlossen 
werden müsste. Das jedoch wäre nur vom Standpunkt eines vereinfachten Libe-
ralismus sinnvoll, wenn das Individuum und dessen Selbstverwirklichung gegen 
Gemein-Bildungen ausgespielt werden.  

Die Schließung eines Diskursfeldes bedeutet das Ende des Widerstreits von 
Kräften im Politischen Imaginären. Das wäre im Sinne Rancières als Ende des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 293 

 

Politischen und als Umschlag ins Polizeiliche zu verstehen, da Modelle politi-
scher Artikulation in Bewegung bleiben müssen, um Veränderung möglich zu 
machen. Schließung und Abschluss sind Konzepte, mit denen es unmöglich ist, 
Alternativen jenseits von Identität oder Differenz zu denken. Ohne einen Begriff 
des Gemeinen, der Prekarität, Heterogenität, Unabgeschlossenheit und Differen-
tialität als konstitutiv anerkennt und diese Phänomene nicht als temporäre Kri-
senbegriffe bestimmt, kann weder die präsenzmetaphysische und entfremdungs-
theoretische Struktur des Politischen überschritten werden, noch ist es möglich, 
sich jenseits theologisch-politischer Erlösungsparadigmen zu bewegen. 

Die Aufgabe besteht vielmehr darin, den Gemein-Diskurs um Perspektiven 
zu erweitern, die Prekarität, Krise und Mangel als produktive Parameter des Po-
litischen anerkennen. Der Versuch, Alternativen, die keinen Bezug zu einer sub-
politischen Ebene eigentlicher Gemeinschaftlichkeit haben, in der Gegenwart zu 
erproben, benötigt die Verbindung mit politischer Praxis abseits der Vorstellung 
eines individuellen oder kollektiven Subjekts. Das Leiden an der erfolglosen Su-
che nach positiv-vollendeter, kollektiver Identität kann nur mit einem Begriff des 
Aufhebens jenseits der Einfachheit des Selben beendet werden. Das bedeutet, 
den Diskurs auf ein neues Modell von Zeitlichkeit festzulegen. Die Postulate der 
Anwesenheit, der Präsenz und der Vollendung müssen zur Disposition gestellt 
werden, um das Gemeinschaftsdenken aus seiner Verankerung im romantischen 
Begehren zwischen Verlust und Versprechen zu lösen. Ebenso wie das Begehren 
nach Ankunft in einer erfüllten Gemein-Identität (das Streben nach einem utopi-
schen Endpunkt), muss auch das Konzept des Ursprungs zur Debatte stehen. Das 
Ziel wäre die Verwirklichung einer Vorstellung gemeinsamen Werdens, die um 
die eigene Fundamentlosigkeit weiß, also weiß, dass das von ihr Vertretene nicht 
vor seiner Vertretung existierte, dass die Einheit der kollektiven Identität weder 
gegenwärtig, unbewusst noch deduzierbar ist und dass sie stattdessen immer und 
konstitutiv aufgeschoben, vertagt und im Kommen bleiben muss. Um es mit 
Nancy zu sagen: „Nichts ging also verloren und daher ist auch noch nichts verlo-
ren.“9 

In den vergangenen Analysen konnte mit Hobbes und über ihn hinaus deut-
lich werden: Menschen gestalten das Politische in dieser Welt, und sie gestalten 
es gemeinsam. Der Gemein-Diskurs ist unabgeschlossen und seine Paradigmen 
sind abhängig von politischen und historischen Kräfteverhältnissen. Sie sind 
kontingent, im Sinne von nicht-notwendig und wandelbar. Es gibt keine vorgän-
gige und natürliche Gemeinschaftsdisposition und keine Hoffnung auf Ankunft 
in einer individuellen oder kollektiven Eigentlichkeit. Der Verlust dieser Hoff-
nung ist nur scheinbar negativ, da er zugleich die Möglichkeit von produktiver 
                                                             
9  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Veränderung impliziert. Dass politische Imaginationen sich seit Hobbes’ neu-
zeitlichen Begründungsversuchen ebenso wie historisch-politische Verhältnisse 
vielfach und grundlegend gewandelt haben bedeutet, dass andere Selbstverhält-
nisse und neue Gemein-Konstruktionen möglich sind. Veränderungen im Be-
reich des Politischen können mitgestaltet und durchgesetzt werden, so dass das 
neoliberal-thatcheristische Diktum „There is no alternative“ an der Wirklichkeit 
blamiert wird. Da diese Welt nicht durch eine vorpolitische oder natürlich-
transzendente Ebene strukturiert ist, sondern von Menschen und menschenge-
machten Verhältnissen gestaltet wird, sind Transformationsprozesse allgegen-
wärtig. 

Aus dieser doppelten Potenz der Selbst-Bildung (selbst etwas heraus-bilden, 
erfinden, produzieren und sich selbst heraus-bilden, erfinden, produzieren), aus 
der Tatsache, dass Menschen Neues in die Welt bringen und beginnen können, 
folgt Handlungs- und Gestaltungsmacht. Das positive Diktum, dass eine andere, 
eine neue Welt möglich ist, ist der Ausgangspunkt von Hannah Arendt. Ihre po-
litische Handlungstheorie dient hier als Modell für einen alternativen Blick auf 
Gemeinschaftlichkeit. Arendts Denken soll mit Aspekten von Antonio Negris 
und Michael Hardts Konzept der Multitude ergänzt werden und dazu beitragen, 
neue Perspektiven des Gemeinsamen, des Gemeinschaftlichen und Kommunen 
zu entwickeln. Im Kontext aktueller politischer Herausforderungen kann der Be-
zug auf Gemeinschaftlichkeit so zum Teil einer revolutionären Realpolitik10 

(Rosa Luxemburg) werden, die auf gemeinsames Handeln in der Gegenwart zielt 
und zugleich den Dualismus von Reform und Revolution überwindet.11 

Die begriffliche Zukunft der Gemeinschaft scheint aufgrund ihrer Rolle als 
veränderbare Variable in einem übergeordneten Gemein-Diskurs für eine Per-
spektivdiskussion letztlich gleichgültig. Sicherlich ist die Gemeinschaft im 
deutschsprachigen Raum begrifflich vorbelasteter als bspw. das Gemeinsame 
und die Nachsilbe -schaft verweist (etymologisch vom althochdeutschen -scaft 
stammend) auf einen statischen Bedeutungsrahmen im Sinne von Beschaffen-
heit, Ordnung und Plan sowie auf eine Form von Kollektivierung bzw. Territori-
alisierung, die mit der Zuschreibung fester Eigenschaften einhergeht. Doch we-
der die Etymologie noch die begriffliche Entscheidung dürfen an dieser Stelle 
überbelastet werden. Begriffspolitik ohne theoretische Reflektion und praktische 
Anbindung ist „bedeutungslos“. Schließlich bleiben alle Versuche neue Formen 
kollektiver Selbstverhältnisse zu denken in ein übergeordnetes Diskursfeld ein-
gebunden. Natürlich kann die Gemeinschaft begrifflich ruhen gelassen werden, 
um jedoch Texturen und Traditionen nachhaltig zu verändern, bedarf es mehr als 
                                                             
10  Vgl. Luxemburg 1974, Karl Marx, S. 373. (Hervorhebung J.S.) 

11  Vgl. Luxemburg 1996, Sozialreform oder Revolution, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 295 

 

einer Begriffspolitik. Komplexe Verfahren der Aufarbeitung und der Resignifi-
kation müssen mit konkreten, wirklichkeitsschaffenden Praktiken verbunden 
werden. 

 
 

ONTOLOGIE DER GRUNDLOSIGKEIT 
 

Eine Auseinandersetzung mit neuen Ansätzen der Demokratietheorie und mit 
Aspekten des gegenwärtigen Gemeinschaftsenthusiasmus kann dazu beitragen 
die Grundlagen einer solchen, über Begriffspolitik hinausreichenden Perspektive 
zu erörtern. Ernesto Laclau und Chantal Mouffe visieren in ihrem Buch Hege-

monie und radikale Demokratie ein Gemein-Konzept an, das die Grundlosigkeit 
des Politischen in den Vordergrund stellt. Ihnen zufolge darf Politik nicht über 
den Rekurs auf ein begründendes Zentrum und auch nicht durch universale Wer-
te oder kategoriale Rechtsprinzipien legitimiert werden. Vielmehr gelte es, die 
Leere in der Mitte der Gemeinschaft anzuerkennen, statt sie als Mangel zu be-
greifen. Laclau und Mouffe verwerfen die Idee einheitlicher, selbsttransparenter 
und sich selbst genügender Totalitäten und die Denkmöglichkeit geschlossener 
Identitäten. Gegen die Versuche das Soziale zu nähen, setzen sie auf einen pro-
duktiven Widerstreit um Hegemonie und auf ein beständiges Spiel von Macht 
und Gegenmacht. Soziale Formationen seien und blieben gespalten und durch-
zogen von Grenzen, die über sie hinaus reichten und einfache Identitätsbildun-
gen verhinderten, sie seien Effekte von Artikulationen.12 Wie für Derrida bleibt 
politische Kollektivierung auch für Laclau und Mouffe ein nicht abschließbares 
Projekt. Sie bleibt im Kommen.13 

Im Anschluss an Laclau und Mouffe erscheinen Grundlosigkeit und die Un-
möglichkeit identitärer Schließungen als zentrale Kriterien für ein neues Denken 
von Gemeinschaft und Gemeinsamkeit im Politischen. Laclau und Mouffe 
schwächen ihre eigene Analyse jedoch durch einen so genannten „strategischen 
Essentialismus“14 ab und erklären, das Imaginäre benötige einen Bezug auf Iden-

                                                             
12  Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 162f und S. 184. 

13  Vgl. Hetzel 2004, Demokratie ohne Grund, S. 187. 

14  Zum strategischen Essentialismus vgl. auch Spivak 1994, Can the Subaltern Speak?, 

Gilroy 2001, Against Race. Diese Wendung der Theorie wird in Mouffes Analyse 

fortgeführt: In „Return of the Political“ argumentiert sie nicht mehr antiessentialis-

tisch, sondern im Anschluss an vermeintlich natürliche, anthropologische Anlagen des 

Menschen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

tität, um Utopien zu gewährleisten.15 Trotz der Unmöglichkeit von Realisierung 
sei die Dimension des Grundes als abwesender und unmöglicher Bezugspunkt 
jedes utopischen Diskurses wichtig. Um der Implosion des Sozialen vorzubeu-
gen, müsse es die Vision eines übergeordneten, wenn auch illusorischen Zent-
rums geben, da nur so der Umschlag des Diskurses ins Psychotische abgewendet 
werden könne. Laclau und Mouffe sind bestrebt, politische Praxis im Span-
nungsfeld zwischen Universalität und Partikularität zu verorten, so dass Grund, 
Einheit und Schließung anvisiert und gleichzeitig als unmöglich markiert wer-
den. Diese Annahme eines anthropologischen Bedürfnisses nach (Be-)Gründung 
und Identität möchte ich bezweifeln, auch wenn die reale Wirkungsmacht derar-
tiger (diskursiv und politisch-imaginär generierter) Bedürfnisse anzuerkennen 
ist. Die Überzeugung, dass die Vision eines Grundes sei für das Funktionieren 
des Sozialen notwendig ist, bleibt spekulativ, da Begehren nicht unveränderbar 
und überhistorisch ist. Konstitutiv ist nicht der Wunsch nach einem Ursprung, 
sondern wie auch Laclau und Mouffe anerkennen, die Unmöglichkeit einer ur-
sprünglichen Bedeutung, die Abwesenheit eines hinreichenden Grundes. 

Einen anderen Anschlusspunkt bietet der „Gemeinschaftsenthusiast“ Jean-
Luc Nancy. Auch für seine Philosophie der Gemeinschaft ist Grundlosigkeit ein 
zentraler Orientierungspunkt. Den Bezug auf einen notwendigen aber abwesen-
den Grund dagegen vermeidet er. Im Vordergrund steht für ihn, dass Grundlo-
sigkeit nicht mit der Abwesenheit des Grundes zu verwechseln ist. Er versucht 
über die Einfachheit der Differenz des psychologischen Spiels zwischen da und 
fort hinauszuweisen und eine fundamentale, irreduzible Grundlosigkeit denkbar 
zu machen. Der abwesende Grund wird nicht als Negation des anwesenden zum 
Substitut des positiven Ursprungs. In diesem Sinne ist Nancy post- und nicht an-
ti-foundational.16 Er begreift seine undarstellbare Gemeinschaft weder als Ver-
wirklichung des Wesens eines Kollektivs noch als Vollendung des menschlichen 
Wesens. Es müsse vom Modell der Verkörperung Abstand genommen werden; 
da es schlussendlich immer auf die Exponierung oder die Realisierung eines 
übergeordneten Wesens verweise.17 Er führt aus: 

 
„Die Gemeinschaft nimmt also folgende besondere Stellung ein: Sie garantiert die Un-

möglichkeit ihrer eigenen Immanenz, die Unmöglichkeit eines gemeinschaftlichen Seins 

als Subjekt. Die Gemeinschaft garantiert und markiert in gewisser Weise die Unmöglich-

keit der Gemeinschaft. [...] Eine Gemeinschaft ist weder ein Projekt, das eine Verschmel-

                                                             
15  Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 164 und 255f. 

16  Vgl. Marchart 2008, Die politische Ontologie der Gemeinschaft, S. 149. 

17  Er nennt diese Vorstellung Immanentismus. Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare 

Gemeinschaft, S. 14f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 297 

 

zung intendieren würde, noch allgemeiner gesehen, ein auf ein Produkt oder Werk zielen-

des Projekt – sie ist überhaupt kein Projekt (gerade hierin unterscheidet sie sich zutiefst 

vom ‚Geist eines Volkes‘, jener Figur, die von Hegel bis Heidegger die Kollektivität als 

Projekt und umgekehrt das Projekt als ein kollektives erscheinen ließ.“18 Er fährt später 

fort: „Das Politische darf [...] keinesfalls eine scheinbar verlorene oder zu erwartende 

Einswerdung ausfindig machen, wiederfinden oder ins Werk setzten wollen.“19 

 
Nancys Versuch, ein neues Denken der Gemeinschaft voranzutreiben, ist für ei-
ne Theorie des Gemeinschaftlichen, die sich Konstruktivismus, Antiessentialis-
mus und einer Form revolutionärer Realpolitik verpflichtet fühlt, dennoch nur 
bedingt ein Ansatzpunkt. Seine Gemeinschaftsphilosophie läuft auf die Aussage 
zu, es gäbe kein singuläres Wesen ohne ein anderes, so dass eine Art ursprüngli-
cher Sozialität existiere.20 Diese banale, aber politisch bedeutsame Annahme, die 
er unter anderem in seinem Buch Singulär Plural Sein21 ausführt, führt bei 
Nancy zu einer entpolitisierten Form der Ontologie. Die Heideggersche Hierar-
chie zwischen Da- und Mit-Sein wird umgekehrt und das Mit-Sein scheint nun 
dem Da-Sein ontologisch vorausgehen. Nancy ontologisiert das Soziale im Hin-
blick auf ein originäres, irreduzibles Mit-Sein und entwickelt die These einer 
einflussreichen Gemeinschaftsvergessenheit.22 Das Mit-Sein wird für Nancy zum 
Zwischen-Sein, zum ursprünglichen Zusammen-Sein und zum Gemeinsam-
Erscheinen. „Die Endlichkeit erscheint zusammen [...] das ist das Wesen der 
Gemeinschaft.“23 Die endliche Relation in Form des Mit-Erscheinens begründet 
für Nancy die Ordnung des Seins an sich; Sein bestehe allein zwischen Singula-
ritäten. Diese Singularitäten hätten nicht im herkömmlichen Sinne etwas gemein, 
sie erschienen gemeinsam. Anders als autonome Individuen seien Singularitäten 
originär auf andere angewiesen, sie könnten nur gemeinsam erscheinen, da sie 
sich erst im Bereich des Zwischen konstituierten.24 Nancy verlegt ein ontisches, 
soziales oder politisches Miteinander auf die ontologische Ebene des Seins an 
sich. Gemeinschaft wird für ihn zum ersten Grund, ihre Philosophie zur prima 
philosophia.25 Gemeinschaftlichkeit, die Erscheinungsform des Mit-Seins, wird 
                                                             
18  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 39. 

19  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 87. 

20  Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 63. 

21  Vgl. Nancy 2004, Singulär Plural Sein, S. 13f. 

22  Vgl. Nancy 2004, Singulär Plural Sein, S. 59. 

23  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 65. 

24  Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 65. Marchart 2008, Die politi-

sche Ontologie der Gemeinschaft, S. 144. 

25  Vgl. Marchart 2008, Die politische Ontologie der Gemeinschaft, S. 154. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

von ihrer politischen Bedeutung und ihrer konkreten Ausgestaltung gelöst und 
zu einer Art Urform des Politischen erklärt. Dabei verliert sie ihren Status als 
konkretes Element der Politik. Macht- und Herrschaftsverhältnisse, Praktiken, 
Materialisierungen und Kämpfe um Bedeutung werden ignoriert bzw. aus der 
Philosophie der Gemeinschaft ausgeschlossen. Nancy de- und entpolitisiert seine 
Überlegungen und verfällt etwas, das Marchart Philosophismus nennt.26 

Die Frage der Ontologie stellt sich auch bei der Heidegger-Schülerin Hannah 
Arendt. Auch sie kehrt die Hierarchie von Mit- und Dasein um und geht wie 
Nancy von einer Art singulär-pluralem Sein aus. Dennoch wirkt sie, wie wir se-
hen werden, anders als Nancy, nicht an einer De-Politisierung der Philosophie 
mit. Im Gegenteil, ihre Grundannahmen, die im Grenzbereich zwischen Ontolo-
gie und Anthropologie verortet sind, gehen mit konkreten Vorstellungen über 
politisches Handeln einher und ihr Konzept ist, im Gegensatz zu den Ausführun-
gen Nancys, explizit anwendungs- und gegenwartsbezogen. Arendts Philosophie 
ist eine Philosophie der Praxis, und sie ist mehr als alles andere ein eindringli-
cher Appell an eine umfassende (Re-)Politisierung der menschlichen Existenz-
weise. Der Vorwurf des Philosophismus ist ihr nicht zu machen. 

Doch das Spannungsfeld zwischen Ontologie, neuem Messianismus und 
konkreter politischer Relevanz scheint auch gegenwärtigen gemeinschaftsphilo-
sophischen Entwürfen größte Schwierigkeiten zu bereiten.27 So ist auch in Neg-
                                                             
26  Vgl. Nancy 2004, Singulär Plural Sein, S. 6. Marchart 2008, Die politische Ontologie 

der Gemeinschaft, S. 153. 

27  So scheitert auch Giorgio Agambens Entwurf einer kommenden Gemeinschaft an die-

sem Problem. Agamben versucht sich an neuen, ontologischen Bestimmungen. Er 

entwirft das kommende Sein als eines, das weder individuell noch allgemein, sondern 

beliebig ist. Es sei singulär und bleibe doch ohne Identität. Er erklärt es jenseits der 

spezifischen Eigenschaften, die seine Zugehörigkeit regeln (rot, französisch, musli-

misch) in seiner Beliebigkeit für liebenswert. (S. 10) Das Sein, das zur kommenden 

Gemeinschaft befähige, habe keine besondere Bedeutung, es zeichne sich durch die 

Potenz zum Nicht-Sein aus. Agamben verwehrt sich gegen Essentialismus und klassi-

sche Ontologie und macht deutlich, dass der Mensch keine biologische Bestimmung, 

keine Berufung und kein Wesen habe. (S. 43) Menschen seien das Faktum ihres Da-

seins als Möglichkeit oder Potenz. Agambens Ziel ist eine „identitätslose Singularität, 

eine gemeine, völlig ausgestellte Singularität. Wenn die Menschen es vermögen wür-

den, ihrem So-Sein nicht diese oder jene biographische Identität zu geben, sondern 

einzig das So-Sein zu sein, [...] dann träte die Menschheit erstmals in eine bedin-

gungslose Gemeinschaft ohne Subjekte ein“ schreibt er (S. 61) Aussagen über das Da-

sein, die als mögliche Position innerhalb einer philosophischen Debatte, Relevanz ha-

ben, doch Agamben reklamiert politische Relevanz für seine Gemeinschaftsphiloso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 299 

 

ris und Hardts Buchreihe Empire, Multitude, Commonwealth die ontologische 
Dimension ein problematisches Thema. Negri und Hardt wenden sich mit ihrer 
Spinozistisch-Deleuzianisch fundierten Theorie entschieden von klassisch-
ontologischen Annahmen ab und arbeiten statt mit einem statisch-vorgängigen 
Begriff des Seins mit dem Begriff der Subjektivierung: 

We „regard the production of subjectivity rather as the primary terrain on 
which political struggle takes place. We need to intervene in the circuits of the 
production of subjectivity, flee from the apparatuses of control, and construct the 
bases for an autonomous production“28 

Diesen Produktionsprozess verstehen sie gleichwohl als ontologisch-
politisches Projekt. Sie sind bestrebt, den ontologischen Status der Multitude zu 
bestimmen, dieser von Spinoza entlehnten Figur der lebendigen Menge unein-
heitlicher singulärer Vielfalt, die im Inneren des Empire entstehen soll und nicht 
mit tradierten soziologischen Kategorien (Bevölkerung, Nation, Klasse, etc.) be-
zeichnet werden kann. Negri und Hardt wollen keine bereits bestehende ontolo-
gische Grundlage entdecken, sondern das Sein der Menge im Prozess gemein-
samen Werdens herstellen. Die konstruktivistische Feststellung, dass Menschen 
ihre politische Wirklichkeit gemeinsam gestalten, verstehen sie als ontologische 
Aufgabenstellung. Es sei das Ziel eines gegenwärtigen politischen Projekts, in 
den Produktionsprozess einzugreifen und aktiv neue Lebensformen und Subjek-
tivierungsweisen zu produzieren. Sie erklären, ihr Zugang sei „kritisch und de-
konstruktiv.“ ziele auf die Subversion gesellschaftlicher Strukturen und entdecke 
dabei die ontologische Grundlage, die sich in der schöpferischen und produkti-
ven Praxis der Menge bietet. Diese Methode sei zugleich konstruktiv und 
ethisch-politisch, da sie Orientierung für die Produktionsprozesse der Subjektivi-
tät bis zur Konstituierung einer tatsächlichen gesellschaftlichen und politischen 
Alternative anstrebe.29 

Warum muss einem derartigen Projekt ein ontologischer Status zugeschrie-
ben werden? Jacques Derrida stellte Antonio Negri diese Frage: „Warum wollen 
                                                                                                                                  

phie. Er sieht es als den „politischen Auftrag unserer Generation“ an, „unter den 

Merkmalen der neuen planetarischen Menschheit jene auszuwählen, die ihr das Über-

leben erlauben, die feine Scheidewand zu entfernen, die die schlechte mediale Öffent-

lichkeit von der vollkommenen Äußerlichkeit, die nur sich selbst mitteilt, trennt.“ 

(S. 62) Die politischen Konsequenzen einer solchen Analyse sind gelinde gesagt prob-

lematisch. Seine Theorie kippt ins Lächerliche, wenn er „die beliebige Singularität als 

gefährlichsten Feind des Staates“ und das „Anrücken der Panzer“ als Frage der Zeit 

bezeichnet. Alle Verweise: Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft.  

28  Hardt, Negri 2009, Commonwealth, S. 172. 

29  Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Sie um jeden Preis eine neue Ontologie auf die Gefahr hin, dass alles darin eine 
Ordnung, eine große Ordnung, aber immerhin eine Ordnung findet?“30 Negri 
kann diese Frage nicht beantworten, ebenso wenig wie er Derridas Vermutung 
entkräften kann, dass auch eine post-dekonstruktive Ontologie letztlich auf eine 
erfüllende Gegenwart abzielt bzw. „die schöpferische Wirklichkeit hinter der 
Maske des Gespensts“ wiederzufinden versuche. Dennoch gelingt es mit dem 
Projekt Empire/Multitude erstmals, marxistische Ansätze mit poststrukturalisti-
schen, dekonstruktiven und Deleuzianischen Zugängen zu einem politisch-
theoretischen Projekt zu vereinigen, das Bezug auf aktuelle politische Entwick-
lungen, auf soziale Bewegungen, außerparlamentarische Oppositionen und ge-
genwärtige Widerstandsstrategien nimmt. Die Bezeichnung neue Ontologie ver-
weist auf einen theoretischen Übermut, der vielleicht Voraussetzung für ein der-
artiges Unterfangen ist. Sympathisch ist dieser Überschwang dort, wo die Signi-
fikanz der eigenen Theorie und die konkreten Gestaltungsmöglichkeiten dessen, 
was als Multitude gefasst wird, überschätzt werden. Problematisch ist er, wenn 
die Inhalte des Projekts durch diesen Übermut verzerrt werden und die Autoren 
sich der romantischen Tradition annähern. Ebendann scheint Derridas Vorwurf 
gerechtfertigt und die beiden scheinen auf der Suche nach einer neuen Gegen-
wart jenseits der schmutzigen politischen Wirklichkeit. Obgleich ich eine per-
sönliche Sympathie nicht verleugnen möchte, besteht die Gefahr eines Um-
schlags in romantischen Euphemismus. Sie ist untrennbar mit dem Problem der 
Ontologie verbunden. 

 
„Das ontologische Gewebe des Empire wird durch die jenseits des Maßes liegende Tätig-

keit der Menge und ihrer virtuellen Mächte gebildet. Die virtuellen, konstituierenden 

Mächte stehen in einem endlosen Konflikt mit der konstituierenden Macht des Empire. Sie 

sind vollkommen positiv, weil ihr ‚Dagegen-Sein‘ ein ‚Dafür-Sein‘ ist, d.h. ein Wider-

stand, der zu Liebe und Gemeinschaft wird.“31 „Diese Revolution wird keine Macht kon-

trollieren können – weil Biomacht und Kommunismus, Kooperation und Revolution in 

Liebe, Einfachheit und auch in Unschuld vereint bleiben. Darin zeigen sich die nicht zu 

unterdrückende Leichtigkeit und das Glück, Kommunist zu sein.“32 

 
Im Hinblick auf Diskussion um mögliche Perspektiven des Gemeinschaftsbe-
griffs erscheint eine klare Positionierung zur Frage der Ontologie nun notwen-
dig: Basierend auf den Prämissen der Theorie des Politischen Imaginären und 
der konstitutiven Verkennung muss mit Derrida betont werden, dass das Problem 
                                                             
30  Derrida 2004, Marx & Sons, S. 94.  

31  Hardt, Negri 2002, Empire, S. 369. 

32  Hardt, Negri 2002, Empire, S. 420. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 301 

 

der Gemeinschaft in all seinen Facetten ebenso wie das Phänomen des Politi-
schen Imaginären kein ontologisches ist. Es handelt sich um eine historisch ge-
wordene Struktur der Wahrnehmung und des Psychischen, bzw. um kollektive 
Subjektivierungsweisen, die sich abhängig von politischen Rationalitäten, nicht 
von ontologischen Gegebenheiten herausbilden. Auch die Idee eines anthropolo-
gischen oder überhistorischen Bedürfnisses nach Gemeinschaft oder Gemein-
samkeit, egal ob es als differentiell verfasst und konstitutiv unerfüllbar verstan-
den wird, muss verneint werden. Mit Derrida, aber auch mit Foucault kann 
Laclau/Mouffe, Nancy bzw. Negri/Hardt nur geantwortet werden, dass es weder 
die Gemeinschaft noch das Gemeinsame vor ihrer/seiner Praxis gibt, nicht als 
Substanz, nicht als Bedürfnis oder Begehren. Unabhängig von der Frage, ob das 
Gemeinsame eine begriffliche Alternative ist, gilt für seine Theorie: ebenso wie 
die Gemeinschaft, ging auch das Gemeinsame nicht verloren. Ob Gemeinschaft 
oder Gemeinsames, es gilt sie zu erfinden, nicht sie zu befreien. 

 
 

GEMEINSCHAFTLICHKEIT ALS KUNSTWERK  
 
Die Frage bleibt, wie kann Gemeinschaft, wie kann ein Gemeinsames gedacht 
werde, ohne ihren Vorstellungsrahmen vom Einen und Ursprünglichen abzulei-
ten, ohne ihn auf Identität zu beziehen und darin auflösen zu wollen? Wie kön-
nen Formen der Assoziation gedacht werden, die dem Prozesscharakter des Ge-
mein-Werdens Rechnung tragen? 

Eine Alternative zum Identitätsdenken, die versucht der Temporalität, der 
Prekarität und der Produktivität von individuellen und kollektiven Selbstverhält-
nissen gerecht zu werden, bieten Foucaults Subjektivierungstheorien. Im zweiten 
und dritten Band seiner Buchreihe Sexualität und Wahrheit beschäftigt sich 
Foucault mit griechisch-römischen Selbsttechniken und mit Praktiken der 
Selbstausarbeitung. Er grenzt diese Modelle von christlichen Konzepten ab und 
zeichnet die Umrisse einer konstruktivistischen Ethik des Selbst, in der die eige-
ne Existenz zum Kunstwerk gemacht und als eigenverantwortliches Projekt be-
griffen wird. Ausgehend von der Möglichkeit, sich selbst als Subjekt zu entwer-
fen, analysiert Foucault verschiedene Techniken und unterscheidet den aktiven 
Gestaltungsprozess der Selbstkonstitution von der christlich dominierten Suche 
nach einer tiefen, inneren Wahrheit des Selbst. Statt einen vordiskursiven, natür-
lichen Grund der Identität, einen Kern des eigenen Selbst freilegen zu wollen, 
hätten antike Selbsttechniken versucht, das Sein, die eigene Lebensform und die 
individuelle Existenzweise zu produzieren. Darüber hinaus war das antike Pro-
jekt, das Selbst als Kunstwerk zu entwerfen, nicht auf die individuelle Ebene und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

den Ethos des Selbst beschränkt, da in der Antike, anders als in der christlichen 
Kultur, diesbezüglich nicht zwischen Politischem und Privatem unterschieden 
wurde. Die Maßstäbe der kollektiven Subjektivierung waren dieselben wie die 
des Individuellen. Da die Polis als ursprünglicher als der Einzelne galt, war das 
erklärte Ziel, sich selbst wie eine Polis zu gründen und es schien, als könne nur 
wer sich selbst gut beherrschte, ein guter Staatsmann sein.33 

Negri und Hardt nehmen Bezug auf Foucault, wenn sie ihre Konzeption des 
Gemeinsamen bzw. der Multitude, dieser Idee einer widerständigen Subjektivität 
der Menge der Unterdrückten, entwickeln. Im Anschluss an ihn sind sie bestrebt, 
aktiv in Prozesse der Selbstbildung einzugreifen. Sie wollen das Gemeinsame 
produzieren und an Bedeutungsbildungsprozessen teilhaben.34 Die politische 
Analyse, die dem vorangeht, kann hier nur skizziert werden: Ausgangspunkt ist 
die These einer neuartigen, globalen Form der Souveränität – das Empire.35 Neg-
ri und Hardt zufolge umspannt sie derzeit die Welt, ohne einen neutralen Bereich 
des Außen zuzulassen. Das Empire erscheint als durch das Fehlen unmittelbarer 
Grenzziehungen ausgezeichnet. Es ist kein einzelner Staat, sondern eine allge-
meine Form globalisierter, kapitalistischer Herrschaft. Das Empire zeichne sich, 
so Negri und Hardt, durch ein produktives, dynamisches und netzwerkartiges 
System von Abhängigkeiten und ökonomisch-politischen Notwendigkeiten aus. 
Es habe eine globale Herrschaftsform errichtet, die konkrete Machtstrukturen 
und ihre Herkunft verschleiere und sich als alternativlos darstelle. Negri und 
Hardt beschreiben das Empire als Regierungsform, die nicht auf Integration, 
sondern auf biopolitische Kontrolle und auf eine Fraktierung der Gesellschaft 
abzielt.36 Sie schließen sich Foucaults These an, dass Macht mit Gegenmacht 
einhergehe und symbolisieren mit dem Bild des doppelköpfigen Adlers die Be-
ziehung zwischen Empire und Gegenmacht (Multitude). Ausgehend von der 
Idee, dass eine Gesellschaft immer den Raum zu ihrer eigenen Überwindung 
                                                             
33  Vgl. Foucault 1989, Der Gebrauch der Lüste. 

34  Vgl. Negri 2004, Politische Subjekte. 

35  In ihrem ersten Buch Empire setzen Negri und Hardt diese neue Souveränität der nati-

onalstaatlichen Ordnung entgegen und erklären, das Empire hätte die Nationalstaaten 

abgelöst. (Empire 2002, S. 10) Im letzten Buch der Reihe, Commonwealth, weichen 

sie diese These auf und sprechen davon, dass kein Widerspruch zwischen der Herr-

schaft des Empire und dem Fortbestand der nationalstaatlichen Logik bestünde. Sie 

erkennen, dass De- und Renationalisierung sich nicht ausschließen und der National-

staat sich durch die Prozesse der Globalisierung zwar verändert, nicht aber auflöst o-

der seine Bedeutung einbüßt. (Commonwealth 2009, S. 184) Vgl. dazu auch: Hirsch 

1998, Vom Sicherheits- zum nationalen Wettbewerbsstaat.  

36  Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 349f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 303 

 

schaffe und von der postoperaistischen Annahme, dass die Kämpfe der Unter-
drückten der Motor der historischen Entwicklung seien, erkennen sie in der Mul-
titude einen produktiven und widerständigen Bereich innerhalb der neuen Sou-
veränitätsform. Gegen die Differenzierungsbestrebungen der postfordistischen 
Gesellschaft setzen sie auf die produktive Kraft des Gemeinsamen. Wesentlich 
Doch ihr Verständnis zielt gerade nicht auf gemeinsame Identität: 

 
„Da die Menge sich weder durch Identität (wie das Volk) noch durch Uniformität (Masse) 

auszeichnet, muss die Multitude, angetrieben durch die Differenz, das Gemeinsame entde-

cken, das es erlaubt, miteinander in Beziehung zu treten und gemeinsam zu handeln. Das 

Gemeinsame, das Kommune, wird dabei allerdings weniger entdeckt, als vielmehr produ-

ziert.“37 

 
In Abgrenzung zu traditionalistischen, kulturkonservativen oder essentialistischen 
Begriffen des Gemeinsamen verweisen Negri und Hardt auf die gemeinsame 
Grundlage des alltäglichen, politischen und sozialen Lebens. Wir produzieren und 
kommunizieren, handeln, lieben, leben, denken und sprechen auf Grundlage von 
geteilten Sprachen, Codes, Gewohnheiten, Strukturen, Symbolen und Ideen. Ohne 
das unendliche Set an geteiltem Wissen, ohne die Berge von gemeinsamen Infor-
mationen und Praktiken, auf die wir tagtäglich zurückgreifen, käme unsere Welt 
zum Erliegen. Die Produktion von Subjektivität und die Produktion des Gemein-
samen stehen in einer spiralförmigen, symbiotischen Wechselbeziehung. Subjek-
tivität entsteht, so Negri und Hardt, mittels Kooperation und Kommunikation. 
Singularitäten interagieren auf der Grundlage des Gemeinsamen und sie produzie-
ren es. „Die Multitude ist die Subjektivität, die aus dieser Dynamik von Singulari-
tät und Kommunalität entsteht.“38 Negri hebt die Produktivität und die konstituie-
rende Macht der Multitude hervor und betont Unterschiede zu traditionellen Les-
arten des Kommunen (Communen), die dessen Beschaffenheit stets mit Identität 
verknüpfen. Er regt an, die Multitude als „demokratische Potenz der Produktion 
des Gemeinsamen, des Communen“ zu begreifen.39 
                                                             
37  Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 11. 

38  Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 223. 

39  Negris und Hardts Analyse hat auch problematische Aspekte: Die Polarität, in der Em-

pire und Multitude zueinander stehen sollen, erscheint fragwürdig. Eine solche Vorstel-

lung kann die multiplen Verschränkungen der beiden Bereiche und die vielfältigen Ka-

näle der Machtübertragung nicht mitdenken. Negri und Hardt verkennen, nicht zuletzt 

durch ihren positiv besetzten Begriff der immateriellen Arbeit, dass viele der scheinbar 

widerständigen Lebens-, Arbeits- und Produktionsformen nicht neutral, sondern von 

Macht- und Herrschaftsverhältnissen des Empire durchdrungen, geformt und struktu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

„Wir begegnen hier, durch das Commune und in der Definition des Communen, ganz of-

fensichtlich Vorstellungen, die in mehrfacher Weise mit der Multitude verwoben sind. 

Beginnen wir damit, dass mit der Multitude weder eine Rückkehr zur Identität noch die 

Verherrlichung der Differenz um ihrer selbst willen verbunden ist, sondern dass es vor al-

lem um die Anerkennung der Tatsache geht, jenseits von Identitäten und Differenzen die 

Möglichkeit der Existenz einer Gemeinsamkeit anzunehmen, das heißt ‚ein Gemeinsa-

mes‘, falls darunter verstanden wird, kreative Tätigkeiten, Beziehungen oder unterschied-

lichste Formen der Assoziation zu verallgemeinern. [...] Die Multitude ist ein Miteinander 

von Singularitäten, wobei Miteinander die Gemeinsamkeit von Differenzen bedeutet und 

Singularität sich durch die Produktion von Differenzen auszeichnet. Das Commune in der 

Multitude ist niemals das Identische, es ist nicht ‚die Gemeinschaft‘ noch ist es einfach 

‚die Gesellschaft‘ (der diversen Besitzindividuen).“40 

 
In Übereinstimmung mit der Theorie des Politischen Imaginären erklärt Negri es 
zu einem Dilemma des Imaginären, dass es prekär und wirklichkeitskonstituie-
rend zugleich ist.41 Das Wirken der konstituierenden Macht sei nicht vorbe-
stimmt, sei unzeitgemäß und habe aleatorische Potenz. Da es die Kämpfe der 
Multitude seien, die das Neue erfinden, bestehe zwischen der Multitude und der 
Potenz des Konstitutiven ein unlösbares Band. 

Das Insistieren auf der konstitutiven und produktiven Potenz des Gemeinsa-
men ist ein Weg, Konsequenzen aus der Kritik am (präsenz-)metaphysischen Ur-
sprungsdenken zu ziehen und über den ersten Schritt der Dekonstruktion hinaus-
zuweisen. Im Ringen um einen Begriff des Gemeinsamen/Gemeinschaftlichen, 
der es vermeidet, in die Fallen des Gemeinschaftsdiskurses zu tappen, gilt es, 
nicht mehr nur die Erfindung von Nation und Gemeinschaft zu betonen (Denatu-
ralisierung), aus der Erkenntnis einer politisch-imaginären Wirkungsmacht der 
Fiktion können nun Konsequenzen gezogen werden. Wird der Konstruktionscha-
rakter von Gemein-Begriffen herausgestellt und zugleich versucht, eine Praxis 
auf der Grundlage dieser Erkenntnis zu entwickeln, rückt ein spezifischer Be-
                                                                                                                                  

riert sind. Ihre Analyse ist von einem politischen schwarz-weiß Denken geprägt, das 

übersieht, dass Einzelne im Zweifelsfall auf beiden Seiten des Gegensatzes agieren und 

in verschiedenen sozialen Verhältnissen sowohl Täter als auch Opfer, Souverän und 

Unterdrückter seien können. In dieser Hinsicht scheint auch ihre Adaption der Begriffe 

Macht und Gegenmacht nicht dem Foucaultschen Gebrauch zu entsprechen. Foucault 

hatte auf das dynamische Wechselspiel von Kräfteverhältnissen abgezielt, nicht auf ei-

nander entgegenstehende Blöcke. Negri und Hardt stehen diesbezüglich Gramsci näher 

als Foucault. Vgl. u.a. Ziegler 2006, Brüchige Widerständigkeit, S. 129. 

40  Negri 2004, Politische Subjekte: Multitude und konstituierende Macht, S. 19f. 

41  Vgl. Negri 2004, Politische Subjekte: Multitude und konstituierende Macht, S. 24. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 305 

 

griffs von Materialismus, wie Althusser ihn mit seiner Konzeption des aleatori-
schen Materialismus vorschlägt, ins Zentrum.42 Die Rede ist von einem Materia-
lismus, der nicht versucht, Antworten auf Fragen des Idealismus zu geben. An-
statt zu fragen, was der Grund hinter der Gemeinschaft oder dem Gemeinsamen 
ist, geht eine positive Philosophie der Grundlosigkeit mit Wittgenstein davon 
aus, dass die Welt alles ist, was der Fall ist. Diese Hinwendung zur Kontingenz 
des „es gibt“, die Annahme einer Nicht-Vorgängigkeit von Sinn und die damit 
einhergehende Abkehr von tiefenhermeneutischen Fragen des Hintergrunds und 
des Ursprungs führen zu einem kritischen Pragmatismus und zum Versuch einer 
Evaluation des Situationspotentials der Gegenwart.43 

Im Bezug auf die Philosophie von Gemeinsamem und Gemeinschaft hieße 
das, die konstitutive Kraft des Gemeinsamen, die auch Negri und Hardt hervor-
heben, als Gestaltungsmöglichkeit zu begreifen. Hinzu käme die Forderung nach 
einer Politik im Modus der Fabrik: Deleuze und Guattari hatten mit ihrer Unter-
scheidung zwischen Fabrik und Theater unwillkürlich auf die Implikationen ei-
nes pragmatischen Materialismusbegriffs hingewiesen: Das Gemeinsame funkti-
oniert und produziert in der Art einer Fabrik, es repräsentiert nichts und stellt 
sich nicht als etwas von sich verschiedenes dar, wie der Schauspieler des Thea-
ters.44 Jenseits des Zeitlichkeitsmodus zwischen Verlust und Versprechen wäre 
die Gemeinschaft als kollektives Selbstverhältnis, als ein gemeinsames Kunst-
werk zu betrachten. Die Kontingenz, die Künstlichkeit und der Werk-Charakter 
des Gemeinsamen würden affirmiert und das Situationspotential kritisch evalu-
iert statt den Bauplan an einem vermeintlichen Ursprung oder einer erbaulichen 
Zukunft auszurichten. 

Wenn wir auf der Grundlage eines positiven Pragmatismus der Künstlichkeit 
anerkennen, dass es ist, was es scheint, unser Leben in dieser Welt, die wir ge-
meinsam bewohnen und gestalten, lässt sich die Vorstellung einer konstitutiven 
Potenz des Gemeinsamen mit der kritischen Feststellung verbinden, dass es Be-
dingung und Aufgabe einer demokratischen Politik ist, eine solche Potenz zu 
schaffen bzw. sie offen zu halten. Das ist der Ausgangspunkt von Hannah 
Arendt. Für sie steht die Fähigkeit des Menschen zu handeln, konstruktiv und 
konstitutiv tätig zu sein, im Mittelpunkt. Handelnd können Anfänge gesetzt und 
kann Neues in die Welt gebracht werden. Der Tenor ihres Werkes lautet: Wir 
sind nicht verurteilt, zu akzeptieren, da wir gemeinsam handeln und neu begin-
nen können.45 
                                                             
42  Vgl. Althusser 2010, Der Unterstrom des Materialismus der Begegnung, S. 24. 

43  Vgl. Althusser 2010, Der Unterstrom des Materialismus der Begegnung, S. 22. 

44  Vgl. Deleuze, Guattari 1997: Anti-Ödipus, S. 33.  

45  Vgl. Zerilli 2005, Vorwort zu: Marchart, Neu beginnen, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

HANNAH ARENDT: „ACTING IN CONCERT“ 
 
Hannah Arendt unterscheidet zwischen drei Tätigkeitsformen – Arbeiten (la-
bour), Herstellen (work) und Handeln (action). Arbeiten und Herstellen begreift 
sie als Tätigkeiten, die sich im Bereich der Notwendigkeit vollziehen. Arbeiten ist 
für sie um die biologische Reproduktion zentriert und Herstellen auf die Produk-
tion von Gebrauchsgütern bezogen. Einzig Handeln weise auf das Gemeinsame 
hin und zeichne sich durch Freiheit und Potentialität aus. „Handeln allein ist das 
ausschließliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns 
fähig, und nur das Handeln kann als Tätigkeit überhaupt nicht zum Zug kommen, 
ohne die ständige Anwesenheit einer Mitwelt.“46 Sie verweist auf die besondere 
Beziehung zwischen Handeln und „beeing together“.47 Gemeinsam handelnd (ac-
ting in concert)48 gründen und erhalten Menschen Gemeinwesen und schaffen 
Kontinuität und Geschichte. Die Möglichkeit des Menschen zu handeln betone 
seine Einzigartigkeit und zugleich die Pluralität der Welt. Handeln gilt Arendt als 
originär politische Tätigkeit, die zwischen Menschen stattfindet, mit Kommunika-
tion einhergeht und auf den Bereich des Öffentlichen verweist. 

Die Trennung der drei Tätigkeitsformen und die Vorstellung allein das Han-
deln sei politisch, ist Teil einer wiederum nicht unproblematischen Unterschei-
dung zwischen Politischem und Sozialem bzw. zwischen Politischem und Öko-
nomischem. Sie gründet in Arendts Bezug auf Aristoteles und lässt die Frage 
aufkommen, ob Arendt zur antiken Idee einer natürlichen Gemeinschaftlichkeit 
des Menschen zurückkehrt. Doch obgleich sie das antike Politikverständnis als 
Referenz nimmt und mit Aristoteles davon ausgeht, dass es nicht den, sondern 
nur die Menschen (men not man) im Plural gibt, verwehrt sie sich dagegen, aus 
dieser Tatsache essentialistische Schlüsse zu schließen, ein Urbild des Menschen 
anzunehmen oder diese Sozialität metaphysisch, romantisch oder naturalistisch 
aufzuladen.49 Ihr Ausgangspunkt ist nicht die natürliche, sondern die künstlich-
politische Gemeinschaft. Zentral ist für Arendt, dass Menschen gemeinsam han-
deln (acting in concert) und dass sie die Welt konstruieren, in der sie leben. Kein 
Einzelner kann einen Neuanfang bewirken, nur gemeinsam haben Menschen 

                                                             
46  Arendt 2008, Vita activa, S. 34. 

47  Arendt 1959, The Human Condition, S. 23. 

48  Arendt bezieht sich mit ihrer Formulierung acting in concert auf Burke. Vgl. Burke 

1815, Maxims, Opinions and Characters, moral, political and economical, S. 55. Heu-

te wird die Formulierung jedoch gewöhnlich auf verdecktes, gemeinsam-abge-

sprochenes Agieren von Hedgefonds auf dem Finanzmarkt bezogen. 

49  Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 307 

 

Wirkungsmacht. Diese Pluralität ist Dreh- und Angelpunkt ihrer Handlungstheo-
rie. Mit und gegen Hobbes begründet Pluralität bei Arendt die Möglichkeit zur 
Politik. Menschen existieren gemeinsam, sie handeln und gestalten diese Welt, 
sie müssen dies tun. 

Handeln (action) ist eine Tätigkeit, die für Arendt dadurch ausgezeichnet ist, 
mit dem Phänomen des Neubeginns einherzugehen – mit der Potenz einen An-
fang machen zu können. Handelnd kann diese Welt gestaltet, handelnd kann ein 
Anfang gemacht werden. Handeln, das Arendt mit Natalität (Gebürtlichkeit) 
kurz schließt, dabei aber nicht mit der biologischen Geburt in eins setzt, ist durch 
initiatorische Kraft ausgezeichnet. Arendt grenzt sich mit dieser Vorstellung von 
einer philosophischen Tradition ab, die das Leben von seiner Sterblichkeit, nicht 
von seiner Gebürtlichkeit ausgehend betrachtet und versteht ihre Philosophie als 
Alternative zu dieser Form der „Anfangsvergessenheit“.50 

Es ist für Arendt von entscheidender Bedeutung, dass eine Handlung das ein-
fache Kontinuum der Zeit unterbrechen kann. Sie kritisiert den linearen Zeitbe-
griff, der auf einer sukzessiven Abfolge und einer eindeutigen Trennung von drei 
Zeitebenen beruhe. In ihrem Aufsatz Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft beschreibt Arendt den Menschen als positioniert inmitten von zwei ihn be-
drängenden Kräften. Er stehe zwischen Vergangenheit und Zukunft. Seine Fä-
higkeit sei es, handelnd das Kontinuum zu unterbrechen und der scheinbar ein-
deutigen Linie der Zeit einen Neuanfang, eine unerwartete Diagonale hinzuzufü-
gen. Diese Diagonale sei kontingent, möglich, aber nicht notwendig, aber sie – 
und diese Einschränkung ist es, die ihre Theorie davor bewahrt, in einen subjekt-
euphemistischen Individualismus zu münden – ist nicht voraussetzungslos. Der 
Anfang, den Menschen machen, ist nicht als Anfang der Welt miss zu verstehen. 
Menschen können neu anfangen, doch sie und ihr handelnder Neubeginn sind 
eingewoben in ein Netz von Bedeutungen und tätigen Beziehungen, von Ge-
schichte und Erinnerung, in das, was im ersten Kapitel als diskursive Oberfläche 
beschrieben wurde. Das „weltlich Gemeinsame liegt außerhalb unserer Selbst, 
wir treten in es ein, wenn wir geboren werden und wir verlassen es, wenn wir 
sterben. Es übersteigt unsere Zeitspanne in die Vergangenheit wie in die Zu-
kunft; es war da, bevor wir waren und es wird unseren kurzen Aufenthalt über-
dauern.“51 Arendts Vorstellung des Gemeinsamen ist eng mit der eines Zwischen 
verwoben. Auf der Ebene des Zwischen bildet sich ein Netz von Verbindungen 
                                                             
50  Vgl. Arendt, Vita activa 2008, S. 18, S. 215 und S. 226. Arendt bezieht sich auf Au-

gustinus Ausspruch, dass der Mensch in die Welt kam, damit ein Anfang sei. Zur An-

fangsvergessenheit, die zugleich eine Politikvergessenheit ist vgl. auch Marchart 

2005, Neu Beginnen, S. 78. 

51  Arendt 2008, Vita activa, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

der Menschen heraus. Das ist es, was wir als Welt, als Realität begreifen. Men-
schen werden in Strukturen hineingeboren, in eine Welt, die ihnen vorausging. 
Wir teilen die Welt „nicht nur mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit 
denen, die vor uns da waren und denen, die nach uns kommen werden.“52 Um 
bedeutungsvoll zu sein, müssen Handlungen in das Netz anderer, vorangegange-
ner Handlungen eingewoben sein und andere müssen ihnen folgen. Mensch und 
Struktur, Handlung und Welt sind in einer Form voneinander abhängig, die nicht 
den Gesetzen einfacher Kausalität folgt.53 

 
„Der Urheber einer Tat kann diese seine Tat niemals mit der gleichen selbstverständlichen 

Gewissheit für sich in Anspruch nehmen und als sein Eigenes anerkennen, wie der Her-

steller sein Produkt. Jeder der anfängt zu handeln, muss wissen, dass er etwas begonnen 

hat, dessen Ende nicht mehr bei ihm steht, dass er es nicht mehr voraussagen kann, und 

dies schon darum nicht, weil gerade durch seine Tat sich alle bisher geltenden Konstellati-

onen, unter denen er selbst handelte, völlig geändert haben.“54 

 
Handeln ist nicht das Eigentum oder die Verantwortung einer Person. Arendts 
Begriffe des Handelns und des Neuanfangens dürfen nicht vom Subjekt aus ge-
dacht werden. Sie beruhen nicht auf dem Beschluss eines Individuums, ein Er-
eignis zu produzieren.55 Arendt analysiert und kritisiert den Subjektzentrismus, 
den sie mit Descartes beginnen sieht. Er sei mitverantwortlich dafür, dass Men-
schen sich von der Welt abgewendet und in einen Bereich des vermeintlichen 
Inneren zurückzogen hätten. Ihrer Vorstellung zufolge sind der Rückzug in die 
Innerlichkeit des Bewusstseins und das Konzept des modernen Individuums ver-
antwortlich für eine umfassende Deformation des Politischen. Statt einer Zu-
nahme an (individueller) Freiheit und Selbstverwirklichung seien Konformismus 
und Homogenisierung die Folge gewesen.56 Arendt entwickelt keinen subjekteu-
                                                             
52  Arendt 2008, Vita activa, S. 69. 

53  „Kausalität ist eine Kategorie, die in den Geschichtswissenschaften ganz und gar fehl 

am Platz ist, ja in die Irre führt. Nicht nur lässt der tatsächliche Sinn jedes Ereignisses 

immer jede Zahl vergangener ‚Gründe‘, die wir ihm zuschreiben mögen, hinter sich; 

sondern diese Vergangenheit selbst entsteht überhaupt erst mit dem Ereignis. [...] Das 

Ereignis erhellt seine eigene Vergangenheit, niemals kann es aus ihr abgeleitet wer-

den.“ Arendt 2000, Verstehen und Politik, S. 110.  

54  Arendt 2000, Geschichte und Politik in der Neuzeit, S. 105.  

55  Vgl. Marchart 2005, Neu Beginnen, S. 217. 

56  Vgl. Arendt 2008, Vita actica, S. 364 und S. 373. Arendt kritisiert „Sie [die gebildeten 

Bürger] flüchteten in die neue Innerlichkeit des Bewusstseins als der einzig angemes-

senen Domäne menschlicher Freiheit. Vor dem Druck der Gesellschaft, die ihrem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 309 

 

phemistischen Handlungsoptimismus. Menschen sind frei, weil sie das Vermö-
gen haben, zu handeln und Unvorhergesehenes in die Welt zu bringen. Dennoch 
sind sie weder unabhängig voneinander („Frei sein können Menschen nur im 
Bezug aufeinander“)57 noch von der Welt und ihren Strukturen. Der Mensch ist 
weder Urheber seiner Tat noch der Welt. 

Arendt vergleicht die Fähigkeit zu Handeln mit einem revolutionären Ereig-
nis. Revolution ist für sie der paradigmatische Name des Neubeginns in der 
Welt, der Name des Anfangs in der Geschichte.58 Ihren positiven Revolutionsbe-
griff, den sie vor allem auf die Amerikanische Revolution bezieht, verbindet sie 
mit der Freiheit zu Handeln, mit der Möglichkeit das Unvorhergesehene, dasje-
nige was nicht aus Notwendigkeit geschieht, in der Geschichte wirklich werden 
zu lassen.59 Aus dieser Verschränkung von Handeln, Anfangen-Können und Re-
volution ergibt sich ein positiver Freiheitsbegriff: Freiheit ist nicht die Freiheit 
von, sondern die Potenz im Sinne einer Freiheit zu. Arendt setzt diese Vorstel-
lung unmittelbar mit der Freiheit zu handeln, mit der Freiheit einen Anfang ma-
chen zu können, in eins. Sie kritisiert den negativen Freiheitsbegriff, der seit 
Hobbes die politische Philosophie dominiert habe. Für sie ist Freiheit nicht 
gleichbedeutend mit der Möglichkeit aus einem vorgegebenen Set an Alternati-
ven auszuwählen. Der Aktionsradius der Freiheit erschöpfe sich nicht auf das 
Ungeregelte, auf das, worüber die Gesetze schweigen. Arendt denkt Freiheit als 
Vermögen, das sich in der Kraft zur politischen Handlung ausdrückt, in der Fä-
higkeit einen Anfang zu machen. 
                                                                                                                                  

Wesen nach konformistisch ist, wichen sie in ein Innenleben aus, das sie um so rei-

cher und individualistischer gestalten konnten, als es überhaupt keine Folgen hatte o-

der haben wollte.“ Vgl. Arendt 1965, Über die Revolution, S. 202. Hervorhebungen 

im Original. 

57  Arendt 2008, Vita activa, S. 300. 

58  „Merkwürdigerweise hat noch keine Philosophie, auch keine politische Philosophie 

sich dazu vermocht, den Menschen auf seine ‚Gebürtlichkeit‘ hin anzusprechen, näm-

lich darauf hin, dass mit jedem von uns ein Anfang in die Welt kam [...] denn Han-

deln, in dem ursprünglichen Sinn von ‚etwas in Bewegung setzen‘, setzt die Vorstel-

lung, ja die Existenz von Anfängern voraus. Von diesen Neuanfängen im Kontinuum 

historischer Zeit geben die Revolutionen letztlich Kunde. Das große Pathos, das sich 

aller bemächtigt, die an ihnen [...] teilnehmen, entstammt der Erfahrung, dass der 

Mensch in der Tat dies vermag – einen Anfang machen, novus ordo saeclorum.“ 

Arendt 1965, Über die Revolution, S. 308. 

59  Arendts Revolutionstheorie ist von romantischem Euphemismus weit entfernt. Sie lei-

tet aus ihr ein allgemeines Misstrauen gegen repräsentative Politik ab und spricht sich 

für eine direktdemokratische Räterepublik aus. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DER RÜCKZUG DES POLITISCHEN 
 
Arendts Lobrede auf das Revolutionäre verweist auf ihre Analyse der Moderne. 
Für sie ist diese Ära geprägt durch eine verhängnisvolle Abwertung des Politi-
schen und durch eine Verdrängung des Öffentlichen, desjenigen Bereiches, in 
dem politisches Handeln und Neuanfänge möglich sind, zugunsten des Ökono-
misch-Privaten. Mit der Metapher vom verlorenen Schatz der Revolution60 ver-
sinnbildlicht sie die ihrer Ansicht nach aus diesem Prozess resultierende Verkeh-
rung der Werte. Das tätige Leben (vita activa), zunächst eine Übersetzung des 
antiken zoon politikon, die das Leben bezeichnete, das öffentlichen und politi-
schen Dingen gewidmet war und sich im gemeinsamen Handeln gleichberechtig-
ter Bürger äußerte, habe im Prozess der Übersetzung seine Bedeutung verändert. 
Eine Entwicklung, die auf den Siegeszug des Christentums zurückzuführen sei, 
philosophisch jedoch bereits bei Platon begann, habe das Handeln abgewertet. 
Aus den drei von Aristoteles beschriebenen Lebensweisen des freien Mannes 
wurde die Kontemplation herausgelöst und zur einzig wahrhaften erklärt. Arendt 
erklärt, das Denken habe sich gewissermaßen vom Handeln emanzipiert. Han-
deln sei auf eine Stufe mit Arbeiten und Herstellen degradiert worden und eine 
Form der Ruhe, die mit der Abwendung von der Öffentlichkeit einherging, sei 
zum Ideal geworden. Anstelle des griechischen Verständnisses von Freiheit im 
Sinne einer Freiheit von den Nöten des Lebens, die mit einer Freiheit zum Han-
deln korrespondierte, sei die Befreiung von der Bürde des Öffentlichen zum Ziel 
geworden. In dem Maße, in dem die Kontemplation idealisiert und nach Ruhe 
und einem unbekümmerten Leben gestrebt worden war, sei das Desinteresse am 
politischen Geschehen vorangeschritten. Das Ansehen des Politischen sei gesun-
ken, es sei als Last und als Störung der Kontemplation betrachtet worden bis das 
Ideal der vita activa sich zu dem der vita contemplativa gewandelt habe.61 

Arendt bezieht sich auf die antike Unterscheidung zwischen dem naturhaften 
Zusammenleben im Bereich des Hauses (Oikos) und der Ordnung des Politi-
schen (Polis). Das Haus mit seinen familiär, blutsverwandten Verbindungen 
wird von ihr als geprägt von Hierarchie, Zwang, Herrschaft und Gleichartigkeit 
beschrieben, während die politische Öffentlichkeit als Sphäre des freien und 
gleichberechtigten Handelns und des Miteinander-Redens erscheint. In der Anti-

                                                             
60  Vgl. Arendt 2000, Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 9. Neben der 

Umkehrung der Werte weist die Rede vom verlorenen Schatz der Revolution auch auf 

die Schwierigkeiten den Geist der Revolution nach einem Neuanfang, nach einer neu-

en Gründung zu erhalten hin. 

61  Arendt 2008, Vita activa, S. 25f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 311 

 

ke garantierte diese Unterscheidung zwischen den ökonomisch-häuslichen 
Zwängen des Lebens und der freien Ebene des politischen Dialogs eine Hoch-
achtung des Politischen, der Freiheit und des Handelns. Durch die Ausrichtung 
der christlichen Lehre auf Innerlichkeit und einen persönlich-privaten Gottesbe-
zug verschoben sich die Bedeutungsdimensionen. Die pastorale Herrschaftsform 
des Mittelalters ließ das sogenannte Private anwachsen, einen Bereich, auf den 
wiederum Kirche und Staat Einfluss ausübten. Obgleich der Abstand zwischen 
Ökonomisch-Privatem und Öffentlich-Politischem in Ansätzen noch Bestand 
gehabt habe, sieht Arendt hier den Beginn einer Politisierung des Privaten.62 

Für sie ist die Geburtsstunde der modernen Gesellschaft dadurch markiert, 
dass das Innere des Haushalts aus dem Dunkel des Hauses in das Licht der Öf-
fentlichkeit getreten sei und den Abstand zwischen Ökonomischem, Privatem 
und Politischem zerstört habe. Die öffentlich-politischen Belange wurden zu-
rückgedrängt als „die Gesellschaft“ an die Stelle der gemeinsam gestalteten 
Sphäre des Politischen trat. Denn anders als das politische Gemeinwesen be-
zeichnet Gesellschaft für Arendt ein zweckrationales Herrschaftsbündnis, das an 
den Gesetzmäßigkeiten des Ökonomisch-Häuslichen orientiert ist.63 Mit der Ent-
stehung der Nationalstaaten sei das Politische unter neuen Vorzeichen zurückge-
kehrt. Der Bereich des Privat-Häuslichen sei ins Zentrum eines neuen Verständ-
nisses des Politischen gerückt. Die moderne, nationalstaatlich organisierte Gesell-
schaft begreift das Politische laut Arendt nicht in antiker Art als Sphäre öffentli-
chen Handelns, sondern als Volks-Wirtschaft im Sinne von Haus und Familie. 

In den letzten Kapiteln war herausgearbeitet worden, inwieweit Gesellschaft, 
Nationalstaat, Volk und Gemeinschaft in der Moderne als Subjekt im Großen 
adressiert und im Rahmen der Vorstellungen von Identität, Homogenität und 
vorpolitischer Zusammengehörigkeit betrachtet wurden. Arendt erklärt diese mit 
dem Aufkommen des Nationalismus verbundene Entwicklung mit einer Abkehr 
vom antiken Modell der politischen Republik und mit einem Politikverständnis, 
in dem Kollektivbegriffe im Sinne privat-häuslicher Notwendigkeiten betrachtet 
werden. Die Gesellschaft wird als große Familie angesehen und organisiert. 

 
„Was wir heute Gesellschaft nennen, ist ein Familienkollektiv, das sich ökonomisch als 

eine gigantische Über-Familie versteht und dessen politische Organisationsform die Nati-

on bildet.“ „Die Gesellschaft verlangt von denen, die ihr überhaupt zugehören, immer, 

dass sie sich wie Glieder einer großen Familie verhalten, in der es nur eine Ansicht und 

ein Interesse geben kann. [...] Die Gleichheit zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft 

hat nichts mit der Gleichheit der Ebenbürtigkeit, dem Sich-unter-seinesgleichen-Befinden, 

                                                             
62  Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 44f. 

63  Arendt 2008, Vita activa, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

zu tun, das wir aus dem klassischen Altertum als Bedingung des Politischen kennen; sie 

erinnert eher an die Gleichheit aller Glieder einer Familie unter der despotischen Macht 

des Familienoberhauptes.“64 

 
Das habe zu einer neuen Spaltungsbewegung geführt. Zur politisierten Ebene des 
Ökonomisch-Privaten sei ein weiterer Bereich hinzugekommen: das Intime. 
Arendt bezeichnet Rousseau als seinen Entdecker65 und erklärt das Intime zu ei-
ner Sub-Ebene des Privaten. Das Intime sei von der christlichen Innerlichkeits-
lehre geprägt und der Antike schlicht unbekannt. Vorangegangen war die Ent-
wicklung, in der das zuvor Private ins Zentrum des Politischen gerückt war. Eine 
Folge sei der Wunsch nach Zuflucht vor diesem allumfassenden Privat-Polti-
schen gewesen. Das Intime nahm die Rolle dieses vermeintlichen Orts der Ruhe 
jenseits der Belange des Staates ein und das Subjektiv-Gefühlsmäßige konnte 
gegen Konformismus und die Rationalität der Gesellschaft ausgespielt werden. 
In der Folge galt das Private nicht mehr als Gegensatz des Politischen, es setzte 
sich vom Gesellschaftlichen ab und erschien als dessen Gegenteil. Arendt 
schreibt, die Rousseauistische Rebellion gegen die Gesellschaft sei nicht vor-
dringlich gegen die Unterdrückung durch den Staatsapparat, sondern gegen das 
Eindringen der Gesellschaft in eine subjektiv-innere Region gerichtet gewesen. 

 
„In dieser Rebellion des Herzens gegen die eigene gesellschaftliche Existenz wurde das 

moderne Individuum geboren mit seinen dauernd wechselnden Stimmungen und Launen, 

in der radikalen Subjektivität seines Gefühlslebens, verstrickt in endlose innere Konfliktsi-

tuationen. [...] Die Rebellion gegen die Gesellschaft, in der Rousseau und die Romantik 

nach ihm das Intime entdecken, richtete sich vor allem gegen ihre nivellierenden Züge, 

gegen das, was wir heute Konformismus nennen und was in Wahrheit ein Merkmal aller 

Gesellschaft ist.“66  

 
Interessant ist nicht nur Arendts Sicht auf die Entstehungsgeschichte der moder-
nen Subjektivität, auch ihre konsequente Eingliederung der Rebellion der Intimi-
tät in die Geschichte moderner Staatlichkeit überrascht. Die Moderne ist für 
Arendt gekennzeichnet durch einen „Verlust der Welt“ (loss of the world). Die-
ser Verlust bzw. die Abwendung von der Welt gehe einher mit der Entstehung 

                                                             
64  Arendt 2008, Vita activa, S. 39 und S. 50. 

65  Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 49. In Anspielung auf Rousseaus zahlreiche Selbst-

bekenntnisse fügt sie die Bemerkung hinzu, dass wir über Rousseau, seine Intimität 

und sein Leben leider nur allzu gut informiert sind. 

66  Arendt 2008, Vita activa, S. 49/50. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 313 

 

der modernen Subjektivität und mit dem Aufkommen dessen, was sie als das So-
ziale bezeichnet.67 

 
„For Arendt modernity is characterized by the ‚loss of the world‘, by which she means the 

restriction or elimination of the public sphere of action and speech in favour of the private 

world of introspection and the private pursuit of economic interests. Modernity is the age 

of mass society, of the rise of the ‚social‘ out of a previous distinction between the public 

and the private. [..] It is the age where history as a ‚natural process‘ has replaced history as 

a fabric of actions and events, where homogeneity and conformity has replaced plurali-

ty.“68 

 
Arendt begreift Welt grundlegend als etwas Künstliches. Daher bezeichnet auch 
der Verlust der Welt nicht das Abhandenkommen einer ursprünglich-natürlichen 
Ordnung. Durch die gesellschaftlich-gemeinschaftlich-intime Illusion einer sol-
chen Ursprünglichkeit sei vielmehr das Bewusstsein für das Politische und für 
den handlungsaktiven Konstruktionsprozess der Welt verlorengegangen. Auf 
diese Weise bewahrt Arendts Ablehnung der Verherrlichung des Privat-Intimen 
sie zugleich davor, einem einfachen Dualismus von Gemeinschaft und Gesell-
schaft das Wort zu reden. 

 
„Arendt’s conception of the public realm is opposed not only to society but also to com-

munity: to Gemeinschaft as well as to Gesellschaft. While greatly valuing warmth, intima-

cy and naturalness in private life, she insisted on the importance of a formal, artificial pub-

lic realm in which what mattered was peoples’ actions rather than their sentiments; in 

which the natural ties of kinship and intimacy were set aside in favour of a deliberate, im-

partial solidarity with other citizens; in which there was enough space between people for 

them to stand back and judge one another coolly and objectively.“69 

 
Arendt betont die Künstlichkeit und den Konstruktionscharakter des Politischen 
und betrachtet beide nicht als Mangel, sondern als Errungenschaft des Politi-

                                                             
67  Sie spricht in diesem Zusammenhang auch von Entfremdung. Der Begriff der Ent-

fremdung bezeichnet jedoch hier das Gegenteil dessen, was Rousseau darunter ver-

steht. Er geht bei Arendt mit einer Kritik des Protestantismus, der Askese und der 

Abwendung vom Diesseits einher. Dazu vgl. D’Entrèves 1994, The Political Philoso-

phy of Hannah Arendt, S. 38. 

68  D’Entrèves 1994, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 3. 

69  Canovan 1994, Politics as Culture: Hannah Arendt and the Public Realm, S. 193. 

Hervorhebungen im Original. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schen.70 Dieser Umstand scheidet ihre republikanischen Politikvorstellungen 
vom Liberalismus. Während dieser das Gemeinsame als eine Aggregation vor-
politisch-individueller Interessen ansieht, begreift sie es als Konstruktion, die im 
Prozess gemeinsamen Handelns entsteht und keine vorpolitische Bedeutung hat. 
Für Arendt zeichnet es den öffentlichen Bereich des Handelns aus, dass er men-
schengemacht und nicht naturgegeben ist. Politik sei mehr als das Ergebnis einer 
natürlichen Disposition, es sei eine kulturell-produktive Errungenschaft, ein Er-
gebnis menschlichen Handelns.71 „A further consequence of Arendt’s stress on 
the artificiality of political life is evident in her rejection of all neo-romantic ap-
peals to the ‚volk‘ and to ethnic identity as the basis for political community.“72 
Statt das Gemeinsame im Namen von Innerlichkeit, Wärme und Authentizität 
anzurufen, müsse es in Begriffen von Freiheit, Neuanfang und Handeln adres-
siert werden.73 Arendts bejahender Bezug auf die Künstlichkeit des Politischen 
und ihre positive Betonung der konstitutiven Macht von Menschen, die diese 
nicht dazu verurteilt in einer vorgefertigten Welt zu leben, sind zentral für das 
hier vorgeschlagene Verständnis des Gemeinsamen. Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang, dass Arendt, im Sinne der konstitutiven Verkennung, eine ur-
sprüngliche Bedeutung des Politischen verneint, also keine Signifikanz jenseits 
dessen annimmt, als was sich ein Ereignis darstellt. Das Politische bzw. das Ge-
meinsame sind nie mehr als das, was Menschen aus ihnen machen. Das Politi-
sche weist nicht über sich selbst hinaus und ist dem Diskurs nicht vorgängig. Für 
Arendt ist klar, die Bedeutung des Gemeinsamen wird im Prozess des Handelns 
erzeugt. Ernst Vollrath macht Arendts diesbezüglichen Ausgangspunkt deutlich: 

 
                                                             
70  „Durch das Freisein, in dem die Gabe der Freiheit, des Anfangenkönnens zu einer 

greifbar weltlichen Realität wird, entsteht zusammen mit den Geschichten, die das 

Handelns erzeugt, der eigentliche Raum des Politischen. Es gibt ihn immer und über-

all wo Menschen in Freiheit, ohne Herrschaft und Knechtschaft miteinander leben, 

aber er verschwindet – auch wenn das institutionell-organisatorische Gerüst, das ihn 

einschließt, intakt bleiben sollte – sofort, wenn das Handeln aufhört, das Sichverhalten 

und Verwalten anfängt oder auch einfach die Initiative erlahmt, neue Anfänge in die 

Prozesse zu werfen, die durch das Handeln entstanden sind.“ Arendt 2000, Freiheit 

und Politik, S. 225. 

71  Daher kritisiert Arendt Konzeptionen wie die Menschenrechte, die Politik auf Natur-

rechten, auf einem vorpolitischen, scheinbar natürlichen Bereich begründen. Eine sol-

che Fundierung mache sie letztlich zu einer sinnlosen Abstraktion ohne politische Re-

levanz. 

72  D’Entrèves 1994, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 145. 

73  Vgl. Arendt 1968, Men in dark times, S. 13f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 315 

 

„Events belong to our world. They do not point to some other sphere, deeper and hidden, 

but they belong to the common and ordinary sphere in which we live and as which the 

world appears us. This world is common and ordinary by virtue of the fact that we partici-

pate in it and are accustomed to living in it“74 

 
Arendt steht für ein Denken, das die klassischen Dichotomien des Gemein-
Diskurses überschreitet. Wie Margaret Canavans Zitat verdeutlichte, sind Aus-
gangs- und Endpunkt Arendts weder auf das, was innerhalb des Gemein-
Diskurses als Gemeinschaft bezeichnet wird, ausgerichtet, noch auf das, was als 
Gesellschaft gilt. Arendt ist an der Möglichkeit zur Veränderung, zur Gestaltung 
dieser Welt, an wirkungsmächtigem Handeln interessiert. Sie schafft es, politi-
sche Visionen jenseits des Dispositivs des Vorpolitischen zu formulieren. Sie ist 
nicht kritiklos und verzichtet doch auf romantische Sehnsüchte und Visionen zu-
künftiger oder vergangener Erlösung. Mit Arendt wird deutlich, dass es möglich 
ist, einen Begriff des Politischen voranzutreiben, der weder am selbstbewussten 
Individuum oder am Liberalismus orientiert ist, noch in Gemeinschaftssehnsucht 
verfällt. Mit der Betonung der wirklichkeitskonstituierenden Kraft gemeinsam 
handelnder Menschen ruft sie eine Vorstellung an, die nicht darauf ausgerichtet 
ist, eine zukünftige Identität zu bilden und ebenso wenig darauf, eine verlorene 
wiederzuerlangen. Die Form von Gemeinsamkeit, die sie anvisiert, wird von den 
paradigmatischen Stützen des Gemein-Diskurses, Einheit und Identität, nicht be-
rührt. Arendt kommt ohne Bezug auf tradierte politische Kollektivierungsbegrif-
fe aus, ohne den Begriff des Volkes oder der Nation. Gleichzeitig situiert sie ihre 
Philosophie auf dem Feld politischen Handelns bzw. richtet sie an der Idee einer 
gleichberechtigten Sphäre politischer Öffentlichkeit aus, die auf die demokrati-
sche Mitwirkung am politischen Geschehen, auf die Gestaltbarkeit der (Um-) 
Welt abzielt, nicht auf die Sublimierung zu einer höheren Ebene individueller 
oder gemeinschaftlicher Identität. 

Doch auch Arendts Konzept hat schwierige Anteile: So schlüssig ihre Analy-
se der Entwicklungsgeschichte des Privaten und ihre These vom Zusammenhang 
der Herausbildung des modernen Individuums mit der Politisierung des Ökono-
misch-Privaten ist, Arendts Versuch, den Bereich des Politischen vom Ökonomi-
schen, Privaten oder Sozialen zu scheiden, ist problematisch. Wenn sie den Ein-
fluss des Ökonomischen auf das Politische kritisiert, gelangt sie aus falschen 
Gründen zum richtigen Ergebnis. Ihre Kritik basiert auf der Annahme einer ur-
sprünglichen Trennung des Ökonomisch-Privaten vom Politischen. Im An-
schluss an diese scheinbar offensichtliche Abtrennung plädiert Arendt für eine 
Separation des Sozialen vom Politischen und spricht Sozialem sowie Ökonomi-
                                                             
74  Vollrath 2006, Arendt and the method of political thinking, S. 297. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schem politische Produktivität ab. Sie ist dafür kritisiert worden, und die Prob-
leme, die ein solches Denken mit sich bringt, sind erkannt und diskutiert wor-
den.75 Ich schließe mich der Feststellung an, dass eine derartige Trennung keine 
Basis für ein zukunftsweisendes Denken ist. Arendts vereinfachte Dichotomie 
begreift die Wechselwirkungen zwischen Staat, Ökonomie, Gesellschaft und So-
zialem bzw. Privatem nicht. Sie ist blind für Probleme, die auf der Ebene dessen 
situiert sind, was sie das Soziale nennt und lässt jede Sensibilität für soziale Ge-
rechtigkeit vermissen. Politik, Ökonomie, Soziales, Öffentliches und Privates 
hängen gleichermaßen mit Macht und Herrschaft zusammen. Das und die pro-
duktive Kraft des modernen Kapitalismus blendet Arendt aus. Sie kann und will 
nicht sehen, dass dessen Wirkungsweisen mit dem Aufkommen der modernen 
Gesellschaft und dem bürgerlichen Subjektbegriff in Verbindung stehen und ihr 
Begriff des Politischen kann weder den Einfluss der Warenform auf politische 
Verhältnisse verstehen, noch, dass Produktion und Distribution von Gütern auch 
dem Bereich des Handelns zugehörig sind. Die Absonderung des Handelns und 
die Idee nur diese Tätigkeitsform sei politisch bedeutsam bringt neben einem 
verkürztem Antimarxismus76 Probleme mit sich, da Arendts Reduktion des Poli-
tischen auf das, was sie als Öffentlichkeit denkt, die Komplexität von gesell-
schaftspolitischen Macht- und Kräfteverhältnissen unterrepräsentiert lassen 
muss. Ihre Engführung des Politischen verstellt darüber hinaus den Blick auf die 
vielschichtigen Ebenen der Wirkungsmacht des Politischen Imaginären. 

 
 

ÖFFENTLICHKEIT 
 
Eine Diskussion über die Perspektiven des Gemeinschaftsbegriffes kann Arendts 
Idee des acting in concert mit und gegen sie verwenden und für ein Denken jen-
seits vereinfachter Trennlinien fruchtbar machen. Voraussetzung wäre es, 
Arendts positiven Bezug auf das Politisch-Öffentliche aufzugreifen und ihr Den-

                                                             
75  Vgl. u.a. Benhabib 1998, Hannah Arendt. D’Entrèves 1994, The Political Philosophy 

of Hannah Arendt. Dietz 1994, Hannah Arendt and Feminist Politcs. Gottsegen 1994, 

The political thought of Hannah Arendt. Habermas 1981, Hannah Arendts Begriff der 

Macht. Hardt, Negri 2004, Multitude. Marchart 2005, Neu Beginnen. 

76  Dieser verkürzte Antimarxismus verwundert. Beide ihrer Ehemänner und viele ihrer 

Freunde waren Marxisten. Arendt verehrte Rosa Luxemburg und Marx’ Frühschriften. 

Sie bezog sich positiv auf die Arbeiterbewegung und deren Forderungen nach einer 

umfassenden Veränderung der Gesellschaft, beharrte aber zeitlebens auf einem poli-

tisch motivierten Antimarxismus. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 317 

 

ken durch ein Verständnis zu ergänzen, das das Politische versteht als ein das 
gesamte Feld des Diskurses sowie den Definitionsbereich dessen, was Arendt 
das Soziale bzw. das Ökonomische nennt, umfassendes Kräfteverhältnis (ein 
derartiger Begriff des Politischen war im ersten Kapitel vorgestellt worden). Das 
Politische und seine Produktivität sind nicht getrennt von ökonomischen oder 
anderen gesellschaftlichen Sphären, werden nicht von vorpolitisch-gegeben 
Spaltungen beeinflusst und nicht von einem neutralen Bereich außerhalb ihrer 
selbst strukturiert. Stattdessen ist das Politische durch spezifische Diskurse und 
einzelne Politikfelder organisiert. Ebenso wie die Idee eines vorpolitischen Be-
reichs ist auf dieser Grundlage auch die Wahrnehmung einer scheinbaren Natur-
gesetzmäßigkeit des Ökonomischen zu verneinen, so dass auch die Wirtschaft 
als Feld begriffen wird, dessen Gesetze gemeinsam gestaltet werden.77 

Arendt selbst stellte mit ihrem Plädoyer für eine starke Rolle des Öffentli-
chen im Sinne eines Bereichs, in dem Neuanfänge und konstitutives, gemeinsa-
mes Handeln möglich sind, die Begriffe zu ihrer eigenen Überschreitung bereit. 
Dabei steht die offensive Stärkung des Politisch-Öffentlichen den problemati-
schen Traditionslinien des Gemeinschaftsdiskurses ebenso entgegen wie der 
(neo-)liberalen Betonung einer Unterscheidung zwischen öffentlich und privat, 
in deren Folge das Öffentliche heute zunehmend zurückgedrängt und aus der 
konkreten Politik ausgegrenzt wird. Eine Entwicklung, die sowohl Negri und 
Hardt als auch Arendt bemerken und unter dem Stichwort Verdrängung des Po-

litischen zusammenfassen. Während Arendt das Zurückdrängen des Politischen 
mit dem Aufkommen der modernen Gesellschaft verband, analysieren Negri und 
Hardt die postmodernen Facetten dieses Prozesses. Ihnen zufolge sind heutige 
Gesellschaften durch einen eklatanten Mangel an Politischem gekennzeichnet. 
Ein Mangel, der sich u.a. daran äußert, dass in dem Maße, in dem das Poltische 
an Einfluss verliert, die Belange des Öffentlich-Gemeinsamen systematisch und 
bewusst aus der konkreten Politik ausgeschlossen werden.78  

Diese Entwicklung beansprucht eine doppelte Relevanz, da die Verdrängung 
des Politischen zugleich Teil (neo-)liberaler Regierungsrationalitäten und eine 
Wirkungsweise des modernen Gemeinschaftsfetischs ist. Brachte sie auf der ei-
nen Seite die Fiktion einer verlustig-versprochenen Ebene der Gemeinschafts-
konstitution hervor, nimmt sie auf der anderen die Form einer Privatisierung 
vormals öffentlich-politischer Bereiche an. Wie die Ökonomisierung der öffent-
lichen Infrastruktur hatte auch das Dispositiv des Vorpolitischen eine fundamen-
tale Entpolitisierung zur Folge, da die Gegenwart fortwährend gegenüber etwas 
                                                             
77  Demirovi� 2007, Demokratie in der Wirtschaft. Positionen – Probleme – Perspekti-

ven. 

78  Vgl. Hardt, Negri 2004, Empire, S. 200. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

scheinbar Vorgängigem abgewertet wurde. Im Hinblick auf eine alternative Ge-
mein-Perspektive nimmt die unbedingte Gegnerschaft zu allen Tendenzen der 
Entpolitisierung sowie das konsequente Insistieren auf einem starken Begriff des 
Politisch-Öffentlichen daher in doppelter Hinsicht eine zentrale Rolle ein. 

Negri und Hardt nehmen für eine solche Alternative den Begriff des Gemein-
samen in die Pflicht. Bezüglich der gegenwärtigen Ausgestaltungsmöglichkeiten 
dieses „Gemeinsamen“ erklären sie, sei an vorderster Stelle eine Kritik der Pri-
vatisierung nötig. Ein politisch relevantes und praktisch wirkungsmächtiges 
Konzept des Gemeinsamen müsse mit einem Begriff des Öffentlichen verbunden 
werden, der dagegen arbeitet, dass „das Immanenzverhältnis zwischen Öffentli-
chem und Gemeinschaftlichem [...] durch die transzendentale Macht des Privat-
eigentums“ ersetzt wird.79 Noch immer werde das Private hauptsächlich im Sin-
ne der angloamerikanischen Rechtstheorie als (subjektiver und materieller) Be-
sitz des Individuums, als individuelles Eigentum betrachtet und so gegen den 
Einfluss des Öffentlichen abgegrenzt. 

 
„Wir brauchen eine Vorstellung von Privatheit, die die Singularität sozialer Subjektivitäten 

(nicht das Privateigentum) zum Ausdruck bringt, und eine Vorstellung vom Öffentlichen, 

die auf dem Gemeinsamen beruht (und nicht auf staatlicher Kontrolle) – wir brauchen sozu-

sagen eine postliberale und postsozialistische Rechtstheorie. Die traditionellen Rechtsvor-

stellungen von privat und öffentlich jedenfalls reichen zu diesem Zweck nicht aus.“80 

 
Eine praktische Perspektive auf das Thema könnte also mit einer Kritik der Lo-
gik der Privatisierung beginnen, zugleich die falsche Opposition zwischen öf-
fentlich und privat angreifen und auf dieser Basis versuchen, andere kollektive 
Selbstverhältnisse und ein neues Denken des Gemeinschaftlichen zu entwickeln. 
Die Konsequenzen wären gravierend: Ein solches Verständnis des Öffentlichen 
hieße, die Welt in der wir leben, buchstäblich als Gemeinsame zu begreifen und 
daraus einen politischen Anspruch auf demokratische Kontrolle, Mitbestimmung 
und Mitwirkung abzuleiten. Der Rückzug des Staates vom „Gemeinwohl“ bzw. 
der Einfluss privater Investoren und Unternehmen auf vormals (zumindest indi-
rekt) demokratisch kontrollierte und gemeinsam besessene Bereiche der Gesell-
schaft wäre als fundamentale Enteignung einzuordnen. 

Diese Betrachtungsweise ist eine Reaktion auf eine problematische und zu-
gleich paradoxe Wirkungsweise des Politischen, die in der Gegenwart vor allem 
im Kontext der Finanz-, Wirtschafts- und Eurokrise zunehmend offenbar wurde: 
Eine der zentralen Auswirkungen der neoliberalen Ideologie war und ist die 
                                                             
79  Hardt, Negri 2002, Empire, S. 313. 

80  Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 229. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 319 

 

Tendenz zur Privatisierung und Teilprivatisierung immer weiterer Sphären des 
Lebens und der öffentlichen Infrastruktur. Bereiche, die im fordistischen Modell 
des Wohlfahrtsstaats staatlicher Kontrolle unterstanden und von der „öffentli-
chen Hand“ geregelt wurden, werden privatisiert. Doch der Staat zieht sich nicht 
einfach zurück, die staatliche Politik verändert ihre Ausrichtung. Staatlich-
politisches Handeln wird an dem, was als ökonomische Gesetzmäßigkeit gilt, 
„am Markt“, ausgerichtet und der Logik eines Geschäftsbetriebs folgend organi-
siert. Die Privatisierungstendenz geht heute auf das Feld der Daseinsvorsorge 
über (Wohnen, öffentlicher Nahverkehr, Kultur, Gesundheit, Bildung), ein Be-
reich, der lange Zeit als kommunale oder staatliche Verantwortlichkeit im Sinne 
des Gemeinwohls galt: Städte verkaufen ihren Wohnungsbaubestand, Kultur- 
und Freizeiteinrichtungen, den öffentlichen (Naherholungs-)Raum, die Energie-
versorgung und den Nahverkehr und auch die allgemeine Gesundheits- oder Al-
tersversorgung und der Bereich der Bildung wird zunehmend von privaten In-
vestoren mitgestaltet. 

Es vollzieht sich ein Perspektivwechsel im Bereich des Politischen: Ob 
Wohnungsbauunternehmen, Krankenhäuser oder Universitäten mit öffentlichen 
Geldern haushalten müssen, oder ob sie warenförmig organisiert und als Unter-
nehmen betrachtet werden, ist ein signifikanter Unterschied. Der Rückzug des 
Staates von bestimmten öffentlichen Aufgabenbereichen geht mit einer Ver-
schlechterung der öffentlichen, urbanen, sozialen oder kulturellen Infrastruktur 
und mit einer zunehmenden Spaltung der Gesellschaft entlang von Herkunfts-, 
Klassen- und Einkommenslinien einher. Das überträgt sich auf die Möglichkei-
ten zur Teilhabe am öffentlichen Leben. Darüber hinaus ist diese Zurückdrän-
gung des Öffentlichen in einem umfassenden Sinn an einer De-Politisierung der 
Gesellschaft beteiligt. Wenn der Staat bzw. die kommunale Verwaltung, die öf-
fentliche Infrastruktur und kommunales Eigentum verkauft, werden auf diese 
Weise politischer Einfluss und demokratische Kontrollmöglichkeiten an private 
Investoren abgegeben. Die Logik der Privatisierung und der Abbau des öffent-
lich-politischen Sektors gehen also mit der Ökonomisierung und der Privatisie-
rung des Politischen einher und sind so an einer fundamentalen Ent-
Demokratisierung der Gesellschaft beteiligt. 

Es ist diese ebendiese Logik der Privatisierung, die mit einer Verdrängung 
des Politischen und einer Ent-Demokratisierung der Gesellschaft zusammen-
hängt, die paradoxerweise in der gegenwärtigen Krise wiederum als Lösungs-
strategie gegen die Verschuldung nationaler Staatshaushalte aufgebracht wird. 
Eine Entwicklung, die zugleich mit einer folgenreichen Entmachtung der Bevöl-
kerung und der Parlamente zugunsten post-demokratischer und supranationaler 
Institutionen einhergeht. Die bewusste Ersetzung von Politikern durch neutrale 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Fachkräfte aus der Wirtschaft macht sichtbar, inwieweit diese Entwicklung mit 
einer Neuordnung des Politischen verknüpft ist. 

Eine Politik im Namen des Gemeinsamen müsste sich also als Gegenmodell 
zu Ökonomisierung und Privatisierung verstehen und es zugleich vermeiden, in 
die identitätspolitischen und kollektiv-romantischen Fallen des Gemeinschafts-
diskurses zu tappen. Wenn beide Konzepte mit einer Zurückdrängung des Öf-
fentlich-Politischen verbunden sind, wäre das Eintreten für ein öffentliches Ver-
ständnis des Gemeinsamen und die Forderung nach einer umfassenden Politisie-
rung der Gesellschaft ein erster Ansatzpunkt. Er würde sich konkret als Forde-
rung nach Demokratisierung in den politischen Diskurs einschreiben. Ziel einer 
umfassenden Politisierung und eines neuen Begriffs des Gemeinsamen/Gemein-
schaftlichen wäre es, dem Öffentlichen einen Rahmen zu geben, der eine ge-
meinsame Beteiligung an der Verwaltung der gemeinsam bewohnten Sphären, 
der Güter und Dienstleistungen überhaupt erst ermöglicht.81 

Der hier präsentierte Signifikationsrahmen des Gemeinschaftlichen entfernt 
sich zunehmend von herkömmlichen Implikationen. Statt mit Identität oder Ein-
heit wird Gemeinschaft untrennbar mit dem Begriff des Gemein-Eigentums 
kurzgeschlossen. „By the common we mean first of all, the common wealth of 
the material world.“82 Der englische Begriff des Commonwealth macht die 
Transformation deutlich bzw. er zeigt auf, dass die Verbindung des Gemein-
schaftlichen mit der Vorstellung von gemeinsamem Besitz, gemeinsamer Teil-
habe sowie mit der Idee gemeinsamen Handelns weniger ungewöhnlich ist, als 
es im Deutschen erscheint. Das englische Commonwealth bezeichnete immer 
schon das Gemeinwesen (den Staat), den gemeinsamen Wohlstand bzw. gemein-
samen Besitz als auch die Teilhabe an gemeinsamen Interessen, das gemeine 
Wohl. Ein neuer Begriff des Gemeinschaftlichen ist demzufolge in mehrfacher 
Hinsicht mit der Abkehr von der Enge des deutschen Begriffsfeldes der Gemein-
schaft verbunden. 

 
 

DEMOKRATIE 
 
Für Arendt ist der Dreh- und Angelpunkt ihrer republikanisch-direktdemokra-
tischen Konzepte ihre Vorstellung von politischer Mitgestaltung. Kritisch wen-

                                                             
81  Die Forderung nach gemeinschaftlich-demokratisch-öffentlicher Kontrolle ist nicht 

gleichzusetzen mit dem Wunsch nach einer Rückkehr des Staates. Verstaatlichung 

muss begrifflich und formal von Formen der Vergesellschaftung getrennt werden. 

82  Hardt, Negri 2009, Commonwealth, S. X. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 321 

 

det sie sich gegen das, was sie als Prinzip der Souveränität bezeichnet und das 
Macht auf ein vertikales Herrschaftsverhältnis reduziere. Sie sieht dieses Prinzip 
in dem, was sie als Gesellschaft bzw. als modernen (National-)Staat ausmacht, 
verkörpert. Dem entgegen setzt sie eine horizontale Vorstellung offener, demo-
kratischer Pluralität, die sich durch Teilhabe an politischer Macht, durch ge-
meinsames Handeln und durch eine konkrete Möglichkeit zur Mitgestaltung 
verwirklicht. Sie plädiert für Rätedemokratie und dafür, Gemeinwesen statt von 
oben nach unten, von unten nach oben zu organisieren und zu regieren.83 Wie 
Arendt wollen auch Negri und Hardt ihre „politische Vision in die radikal repub-
likanische Traditionslinie moderner Demokratie stellen.“84 Der Begriff des de-
mokratischen Republikanismus ist jeweils verbunden mit einem politischen Im-
manenzdenken, d.h. mit der Vorstellung einer immanenten Gründung, die auf 
einen archimedischen Punkt außerhalb des Gemeinwesen/der Republik verzich-
tet und von dem ausgehend Legitimität begründet wird. Negri und Hardt formu-
lieren: „Heute republikanisch zu sein [bedeutet] zuallererst, innerhalb des Em-
pire zu kämpfen und auf seinem hybriden, modulierenden Terrain einen Gegen-
entwurf zum Empire zu entwickeln.“85 

Für Arendt dagegen ist es die zentrale Frage, wie es gelingen kann, die demo-
kratische und zugleich radikal-republikanische Freiheit der öffentlich-gemein-
samen Handlungs- und Gestaltungsmöglichkeit innerhalb einer bestehenden Re-
publik zu erhalten und das zu bewahren, was sie den Geist der Revolution nennt. 
Die Möglichkeit zur Konstitution eines Gemeinwesens begreift sie als das Symbol 
des Handeln und der Macht des Neuanfangen-Könnens. Doch allgegenwärtig und 
quasi paradigmatisch für moderne Politik erscheint ihr zugleich das Versagen, 
nach Revolutionen und Gründungssituationen den Geist dieses Neuanfangs zu er-
halten. Die Herausforderung bestehe darin, dem Neubeginn gerecht zu werden und 
Institutionen und Verfassungen zu erschaffen, die Kontinuität und politische Stabi-
lität ermöglichten, ohne das Politische abzuschließen. Das Politische müsse verän-
derbar und radikal offen bleiben, damit das Gemeinwesen nicht de-politisiert wer-
de bzw. damit, mit Rancière gesprochen, das Politische nicht ins Polizeiliche um-
schlage. Für Arendt manifestiert sich die komplizierte Spannung zwischen Revolu-
tion und Kontinuität am Beispiel der Amerikanischen Revolution: 

 
„Sie gab zwar dem Volke die Freiheit, aber sie enthielt keinen Raum, in dem diese Frei-

heit nun auch wirklich ausgeübt werden könnte. Nicht das Volk, sondern nur seine ge-

                                                             
83  Vgl. Arendt 1965, Über die Revolution, S. 214, S. 339f. 

84  Hardt, Negri 2002, Empire, S. 220. 

85  Hardt, Negri 2002, Empire, S. 230. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

wählten Repräsentanten hatten Gelegenheit, sich wirklich politisch zu betätigen, das heißt, 

dass nur sie in einem positiven Sinne frei waren.“86 

 
Arendts Bedenken, der Geist der Revolution und die Offenheit des Politischen 
im Sinne eines umfassenden Handlungsspielraums könnten allzu leicht verdeckt 
werden, ist ernst zu nehmen und deckt sich mit dem Anliegen, die produktiv-
konstitutive Kraft des Gemeinsamen im Sinne eines kritischen Pragmatismus zu 
affirmieren. Es gilt, das Politische nicht soweit zu schließen, dass die Freiheit als 
positives Vermögen, etwas zu verändern, verdrängt wird. Im Hinblick auf 
Arendts realpolitische Vorstellungen zeigen sich jedoch auch mögliche Proble-
me eines solchen Denkens: Arendts Begeisterung für die produktive Macht der 
Revolution und ihr tiefes, rousseauistisch anmutendes Misstrauen gegen jede 
Repräsentation, führt zur Verherrlichung der direkten Demokratie. Partizipation 
statt Delegation ist die Formel, mit der sie jede Art von Vertretung ablehnt.87 Ih-
re Vorstellung einer guten politischen Struktur nimmt Bezug auf die amerikani-
schen Township-Versammlungen und auf rätedemokratische Gedanken von Lu-
xemburg bis zur Ungarischen Revolution. Sie stellt die These einer Verzerrung 
des (Gemein-)Willens durch Repräsentation auf und will diesem Problem durch 
Anwesenheit begegnen. Arendt weigert sich, die konstitutive Spaltung jedes po-
litischen Kollektivs und die unüberwindbare Kluft inmitten dessen, was als Volk 
(people) bezeichnet wird, anzuerkennen. Sie sitzt der Illusion auf, sie könne die 
fundamentale Abwesenheit von Identität und Einheit im Modus der Anwesenheit 
beenden und versucht daher, anstatt zu begreifen, dass „das Volk“ mit der Grün-
dung auch sich selbst hervorbringt, das unmögliche Objekt durch direktdemokra-
tische Elemente präsent werden zu lassen. Sie sieht nicht, dass „das Volk“ durch 
seine Rolle als konstituierendes und konstituiertes Objekt immer gespalten ist 
und die fundamentale Differenz inmitten des Objekts auch im Modus der Prä-
senz nicht aufgehoben werden kann. Das demokratische „Volk“ wäre auch als 
anwesendes nie mit sich identisch. 

Statt Repräsentation und Differenz zum Problem zu erklären, gilt es auf der 
Basis der erkannten Probleme und Potentiale, Gerechtigkeits-, Transparenz und 
Demokratiedefizite zu thematisieren und die Möglichkeiten gemeinsamen Han-
delns im Wissen darum zu eruieren, dass es derzeit an funktionierenden Kollektiv-
Bildern mangelt. So kann der Gemeinschaftsdiskurs von theoretischen Fundierun-
gen gelöst und konkret an demokratische und realpolitische Fragen gekoppelt wer-
den ohne auf Nationalstaatlichkeit, auf kulturelle, sprachliche oder ethnische Ge-

                                                             
86  Arendt 1965, Über die Revolution, S. 339. 

87  Vgl. Arendt 1965, Über die Revolution, S. 305. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 323 

 

meinsamkeiten, auf Erbauung, Erhebung oder Sublimierung abzuheben. Das Ziel 
wäre die gemeinsame Gestaltung und Verbesserung der Lebensbedingungen. 

Rosa Luxemburgs Begriff der revolutionären Realpolitik rückt ins Zentrum 
der strategischen Ausrichtung einer solchen Politik. Mit seiner Hilfe kann das 
Verhältnis von Gemeinsamem und Politischem beschrieben werden. Eine Theo-
rie des Gemeinsamen, die an der wirklichkeitsschaffenden Kraft gemeinsamen 
Handelns orientiert ist und mit der Forderung nach einem radikalen Denken des 
Öffentlichen, nach Politisierung und Demokratisierung kurzgeschlossen wird, 
muss die Ebene des Vorpolitischen praktisch überschreiten. Die Adaption von 
Luxemburgs Konzept bietet dafür einen Ansatzpunkt: Gemeinsames politisches 
Handeln wäre eines, das kleinteilige, umsetzbare und „realpolitische“ Forderun-
gen mit der Perspektive auf weitergehende Veränderungen verbindet.88 Das hie-
ße beispielsweise, sich der globalen Logik der Privatisierung und der Ökonomi-
sierung des Politischen mit der Forderung nach demokratischer Kontrolle der 
Wirtschaft und nach einer breiten, gemein-zugänglichen, öffentlichen Infrastruktur 
entgegenzustellen. Im Rahmen einer revolutionären Realpolitik könnten konkrete 
politische Konflikte artikuliert und in darüber hinausweisende Perspektiven, in 
Konzepte von gemeinsamem Eigentum und Demokratisierung eingebunden wer-
den. Im Rahmen einer solchen Strategie ginge es um eine Demokratisierung, die 
darauf ausgerichtet wäre, alle relevanten Bereiche der politischen, ökonomischen 
und gesellschaftlichen Organisationsstruktur zur Abstimmung zu stellen. 

Damit einher geht die Notwendigkeit, sich von der Vorstellung eines revolu-
tionären Bruchs, eines Umschlagpunkts zu verabschieden. „Emanzipation“ wird 
zu einem unabschließbaren Prozess, der sich in konkreten politischen Artikulati-
onen manifestiert. Die revolutionäre Kraft kann zunächst darin liegen, mit Teil-
bestrebungen und Einstiegsprojekten über den Rahmen der bestehenden Ord-
nung hinauszuweisen.89 Revolutionäre Realpolitik setzt reale Widersprüche und 
eine Praxis voraus, die sich in ihnen entfaltet, ohne mit ihnen identisch zu wer-
den. Kämpfe wie die um Re-Kommunalisierung sind ein Beispiel dafür, wie 
zwischen Reform und Revolution, zwischen Protest und Gestaltung vermittelt 

                                                             
88  Es hieße den Gegensatz zwischen Reform und umfassender Veränderung aufzugeben 

und beides zusammen zu denken. „Wer sich für den gesetzlichen Reformweg anstatt 

und im Gegensatz zur Eroberung der politischen Macht und zur Umwälzung der Ge-

sellschaft ausspricht, wählt tatsächlich nicht einen ruhigeren, sicheren, langsameren 

Weg zum gleichen Ziel, sondern auch ein anderes Ziel, nämlich statt der Herbeifüh-

rung einer neuen Gesellschaftsordnung bloß unwesentliche Veränderungen in der al-

ten“ Luxemburg 1996, Sozialreform oder Revolution, S. 114. 

89  Vgl. Luxemburg 1974, Karl Marx, S. 374. Brangsch 2009, Einstiegsprojekte. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

werden kann. Sie induzieren nachhaltige Verschiebungen von Machtverhältnis-
sen und ermöglichen Neugewichtungen.90  

Einen Ansatzpunkt für eine derartige Praxis gemeinsamen Handelns, die dazu 
beiträgt, neue Formen kollektiver Subjektivierung im Politischen, neue Denkmög-
lichkeiten dessen, was als Gemeinschaft bezeichnet wird, wirkungsmächtig werden 
zu lassen, ist das Konzept der Commons. Die Commons Theorien, als deren Be-
gründerin die Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom gilt und die bereits seit den 
1990er Jahren, spätestens aber seitdem Ostrom 2009 den Wirtschaftsnobelpreis 
bekam, im Aufwind sind, verbinden Begriffe wie Gemeinschaft und Gemeinsames 
selbstverständlich mit den Themen kollektives Handeln und Gemein-Eigentum. 
Ostrom zeigte in ihren Untersuchungen zu Allmende-Ressourcen wie Wald- und 
Weideland, Wasser- und Fischereigründen, dass und wie kollektives Eigentum er-
folgreich gemeinschaftlich verwaltet werden kann. Eindringlich wandte sie sich 
gegen die seit dem Erscheinen des Artikels Tragedy oft the commons von Garret 
Hardin populäre These einer Unmöglichkeit von nachhaltigem kollektivem Han-
deln.91 Hardins Text von 1968, der auf der Grundlage von spieltheoretischen The-
sen wie dem sogenannten „Gefangenen-Dilemma“ argumentiert, dass kollektives 
Handelns unmöglich ist, weil Einzelne jeweils egoistische Entscheidungen treffen, 
wird bis heute als Beweis für die umweltzerstörende Tendenz von Gemein-
Nutzungen angeführt und mit ihm wird wiederholt die Notwendigkeit entweder 
von umfassenden Privatisierungen oder von staatlichen Eingriffen begründet. Dem 
entgegen wiesen Ostrom und Kollegen empirisch nach, dass wenn bestimmte Be-
dingungen gegeben sind, (Kommunikation zwischen Allmende-Nutzern, gleich-
mäßige Verteilung finanzieller Mittel, die Möglichkeit der Nutzer, die Regeln nach 
denen sie das Gemein-Eigentum nutzen, auszuhandeln) mit kollektiven Hand-
lungsstrukturen nachhaltige Entscheidungen getroffen und gute Ergebnisse erzie-
len werden können.92 

Die Commons-Theorien, verankert in philosophischen, ökonomischen und 
politischen Debatten, in politischen Bewegungen wie der Umwelt-, Klima- und 
der Alter-Globalisierungsbewegung sowie in der Open-Source Gemeinde, stehen 
heute für politisch-ökonomische Konzepte, die über die Alternativen Staat oder 
Markt hinausreichen.93 Der Begriff der Commons oder Common-Pool-Resour-
                                                             
90  Brangsch 2009, Einstiegsprojekte, S. 44. 

91  Hardin 1968: The Tragedy of the Commons. 

92  Vgl. Ostrom 1990: Governing the commons: the evolution of institutions for collec-

tive action. Ostrom 2003, The drama of the commons. 

93  Sicherlich werfen auch die Commons-Theorien Probleme auf, so lassen einige Theo-

retiker, die sich unter diesem heterogenen Begriff subsummieren, eine rousseauistisch 

anmutende Kulturkritik bzw. Natur- und Bauernromantik erkennen oder hängen der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 325 

 

ces, zunächst vor allem auf klassische Allmende wie Luft, Wasser, Wiesen und 
Wälder bezogen, erfuhr in den letzten Jahren eine Ausweitung und wird zuneh-
mend auch auf kognitives und soziales Kapital, auf Güter der Daseinsvorsorge, 
Wissen und Informationen angewandt.94 

Die Relevanz der Commons-Theorien für neue Perspektiven des Gemein-
schaftsdenkens ergibt sich zum einen aus ihrer praktischen Anbindung, vor allem 
aber daraus, dass hier mit einem Begriff des Gemeinschaftlichen gearbeitet wird, 
der die Felder gemeinsames Handeln, Gemein-Eigentum und Gemein-Wohl 
selbstverständlich miteinander verbindet. Die Commons weisen über die Enge 
des deutschen Begriffsrahmens, über die Fixierung auf Identität und Einheit hin-
aus und bieten eine Alternative zu vereinfachten Oppositionen wie privat-
öffentlich oder ökonomisch-politisch. Zudem widmen sich Ostrom und andere 
den praktischen Organisationsproblemen von kollektivem Handeln und Gemein-
Eigentum sowie neuen Formen kollektiver Subjektivierung. Nicht Wesen oder 
Identität, sondern Entscheidungsmodi, Ein- und Ausschlusskriterien, Grenzen 
und Regeln, Sanktionen, Kontrolle, Kommunikation, Aneignung, Produktion 
und Verteilung werde hier diskutiert.95 

Schließlich verpflichten die Offensichtlichkeit der Ungleichheiten in dieser 
Welt einen im originären Sinne des Wortes emanzipatorischen Diskurs dazu, 
von globaler Gerechtigkeit zu sprechen. Ein politisches Konzept gemeinsamen 
Handelns muss auf den Zugewinn von Freiheit und Handlungsfähigkeit derjeni-
gen abzielen, die keinen Anteil am Gemeinsamen haben. Er muss nicht philoso-
phieimmanent und abstrakt, sondern konkret politisch am Anderen der Gemein-
schaft, an den Enteigneten, den Ausgebeuteten und Unterdrückten orientiert sein, 
an denjenigen, die vom „Erleben“ der Gemeinschaft ausgeschlossen sind und die 
mit ihrer Sehnsucht nach Zugehörigkeit paradoxerweise manchmal gerade die 
sind, die den erbaulichen Diskurs der Gemeinschaft motivieren. Mit Derrida 
bleibt kurz vor Schluss zu sagen: 

 

                                                                                                                                  
Idee eines einfachen, noch nicht von kapitalistischen Entfremdungen, komplexen 

Machtstrukturen und Abhängigkeiten geprägten Lebens auf dem Land nach, denen 

wiederum die manchmal unkritische Technikbegeisterung der Open-Source-Fraktion 

der Commons-Anhänger widerspricht. 

94  Vgl. Helfrich 2009, Wem gehört die Welt? Zur Wiederentdeckung der Gemein-Güter. 

Ostrom, Hess 2007, Understanding Knowledge as a Commons. 

95  Ostrom, Walker, u.a. 1994, Rules, Games, and Common-Pool Resources. Ostrom, 

Helfrich 2011, Was mehr wird, wenn wir teilen. Vom gesellschaftlichen Wert der 

Gemeingüter. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Man muss „es herausschreien: Noch nie in der Geschichte der Erde und der Menschheit 

haben Gewalt, Ungleichheit, Ausschluss, Hunger und damit wirtschaftliche Unterdrü-

ckung so viele menschliche Wesen betroffen. Anstatt in der Euphorie des Endes der Ge-

schichte die Ankunft des Ideals der liberalen Demokratie und des kapitalistischen Marktes 

zu besingen, anstatt das ‚Ende der Ideologien‘ und das Ende der großen emanzipatori-

schen Diskurse zu feiern, sollten wir niemals diese makroskopische Evidenz vernachlässi-

gen [...]: Kein Fortschritt der Welt erlaubt es, zu ignorieren, dass in absoluten Zahlen noch 

nie, niemals zuvor auf der Erde so viele Männer, Frauen und Kinder unterjocht, ausge-

hungert oder ausgelöscht wurden.“96 

 

Diese Feststellung muss Motivation für politisches Handeln und für eine Praxis 
des Gemeinsamen bleiben. 

                                                             
96  Derrida 2004, Marx’ Gespenster, S. 121. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Literatur 

 
 
 
Abendroth, Wolfgang: Einführung in die Geschichte der Arbeiterbewegung. Von 

den Anfängen bis 1933, Heilbronn 1997. 
Adam, Armin: Despotie oder Vernunft, Freiburg/München 1999. 
Agamben, Giorgio: Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003. 
Agamben, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, 

Frankfurt am Main 2002. 
Agnoli, Johannes: Der Staat des Kapitals und weitere Schriften zur Kritik der 

Politik, Freiburg 1995. 
Alkemeyer, Thomas: Zeichen, Körper und Bewegung. Aufführungen von Ge-

sellschaft im Sport, Berlin 2000. Online: http://www.staff.uni-oldenburg.de/
thomas.alkemeyer/download/ 

Aly, Götz: Hitlers Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und nationaler Sozialismus, 
Frankfurt am Main 2005. 

Althusser, Louis: Ideologie und Ideologische Staatsapparate, Berlin/Hamburg 1977. 
Althusser, Louis: Der Unterstrom des Materialismus der Begegnung. In: Dersel-

be: Materialismus der Begegnung. Späte Schriften, Zürich 2010. 
Anderson, Benedict: Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen 

Konzepts, Frankfurt am Main 1996. 
Arendt, Hannah: Besuch in Deutschland, Berlin 1993. 
Arendt, Hannah: Freiheit und Politik. In: Dieselbe: Zwischen Vergangenheit und 

Zukunft, München 2000. S. 201 – 226. 
Arendt, Hannah: The Human Condition, Chicago 1959. 
Arendt, Hannah: Men in dark times, New York 1968. 
Arendt, Hannah: Vita Activa oder Vom Tätigen Leben, München 2008. 
Arendt, Hannah: Verstehen und Politik. In: Dieselbe: Zwischen Vergangenheit 

und Zukunft, München 2000. S. 110-127. 
Arendt, Hannah: Geschichte und Politik in der Neuzeit. In: Dieselbe: Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, München 2000. S. 80-109. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Arendt, Hannah: Die Lücke zwischen Vergangenheit und Zukunft. In: Dieselbe: 
Zwischen Vergangenheit und Zukunft, München 2000. S. 7-21. 

Arendt, Hannah: Über die Revolution, Gütersloh/München 1965. 
Assmann, Aleida/Frevert, Ute: Geschichtsvergessenheit, Geschichtsbesessenheit. 

Über den Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945, Stuttgart 1999. 
Augustinus, Aurelius: Confessiones, Darmstadt 1980. 
Augustinus, Aurelius: Über die wahre Religion, Stuttgart 1983. 
Austin, John Langshaw: Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart 1979. 
Bachmeier, Christine/Fischer, Thomas: Nationale Identität unter neuen Vorzei-

chen. Wer sind die Deutschen?, Frankfurt am Main 1992. 
Baczko, Bronislaw: Rousseau – Einsamkeit und Gemeinschaft, Wien 1970. 
Bahr, Egon: Der deutsche Weg. Selbstverständlich und normal, München 2003. 
Balibar, Étienne/Wallerstein, Immanuel: Rasse, Klasse, Nation, Berlin/Hamburg 

1990. 
Bärsch, Claus-Ekkehard: Die politische Religion des Nationalsozialismus, Mün-

chen 1998. 
Bauer, Kurt: Nationalsozialismus. Ursprünge, Anfänge, Aufstieg und Fall, 

Köln/Weimar/Wien 2008. 
Bauer, Yehuda: Die dunkle Seite der Geschichte. Die Shoah in historischer 

Sicht, Frankfurt am Main 2001. 
Bauman, Zygmunt: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust, 

Hamburg 1992. 
Baumann, Zygmunt: Große Gärten, kleine Gärten. Allosemitismus: Vormodern, 

Modern, Postmodern. In: Werz, Michael (Hg.): Antisemitismus und Gesell-
schaft, Frankfurt am Main 1995. S. 44-62. 

Baumanns, Peter: J.G. Fichte. Kritische Gesamtdarstellung seiner Philosophie, 
München 1990. 

Baumgarth, Christa: Geschichte des Futurismus, Reinbek bei Hamburg 1966. 
Behler, Ernst/Hörisch, Jochen (Hg.): Die Aktualität der Frühromantik, Pader-

born/München/Zürich/Wien 1987. 
Benhabib, Seyla: Demokratie und Differenz. In: Brumlik, Micha/Brunkhorst, 

Hauke (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1993. 
S. 97-116. 

Benhabib, Seyla: Hannah Arendt die melancholische Denkerin der Moderne, 
Hamburg 1998. 

Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt. In: Derselbe: Gesammelte Werke Bd. 
1, Frankfurt am Main 1999. S. 179-204. 

Benz, Richard: Die Deutsche Romantik. Geschichte einer geistigen Bewegung, 
Berlin/Leipzig 1937. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 329 

 

Benz, Wolfgang: Was ist Antisemitismus, Bonn 2004. 
Bergmann, Klaus: Agrarromantik und Großstadtfeindschaft, Meisenheim Glan 

1970. 
Berlin, Isaiah: Der gekrümmte Zweig. Über den Aufstieg des Nationalsozialis-

mus, In: Jeismann, Michael/Ritter, Henning (Hg.): Grenzfälle. Über alten 
und neuen Nationalismus, Leipzig 1993. S. 146-174. 

Bermbach, Udo: Der Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-
ästhetische Utopie, Stuttgart 2004. 

Bernhardt, Reinhold: Der Leib Christi und die drei Leiber Buddhas, In: Aus der 
Au, Christina/Plüss, David (Hg.): Körper-Kulte. Wahrnehmungen von Leib-
lichkeit in Theologie, Religions- und Kulturwissenschaften, Zürich 2007. 
S. 151-178. 

Bhabha, Homi: Nation and Narration, London/New York 1990. 
Bickel, Cornelius: Gemeinschaft als kritischer Begriff bei Tönnies. In: Schlüter, 

Carsten/Clausen, Lars (Hg.): Renaissance der Gemeinschaft? Stabile Theorie 
und neue Theoreme, Berlin 1990. S. 17-46. 

Biernacki, Richard: The Fabrication of Labour. Germany and Britain 1640-1914, 
Los Angeles/London 1995. 

Blanchot, Maurice: Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin 2007. 
Blüher, Hans: Wandervogel. Geschichte einer Jugendbewegung. Zweiter Teil: 

Blüte und Niedergang, Berlin 1912. 
Böckelmann, Janine/Morgenroth, Class (Hg.): Politik der Gemeinschaft. Zur 

Konstitution des Politischen in der Gegenwart, Bielefeld 2008. 
Böckenförde, Wolfgang: Die Nation, FAZ 30.9.1995. 
Böckling, Ulrich/Feustel, Robert (Hg.): Das Politische denken. Zeitgenössische 

Positionen, Bielefeld 2010. 
Bohlender, Matthias: Die Rhetorik des Politischen, Berlin 1995. 
Bracher, Karl Dietrich: Die deutsche Diktatur: Entstehung, Struktur und Folgen 

des Nationalsozialismus, Berlin/Wien 1979. 
Brandt, Willy: Texte zur Deutschlandpolitik, Bonn 1970. Hrsg. vom Bundesmi-

nisterium für innerdeutsche Beziehungen. 
Brangsch, Lutz: Einstiegsprojekte als Problem von Zielen und Mitteln im Han-

deln linker Bewegungen. In: Brie, Michael (Hg.): Radikale Realpolitik. Plä-
doyer für eine andere Politik, Berlin 2009. S. 39-52. 

Brauch, Julia: Nationale Integration nach dem Holocaust. Israel und Deutschland 
im Vergleich, Frankfurt am Main 2004. 

Braun, Christina von: Blut und Blutsschande. Zur Bedeutung des Blutes in der 
antisemitischen Denkwelt. In: Schoeps, Julius H./Schlör, Joachim (Hg.): An-
tisemitismus – Vorurteile und Mythen, Berlin/Zürich 1995. S 80-95. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Browler, Peter J.: Social Metaphors in Evolutionary Biology 1870-1930: The 
wider Dimension of Social Darwinism. In: Maasen, Sabine/Mendelsohn, Ev-
erett u.a. (Hg): Biology as Society, Society as Biology: Metaphors, Dortrecht 
2001. S. 107-126. 

Brubaker, Roger: Staats-Bürger. Deutschland und Frankreich im historischen 
Vergleich, Hamburg 1994. 

Brugger, Winfried: Kommunitarismus als Verfassungstheorie des Grundgeset-
zes. In: Archiv des öffentlichen Rechts 123, Tübingen 1998. S. 337-374. 

Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, 
Frankfurt am Main 1993. 

Burke, Edmund: Maxims, Opinions and Characters, moral, political and eco-
nomical. Bd. 1, London 1815. 

Burkhardt, Helmut/Swarat, Uwe (Hg.): Evangelisches Lexikon für Theologie 
und Gemeinde. Bd.1, Wuppertal 1998. 

Buschke, Heiko: Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozialistische 
Vergangenheit, Frankfurt am Main 2003. 

Campbell, Joan: Joy in Work, German Work. The National Debate 1800 – 1945, 
Princeton 1989. 

Canovan, Margaret: Politics as Culture: Hannah Arendt and the Public Realm. 
In: Hinchman, Lewis P. and Sandra K.: Hannah Arendt – critical essays, 
New York 1994, S. 179-210. 

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution, Frankfurt am Main 
1994. 

Cornell, Drucilla/Rosenfeld, Michel/Carlson, David Gray: Deconstruction and 
the possibility of justice, New York 1992. 

Dahlmann, Friedrich Christoph: Die Politik auf den Grund und das Maß der ge-
gebenen Zustände zurückgeführt, Leipzig 1847. 

Dahrendorf, Ralf: Der Wiederbeginn der Geschichte. Vom Fall der Mauer zum 
Irak-Krieg, München 2004. 

Dann, Otto (Hg.): Nationalismus in vorindustrieller Zeit, München 1986. 
Dann, Otto: Nationale Fragen in Deutschland: Kulturnation, Volksnation, Reichsna-

tion. In: Francois, Étienne (Hg): Nation und Emotion, Göttingen 1995. S. 66-82. 
Darwin, Charles: Leben und Briefe Charles Darwins, Bd.2, Stuttgart 1887. 
Darwin, Charles: On the Origin of Species: By Means of Natural Selection or the 

Preservation of Favoured Races in the Struggle for Life, New York 2006. 
Debort, Guy: Die Gesellschaft des Spektakels, Berlin 1996. 
Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie. 

Bd.1, Frankfurt am Main 1997. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 331 

 

Demirovi�, Alex: Freiheit oder die Dekonstruktion des Politischen. In: Georg-
Lauer, Jutta (Hg.): Postmoderne und Politik, Tübingen 1992. S. 121-143. 

Demirovi�, Alex: Fordistischer Nachkriegskonsens, Krise und Neorassismus. In: 
Wohlfahrtsausschüsse (Hg.): Etwas Besseres als die Nation, Berlin 1994. 
S. 105-114. 

Demirovi�, Alex: Demokratie in der Wirtschaft. Positionen – Probleme – Per-
spektiven, Münster 2007. 

Demirovi�, Alex: Nicos Poulantzas – Aktualität und Probleme materialistischer 
Staatstheorie, Münster 2005. 

Demirovi�, Alex: Das Wahr-Sagen des Marxismus: Foucault und Marx. In: Pro-
kla 151. Zeitschrift für kritische Sozialwissenschaft. 38. Jahrgang, Nr. 2. 
Münster 2008. S. 179-202. 

D’Entreèves, Maurizio Passerin: The political philosophy of Hannah Arendt, 
London/New York 1994. 

Derrida, Jacques: Semiologie und Grammatologie. In: Engelmann, Peter (Hg.): 
Postmoderne und Dekonstruktion, Stuttgart 1999. S. 140-164. 

Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wis-
senschaften vom Menschen. In: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoderne und 
Dekonstruktion, Stuttgart 1999. S. 114-139.  

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der „mystische Grund der Autorität“, Frankfurt 
am Main 1996.  

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt am Main 1993. 
Derrida, Jacques: Marx & Sons, Frankfurt am Main 2004. 
Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 2004. 
Derrida, Jacques: Monolingualism of the Other, or the Prosthesis of Origin, 

Stanfort 1998. 
Derrida, Jacques: Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main 2002. 
Derrida, Jacques: Unabhängigkeitserklärungen. In: Wirth, Uwe (Hg.): Perfor-

manz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt am 
Main 2002. S. 121-128. 

Deutschbundblätter 19, Oberweimar 1914. 
Deutsche Gesellschaft für Soziologie (Hg.): Verhandlungen des Ersten Deut-

schen Soziologentags. 19.-22. Oktober 1910 in Frankfurt am Main. Reden, 
Vorträge und Debatten, Tübingen 1911. 

Dietz, Mary G: Hannah Arendt and Feminist Politics. In: Hinchman, Lewis P. and 
Sandra K.: Hannah Arendt – critical essays, New York 1994.  S. 231-260. 

Di Fabio, Udo: Kultur der Freiheit, München 2005. 
Diner, Dan (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Geschichte? Zu Historisierung und 

Historikerstreit, Frankfurt am Main 1987. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Dohrn-van Rossum, Gerhard: Politische Körper, Organismus, Organisation. Zur 
Geschichte naturaler Metaphorik und Begrifflichkeit in der politischen Spra-
che, Bielefeld 1977. 

Douglas, Mary: Ritual, Tabu und Körpersymbolik, Frankfurt am Main 1986. 
Duesberg, Hans: Person und Gemeinschaft. Philosophisch-systematische Unter-

suchung des Sinnzusammenhangs von personaler Selbstständigkeit und in-
terpersonaler Beziehung an den Texten von J.G. Fichte und M. Buber, Bonn 
1970. 

Dumont, Louis: German Ideology. From France to Germany and back, Chicago 
1994. 

Dumont, Louis: Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, Frankfurt 1991. 
Ehrenfels, Christian von: Über „Gestaltqualitäten“. In: Weinhandl, Ferdinand 

(Hg.): Gestalthaftes Sehen. Ergebnisse und Aufgaben der Morphologie, 
Darmstadt 1974, S. 11-43. 

Elsässer, Jürgen/Markovits, Andrei (Hg.): Die Fratze der eigenen Geschichte, 
Berlin 1999. 

Epstein, Klaus: Die Ursprünge des Konservativismus in Deutschland, Frankfurt 
am Main 1973. 

Ernst, Aster: Geschichte der Philosophie, Leipzig 1932. 
Esposito, Roberto: Communitas, Berlin 2004. 
Evans, Dylan: Wörterbuch der Lacanschen Psychoanalyse, Wien 1996. 
Fetscher, Iring: Deutsche Identität und Gefährdungen der Demokratie. In: Gauly, 

Thomas M. (Hg.): Die Last der Geschichte. Kontroversen zur deutschen 
Identität, Köln 1988. S. 85 – 115. 

Fetscher, Iring: Einleitung zu Thomas Hobbes Leviathan. In: Hobbes, Thomas: 
Leviathan, Frankfurt am Main 1966. S. IX-LXVI. 

Fetscher, Iring: Karl Marx und der Marxismus, München 1967. 
Fetscher, Iring: Rousseaus politische Philosophie, Frankfurt am Main 1975. 
Fichte, Johann Gottlieb: Grundlagen der gesamten Wissenschaftslehre (1794), 

Hamburg 1991. 
Fichte, Johann Gottlieb: Grundlagen des Naturrechts I und II. (1796) In: Imma-

nuel Hermann Fichte (Hg.): Johann Gottlieb Fichtes Sämtliche Werke, Bd. 
III, Berlin 1965. 

Fichte, Johann Gottlieb: Reden an die deutsche Nation (1807/08), Köln 1963. 
Fischer, Eugen: Die Rehobother Bastards und das Bastardisierungsproblem bei 

Menschen, Jena 1913. 
Flatow, Sybille v./ Huisken, Freerk: Zum Problem der Ableitung des bürgerli-

chen Staates. Die Oberfläche der bürgerlichen Gesellschaft, der Staat und die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 333 

 

allgemeinen Rahmenbedingungen der Produktion. In: Probleme des Klas-
senkampfs, Heft 7, 1973. 

Flügel, Oliver (Hg.): Die Rückkehr des Politischen. Demokratietheorien heute, 
Darmstadt 2004. 

Forschner, Maximilian: Rousseau, Freiburg/München 1977. 
Foucault, Michel: Archäologie des Wissens, Frankfurt am Main 1981. 
Foucault, Michel: Der Gebrauch der Lüste, Frankfurt am Main 1989.  
Foucault, Michel: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit I, Frankfurt 

am Main 1997. 
Foucault, Michel: Historisches Wissen der Kämpfe und Macht. Vorlesung vom 

7. Januar 1976. In: Derselbe: Dispositive der Macht, Berlin 1978. S. 55-74. 
Foucault, Michel: Nietzsche, die Genealogie, die Historie. In: Derselbe: Von der 

Subversion des Wissens, Frankfurt am Main 1996. S. 69-90. 
Foucault, Michel: Recht der Souveränität/Mechanismus der Disziplin. Vorlesung 

vom 14. Januar 1976. In: Derselbe: Dispositive der Macht, Berlin 1978. 
S. 75-95. 

Foucault, Michel: Wahrheit und Macht. Interview mit Alessandro Fontana und 
Pasquale Pasquino. In: Derselbe: Dispositive der Macht, Berlin 1978. S. 21-
54. 

Foucault, Michel: Zu einer Kritik der politischen Vernunft. „Omnes et singula-
tim“. In: Derselbe: Schriften Bd. 4, Frankfurt am Main 2005. S. 165-198. 

Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège du 
France 1975-76, Frankfurt am Main 1999. 

Foucault, Michel: Die Geburt der Biopolitik. Die Geschichte der Gouvernemen-
talität II, Frankfurt am Main 2006. 

Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Die Geschichte der 
Gouvernementalität I, Frankfurt am Main 2006. 

Foucault, Michel: Staatsphobie. In: Bröckling, Ulrich/Krasmann, Susanne u.a. 
(Hg.): Gouvernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des 
Sozialen, Frankfurt am Main 2000. S. 68-71. 

Freud, Siegmund: Der Mann Moses und die monotheistische Religion, Frankfurt 
am Main 1987. 

Freud, Sigmund: Das Ich und das Es. In: Derselbe: Das Ich und das Es, Frankfurt 
am Main 1978. S. 171-208. 

Freud, Sigmund: Das Unbewusste. In: Derselbe: Das Ich und das Es, Frankfurt 
am Main 1978. S. 73-104. 

Freud, Sigmund: Das Unbehagen in der Kultur und andere kulturtheoretische 
Schriften, Frankfurt am Main 1994. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Freud, Sigmund: Die Traumdeutung. Studienausgabe Bd. II, Frankfurt am Main 
1982. 

Freud, Sigmund: Die Verdrängung. In: Derselbe: Das Ich und das Es, Frankfurt 
am Main 1978. S. 61-72. 

Freud, Sigmund: Jenseits des Lustprinzips. In: Derselbe: Das Ich und das Es, 
Frankfurt am Main 1978. S. 121-170. 

Freud, Sigmund: Massenpsychologie und Ich-Analyse. Die Zukunft einer Illusi-
on, Frankfurt am Main 1993. 

Friedländer, Saul: Das Dritte Reich und die Juden. Verfolgung und Vernichtung 
1933-1945, Bonn 2007. 

Funke, Hajo (Hg.): Auf dem Weg zur Nation. Über deutsche Identität nach 
Auschwitz, Frankfurt am Main 1989. 

Galton, Francis: Inquiries into Human Faculty and its Development, London 
1883. 

Gebauer, Gunter: Auf der Suche nach der verlorenen Natur. Oder: Die unsicht-
bare Hand des Erziehers. In: Derselbe (Hg.): Körper- und Einbildungskraft. 
Inszenierungen des Helden im Sport, Berlin 1988. S. 167-180. 

Gebauer, Gunter: Zwischen Besitz und Gemeinschaft. Individualismus und Ho-
lismus im Sport. In: Derselbe (Hg.): Körper- und Einbildungskraft. Inszenie-
rungen des Helden im Sport, Berlin 1988. S. 191-215. 

Gebauer, Gunter: Poetik des Fußballs, Frankfurt am Main 2006. 
Gebauer, Gunter: Der Einzelne und sein gesellschaftliches Wissen. Untersu-

chungen zum Symbolischen Wissen, Berlin/New York 1981. 
Gebauer, Gunter: Die Masken und das Glück. Über die Idole des Sports. In: Der-

selbe (Hg.): Körper- und Einbildungskraft. Inszenierungen des Helden im 
Sport, Berlin 1988. S. 125-143. 

Gebauer, Gunter/Wulf, Christoph: Praxis und Ästhetik. Einleitung. In: Dieselben 
(Hg.) Praxis und Ästhetik, Frankfurt am Main 1993, S. 7-13. 

Geibel, Emanuel: Deutschlands Beruf. In: Derselbe: Werke, Band 2, 
Leipzig/Wien 1918, S. 218-220. 

Geiss, Immanuel: Deutsche Identitätsfindung am Ende des Jahrhunderts deut-
scher Katastrophen. In: Seifert, Anna (Hg.): Wer ist das Volk? Deutsche 
Identität jenseits von Kleingartenidylle und Großmachtgehabe, Frankfurt am 
Main 1993. 

Geiss, Immanuel: Geschichte des Rassismus, Frankfurt am Main 1991. 
Geiss, Immanuel: Rassismus. In: Fischer, Gero/Wölfingseder, Maria (Hg): Bio-

logismus, Rassismus, Nationalismus. Rechte Ideologien im Vormarsch, 
Wien 1995. S. 91-107. 

Geller, Ernest: Nationalismus und Moderne, Hamburg 1995. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 335 

 

Gesamtverzeichnis des deutschsprachigen Schrifttums 1700-1910. Ernst Moritz 
Arndt: Bd. 5, S. 568-577, München 1979. Johann Gottlieb Fichte: Bd. 38, 
S. 61-65, München 1981. Joseph Körner: Bd. 79, S. 111-122, München 
1983. 

Geulen, Christian: Geschichte des Rassismus, München 2007. 
Gilbert, Paul: The Philosophy of Nationalism, Oxfort/Colorado 1998. 
Gilroy, Paul: Against Race: Imagining Political Culture Beyond the Color Line, 

Cambridge 2001. 
Glasersfeld, Ernst von: Radikaler Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, Proble-

me, Frankfurt am Main 1997. 
Glotz, Peter (Hg.): Patriotismus von links. In: Neue Gesellschaft/Frankfurter 

Hefte, Ausgabe 3, 2005, Berlin 2005. 
Gobineau, Arthur Graf de: Versuch über die Ungleichheit der Menschenracen. 

Vier Bände, Stuttgart 1901-1904. 
Goebbels, Joseph: Tagebücher, Berlin 1934. 
Goethe, Johann Wolfgang: Das Deutsche Reich(1759). In: Derselbe: Sämtliche 

Werke nach Epochen seines Schaffens, München 1988. 
Gondek, Hans-Dieter: Die Angst als „das, was nicht täuscht.“ In: Taureck, Bern-

hard (Hg.): Lacan in der Diskussion, Frankfurt am Main 1992. S. 107-137. 
Görres, Joseph: Teutschland und die Revolution. (1819) In: Peter, Klaus (Hg.): 

Die Politische Romantik in Deutschland. Eine Textsammlung, Stuttgart 
1985. S. 203-274. 

Gottsegen, Michael: The political thought of Hannah Arendt, New York 1994. 
Gramsci, Antonio: Philosophie der Praxis. Eine Auswahl, Frankfurt am Main 

1967. 
Graus, Frantisek: Judenfeindschaft im Mittelalter. In: Benz, Wolfgang/Bergmann, 

Werner (Hg.): Vorurteil und Völkermord, Freiburg/Basel/Wien 1997. S. 35-60. 
Greenfeld, Liah: Nationalism. Five Roads to Modernity, Cambridge 1992. 
Greifenhagen, Martin: Das Dilemma des deutschen Konservativismus, Frankfurt 

am Main 1986. 
Greven, Michael Th.: Hannah Arendt. Pluralität und die Gründung der Freiheit. 

In: Kemper, Peter (Hg.): Die Zukunft des Politischen. Ausblicke auf Hannah 
Arendt, Frankfurt am Main 1999. 

Grigat, Stefan: Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der Marx’schen Feti-
schkritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und die Kritik des Anti-
semitismus, Freiburg 2007. 

Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch, 16 Bände, Leipzig 1854-
1960. Online: http://germazope.uni-trier.de/Projects/DWB. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Groehler, Olaf: Erblasten: Der Umgang mit dem Holocaust in der DDR. In: 
Loewy, Hanno (Hg.): Holocaust die Grenzen des Verstehens. Eine Debatte 
über die Besetzung der Geschichte, Hamburg 1992. S. 110-127. 

Gumplowicz, Ludwig: Der Rassenkampf: Soziologische Untersuchungen, Wien 
1883. 

Habermas, Jürgen. Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main 
1985. 

Habermas, Jürgen: Hannah Arendts Begriff der Macht. In: Derselbe: Philoso-
phisch-politische Profile, Frankfurt am Main 1981. 

Habermas, Jürgen: Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt am Main 1999. 
Habermas, Jürgen: Nochmals: Zur Identität der Deutschen. In: Derselbe, Die 

nachholende Entwicklung, Frankfurt am Main 1990. S. 205-224. 
Habermas, Jürgen: Staatsbürgerschaft und nationale Identität. Überlegungen zur 

europäischen Zukunft, St. Gallen 1991. 
Habermas, Jürgen: Über das Subjekt der Geschichte. In: Derselbe, Kultur und 

Politik. Verstreute Aufsätze, Frankfurt am Main 1973. S. 389-398. 
Hacker, Jens: Die DDR und die nationale Frage. In: Gauly, Thomas (Hg.): Die 

Last der Geschichte. Kontroversen zur deutschen Identität, Köln 1988. 
S. 140-166. 

Hall, Stuart: Ideologie und Ökonomie – Marxismus ohne Gewähr. In: Projekt 
Ideologietheorie (Hg.): Die Camera obscura der Ideologie. Philosophie – 
Ökonomie – Wissenschaft, Berlin 1984. S. 97-121. 

Hammer, der: Blätter für deutschen Sinn. Nr. 156. Grundsätze zur Organisation 
der Hammerbund-Gemeinden. Leipzig 1912. 

Hardin, Garrett: The Tragedy of the Commons. Science 162 (1968). S. 1243-
1248. 

Hardt, Michael/Negri, Antonio: Commonwealth, Cambridge 2009. 
Hardt, Michael/Negri, Antonio: Empire. Die neue Weltordnung, Frankfurt am 

Main 2002. 
Hardt, Michael/Negri, Antonio: Multitude. Krieg und Demokratie im Empire, 

Frankfurt/New York 2004. 
Hartig, Paul: die völkische Weltsendung. Wege zum völkischen Werden, Bad 

Berka 1924. 
Haselbach, Dieter: „Soziale Marktwirtschaft“ als Gründungsmythos. Zur Identi-

tätsbildung im Nachkriegsdeutschland. In: Mayer-Iswandy, Claudia (Hg): 
Zwischen Traum und Trauma – Die Nation. Transatlantische Perspektiven 
zur Geschichte eines Problems, Tübingen 1994. S. 255- 268. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 337 

 

Hassner, Piere: Was geht in Deutschland vor? Wiederbelebung der deutschen 
Frage durch Friedensbewegung und alternative Gruppen. In: Europa Archiv. 
Zeitschrift für internationale Politik. 37. Jhrg. Nr. 17. 1982. 

Häusermann, Hartmut/Läpple, Dieter, u.a.: Stadtpolitik, Bonn 2008. 
Haug, Wolfgang Fritz: Elemente einer Theorie des Ideologischen, Hamburg 1993. 
Haus, Michael: Kommunitarismus. Einführung und Analyse, Wiesbaden 2003. 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werkausgabe Bd.10. Enzyklopädie der philo-

sophischen Wissenschaften im Grundrisse. Dritter Teil: Die Philosophie des 
Geistes, Frankfurt am Main 1970. 

Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Per-
spektiven der Demokratietheorie, Bielefeld 2006. 

Hein, Dieter: Die Revolution von 1848/49, München 2004. 
Heinrich, Michael: Kritik der politischen Ökonomie. Eine Einführung, Stuttgart 

2005. 
Helfrich, Silke (Hg.): Wem gehört die Welt? Zur Wiederentdeckung der Ge-

mein-Güter, München 2009. 
Helduser, Urte/Weiß, Johannes (Hg.): Die Modernität der Romantik. Zur Wie-

derkehr des Ungleichen, Kassel 1999. 
Henning, Eike: Zum Historikerstreit. Was heißt und zu welchem Ende studiert 

man Faschismus?, Frankfurt am Main 1988. 
Hentschel, Willibald: Ziele der Rassenhygiene, Berlin 1910. 
Herder, Johann Gottlieb: Auch eine Geschichte zur Bildung der Menschheit, 

Stuttgart 1990 (1774). 
Herder, Johann Gottlieb: Ideen zur Philosophie und zur Geschichte der Mensch-

heit. In: Suphan, Bernhard (Hg.): Sämtliche Werke. Bd. 13, Hildesheim 1967 
(1784-1781). 

Herrmann, Ulrich/Nassen, Ulrich: Die ästhetische Inszenierung von Herrschaft 
und Beherrschung im nationalsozialistischen Deutschland. In: Dieselben 
(Hg.): Formative Ästhetik im Nationalsozialismus, Weinheim/Basel 1993. 
S. 9-12. 

Hetzel, Andreas: Demokratie ohne Grund. Ernesto Laclaus Transformation der 
Politischen Theorie. In: Derselbe/Flügel, Oliver/Heil, Reinhard (Hg.): Die 
Rückkehr des Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt 2004. 
S. 185-210. 

Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Per-
spektiven der Demokratietheorie, Bielefeld 2006. 

Heuel, Eberhard: Der umworbene Stand. Die ideologische Integration der Arbei-
ter im Nationalsozialismus 1933-1935, Frankfurt am Main/New York 1989. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Hirsch, Joachim: Vom Sicherheits- zum nationalen Wettbewerbsstaat, Berlin 
1998. 

Hirsch, Joachim: Materialistische Staatstheorie. Transformationsprozesse des 
kapitalistischen Staatensystems, Hamburg 2005. 

Hitler, Adolf: Mein Kampf, München 1938. 
Hitler, Adolf: Rede am 1. Mai 1933. Abgedruckt in: Heuel, Eberhard. Der um-

worbene Stand, New York/Frankfurt am Main 1989. S. 609-623. 
Hitler, Adolf: Warum sind wir Antisemiten? Rede auf einer NSDAP-Versammlung, 

in: Derselbe: Sämtliche Aufzeichnungen 1905-1924, hrsg. von Jäckel, Eber-
hard/Kuhn, Axel, Stuttgart 1980. S. 184-204. 

Hobbes, Thomas: Leviathan, Frankfurt am Main 1966 (1651). 
Hobbes, Thomas: Vom Bürger, Hamburg 1959 (1642). 
Hobbes, Thomas: Vom Menschen, Hamburg 1959 (1658). 
Hobbes, Thomas: Behemoth or he long Parliament, Chicago 1990 (1681). 
Hobbes, Thomas: Vom Körper, Hamburg 1967 (1655). 
Hobsbawm, Eric J.: Nationen und Nationalismus. Mythos und Realität seit 1870, 

Frankfurt am Main 2005. 
Hofer, Florian: Die ideengeschichtlichen Quellen der Grundrechte des Grundge-

setzes, Konstanz 2004. 
Holloway, John: Reform des Staats: Globales Kapital und nationaler Staat. In: 

Prokla 90. Nr. l. Münster 1993. 
Holz, Klaus: Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltanschau-

ung, Hamburg 2001. 
Honneth, Axel (Hg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen 

Grundlagen der Gesellschaft, Frankfurt am Main 1993. 
Hornung, Klaus: Das totalitäre Zeitalter. Bilanz des 20. Jahrhunderts, Ber-

lin/Frankfurt am Main 1993. 
Isensee, Josef: Das Volk als Grund der Verfassung, Opladen 1995. 
Iser, Mattias: Zum Begriff des Verfassungspatriotismus. Normative Anmerkun-

gen. In: Derselbe/Göhler, Gerhard/Kerner, Ina (Hg.): Verfassungspatriotis-
mus und nationale Identität. Ein deutsch-ungarisch-tschechisch-polnischer 
Dialog, Berlin/Miskolc 2003. S. 45-74. 

Jäger, Siegfried/Januschek, Franz (Hg.): Gefühlte Geschichte und Kämpfe um 
Identität, Münster 2004. 

Jansen, Christian/Borggräfe, Henning: Nation, Nationalität, Nationalismus, 
Frankfurt am Main 2007. 

Jeismann, Michael: Das Vaterland der Feinde, Stuttgart 1992. 
Johnson, Otto W.: Der Deutsche Nationalmythos. Ursprung eines politischen 

Programms, Stuttgart 1990. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 339 

 

Jörke, Dirk: Agonalität des Demokratischen: Chantal Mouffe. In: Flügel, Oli-
ver/Heil, Reinhard/Hetzel, Andreas: Die Rückkehr des Politischen. Demo-
kratietheorien heute, Darmstadt 2004. S- 164-184. 

Junker, Thomas: Charles Darwin. In: Jahn, Ilse/Schmitt, Michael (Hg.): Darwin 
& Co. Eine Geschichte der Biologie in Portraits. Band 1, München 2001. 
S. 369-389. 

Kallscheuer, Otto: Der verweigerte Dialog. Hannah Arendt und die europäischen 
Intellektuellen. In: Kemper, Peter (Hg.): Die Zukunft des Politischen. Aus-
blicke auf Hannah Arendt, Frankfurt am Main 1999. 

Käsler, Dirk: Klassiker der modernen Soziologie, München 2006. 
Keil, A: Völkische Aufgaben der deutschen Jugend. Ein Nachwort zum freideut-

schen Jugendtag. In: Volkswart 1, Leipzig 1913/1914. S. 182-186. 
Kershaw, Ian: Der Hitler-Mythos: Volksmeinung und Propaganda im Dritten 

Reich, Stuttgart 1980. 
Kershaw, Ian: Der NS-Staat. Geschichtsinterpretationen und Kontroversen im 

Überblick, Hamburg 1994. 
Kersting, Wolfgang: Thomas Hobbes zur Einführung, Hamburg 2002. 
Kindt, Werner (Hg): Die deutsche Jugendbewegung 1920 bis 1933. Die bündi-

sche Zeit. Düsseldorf 1974. 
Kling, Cornelia: Flucht Trost Revolte. Die Moderne und ihre ästhetischen Ge-

genwelten, München Wien 1995. 
Kluckhohn, Paul: Deutscher Staat und deutsche Vergangenheit, Leipzig 1935. 
Kluckhohn, Paul: Die deutsche Romantik, Leipzig 1924. 
Kluckhohn, Paul: Die Idee des Volkes im Schrifttum der deutschen Bewegung 

von Möser und Herder bis Grimm, Berlin 1934. 
Kluckhohn, Paul: Persönlichkeit und Gemeinschaft. Studien zur Staatsauffas-

sung der deutschen Romantik, Halle 1925. 
Koehler, Benedikt: Ästhetik der Politik. Adam Müller und die politische Roman-

tik, Stuttgart 1980. 
Koschorke, Albrecht/Lüdemann, Susanne/Frank, Thomas/Mazza de, Ethel Mata-

la: Der fiktive Staat, Frankfurt am Main 2007. 
Koselleck, Reinhart: Volk, Nation, Nationalismus, Masse. In: Derselbe/Brunner, 

Otto/Conze, Werner: Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Stuttgart 2004. S. 141-433. 

Krähnke, Uwe: Herbert Spencer. In: Brock, Ditmar/ Krähnke, Uwe u.a. (Hg): 
Soziologische Theorien von Auguste Comte bis Talcott Parsons, München, 
Oldenburg 2007. S. 79-98. 

Kranz, Thomasz: Die Verbrechen des Nationalsozialismus als historische Erfah-
rung der Deutschen und Polen. In: Derselbe: Die Verbrechen des Nationalso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

zialismus im Geschichtsbewusstsein und in der historischen Bildung der 
Deutschen und Polen, Lublin 1998. S. 13-30. 

Kreische, Joachim: Konstruktivistische Politiktheorie bei Hobbes und Spinoza, 
Baden-Baden 2000. 

Kronenberg, Volker: Patriotismus in Deutschland. Perspektiven für eine weltof-
fene Nation, Wiesbaden 2006. 

Kronenberg, Volker: Verfassungs-Patriotismus im vereinten Deutschland. In: 
Aus Politik und Zeitgeschichte, 28/2009. 

Krueger, Felix (Hg.): Philosophie der Gemeinschaft. Sieben Vorträge gehalten 
auf der Tagung der Deutschen philosophischen Gesellschaft vom 1.- 4. Ok-
tober 1928 in Leipzig, Berlin 1929. 

Krügel, Gerhard: Völkische Hochziele. In: Deutsche Handels-Wacht 16 (1909), 
S. 209-301. 

Kühnl, Reinhard (Hg.): Streit ums Geschichtsbild. Die „Historiker Debatte“, 
Köln 1987. 

Kühnl, Reinhard: Formen bürgerlicher Herrschaft. Liberalismus, Faschismus, 
Reinbek bei Hamburg 1974. 

Lacan, Jacques: Das Seminar Buch I. Freuds technische Schriften, Wein-
heim/Berlin 1990. 

Lacan, Jacques: Das Seminar Buch II. Das Ich in der Theorie Freuds und in der 
Psychoanalyse, Weinheim/Berlin 1991.  

Lacan, Jacques: Das Spiegelstadium als Bildner der Ich-Funktion. In: Derselbe: 
Schriften I, Weinheim Berlin 1991. S. 62-69. 

Lacan, Jacques: Schriften II. Die Stellung des Unbewussten, Weinheim/Berlin 
1991. 

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur De-
konstruktion des Marxismus, Wien 1991. 

Laclau, Ernesto: Jenseits von Emanzipation. In: Derselbe: Emanzipation und 
Differenz, Wien 2002. S. 23-44. 

Laclau, Ernesto: Tod und Wiederauferstehung der Ideologietheorie. In: Dersel-
be: Emanzipation und Differenz, Wien 2002. S. 174-200. 

Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc: Der Nazi-Mythos. In: Weber, Eli-
sabeth/Tholen, Georg Christoph (Hg.): Das Vergessen(e). Anamnesen des 
Undarstellbaren, Wien 1997. S. 158-190. 

Lagemann, Jörg/Gloy, Klaus: Dem Zeichen auf der Spur. Derrida. Eine Einfüh-
rung, Aachen 1998. 

Lammers, Karl Christian: Die Idee der Volksgemeinschaft im Nationalsozialis-
mus. In: Pinkert, Ernst Ullrich (Hg.): Deutschlands „innere Einheit“. Traum 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 341 

 

oder Alptraum. Ziel oder Zwangsvorstellung, Kopenhagen/München 1998. 
S. 85-101. 

Lammert, Norbert (Hg.): Verfassung – Patriotismus – Leitkultur. Was unsere 
Gesellschaft zusammenhält, Hamburg 2006. 

Langewiesche, Dieter. Nation. Nationalismus. Nationalstaat in Deutschland und 
Europa, München 2000. 

Laplanche, J., Pontalis, J.-B.. Das Vokabular der Psychoanalyse. Bd.1, Frankfurt 
am Main 1975. 

Laqueur, Walter: Die deutsche Jugendbewegung, Köln 1978. 
Lefort, Claude: Fortdauer des Theologisch-Politischen, Wien 1999 
Lemke, Thomas/Krasmann, Susanne/Böckling, Ulrich: Gouvernementalität, Ne-

oliberalismus und Selbsttechnologien. Eine Einleitung. In: Dieselben (Hg.): 
Gouvernementalität der Gegenwart. Studien zur Ökonomisierung des Sozia-
len, Frankfurt am Main 2000. S. 7-40. 

Lenz, Fritz: Die Rasse als Wertprinzip. Zur Erneuerung der Ethik, München 
1933. 

Linder, Urs: Antiessentialismus und Wahrheitspolitik. Marx, Foucault und die 
neue Wissenschaftstheorie. In: Prokla 151. Zeitschrift für kritische Sozial-
wissenschaft. 38 Jhrg. Nr. 2. Münster 2008. S. 203-219. 

Link, Jürgen (Hg.): Nationale Mythen und Symbole in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts, Stuttgart 1991. 

Link, Jürgen: Versuch über den Normalisms. Wie Normalität produziert wird, 
Opladen 1997. 

Lipowatz, Thanos: Über kollektive Identifizierungen. Die Nation. In: Gesamt-
hochschule Kassel, Wissenschaftliches Zentrum II (Hg.): Von der Liebe zur 
Nation. Zur Politik kollektiver Identifizierungen. Fragmente. Schriftreihe zur 
Psychoanalyse, Kassel 1990. S. 149-156. 

Lohmann, Hans-Martin: Sigmund Freud zur Einführung, Hamburg 2002. 
Lüdemann, Susanne: Metaphern der Gesellschaft, München 2004. 
Luhmann, Niklas: Einführung in die Systemtheorie, Heidelberg 2002. 
Lucács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische 

Dialektik, Darmstadt und Neuwied 1976 (1923). 
Luxemburg, Rosa: Sozialreform oder Revolution. In: Flechtheim, Ossip (Hg.): 

Rosa Luxemburg. Politische Schriften I, Frankfurt am Main 1996. S. 47- 34. 
Luxemburg, Rosa: Karl Marx. In: Dieselbe: Gesammelte Werke. Bd. 1, Berlin 

1974. S. 369-377. 
Lyotard, Jean-Francois: Heidegger und „die Juden“, Wien 1999. 
Lyotard, Jean-Francois: Der Widerstreit, München 1987. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

MacIntyre, Alaisdair: Ist Patriotismus eine Tugend? In: Honneth, Axel (Hg.): 
Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner 
Gesellschaften, Frankfurt am Main 1993. S. 84-103. 

Mähl, Hans-Joachim: Die Idee des goldenen Zeitalters im Werk des Novalis. 
Studien zur Wesensbestimmung der frühromantischen Utopie und ihren 
ideengeschichtlichen Voraussetzungen, Heidelberg 1965. 

Man, de Paul: Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, 
Rilke and Proust, New Haven/London 1979. 

Mann, Gunter: Rassenhygiene – Sozialdarwinismus. In. Derselbe (Hg.): Biolo-
gismus im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1973. S. 73-93. 

Marchart, Oliver: Die politische Ontologie der Gemeinschaft. Politik und Philo-
sophismus bei Jean-Luc Nancy. In: Böckelmann, Jannine/Morgenroth, Class 
(Hg.): Politik der Gemeinschaft. Zur Konstitution des Politischen in der Ge-
genwart, Bielefeld 2008. S. 133 – 156. 

Marchart, Oliver: Neu Beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globa-
lisierung, Wien 2005. 

Markell, Patchen: Making Affekt safe for Democracy? On „Constitutional Patri-
otism“. In: Political Theory, 28/1 2000. S. 38-63. 

Martinach, Aloysius P: The Two Gods of Leviathan Thomas Hobbes on Reli-
gion, Cambridge 2003. 

Marx, Karl. Engels, Friedrich: Deutsche Ideologie. Marx-Engels Werke (MEW) 
Bd. 3, Berlin 1969. S. 5-530. 

Marx, Karl: Das Kapital. Bd.1. Kritik der politischen Ökonomie. MEW Bd. 23, 
Berlin 1962. 

Marx, Karl: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. MEW Bd. 8, Berlin 
1988. 

Marx, Karl: Thesen über Feuerbach. MEW Bd.3, Berlin 1968. S. 5-7 
Marx, Karl: Zur Judenfrage. MEW Bd. 1, Berlin 1976. S. 347-377. 
Marx, Karl: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. MEW Bd. 1, Berlin 

1976. S. 378-391 
Matala de Mazza, Ethel: Der verfasste Körper. Zum Projekt einer organischen 

Gemeinschaft in der Politischen Romantik, Freiburg 1999. 
Mayer, Tilman: Kommunitarismus, Patriotismus und das nationale Projekt. In: 

Derselbe/Esthel, Bernd (Hg.): Das Prinzip Nation in modernen Gesellschaf-
ten, Opladen 1994. S. 115-128. 

Matthias, Erich/Schönhoven K. (Hg.): Solidarität und Menschenwürde. Etappen 
der deutschen Gewerkschaftsgeschichte von den Anfängen bis zur Gegen-
wart, Bonn 1984. 

Meinecke, Friedrich: Weltbürgertum und Nationalstaat, München 1915. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 343 

 

Mergel, Thomas: Benedict Andersons Imagined Communities. Zur Karriere ei-
nes folgenreichen Konzepts. Nachwort zur Neuauflage 2005. In: Anderson, 
Benedict: Die Erfindung der Nation, Frankfurt am Main 2005. 

Merz-Benz, Peter Ulrich: Die Überwindung des Individualismus und das Theo-
rem von Gemeinschaft und Gesellschaft. Ferdinand Tönnies und der Kommu-
nitarismus. In: Swiss Journal of Sociology 32. H.1., Zürich 2006. S. 27-52. 

Mohr, Reinhard: Das Deutschlandgefühl. Eine Heimatkunde, Reinbek 2005. 
Mohrs, Thomas: Weltbürgerlicher Kommunitarismus. Zeitgeistkonträre Anre-

gungen zu einer konkreten Utopie, Würzburg 2003. 
Möllers, Christoph: Der vermisste Leviathan. Staatstheorie in der Bundesrepub-

lik, Frankfurt am Main 2008. 
Möbius, Ben: Die liberale Nation. Deutschland zwischen nationaler Identität und 

multikultureller Gesellschaft, Opladen 2003. 
Mommsen, Hans: Arbeiterbewegung und nationale Frage. Ausgewählte Aufsät-

ze, Göttingen 1979. 
Morin, Eve-Marie: Jenseits der brüderlichen Gemeinschaft. Das Gespräch zwi-

schen Jacques Derrida und Jean-Luc Nancy. Würzburg 2006. 
Mosse, George L.: Der nationalsozialistische Alltag. So lebte man unter Hitler, 

Königstein 1978. 
Mosse, George L.: Die Geschichte des Rassismus in Europa, Frankfurt am Main 

1990. 
Mosse, George L.: The crisis of german ideology. Intellectual origins of the 

Third Reich, New York 1998. 
Mosse, George L.: The Fascist Revolution, New York 2000. 
Mouffe, Chantal. Laclau, Ernesto: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur 

Dekonstruktion des Marxismus, Wien 1991. 
Mouffe, Chantal: The Return of the Political, London/New York 1993. 
Mouffe, Chantal (Hg.): Dimensions of Radical Democracy. Pluralism, Citi-

zenship, Community, London 1992. 
Müller, Adam: Die Elemente der Staatskunst. 36 Vorlesungen, Berlin 

1936(1808/09). 
Müller, Adam: Über die Betrachtung des Zeitgeistes in Deutschland. Fragment 

aus den vermischten Schriften. In: Kluckhohn, Paul (Hg.): Deutscher Staat 
und deutsche Vergangenheit. Deutsche Literatur. Reihe Romantik. Bd. 10, 
Berlin 1935(1808). S. 243/44. 

Müller, Adam: Von der Idee des Staates und ihrem Verhältnis zu den populären 
Staatstheorien. In: Kluckhohn, Paul (Hg.): Deutscher Staat und deutsche Ver-
gangenheit. Deutsche Literatur. Reihe Romantik. Bd. 10, Berlin 1935(1809). 
S. 200-225. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Müller, Friedrich: Entfremdung. Zur anthropologischen Begründung der Staats-
theorie bei Rousseau, Hegel und Marx, Berlin 1979. 

Nancy, Jean-Luc: Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988. 
Nancy, Jean-Luc: Singulär Plural Sein, Berlin 2004. 
Negri, Antonio: Politische Subjekte. Multitude und konstituierende Macht. In: 

Atzert, Thomas/Müller, Jost (Hg.): Immaterielle Arbeit und imperiale Souve-
ränität. Analysen und Diskussionen zu Empire, Münster 2004. S. 14-28. 

Nienhaus, Stefan: Geschichte der Deutschen Tischgesellschaft, Tübingen 2003. 
Niethammer, Lutz/Plato, Alexander von: „Die Jahre weiß man nicht, wo man die 

heute hinsetzen soll.“ Lebensgeschichte und Sozialstruktur im Ruhrgebiet 
1930-1960. 3 Bände, Berlin 1983-86. 

Nietzsche, Friedrich: Die Unschuld des Werdens. Band 2, Stuttgart 1978. 
Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse. Kritische Studienausgabe, 

München 1999. 
Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Kritische Studienausgabe, 

München 1999. 
Nonnenmacher, Günther: Die Ordnung der Gesellschaft, Weinheim 1989. 
Novalis (Friedrich von Hardenberg): Das Allgemein Brouillon. (1778/79) In: 

Samuel, Richard (Hg.) Die Werke Friedrich von Hardenberg. Schriften Bd. 
III, Stuttgart 1968, S. 207-278. 

Novalis (Friedrich von Hardenberg): Die Christenheit oder Europa. (1799) In: 
Samuel, Richard (Hg.) Die Werke Friedrich von Hardenberg. Schriften Bd. 
III, Stuttgart 1968. S. 507-525. 

Novalis (Friedrich von Hardenberg): Glauben und Liebe oder der König und die 
Königin. (1798) In: Peter, Klaus (Hg.): Politische Romantik in Deutschland. 
Eine Textsammlung, Stuttgart 1985, S. 169-184. 

Novalis (Friedrich von Hardenberg): Heinrich von Ofterdingen. (1799) In: 
Kluckhohn, Paul. Samuel, Richard (Hg): Novalis Schriften Bd. 1, Stuttgart 
1960, S. 195-317. 

Nürnberger Gesetze über das Reichsbürgerrecht und den Schutz des deutschen 
Blutes und der deutschen Ehre nebst Durchführungsverordnung. 15. Septem-
ber 1935. 

Oesterreich, Peter L.: Politische Philosophie oder Demagogie? Zur rhetorischen 
Metakritik von Fichtes Reden an die deutsche Nation. In: Hammacher, Klaus 
u.a. (Hg.): Fichte Studien Bd. 2 Kosmopolitismus und Nationalidee, Amster-
dam/Atlanta 1990. S. 74-88. 

Ostrom, Elinor (Hg.): The drama of the commons, Washington 2003. 
Ostrom, Elinor: Governing the commons: the evolution of institutions for collec-

tive action, Cambridge 1990. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 345 

 

Ostrom, Elinor/Helfrich, Silke (Hg.): Was mehr wird, wenn wir teilen. Vom ge-
sellschaftlichen Wert der Gemeingüter, München 2011. 

Ostrom, Elinor/Hess, Charlotte (Hg.): Understanding Knowledge as a Commons. 
From Theory to Practice, Massachusetts 2007 

Ostrom, Elinor/Walker, James u.a.: Rules, Games, and Common-Pool Re-
sources. Ann Arbor 1994. 

Payne Stanley G.: Geschichte des Faschismus, Berlin 2001. 
Paz, Octavio: Analogie und Ironie. In: Derselbe: Essays 2, Frankfurt am Main 

1984. S. 55-79. 
Pesch, Reiner: Die politische Philosophie Fichtes und ihre Rezeption im NS, 

Marburg 1983. 
Peter, Klaus: Die alte Bäuerin. Zur Identität des Volkes in Brentanos Geschichte 

vom braven Kasperl und dem schönen Annerl. In: Dickson, Sheila und Pope, 
Walter (Hg.): Romantische Identitätskonstruktionen. Nation, Geschichte und 
(Auto)Biographie, Tübingen 2003. S. 12-30 

Peter, Klaus: Die politische Romantik in Deutschland. Eine Textsammlung. Ein-
leitung, Stuttgart 1985. S. 9-74. 

Peter, Klaus: Die politische Romantik in Deutschland. In: Jäger, Hans-
Wolf/Sautermeister, Gert (Hg.): Problemfeld Romantik, Heidelberg 2007. 
S. 47-88. 

Peter, Klaus: Novalis Fichte, Adam Müller. Zur Staatsphilosophie in Aufklärung 
und Romantik. In: Jäger, Hans-Wolf/Sautermeister, Gert (Hg.): Problemfeld 
Romantik, Heidelberg 2007. S. 143-164. 

Pinkert, Ernst-Ullrich: Deutschlands innere Einheit. Zu einem kontroversen Be-
griff im politischen Diskurs der Nachwendezeit. In: Derselbe (Hg.): Deutsch-
lands innere Einheit. Traum oder Alptraum. Ziel oder Zwangsvorstellung, 
München/Kopenhagen 1998. S. 15-45. 

Piper, Ernst: Alfred Rosenberg. Hitlers Chefideologe, München 2005. 
Pircher, Wolfgang (Hg): Gegen den Ausnahmezustand. Zur Kritik an Carl Sch-

mitt, Wien 2007. 
Plessner, Helmuth: Die verspätete Nation. Über die Verführbarkeit bürgerlichen 

Geistes, Stuttgart, Berlin/Köln/Mainz 1966. 
Plessner, Helmuth: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radika-

lismus, Frankfurt am Main 2002. 
Ploetz, Alfred: Die Begriffe Rasse und Gesellschaft und einige damit zusam-

menhängende Probleme. In: Schriften der Deutschen Gesellschaft für Sozio-
logie (Hg): Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentags, Tübingen 
1911. S. 111-136. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Ploetz, Alfred: Die Tüchtigkeit unserer Rasse und der Schutz der Schwachen, 
Berlin 1895. 

Poliakov, Léon: Geschichte des Antisemitismus. Bd.1,Von der Antike bis zu den 
Kreuzzügen, Worms 1979. 

Postone, Moishe: Nationalsozialismus und Antisemitismus: In: Werz, Michael 
(Hg.): Antisemitismus und Gesellschaft. Zur Diskussion um Auschwitz, Kul-
turindustrie und Gewalt, Frankfurt am Main 1995. S. 29-43. 

Programm der NSDAP und seine weltanschaulichen Grundgedanken, München 
1934. Hrsg. von Feder, Gottfried. 

Puschner, Uwe: Die völkische Bewegung im wilhelminischen Kaiserreich. Spra-
che Rasse Religion, Darmstadt 2001. 

Querner, Hans: Darwin, sein Werk und der Darwinismus. In: Mann, Gunter 
(Hg.): Biologismus im 19. Jahrhundert, Stuttgart 1973. S. 10-29. 

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen, Frankfurt am Main 2002. 
Rancière, Jacques. Die Gemeinschaft der Gleichen. In: Vogl, Jochen (Hg.): Ge-

meinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt am 
Main 1994. S. 101-132. 

Rancière, Jacques: Gibt es eine politische Philosophie?. In: Derselbe/Badiou, 
Alain/Riha, Rado: Politik der Wahrheit, Wien 1997. S. 64-93. 

Räthzel, Nora: Gegenbilder. Nationale Identität durch Konstruktion des Ande-
ren, Opladen 1997. 

Ratzinger, Joseph: Einführung in das Christentum, München 1985 
Raulet, Gérad: Die Modernität der „Gemeinschaft“. In: Brumlik, Micha/

Brunkenhorst, Hauke (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt am 
Main 1993. S. 72-93 

Rehberg, Karl-Siegbert: Gemeinschaft und Gesellschaft. Tönnies und wir. In: 
Brumlik, Micha/Brunkenhorst, Hauke (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtig-
keit, Frankfurt am Main 1993. S. 19-48. 

Reich, Wilhelm: Die Massenpsychologie des Faschismus, Köln 1986. 
Reiter, Karl: Perspektiven der Freud-Rezeption. In: Castoriadis, Cornéli-

us/Heller, Agnes u.a.(Hg.): Die Institution des Imaginären: zur Philosophie 
von Cornélius Castoriadis, Wien/Berlin 1991. S. 103-128. 

Renan, Ernest: Was ist eine Nation?, Wien 1995. 
Riehl, Wilhelm Heinrich: Die deutsche Arbeit, Stuttgart 1883. 
Ringrose, Marjorie/Lerner, Adam J.: Reimaging the Nation, Buckingham 1993. 
Rosenberg, Alfred: Der Mythus des 20. Jahrhunderts, München 1935. 
Rousseau, Jean-Jacques. Brief an d’Alembert über das Schauspiel. In: Derselbe: 

Schriften I, München 1978 (1758). S. 433-474. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 347 

 

Rousseau, Jean-Jacques: Abhandlung über die Frage: Hat der Wiederaufstieg der 
Wissenschaften und Künste zur Läuterung der Sitten beigetragen?, Hamburg 
1955 (1750). 

Rousseau, Jean-Jacques: Bekenntnisse, Frankfurt am Main 1993 (1782). 
Rousseau, Jean-Jacques: Betrachtungen über die Regierung von Polen und ihre 

beabsichtige Reformierung. In: Derselbe: Kulturkritische und Politische 
Schriften, Berlin 1989 (1772). S. 433-530. 

Rousseau, Jean-Jacques: Die Träumereien des einsamen Spaziergängers, Mün-
chen 1978 (1782). 

Rousseau, Jean-Jacques: Émile oder Von der Erziehung, München 1980 (1762). 
Rousseau, Jean-Jacques: Émile und Sophie oder die Einsamen, München 1980 

(1762). 
Rousseau, Jean-Jacques: Entwurf einer Verfassung für Korsika. In: Derselbe: 

Kulturkritische und Politische Schriften, Berlin 1989. S. 373-429. 
Rousseau, Jean-Jacques: Essay über den Ursprung der Sprachen, in dem auch 

über Melodie und musikalische Nachahmung gesprochen wird. In: Derselbe, 
Musik und Sprache, Wilhelmshaven 1984 (1762). S. 99-169. 

Rousseau, Jean-Jacques: Julie oder die neue Heloise, München 1988 (1761). 
Rousseau, Jean-Jacques: Schriften über den Abbé Saint-Pierre. In: Derselbe: 

Kulturkritische und Politische Schriften, Berlin 1989. S. 7-127. 
Rousseau, Jean-Jacques: Über den Ursprung der Ungleichheit unter den Men-

schen, Hamburg 1955 (1755). 
Rousseau, Jean-Jacques: Vom Gesellschaftsvertrag, Stuttgart 2006 (1762). 
Ruck, Michael: Abschied vom Pathos – Beginn eines Mythos. Die visuelle 

Gründungskonstruktion der Bundesrepublik. In: Paul, Gerhard (Hg): Das 
Jahrhundert der Bilder, Bd. II 1949 bis heute, Bonn 2008. S. 40-47. 

Safranski, Rüdiger: Romantik. Eine deutsche Affäre, München 2007. 
Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault, Frankfurt am Main 2009. 
Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg 2005. 
Sarasin, Philipp: Die Wirklichkeit der Fiktion. In: Derselbe: Geschichtswissen-

schaft und Diskursanalyse, Frankfurt am Main 2003. S. 150-176. 
Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. In: Derselbe: Ge-

schichtswissenschaft und Diskursanalyse, Frankfurt am Main 2003. S. 10-60. 
Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre, Reinbek bei Hamburg 1971. 
Sasse, Sylvia (Hg.): Kollektivkörper, Bielefeld 2002. 
Schallmayer, Wilhelm: Beiträge zu einer Nationalbiologie, Jena 1905. 
Schallmayer, Wilhelm: Vererbung und Auslese. Grundlage der Gesellschaftsbio-

logie und der Lehre vom Rassedienst, Jena 1918. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Schatz, Holger/Woeldike, Andrea: Freiheit und Wahn deutscher Arbeit. Zur his-
torischen Aktualität einer folgenreichen antisemitischen Projektion, Münster 
2000. 

Schäuble, Wolfgang: Und der Zukunft zugewandt, Berlin 1994. 
Schäuble, Wolfgang: Die innere Einheit der Nation als Aufgabe der Politik. In: 

Derselbe/Vogel, Bernhard u.a.: Deutschlands innere Einheit, Sankt Augustin 
1994. S. 7-18. 

Schelsky, Helmut: Theorie der Gemeinschaft nach Fichtes Naturrecht von 1796, 
Berlin 1935. 

Scherer, Wilhelm: Die deutsche Literaturrevolution. Vorträge und Aufsätze zur 
Geschichte des geistigen Lebens in Deutschland und Österreich, Berlin 1874. 

Scheuner, Ulrich: Der Beitrag der deutschen Romantik zur politischen Theorie, 
Opladen 1980. 

Schiller, Friedrich: Deutsche Größe. In: Oellers, Norbert (Hg.) Nationalausgabe 
Bd.2/1, Weimar 1983 (1797). S. 431-436. 

Schilling, Klaus von: Scheitern an der Vergangenheit. Das deutsche Selbstver-
ständnis zwischen Re-Education und Berliner Republik, Berlin 2002. 

Schlechta, Karl: Der Trend des Biologismus zur Weltanschauung im 19. Jahr-
hundert. In: Mann, Gunter (Hg.): Biologismus im 19. Jahrhundert, Stuttgart 
1973, S. 1-9. 

Schlegel, Friedrich: Signatur des Zeitalters (1820-23). In: Peter, Klaus: Die Poli-
tische Romantik in Deutschland. Eine Textsammlung, Stuttgart 1985, S. 94-
166. 

Schleiermacher, Sabine: Rassenhygiene und Rassenanthropologie an der Univer-
sität Berlin. In: Vom Bruch, Rüdiger/Jahr, Christoph (Hg.): Die Berliner 
Universität in der NS-Zeit. Strukturen und Personen, Wiesbaden 2005. S. 71-
88. 

Schlözer, Ludwig von: Allgemeines StaatsRecht und StaatsVerfassungslehre, 
Frankfurt am Main 1970 (1793). 

Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen, Berlin 1932. 
Schmitt, Carl: Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes, Köln 1982. 
Schmitt, Carl: Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes. In: Archiv 

für Rechts- und Sozialphilosophie, Bd. Nr. 30, 1936/37. S. 622-632. 
Schmitt, Carl: Politische Romantik, Berlin 1991. 
Schmitt, Carl: Staat, Bewegung, Volk. Die Dreigliederung der politischen Ein-

heit, Hamburg 1933. 
Schmitt, Carl: Politische Theologie, Berlin 1934. 
Schneiders, Wolfgang: Das Zeitalter der Aufklärung, München 2008. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 349 

 

Schneider, Herbert: Die Verfolgung der NS-Verbrechen in Deutschland und die 
deutsche Öffentlichkeit. In: Kransz, Tomasz (Hg.): Die Verbrechen des Na-
tionalismus im Geschichtsbewusstsein und in der historischen Bildung in 
Deutschland und Polen, Lublin 1998. S. 43-62. 

Schobert, Alfred: Die Normalisierung der deutschen Nation. Wie das Land sich 
seiner Geschichte und damit seiner Sonderrolle entledigen will. In: Jäger, 
Michael (Hg.): Globalisierung, Nation, Internationalismus. Orte des Wider-
stands – eine linke Debatte, Berlin 2002. S. 34-38. 

Schoenbaum, David: Die braune Revolution. Eine Sozialgeschichte des Dritten 
Reiches, München 1980. 

See, Klaus von: Deutsche Germanenideologie vom Humanismus bis zur Gegen-
wart, Frankfurt am Main 1970. 

Sloterdijk, Peter: Landeskundliche Betrachtungen der jüngsten deutschen Trä-
nen. In: Psychologie heute, März 1990. 

Smend, Rudolf: Politisches Erlebnis und Staatsdenken seit dem 18. Jahrhundert. 
In: Derselbe, Staatsrechtliche Abhandlungen, Berlin 1994. S. 346-362. 

Sombart, Werner: Die Juden und das Wirtschaftsleben, Leipzig 1911. 
Spaemann, Robert: Rousseau – Bürger ohne Vaterland, München 1980. 
Spann, Othmar: Der wahre Staat, Wien 1921. 
Spitta, Juliane: Trauma und Erinnerungskultur. In: Dieselbe/Rathenow, Hanns: 

Trauma und Erinnerung. Oral History nach Auschwitz, Kentzingen 2009. 
S. 11-68. 

Spivak, Gaytari Chakravorty: Can the Subaltern speak? In: Williams, Pat-
rick/Chrisman, Laura (Hg.): Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, 
Hemel/Hemsteadt 1994. S. 66-111. 

Stadler, Christian Maria: Freiheit in Gemeinschaft. Zum Transzendentalphiloso-
phischen Rechtsbegriff Johann Gottlieb Fichtes, Cuxhaven/Dartford 2000. 

Starobinski, Jean: Rousseau. Eine Welt von Widerständen, Wien 1988. 
Stassen, Manfred: Ost-west-deutsche Befindlichkeiten. In: Mayer-Iswandy, 

Claudia (Hg.): Zwischen Traum und Trauma. Die Nation, Tübingen 1994. 
S. 205-222. 

Stauff, Philipp: Das Deutsche Wehrbuch, Wittenberg 1912. 
Stavrakakis, Yannis: Encircling the political. Towards a Lacanian political theo-

ry. In: Zizek, Slavoj (Hg.): Jacques Lacan. Society, Politics, Ideology, Lon-
don/New York 2003. S. 274-304. 

Stein, Harry (Hg.): Konzentrationslager Buchenwald 1937-1945. Begleitband 
zur ständigen Ausstellung, Göttingen 1999. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Sternberger, Dolf: Der Staat des Aristoteles und der moderne Verfassungsstaat 
(1985). In: Derselbe, Schriften X. Verfassungspatriotismus, Frankfurt am 
Main 1990. S. 133-213. 

Sternberger, Dolf: Herrschaft der Freiheit (1946). In: Derselbe, Schriften X. Ver-
fassungspatriotismus, Frankfurt am Main 1990. S. 58-80. 

Sternberger, Dolf: Verfassungspatriotismus (1979). In: Derselbe, Schriften X. 
Verfassungspatriotismus, Frankfurt am Main 1990. S. 13-16. 

Sternberger, Dolf: Verfassungspatriotismus. Rede bei der 25 Jahrfeier der Aka-
demie für Politische Bildung (1982). In: Derselbe, Schriften X. Verfassungs-
patriotismus, Frankfurt am Main 1990. S. 17-31. 

Sternhell, Zeev: Faschistische Ideologie, Berlin 2002. 
Stichweh, Rudolf: Soziologie des Vereins. Strukturbildung zwischen Lokalität 

und Globalität. In: Brix, Emil/Richter, Rudolf (Hg.): Organisierte Privatinte-
ressen. Vereine in Österreich, Wien 2000. S. 19-31, 

Stolzenberger, Esra: Welche Rolle muss Gemeinschaft im Gemeindeaufbau des 
21. Jahrhunderts spielen, Stade 2002. 

Störig, Hans Joachim: Kleine Weltgeschichte der Philosophie, Frankfurt am 
Main 1989. 

Strauß, Botho: Der Aufstand gegen die sekundäre Welt. Bemerkungen zu einer 
Ästhetik der Anwesenheit. In: Steiner, George: Von realer Gegenwart. Hat 
unser Sprechen Inhalt?, München/Wien 1990. S. 303-320. 

Strauss, Leo: Hobbes’ politische Wissenschaft, Neuwied am Rhein/Berlin 1965. 
Strauss, Leo: Naturrecht und Geschichte, Frankfurt am Main 1977. 
Strauss, Leo: The Political Philosophy of Thomas Hobbes. Its Basis and its Gen-

esis, Chicago 1963. 
Taylor, Charles: Cross-Purposes: The Liberal-Communitarian Debate. In: Ros-

enblum, Nancy (Hg.): Liberalism and the Moral Life, Cambrige/London 
1989. S: 159-182. 

Tholen, Georg-Christoph/Müller, Ulrich A./Wetzel, Michael: Editorial „Von der 
Liebe zur Nation“. In: Gesamthochschule Kassel. Wissenschaftliches Zent-
rum II. (Hg.): „Von der Liebe zur Nation“. Zur Politik kollektiver Identifizie-
rungen. Schriftreihe zur Psychoanalyse, Kassel 1990. 

Tilitzki, Christian: Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Re-
publik und im dritten Reich, Bd. 1 und 2, Berlin 2002. 

Tönnies, Ferdinand: Die Anwendung der Deszendenztheorie auf Probleme der 
sozialen Entwicklung. In: Derselbe: Soziologische Studien und Kritiken. Bd. 
I, Jena 1925. S. 133-130. 

Tönnies, Ferdinand: Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Commu-
nismus und des Sozialismus als empirische Culturformen, Leipzig 1887. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 351 

 

Tönnies, Ferdinand: Gemeinschaft und Gesellschaft. In: Vierkant, Alfred (Hg.): 
Handwörterbuch der Soziologie, Stuttgart 1931. S. 180-191. 

Tönnies, Ferdinand: Thomas Hobbes. Lehre und Leben, Stuttgart 1971. 
Tönnies, Sybille: Der westliche Universalismus. Die Denkwelt der Menschen-

rechte, Wiesbaden 2001. 
Traverso, Enzo: Moderne und Gewalt. Eine europäische Genealogie des Nazi-

Terrors, Stuttgart 2003. 
Trotzki, Leo: Verratene Revolution. Was ist die Sowjetunion und wohin treibt 

sie?, Essen 1996 (1936). 
Troeltsch, Ernst: Deutscher Geist und Westeuropa, Aalen 1966. 
Ullrich, Sebastian: Im Schatten einer gescheiterten Demokratie. Die Weimarer 

Republik und der demokratische Neubeginn in den Westzonen 1945-49. In: 
Winkler, Heinrich August (Hg.): Griff nach der Deutungsmacht. Zur Ge-
schichtspolitik in Deutschland, Göttingen 2004. S. 185-208. 

Voegelin, Eric: Die politischen Religionen, München 1993. 
Vogl, Joseph: Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, 

Frankfurt am Main 1994. 
Vogl, Joseph: Gründungstheater. Gesetz und Geschichte. In: Adam, Ar-

min/Stingelin, Martin (Hg.): Übertragung und Gesetz, Berlin 1995. S. 31-39. 
Vollrath, Ernst: Hannah Arendt and the method of political thinking. In: Wil-

liams, Garrath (Hg.): Hannah Arendt. Critical Assessments of Leading Polit-
ical Philosophers, New York 2006. S. 289-305. 

Wagner, Fritz: Biologismus und Historismus im Deutschland des 19. Jahrhun-
derts. In: Mann, Gunter (Hg.): Biologismus im 19. Jahrhundert, Stuttgart 
1973. S. 30-42. 

Wallat, Hendrik: Das Bewusstsein der Krise. Marx, Nietzsche und die Emanzi-
pation des Nicht-Identischen in der politischen Philosophie, Bielefeld 2009. 

Weber, Max: Die Protestantische Ethik I. Eine Aufsatzsammlung, Hamburg 
1965. 

Weigand, Kurt: Einleitung: Rousseaus negative Historik. In: Rousseau, Jean-
Jacques: Über Kunst und Wissenschaft. Über den Ursprung der Ungleichheit 
unter den Menschen. Hamburg 1955. S.VII-LXX. 

Weingart, Peter/Kroll, Jürgen u.a.: Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Euge-
nik und Rassenhygiene in Deutschland, Frankfurt am Main 1992. 

Weingart, Peter: Politik und Vererbung. In: Propping, Peter/Schrott, Heinz 
(Hg.): Wissenschaft auf Irrwegen. Biologismus – Rassenhygiene – Eugenik, 
Bonn/Berlin 1992. S. 23-43. 

Wellmer, Albrecht: Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwi-
schen Liberalen und Kommunitaristen. In: Brumlik, Micha/Brunkhorst, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


352 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Hauke (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1993. 
S. 173-196. 

Welzer, Harald: Täter. Wie aus ganz normalen Menschen Massenmörder wer-
den, Frankfurt am Main 2005. 

Walser, Martin: Dankesrede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen 
Buchhandels in der Frankfurter Paulskirche am 11. Oktober 1998. In: Bör-
senverein des Deutschen Buchhandels (Hg.): Friedenspreis des Deutschen 
Buchhandels 1998, Frankfurt/Main 1998. 

Walzer, Michael: The Communitarian Critique of Liberalism. In: Political Theo-
ry, Vol. 18, No. 1. Feb. 1990. S. 6-23. 

Walzer, Michael: Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und 
Gleichheit, Frankfurt am Main 1992. 

Wendt, Hans: Der Tag der nationalen Arbeit. Die Feier des 1. Mai 1933, Berlin 
1933. 

Westle, Bettina: Kollektive Identität im vereinten Deutschland. Nation und De-
mokratie in der Wahrnehmung der Deutschen, Opladen 1999. 

Wetzel, Michael: Deutsch sprechen. Von der Geburt der Nationalphilologie aus 
dem Volksgeist. In: Gesamthochschule Kassel. Wissenschaftliches Zentrum 
II (Hg.): Von der Liebe zur Nation. Zur Politik kollektiver Identifizierungen. 
Schriftreihe zur Psychoanalyse. Kassel 1990. S. 43-62. 

Willms, Bernard/Kleinewefers, Paul: Erneuerung aus der Mitte. Prag – Wien – 
Berlin. Diesseits von Ost und West, Herford 1988. 

Winkler, Heinrich August: Der lange Weg nach Westen. Band II. Deutsche Ge-
schichte vom „Dritten Reich“ bis zur Wiedervereinigung, München 2005. 

Winkler, Heinrich August: Der lange Weg nach Westen. Band I. Deutsche Ge-
schichte vom Ende des Alten Reiches bis zum Untergang der Weimarer Re-
publik, München 2005. 

Winkler, Heinrich August: Mittelstandbewegung oder Volkspartei? Zur sozialen 
Basis der NSDAP. In Schieder, Wolfgang (Hg.): Faschismus als soziale Be-
wegung, Deutschland und Italien im Vergleich, Hamburg 1976. 

Wissel, Jens/Wöhl, Stefanie (Hg.): Staatstheorie vor neuen Herausforderungen. 
Analyse und Kritik, Münster 2008. 

Wohlfahrtsausschüsse (Hg.): Etwas Besseres als die Nation. Materialien zur 
Abwehr des gegenrevolutionären Übels, Berlin/Amsterdam 1994. 

Wolff, Karl Felix: Gobineau. In: Deutscher Volkswart 1 (1913/14), S. 451-457. 
Wolfrum, Egdar: Geschichte als Waffe, Göttingen 2002. 
Yack, Bernard: The Longing For Total Revolution, Princeton 1986. 
Yerhushalmi, Yosef H.: Ein Feld in Anatot. Versuche über jüdische Geschichte, 

Berlin 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LITERATUR | 353 

 

Zehnpfennig, Barbara: Hitlers Mein Kampf. Eine Interpretation, München 2000. 
Zehnpfennig, Barbara: Was eint die Nation. Verfassungspatriotismus ist zu we-

nig, FAZ, 27.12.2000. 
Zerilli, Linda: Vorwort zu: Marchart, Oliver: Neu Beginnen. Hannah Arendt, die 

Revolution und die Globalisierung, Wien 2005, S. 7-12. 
Ziegler, Marc: Brüchige Widerständigkeit. Zu Entwicklung und Grenzen des 

Konzepts der „immateriellen Arbeit“ in Hardt/Negris Multitude. In: Heil, 
Reinhard/Hetzel, Andreas (Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Per-
spektiven der Demokratietheorie, Bielefeld 2006. S. 123-132. 

Zima, Peter von: Ideologie und Theorie. Eine Diskurskritik, Tübingen 1989. 
Zizek, Slavoj: Genieße deine Nation wie die selbst! Der Andere und das Böse – 

Vom Begehren des ethnischen „Dings“. In: Vogl, Jochen (Hg.): Gemein-
schaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt am Main 
1994. S. 133-166. 

Zizek, Slavoj: The Sublime Object of Ideology, London/New York 1999. 
Zizek, Slayoj: Ein Plädoyer für Intoleranz, Wien 1998. 
Zwahr, Hartmut: Ende einer Selbstzerstörung. Leipzig und die Revolution in der 

DDR, Göttingen 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Michael Fisch
Werke und Freuden
Michel Foucault – eine Biografie

2011, 576 Seiten, Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch über das Leben
in der Moderne

2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Anke Haarmann
Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder
jenseits der Naturwissenschaft

2011, 146 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

Hilge Landweer, Catherine Newmark,
Christine Kley, Simone Miller (Hg.)
Philosophie und die Potenziale
der Gender Studies
Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie

November 2012, 346 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2152-5

Miriam Mesquita Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel

März 2013, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Suzana Alpsancar
Das Ding namens Computer
Eine kritische Neulektüre
von Vilém Flusser und Mark Weiser
November 2012, 322 Seiten, kart., 33,80 €,
ISBN 978-3-8376-1951-5

Dirk Braunstein
Adornos Kritik der politischen
Ökonomie
2011, 444 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1782-5

Mara-Daria Cojocaru
Die Geschichte von der guten Stadt
Politische Philosophie zwischen
urbaner Selbstverständigung
und Utopie
Juli 2012, 256 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2021-4

Stefan Deines,
Daniel Martin Feige,
Martin Seel (Hg.)
Formen kulturellen Wandels
Oktober 2012, 278 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1870-9

Christian Dries
Die Welt als Vernichtungslager
Eine kritische Theorie der Moderne
im Anschluss an Günther Anders,
Hannah Arendt und Hans Jonas
August 2012, 518 Seiten, kart., 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1949-2

Gerhard Gamm,
Jens Kertscher (Hg.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
2011, 308 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Diana König
Das Subjekt der Kunst:
Schrei, Klage und Darstellung
Eine Studie über Erkenntnis
jenseits der Vernunft im
Anschluss an Lessing und Hegel
2011, 338 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1901-0

Christian Lavagno
Jenseits der Ordnung
Versuch einer philosophischen
Ataxiologie
Januar 2012, 228 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1998-0

Martin Müller
Private Romantik, öffentlicher
Pragmatismus?
Richard Rortys transformative
Neubeschreibung des Liberalismus
Januar 2013, 786 Seiten, kart., 49,80 €,
ISBN 978-3-8376-2041-2

Mathias Richter
Freiheit und Macht
Perspektiven kritischer
Gesellschaftstheorie –
der Humanismusstreit zwischen
Sartre und Foucault
2011, 636 Seiten, kart., 42,80 €,
ISBN 978-3-8376-1769-6

Sibylle Schmidt, Sybille Krämer,
Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis
2011, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

Maurice Schuhmann
Radikale Individualität
Zur Aktualität der Konzepte
von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche
2011, 396 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1719-1

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366 - am 14.02.2026, 16:45:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Gemeinschaft jenseits von Identität?
	Inhalt
	Danksagung
	Einleitung
	Zwischen Verlust und Versprechen
	Ein deutscher Gegensatz
	Gemeinschaft und Gemein-Begriffe
	Gliederung und Aufbau

	1. TEIL THEORIE
	Das Politische Imaginäre
	Das Imaginäre
	Das Politische Imaginäre als diskursive Oberfläche
	Politik und Politisches
	Die Wirkungsmacht der Fiktion
	Die religiöse Struktur des Politischen Imaginären
	Der Fetisch
	Die konstitutive Verkennung
	Ohne Grund – die Identitätskrise der Gemeinschaft
	Ausblick


	2. TEIL GENEALOGIE
	Thomas Hobbes: Gemeinschaft als künstlicher Körper
	Politischer Konstruktivismus
	Der ideologische Nullpunkt der Vertragstheorie
	Die Textur des biopolitischen Paradigmas
	Der Körper des Leviathans
	Kritik der christlichen Gemeinschaftssymbolik
	Das Bedürfnis nach einem Ursprung

	Rousseau: Entfremdung, Unmittelbarkeit und Gemeinschaft
	Entfremdung und Gemeinschaft
	Naturzustand und Gemeinschaft im „Goldenen Zeitalter“
	Die Aufhebung der Entfremdung
	Der natürliche Mensch
	Der Bürger

	Patriotismus, Vaterland und Volk
	Die (Be-)Gründung der Gemeinschaft

	Romantik, Gemeinschaftssehnsucht und Nationalismus
	Nationalbewegung und Identitätskrise
	Christlich-Deutsche-Tischgesellschaft
	Anti-Hobbesianismus
	Romantik, Gemeinschaft und politische Innerlichkeit
	Die theologisch-politische Struktur der Gemeinschaftssehnsucht
	Fichtes „Reden an die deutsche Nation“
	Urvolk und Ursprache
	Fichtes Gemeinschaftsbegriff
	Adam Müllers „Elemente der Staatskunst“
	Überwindung der Gegensätze
	Gemeinschaft und Natürlichkeit

	Der Übergang zum 20. Jahrhundert
	Rassismus und Biopolitik
	Darwin und seine Rezeption
	Gobineau
	Der Begriff des Blutes – Rassismus als Wissenschaft
	Der volksbiologische Aufbruch
	Biopolitik

	Gemeinschaft und Gesellschaft
	Jugendbewegung und Gemeinschaftsenthusiasmus
	Ferdinand Tönnies
	Tönnies’ Umkehr der Hobbes’schen Theorie
	Naturalisierungen
	Jenseits von Gemeinschaft und Gesellschaft

	Selbstverwirklichung und Endlösung. Gemeinschaft im Nationalsozialismus
	Volk, Staat, Bewegung
	Nationalsozialistische Selbst-Verwirklichung
	„Mythus“ und politische Religion
	Die Volksgemeinschaft zwischen Inszenierung und Realität
	Volksgemeinschaft und Metaphysik deutscher Arbeit
	Grenzen der Gemeinschaft

	Zwischen Geschichte und Gegenwart
	Mythos Stunde Null
	Wieder-Vereinigung
	Verfassungspatriotismus und Regierungsrationalität
	Verfassungspatriotismus und Kommunitarismus
	Die Suche nach der inneren Einheit
	Der implizite Gemeinschaftsbegriff

	Fluchtpunkte, Sinnakkumulationen und Fallstricke des Gemein-Diskurses

	3. TEIL PERSPEKTIVEN
	Gemeinschaft und Gemeinsames
	Das Ende der Gemeinschaft?
	Ontologie der Grundlosigkeit
	Gemeinschaftlichkeit als Kunstwerk
	Hannah Arendt: „acting in concert“
	Der Rückzug des Politischen
	Öffentlichkeit
	Demokratie


	Literatur

