Dialog - Macht - Mehrheit: Zur Konstruktion von
Mehr- und Minderheiten mit Blick auf das Verhaltnis
von Christentum und Islam in Deutschland

Gritt Klinkhammer

Seit der Beendigung des sog. Kalten Kriegs in den 1990er Jahren und der zu-
nehmenden Globalisierung ist Religion europaweit und so auch in Deutsch-
land zunehmend in den 6ffentlichen Diskurs geriickt. Dabei geht es vor allem
um Fragen der Regulierung religiéser Pluralitit und Diversitit, die seit An-
fang der 2000er Jahre zu einem zentralen Problembezug der nationalen Mi-
grations-, Integrations- und Sicherheitspolitiken angewachsen sind. Gleich-
zeitig weisen aber die Statistiken auf einen stetigen Riickgang der institutio-
nalisierten Mitgliedschaften in den christlichen Religionsgemeinschaften hin
(fowid 2022). Und wenn auch die klassischen Sikularisierungstheorien lingst
nicht mehr haltbar sind in ihrer normierenden Annahme eines wechselsei-
tigen Ausschlusses von Modernitit und Religion, so zeigen doch quantitati-
ve Studien zur Religionsentwicklung in Deutschland deutlich, dass selbst in
Westdeutschland ein Riickgang sowohl der Mitgliedschaften in den christli-
chen Kirchen als auch der multifunktionalen Einbindung der Biirger*innen
durch institutionalisierte Religion in die Gesellschaft insgesamt zu verzeich-
nen ist (z.B. Pollack/Rosta 2015).!

Die Gleichzeitigkeit einer gesteigerten Aufmerksamkeit fiir religiose Di-
versitit in Bezug auf Fragen der Gestaltung der Gesellschaft einerseits und der

1 Aktuelle Zahlen fiir kleinere Religionsgemeinschaften liegen seit 2020 nicht mehr
vor; seit 1995 generiert der Religionswissenschaftliche Medien- und Informations-
dienst (REMID) eV. solche Zahlen anhand von vorliegenden Untersuchungen und ei-
genen Recherchen und Schitzungen. Daneben stellt die dezidiert religionskritische
Giordano-Bruno-Stiftung durch ihr Projekt »Forschungsgruppe Weltanschauungen in
Deutschland« (fowid) seit 2005 Mitgliedszahlen durch eigene Erhebungen und Re-
cherchen zur Verfligung.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Bedeutungsschwichung von Religion fiir die gesellschaftliche Gestaltung und
Integration der Lebensliufe der einzelnen andererseits deutet auf eine zuneh-
mend symbolische und sekundire Relevanz der 6ffentlichen Verhandlung des
Religiésen hin. Ein solcher symbolischer und sekundirer Bezug auf Religion
hat sich auf unterschiedlichen gesellschaftlichen Ebenen etabliert, die es im
Folgenden in den Blick zu nehmen gilt, um seine Bedingungen zu analysie-
ren. Dabei ist zum ersten die Ebene der Nationalstaatlichkeit zu betrachten,
vor deren Hintergrund erst die selbstverstindliche Bezugnahme auf eine ima-
ginierte Einheit, auch eine religiése, der Biirger*innen zu verstehen ist, die
dann unter anderem in einem Verhiltnis von Mehrheit und Minderheit grun-
diert wird (1). Zum zweiten ist die Ebene der intermediiren Regulierung von
religiéser Pluralitit zwischen konkreten politischen Mafinahmen und den>an-
deren< Religionsgemeinschaften in Deutschland zu betrachten. Dabei geht
es um Akteure oder Institutionen, die als Mittler zwischen Biirger*innen und
politischer Regierung fungieren. Der interreligiose Dialog ist z.B. als ein sol-
ches intermediires Governance Instrument zu verstehen, insbesondere wenn
er sich z.B. mit Sicherheitsfragen oder konkreten Konflikten vor Ort beschif-
tigt (2). Und zum dritten ist die Rolle der christlichen Kirchen als vermeintli-
che Mehrheitsreligionsgemeinschaft gegeniiber den (religiésen) Minderheiten
- insbesondere in den institutionalisierten Dialoggeschehen — genauer zu be-
trachten, da sich darin ebenfalls das Verstindnis von Religion und ihre gesell-
schaftliche Bedeutung zeigt (3). Im Folgenden werde ich diesen drei Ebenen
nachgehen, um Bedingungen fiir die zunehmende Relevanz von Religion in
unserer sich gleichzeitig zunehmend sikularisierenden Gesellschaft nachzu-
vollziehen und mich dabei den Bedingungen und Dynamiken der 6ffentlichen
Etablierung religioser Mehr- und Minderheitsverhiltnisse zuwenden.

1 Nationalstaatlichkeit und die Bedeutung von Religion
in Deutschland

Als 2006 der damalige Bundesinnenminister Wolfgang Schiuble die erste
»Deutsche Islam Konferenz« (DIK) aus der Taufe hob, formulierte er in seiner

2 Die christlichen Gemeinden, d.h. diejenigen, die der EKD und der rém.-katholischen
Kirche angehoren, unabhingig welche Gréfenordnung sie in der Kommune haben,
sind dabei in der Regel ausgenommen oder sitzen auf der staatlich gestiitzten Ver-
mittlerseite; dazu weiter unten.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

Eroffnungsrede: »Der Islam ist Teil Deutschlands«. Erst vier Jahre spiter
sorgte dieser Satz — oder ein dhnlicher zumindest — vom damaligen Bun-
desprisidenten Christian Wulff zum 20. Jahrestag der deutschen Einheit
gesprochen, fiir Furor: »Das Christentum gehdrt zweifelsfrei zu Deutschland.
Das Judentum gehort zweifelsfrei zu Deutschland. Das ist unsere christlich-
judische Geschichte. Aber der Islam gehért inzwischen auch zu Deutschland.«
Auch Merkels grundsitzliches Einverstindnis dazu, half nicht die Wogen zu
glitten. So lehnte der Nachfolger Schiubles, Hans-Peter Friedrich, solche
Sichtweisen grundlegend ab und tat das auch kund, als er die DIK itbernahm
und weiterfithrte: »Dass der Islam zu Deutschland gehért, ist eine Tatsache,
die sich aus der Historie nirgendwo belegen lisst«. Und darin war und ist er
sich einig mit vielen seiner Parteifreund*innen. Horst Seehofer resiimierte
schliefilich bei seiner Er6ffnungsrede der 4. Phase der Deutschen Islamkonfe-
renz 2018, dass die Muslim*innen als Biirger*innen zu Deutschland gehorten,
mit eben gleichen Biirger*innen-Rechten und -Pflichten. Deutschland sei
aber ein »christliches Land« und der Islam miisse erst itberhaupt ein deut-
scher werden, woran die Konferenz mit den Muslim*innen arbeiten wolle
(Bundesministerium des Inneren und fiir Heimat 2018). Zugespitzt konnte
man also auch formulieren: der Islam miisse erst christlich werden, bevor er
sich deutsch nennen diirfe.

Zwar sind diese Debatten vor allem im konservativen Parteienspektrum
entstanden, aber ihre Zustimmung und Pragung geht weit iiber diese hinaus,
was auch die bis heute immer wiederkehrenden Unverstindnisse zeigen,
wenn Menschen aus anderen Herkunftslindern oder mit nichtchristlicher
Religion und/oder nicht-Weifde®> Deutsche sind. Das lateinische »natio« ver-
weist auf Geburt, Geschlecht und Stamm, aber schon Max Weber (1976) hatte
betont, dass eine Nation empirisch betrachtet ein Konstrukt ist und »wenn
iiberhaupt eindeutig, dann jedenfalls nicht nach empirisch gemeinsamen
Qualititen der ihr Zugerechneten definiert werden kann« (ebd.: 528). Die
Identitit einer Nation — so haben es auch der Politikwissenschaftler Be-
nedict Anderson (1983/2005) und der Universalhistoriker Eric Hobsbawm
(1990/2005) konstatiert — bestehe wesentlich nur in der Imagination von
Einheit. Thre grundlegende These von der Konstruktion und Imagination
der Nation durch den Nationalismus griindete sich auf die Analyse, dass die

3 Die Grofdschreibung bezieht sich hier auf die »Critical Whiteness Studies, die v.a. Pro-
zesse der positiv oder im Extremfalls (iberlegen gesetzten Rassifizierung von »Weif-
Sein« unter Bezug auf Hautfarbe untersucht (Wollrad 2017).

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

93


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Nationenbildung im 19. Jahrhundert ein dem ideologischen Nationalismus
nachgingiger Konstruktionsprozess gewesen sei. So betont Anderson, dass
der Nationenbildungsprozess vor allem als ein sikulares Identititsprojekt
zu verstehen ist, das einen neuen Mythos des Zusammenhalts und der Ge-
meinschaft als »Verbund von Gleichen« (Anderson 200s: 16) generiert. Jede
»Nation« bilde insofern nach innen und nach auflen Grenzen aus: nach innen
halte sie dabei einen (Ursprungs-)Mythos der Gemeinsamkeit iitber Sprache,
Volk/Abstammung und/oder Religion aufrecht (ebd.: 15-16). Die Nation werde
darum vorpolitisch oftmals als eine solche Einheit, noch vor der Idee von
der politischen Partizipation aller ihrer Mitglieder, der Gewaltenteilung oder
ahnliches, imaginiert. Die »Verschmelzung des politischen mit dem vorpoliti-
schen Bedeutungsgehalt im Begriff der Nation ist bis heute nicht riickgingig
gemacht worden, konstatiert auch der Historiker Christian Geulen. So falle
es eben bis heute »schwer, die formale Staatszugehdrigkeit als hinreichendes
Kriterium nationaler Zugehorigkeit zu akzeptieren« (Geulen 2018: 6). Ander-
son hat aber auch sehr deutlich gemacht, dass die Nation als konstruierte
Zusammengehorigkeitsidee nach innen und Legitimation nationaler Sou-
verdnitit nach auflen auf duflerst fragiler Basis fuflt, so dass die Arbeit an
der >Erinnerung< an einem vermeintlich gemeinsamen Ursprung und einer
einheitsstiftenden Gemeinschaftlichkeit immer wieder versucht wird.

Die vorpolitische Idee einer deutschen Gemeinschaft als einheitliche Na-
tion wurde im politischen Vereinigungsprozess des Kaiserreichs deutscher
Nation 1870 realisiert. In Bezug auf die Rolle des Christentums in der konkre-
ten Entwicklung der deutschen Nation wurde das Prinzip des »cuius regio,
eius religio« fortgefithrt. Reichskanzler Bismarck hielt es allerdings nun fir
notwendig, die Konfessionen politisch in einheitlicher Weise den staatlichen
Interessen der deutschen Nation unterzuordnen, wie dies mit dem Protestan-
tismus als vom Staat getragener und gewaltenmaf3ig autorisierter christlicher
Konfession bereits Praxis war. Im sogenannten Kulturkampf der Jahre 1871
bis 1873 wurde die Souverinitit gegeniiber dem Katholizismus ebenfalls
durchgesetzt, indem das offentliche Bildungswesen sikularisiert, nur der
Religionsunterricht in der Schule belassen wurde, sowie die Ausbildung
der Geistlichen und der Religionslehrer*innen an staatlichen theologischen
Fakultiten zur Pflicht wurde und damit die damals vorherrschenden unab-
hingigen katholischen Unterrichtsanstalten fiir Geistliche zuriickgedrangt
wurden (Wall/Muckel 2006).

So wurde in der Weimarer Reichsverfassung von 1919 dann die bis heute
dem deutschen Grundgesetz zugrundeliegende Trennung von Religion und

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

Staat festgelegt: neben den besonderen Regelungen fiir den Religionsun-
terricht an offentlichen Schulen wurde hier der Grundstein fiir das heutige
Verstindnis von Religionsfreiheit und der spezifische Status der Religi-
onsgemeinschaften als gemeinniitzige Vereine oder als Korperschaften des
offentlichen Rechts nach Artikel 140 des GG (137 Abs. 3 WVR) gelegt. Insbe-
sondere die beiden christlichen Kirchen, die jidischen Gemeinden sowie
einige kleinere christlich grundierte Gemeinschaften erhielten bereits damals
Korperschaftsrechte. Hierdurch wurde den Gemeinschaften die Teilhabe an
der Gestaltung 6ffentlichen Lebens garantiert (Rundfunkrecht, anerkannter
Wohlfahrtstriger, Kirchensteuer u. i.; de Wall/Muckel 2006). Das Christen-
tum wurde insofern dem staatlichen Verstindnis unterstellt und aber als
solches einheitlich rechtlich verankert. Das Judentum bzw. Jidinnen und
Juden zunichst noch als Minderheit mit unter das Dach der Nation formal
integriert, sollten wihrend der Zeit des Nationalsozialismus soweit zum
Feindbild werden, dass ihre Gemeinschaft in Deutschland fast ginzlich ver-
nichtet wurde. Beim Neubau der Nation 1949 und der Arbeit am Grundgesetz
fiir Deutschland wurde insbesondere der privilegierte Religionsstatus der
christlichen Kirchen aus der Weimarer Zeit iitbernommen und spiter oft-
mals mit dem Diktum Béckenférdes (1967) verbunden, dass der Staat eben
von Voraussetzungen lebe, die er selbst nicht garantieren kénne und somit
auf eine vorstaatliche, gemeinschaftsstiftende Wertefundierung durch die
christlichen Kirchen angewiesen sei.

1.1 Erosion der etablierten Mehrheits- und Minderheitskonstellationen ab
den 1980er Jahren

Lange Zeit schienen diese Privilegien der christlichen Kirchen zusammen mit
den o6ffentlichen Feiertagsregelungen eine konsensfihige Grundlage fiir die
religiésen Belange im Nachkriegs-Deutschland zu bilden. Durch die zuneh-
menden Migrationsbewegungen (Flucht, Arbeitsmigration, Familiennachzug
u. 4.) seit den 1980er Jahren einerseits und die Wiedervereinigung von Ost-
und Westdeutschland in den 199cer Jahren sowie die Stirkung der jidi-
schen Gemeinden durch das sogenannte Kontingentfliichtlingsabkommen
andererseits hat sich das religionsbezogene Selbstverstindnis der Biirger*in-
nen im deutschen Staat diversifiziert. Wiahrend bis in die 1980er Jahre die
christliche Bikonfessionalitit in Deutschland und auch die christliche Soziali-

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

95


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

sation selbstverstindlich und alternativlos erschienen,* erodiert seitdem das
Primat des Christlichen in Sozialisation und Gesellschaft. Die Wiedervereini-
gung 1990 hat dazu einen weiteren starken Schub gegeben. Im Osten haben
sich nach der Wende keine nennenswerten Anderungen der historischen
Verhiltnisse der De-Religionisierung der Bevélkerung eingestellt.® Steti-
ge Kirchenaustritte sowie ein langsamer Riickgang der Inanspruchnahme
christlicher Ubergangsrituale wie Taufe, Kommunion/Firmung bzw. Konfir-
mation, Hochzeit, Beerdigung sind seitdem auch im Westen zu verzeichnen.
Besonders massiv sind die Austritte in den letzten Jahren vor dem Hinter-
grund der 6ffentlichen kritischen Debatten um die zahllosen aufgedeckten
Missbrauchsfille und den Umgang der Kirchen mit Titern und Opfern. Auch
das Ringen um Fachkrifte im Bereich der pflegenden und bildenden Berufe
lassen die Konfessionalitit der Angestellten in den entsprechenden konfessio-
nellen Verbinden und Institutionen in den Hintergrund treten; entsprechend
lockern sich Uberlegungen eines Beibehaltens kirchlicher Mitgliedschaften
aufgrund von beruflichen Perspektiven in solchen Einrichtungen.

Tabelle 1: Abnahme der Kirchenzugehdrigkeit in Deutschland in Bezug auf Verinde-
rungen zum Vorjahr (fowid 2022)

2021zu 2020zu 2019 zu 2018 zu 2017 zu 2016 zu
2020 2019 2018 2017 2016 2015
Kath.
. -547.000 -407.700 -401.700 -309.000 | -269.000 | -180.000
Kirche
Ev.
X -511.000 -477.200 -427.800 -395.000 -394.000 | -340.000
Kirche

4 Das betraf sowohl konfessionszugeteilte Kindergarten und Grundschulen als auch die
Beteiligung an Kommunion/Firmung oder Konfirmation, kirchlichen Hochzeiten, Re-
ligionsunterricht an 6ffentlichen Schulen etc.

5 Weder der prognostizierte Zulauf zu Neuen Religiésen Bewegungen, noch statistisch
signifikante Riickbewegung hin zu einer christlichen Konfession sind eingetreten.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

Seit Mitte 2021 ist der Abwirtstrend soweit fortgeschritten, dass die Mit-
gliedschaft in den christlichen Kirchen nun knapp unter 50 % zu allen anderen
Religions-Zugehorigen bzw. Nicht-Zugehorigen liegt. Laut fowid hat sich die-
ser Trend fortgesetzt und fithrt im Jahr 2023 schitzungsweise zu einem An-
teil von nur noch 48 % der Gesamtgesellschaft, die Mitglied in einer der beiden
christlichen Kirchen sind (vgl. Tabelle 1). Insofern hat sich damit eine Situa-
tion eingestellt, in der zwar die christlichen Konfessionen noch die Mehrheit
gegeniiber den anderen Religionsgemeinschaften bilden, aber nicht mehr ge-
samtgesellschaftlich.

Der Islam und die muslimischen Verbinde, die die zweitgrofite religiose
Gemeinschaft in Deutschland bilden, haben sich seit den 1990er Jahren zu-
nehmend institutionell etabliert und setzen nicht mehr auf die Riickkehr ihrer
Mitglieder, sondern beschiftigen sich intensiv mit dem Aufbau islamischen
Lebens in Deutschland auch fir zukiinftige Generationen. Dabei ist gegen-
wirtig zwar insbesondere durch Flucht die Anzahl von Muslim*innen im Land
nominell gestiegen, allerdings wirkt sich das v.a. auf die Zunahme der Plurali-
tit der Muslim®*innen in Deutschland aus, kaum aber auf die nominelle Grofie
der Verbinde bzw. ihrer Mitglieder.® Das liegt zum einen an der stark >eth-
nisch-sprachlichen« Ausrichtung der bestehenden grof3eren islamischen Ver-
binde am Tiirkischen und zum anderen daran, dass einige der Gefliichteten
u.a. vor Repressionen im Namen des Islams aus ihrer Heimat geflohen sind
und sie sich somit in Deutschland keiner islamischen Gemeinschaft anschlie-
Ren.

Wenn es um die Frage von religionsbezogenen Mehrheits-Minderheits-
Verhiltnissen in Deutschland geht, sind vor allem zunichst Ost- und West-
deutschland genauer zu differenzieren (vgl. Abbildung 1):

6 Vgl. Blume (2017), der auch eine Sikularisierung unter den Muslim*innen beobachtet.
Es zeigt sich zwar ein interessanter Trend hin zum islamischen Theologiestudium sei-
tens muslimischer Abiturient*innen, allerdings bleibt das zahlenmaRig alles im klei-
nen Bereich (Dreier & Wagner 2020). Angesichts dessen, dass aber auch nur etwa 6 %
der Christ*innen aktiv glaubig sind, ndhern sich beide Religionsgemeinschaften inso-
fern gegenseitig an!

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

97


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Fallstudien zu >religiosen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen«

Abbildung 1: Ev. und kath. Kirchenmitglieder in Deutschland nach Bundeslindern,
am 31.12.2020

Sachsen-Anhalt
Brandenburg
Mecklenburg-Vorpommern
Sachsen

Berlin

Tharingen

Hamburg

Bremen
Schleswig-Holstein
Insgesamt

Hessen
Niedersachsen
Baden-Wurttemberg
Nordrhein-Westfalen
Bayern
Rheinland-Pfalz
Saarland

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%

@ RoOmische Katholiken ®EKD-Evangelische ™ Andere

Quelle: fowid (2021), Basiszahlen EKD und Bischofskonferenz sowie fowid-Berechnun-

gen

Die religigse Pluralitit und die statistischen Mehrheits- und Minderheits-
verhaltnisse sind zudem je nach Stadt zu betrachten. Fiir Deutschland ist deut-
lich: je stadtischer, desto stirker nimmt die Religionszugehdorigkeit der Bevol-
kerung zu den christlichen Kirchen ab und desto héher ist die Zahl der Konfes-
sionslosen sowie die der anderen Religionszugehorigkeiten. Selbst fiir west-
deutsche Grof3stidte wie Hamburg, Berlin, Frankfurt und Minchen gilt, dass
ihre statistischen GréfRenverhiltnisse deutlich durch Konfessionslosigkeit so-
wie andere religiose Bindungen gepragt sind (vgl. Abbildung 2 bis 5). Dabei
ist zwar ein Nord-Siid-Gefille zu verzeichnen, bei dem der katholische Siiden
mehr Bindungskraft zur Kirchlichkeit zeigt, dennoch scheint sich auch hier
der Grof3stadttrend — zwar langsamer, aber unaufhaltsam - hin zum Rick-
gang der traditionellen Christlichkeit durchzusetzen.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

Abbildung 2: Religionszugehirigkeiten in Berlin im Jahr 2011 nach Altersgruppen

fo |i‘d Berlin: Religionszugehorigkeiten, 2011
R nach Anteilen in den Altersgruppen
90 und alter

85-89

80-84

75-79 I —

70-74

65-69

60-64

55-59

50-54

45-49

40-44

35-39

30-34

25-29 I |

20-24

10-14

5-9 I
Unter 5 I
0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%
WRK WEKD ®Andere ™Keine-6-r-R
Quelle: Daten des ZENSUS 2011 / Sonderauswertung fowid Aufbereitung, Grafik: fowid / CF

Abbildung 3: Religionszugehorigkeiten in Hamburg im Jahr 2011 nach Altersgruppen

Wmd Hamburg: Religionszugehérigkeiten, 2011
o Anteile in den Altersgruppen

85-89
80-84
75-79

20-24 |

15-19 *

10- 14 |

5-9 *

Unter 5 I |

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%
WRK WMEKD ®Andere ®Keine 6-r-R

Quelle: Daten des ZENSUS 2011 / Sonderauswertung fowid Aufbereitung, Grafik: fowid / CF

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

99


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100  Fallstudien zu >religidsen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Abbildung 4: Religionszugehdrigkeiten in Frankfurt am Main im Jahr 2011 nach Al-
tersgruppen

fo

)N‘i‘d Frankfurt am Main: Religionszugehdrigkeiten
e 2011, nach Anteilen in den Altersgruppen, absolute Zahlen

90 und alter
85-89
80-84
75-79
70-74
65-69

5-9 I
Unter 5 I

0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%
WRK WEKD ®Andere ® Keine OR
Quelle: Daten des ZENSUS 2011 / Sonderauswertung fowid Aufbereitung, Grafik: fowid / CF

Abbildung 5: Religionszugehirigkeiten in Miinchen im Jahr 2011 nach Altersgruppen

Mdiinchen: Religionszugehdrigkeiten, 2011 m
in Prozentanteilen in den Altersgruppen

10-.14
5-9
S ——
0% 10% 20% 30% 40% 50% 60% 70% 80% 90% 100%
WRK MEKD ®Andere ®Keine OR
Quelle: Daten des ZENSUS 2011 / Sonderauswertung fowid Aufbereitung, Grafik: fowid / CF

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

Verschiebungen in den dominierenden Zugehorigkeiten sind dabei u.U.
durchaus von Belang. So findet sich beispielsweise in westdeutschen Stid-
ten z.T. ein besonders hoher Anteil an Muslim*innen, so z.B. in Duisburg
15 %, Hamburg und Kéln 12 %, in Frankfurt a.M. sind es etwa 13 % bei ca. 6 %
Christlich-Orthodoxen und in Berlin etwa 8 % Muslim*innen gegeniiber ca.
66 % Konfessionslosen. Eine neuere weniger differenzierte Abbildung zeigt
im Lingsschnitt den fortgefithrten Trend der Abkehr von den christlichen
Kirchen in deutschen Grof3stidten (vgl. Abbildung 6):

Abbildung 6: Anteile der Kirchenmitglieder in dt. GrofSstidten im Lingsschnitt

fowid Deutschland: GroRstadte (200.000 Einwohner +),
gy Anteile der Kirchenmitglieder 1950 - 2022

Miinster
Monchengladbach
Oberhausen
Bochum
—— Essen

Krefeld
Augsburg
Aachen
Karlsruhe
Gelsenkirchen
Freiburg/Brsg.
Bonn
Dortmund
Mainz
Bielefeld
Braunschweig
Liibeck
Nimberg

N\ Duisburg

@ ™ Koln

N\
N\ " Kassel
\ Stuttgart

40 — Disseldorf
Wuppertal
Kiel
Wiesbaden
Bremen

Hannover
Minchen
— Frankfurt/Main

20 Hamburg

1950 1961 1970 1987 2000 2011 2022

Quellen: Informationen und Auskinfte der Statistikstellen in den jeweiligen Stadten Grafik: fowid/CF

Quelle: fowid 2023, zusammengetragen von den Statistikstellen der aufgefithrten Stadte

1.2 Rechtliche Regelungen und Debatten um religiose Pluralisierung

In Deutschland wurden viele 6ffentliche Debatten im Zusammenhang mit
der religiosen Pluralisierung gefiithrt. Zumeist betraf und betrifft das Fragen
der Integration und Anerkennung der islamischen Religionsgemeinschaf-

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

101


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

ten, aber auch anderer religiéser Gemeinschaften’. Viele der verhandelten
Konflikte basierten auf der inhirenten Spannung, die in einem durch christ-
lich-sdkulare Rechtsstaatlichkeit organisierten religios-weltanschaulichen
Pluralismus liegt. Eine wichtige Wende markiert in diesem Zusammenhang
das Bundesverfassungsurteil zur Entfernung von Kruzifixen aus Klassen-
zimmern bekenntnisfreier Schulen von 1995. Seitdem setzen die Karlsruher
Richter*innen stirker auf die Akzeptanz kultureller und religioser Differenz
in der Gesellschaft. Das hat auch das BVerfGU von 2015 in Bezug auf das
Kopftuch fortgefithrt. Wenngleich es hierzu immer wieder grofRe Vorbehalte
gibt, insbesondere z.B. im durch Konfessionslose dominierten Berlin.® So
gab und gibt es bis heute insbesondere in Bezug auf den Islam zahlreiche
Debatten um den 6ffentlichen Muezzin-Ruf, den Moscheebau, das Schichten,
das Kopftuchtragen, die Beschneidung sowie die Feiertagsregelungen fiir
muslimische Schiiler*innen u.a.

In einigen Bundeslindern wurden zudem stetig weitere Korperschafts-
rechte an Religionsgemeinschaften vergeben, nicht nur an kleine christliche
Gemeinschaften wie die Zeugen Jehovas, sondern beispielsweise auch an
kleinere muslimische Organisationen wie die Ahmadiyya (Hessen 2013), die
Aleviten (AABF in NRW 2020; Berlin 2022) und die sufische Gemeinschaft
Maktab Tarighat Oveyssi (MTO) Shahmaghsoudi (NRW 2022). Die damit
einhergehende rechtliche Etablierung der religiosen Pluralitit spiegelt sich
allerdings bislang noch kaum im 6ffentlichen und medialen Diskurs wider.
Vielmehr stellt sich der Staat bestindig in einen 6ffentlichen priifenden Dia-
log mit religiésen Minderheiten — vor allem mit den gréf3ten Gemeinschaften

7 So z.B. das Verbot der religiosen Bekleidung von Baghwan-Anhinger*innen in 6ffent-
lichen Schulen (OVG Hamburg1984; BayVGH 1985) oder die Debatten bis zur Anerken-
nung der Zeugen Jehovas als Kérperschaft des 6ffentlichen Rechts (bspw. BVerfG Urteil
2015 u.a.).

8 Vgl. die »Initiative zum Pro Berliner Neutralititsgesetz« setzt sich seit 2018 fiir die
Beibehaltung des Berliner Gesetzes zur weltanschaulichen Neutralitat im 6ffentlichen
Dienst ein. Die Initiative streitet vor allem gegen eine Anpassung des Gesetzes durch
das BVerfUrteil von 2015 zum Kopftuch in &ffentlichen Schulen. Das Urteil hatte ei-
ne Gleichbehandlung gefordert und den einseitigen Ausschluss islamischer religioser
Kleidungsregeln aus Schulen verboten. Im Februar 2023 ist die Berliner Beschwerde
gegen das Verbot von Kopftiichern in Schulen nun vom BVerfG abgelehnt worden. Ein-
seitige Verbote von Kopftichern sind demnach nur bei Gefidhrdung des Schulfriedens
zuldssig.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit 103

unter ihnen, den sunnitisch-muslimischen Verbinden. Auf die Bedeutung
dieses Dialogs mochte ich im nichsten Kapitel eingehen.

2 Mehrheiten- und Minderheiten-Konstellationen
im interreligidsen Dialog in Deutschland

2.1 Konstruktion und Governance von Mehrheit und Minderheit
durch die Deutsche Islamkonferenz

Trotz und spiter wohl auch gerade wegen der ablehnenden Position zur Fra-
ge der Zugehorigkeit des Islams zu Deutschland haben alle nachfolgenden
Bundesinnenmister*innen die von Schiuble einberufene Deutsche Islamkon-
ferenz (DIK) engagiert weitergefithrt. Denn von Beginn an diente die DIK als
Verhandlungstisch fiir den Staat mit den muslimischen Verbinden und damit
als 6ffentliches Zeichen der (noch) nicht Zugehorigkeit dieser zu Deutschland,
und somit auch als symbolische Reprisentation und Verhiltnisbestimmung
der Muslim*innen als Minderheit zu einer vermeintlichen vereinten deut-
schen (nicht-muslimischen) Mehrheit. Gelabelt werden diese Verhandlungen
als »Dialog« (Deutsche Islam Konferenz 2024), wenn es auch in erster Linie
nicht darum ging und geht, in einen gegenseitigen Austausch zu treten, son-
dern vielmehr darum, die Muslim*innen als Partner*innen bei Integrations-
sowie Priventionsmafinahmen gegeniiber ihrer eigenen Klientel mit ins Boot
zu holen.

In der Amtsperiode Schiubles ging es um die Implementierung eines uni-
versitiren Ausbildungssystems fiir kiinftige Imame und deutsche Islamleh-
rer*innen. Vorbild dafiir war die Implementierung der christlichen Theologie
und Ausbildung von Pfarrer*innen und Religionslehrer*innen. So entstan-
den zwischen 2010 und 2012 finf Islamische Institute an unterschiedlichen
Universititsstandorten, an denen seitdem islamische Theolog*innen® und
-Religionspddagog*innen ausgebildet werden. Seitdem sind allerdings kaum
weitere weitreichende Entscheidungen getroffen worden. Vielmehr ging es in
den Konferenzen immer wieder um Fragen der Priventionsarbeit, d.h. um das
Thema innere Sicherheit, die Kooperation von Moscheegemeinden mit Polizei

9 Hier sind allerdings noch viele Einzelheiten unklar, ob bspw. daraus Imame hervorge-
hen und daran anschliefende Fragen (Bezahlung, praktisches Jahr, Rolle der Verbande
etc).

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

und Behorden und die Privention von Kriminalitit, um die Diskussion der
Gleichberechtigung der Geschlechter sowie die Férderung von Ausbildungs-
programmen fiir muslimische Jugendliche. Es wurden dazu Empfehlungen,
Handreichungen und Informationsangebote herausgegeben.™

Diese Governance-Strategie zielt darauf, die oben genannten 6ffentli-
chen Debatten sowie die Themen der DIK in konkrete Projekte und Maf3-
nahmen umzuformen, um vermeintlichen Risiken im Vorfeld begegnen zu
konnen. Daraus erwachsen dann breite Vernetzungen von diversen semi-
staatlichen Akteuren (Wohlfahrts- und Bildungsverbinde) mit islamischen
Verbinden und Gemeinden. Es werden damit zudem jenseits von konkre-
ten Gesetzen oder dauerhaften Institutionen eher vage Verpflichtungs- und
Kooperationsstrukturen geschaffen, die an Vertrauen sowie gegenseitige
Unterstittzung appellieren. Die Debatten der DIK, die vor allem vermeintlich
islamische/muslimische Problemlagen und das Anliegen einer stirkeren Inte-
gration der islamischen Gemeinden fokussieren, rechtfertigen, dass nicht auf
Verselbstindigung und Selbstregulierung der Strukturen gesetzt wird (aufier
in Hinblick auf die eingerichteten Theologischen Fakultiten). Im Gegenteil
spricht die wiederholte Aufnahme der DIK durch die Innenminister*innen
dafiir, dass hiermit vor allem die symbolische Politik fortgefithrt werden soll,
die »den Islam« und »die Muslim*innen« immer wieder auf den >Priifstand«
stellt (Gehort dieser Islam zu Deutschland?) und als Zielgruppe von Sicher-
heitspolitik und Integration sowie als Gegeniiber (und nur bedingt Teil) des
Staates 6ffentlich adressiert.” Eine solche politische Strategie bedeutet, dass
Islam und Muslim*innen Teil von Priventionsdenken sind, das darauf ab-
zielt, potenzielle Titer*innengruppen — nimlich diejenigen Menschen, die
zum Islam gehéren — untersuchend in den Blick zu nehmen, um die nicht-
muslimische (und z.T. auch die muslimische) Gesellschaft zu schiitzen. So
werden Muslim*innen zwar immer wieder auch als Teil der Lésung von po-
tenziellen Sicherheitsproblemen prisentiert, bei gleichzeitiger Fokussierung
aber darauf, dass dieser von ihnen reprisentierte Islam selbst das Problem

10 Inwieweit eine nach Religionszugehdrigkeit ausgesuchte Gruppe nun auf solche Fra-
gen iberhaupt angemessen Bezug nehmen kann, haben bereits verschiedene Beob-
achter*innen dieser Konferenz zur Diskussion gestellt (z.B. Amir-Moazami 2011 oder
Foroutan 2019).

11 Anders als die christlichen Kirchen und die jiidische Gemeinde, die dabei auf der Sei-
te des Staates mit in die Verhandlungen genommen werden (vgl. Kapitel 3 in diesem
Beitrag).

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

sei.” Dieser Zirkelschluss wird fast immer dann produziert, wenn es um das
Thema Integration geht.” So wird Integration von Muslim*innen gefordert
und gleichzeitig steht diese Integration mit der DIK aber auf dem Priifstand:
ein klares Ziel fiir den Nachweis erreichter Integration wird nicht benannt,
vielmehr ist dieses Ziel »Integration« nur durch die Mehrheitsgesellschaft zu
iiberpriifen und zu beurteilen. Die als Gruppe zusammengefassten »Mus-
lim*innen« bleiben so stetig im Verdacht, Probleme fiir die nicht-muslimische
Gesellschaft zu produzieren. Paradebeispiele fiir solche >Verdachtsforschung«
waren die Studien des niedersichsischen Kriminologen Christian Pfeiffer
(2009) iiber junge Muslime, deren Gewaltbereitschaft mit der Stirke ihrer
Glaubigkeit zunehme — ohne hier genauer nach Ursichlichkeit und Legiti-
mationszusammenhang zu fragen. Auch in den spiteren Programmen unter
der Fithrung des damaligen Bundesinnenministers Seehofer ist ein solcher
Zirkelschluss in den aufgelegten Projekten zu finden: So wurden Projekte
zur kommunalen Integration unterstiitzt, indem nicht-religiése wohlfahrts-
staatliche Trigervereine finanziell unterstiitzt wurden, um in bestehenden
Moscheegemeinden ehrenamtliche Arbeit der Integration zu generieren, die
vor allem aus nicht-religiosen Angeboten bestehen sollten (vgl. Deutsche
Islam Konferenz 2024). Auch hier werden Muslim*innen als Adressat*innen
von Integration identifiziert, die ihre Handlungen stirker auf (nicht-religiose)
Integration richten sollen, um die kommunal-politische Kommunikation wei-
ter zu vertiefen. Die Kommunen wurden als Akteure dabei nicht in den Blick
genommen, um zu priifen, inwieweit sie Integration ermdglichen, behindern
oder fordern.

Diesem Ziel des »Dialogs« zur Indienstnahme der Muslim*innen fir ihre
eigene Integration standen zudem immer wieder auch Mafinahmen zur Ver-
messung der Muslim*innen zur Seite, Zahlen beziiglich des religisen Den-
kens, der religiosen Praxis und des Gemeinschaftslebens von Muslim*innen
erstellt wurden (IGLD 2012; Wie viele Muslime leben in Deutschland? 2016;
MLD 2020 und u.a. hierzu eingehender: Amir-Moazami 2022).

Dieser »dauerhafte und regelmiflige gesamtstaatliche Dialog mit Musli-
men bzw. ihren Vertretungen in Deutschland« — so die DIK in ihrer Selbst-
beschreibung -, d.h. die Verstetigung der >Verhandlung« in der DIK, bringt
die Muslim*innen immer wieder als vermeintlich Fremde und als Minderheit

12 Zudieser Dynamik auch Miiller 2018.
13 Vgl. auch Tezcan 2007 zur Problematik des Begriffs »Integration«, der bereits Parado-
xien in Bezug auf die Zielerreichung produziert.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

105


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

gegeniiber einer vermeintlich integrierten, nicht-pluralen Mehrheit, die sich
im Staat gleichsam verkdrpere, in Stellung. In der DIK werden so religiose
Differenzen und religiose Subjekte etabliert und »Dialog« als Mittel zur sym-
bolischen Abgrenzung zur >religiésen Kultur der Muslim*innen« genutzt. Im-
plizit steht in diesem »Dialog« den Muslim*innen eine christliche, westliche
oder einfach deutsche »Mehrheitskultur< gegeniiber, ohne dass diese im Dialog
selbstklar benannt oder zum Thema gemacht wird. Manche aufflackernden 6f-
fentlichen Debatten um eine christliche oder deutsche Leitkultur wie zuletzt
von Maiziere (2017)"* weisen auf diese implizite symbolische >Leerstelle< hin.

2.2 Grassroots-Dialoge: Stabilisierung etablierter
Mehrheiten- und Minderheitenkonstellation

Der staatliche Dialog mit den Muslim*innen in der DIK wurde von Beginn an
mit Malnahmen zur Férderung des zivilgesellschaftlichen Dialogs mit Mus-
lim*innen flankiert. So forderte die Bundesregierung seit dem islamistischen
Terroranschlag 9/11 in verschiedenen Férderprogrammen fiir Demokratie und
Vielfalt auch interkulturelle und interreligiése Dialoginitiativen mit Mus-
lim*innen als eine Form der Sicherheitsprivention im eigenen Land.” Zwar
gab es Dialoginitiativen zwischen Christ*innen und Muslim*innen hier und
da bereits zuvor, aber ihre Zahl stieg seit 9/11 besonders an und wurde sowohl
durch diese Programme als auch besonders durch christliche Gemeinden
gestartet. Dass hier die christlichen Gemeinden aktiv wurden, war vor allem
darin begriindet, dass diese iiber entsprechende Ressourcen und Infrastruk-
turen verfiigten. Es zeigte sich iiberdies aber, dass das Interesse, sich mit
Muslim*innen in den »Dialog« zu begeben, sehr vielfiltig war.

In einer zwischen 2007 und 2011 entstandenen quantitativen und qualita-
tiven Studie tiber Grassroots-Dialoge zwischen Muslim*innen und Christ*in-
nen in Deutschland (Klinkhammer et al. 2011) zeigte sich, dass der itberwie-
gende Teil der interreligiésen Dialoggruppen in Kirchengemeinden gestartet
wurde und offen fiir alle Teilnehmer*innen war. Religiositit oder Glaubigkeit

14 Im Interview mit bild.de »Wir sind nicht Burka« oder am 30.04.2017 in der Sueddeut-
schen »De Maiziere legt 10-Punkte Plan fiir deutsche Leitkultur vor«.

15 Soz.B.im Bundesmodellprogramm »Entimon —gemeinsam gegen Gewalt und Rechts-
extremismus« 2002—2006 und weiterhin dann noch im Folge-Programm »Vielfalt tut
gut. Jugend fir Vielfalt, Toleranz und Demokratie.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

war kein explizites Kriterium fiir die Gruppen selbst (ebd.: 49). Unter den Mo-
tiven, sich in den interreligiésen Dialog zu begeben, war an oberster Stelle die
Suche nach gemeinsamen Werten, d.h. der mehr oder weniger religiés moti-
vierte Austausch mit einer >verwandten« Religionsgemeinschaft, die sich eben-
falls auf die jiidische und christliche Tradition beruft. Aber auch Motiven wie
den benachteiligten Muslim*innen Solidaritit zu bekunden und eine besse-
re Partizipation in unserer Gesellschaft fiir Muslim*innen zu erméglichen so-
wie Fremdenfeindlichkeit entgegenzuwirken, wurde von weit iber der Hilfte
der Teilnehmer*innen zugestimmt. Eine weitere Gruppe von (christlich sozia-
lisierten) autochtonen Teilnehmer*innen motivierte das Interesse, von Mus-
lim*innen selbst erfahren zu wollen, was der Islam eigentlich ist. Sie wollten
mit Muslim*innen iiber den Islam direkt ins Gesprich kommen — auch weil sie
ansonsten bislang kaum mit Muslim*innen zu tun gehabt hatten (ebd.).

Zwar wurde in der Dialogos-Studie deutlich, dass die Themen der Dia-
loginitiativtreffen sehr divers waren, allerdings zeigte sich, dass weit iber
die Hilfte auch in einem gesellschaftspolitischen Bezug standen. Die Themen
wurden immer auch nach ihrem Bezug zu aktuellen 6ffentlichen Diskussio-
nen ausgesucht (z.B. Gleichberechtigung der Geschlechter, Gewaltlosigkeit
in den Religionen, Scharia). Hierin wurde eine inhaltliche Uberlagerung des
interreligiésen Dialogs durch den Integrationsdiskurs deutlich, durch wel-
che der Dialog mitunter die Stereotype — gespeist vor allem aus medialen
Aufmerksamkeiten'® — die er zu bearbeiten suchte, selbst reproduzierte.

Ahnliches gilt auch fiir die strukturellen Schieflagen in der Dialogsituati-
on. In etwa 61% der durch die Dialogos-Studie untersuchten Initiativen war
die Anzahl der beteiligten Christ*innen in der Initiative entweder doppelt so
hoch oder zumindest in deutlicher Mehrheit gegeniiber den Muslim*innen. In
unterschiedlichen Untersuchungszusammenhingen trafen wir immer wieder
auch auf Dialoginitiativen, denen die Muslim*innen >ausgegangen«< waren —
die dennoch aber weitermachten (sic!). Auch die Moderation der Initiativen
war hiufig durch christliche Vertreter*innen besetzt. In der Dialogos-Studie
hat sich gezeigt, dass dies auch deshalb der Fall ist, weil der Anteil der Rent-
ner*innen mit akademischem Hintergrund seitens der Teilnehmer*innen mit
christlichem Hintergrund weitaus hoher war als bei den Teilnehmer*innen
mit muslimischem Hintergrund. Letztere waren durchschnittlich jinger und
entsprechend in Beruf und Familie eingebunden und hatten insofern nicht die

16  Ebd.:366f. und eingehender dazu Klinkhammer 2022.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

107


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

zeitlichen Ressourcen, sich hier soweit zu engagieren.” So wurden oftmals
strukturelle Asymmetrien — unbeabsichtigt und meist unbemerkt — in den
Dialogen fortgefiihrt, wenn sich in der Dialogsituation das fiir ein gleich-
berechtigtes dialogisches Gesprich ungiinstige gesellschaftliche Verhiltnis
von Mehrheit und Minderheit in der Dialoggruppe tiber die zahlenmiRig
ungleiche Beteiligung von Muslim*innen und Christ*innen im Dialog repro-
duzierte.® Das betraf auch die Ungleichheit im Bildungsstatus: Unter den
muslimischen Dialogaktiven besaf} ein deutlich geringerer Anteil die Hoch-
schulreife als unter den autochthonen Beteiligten. Unsere Ergebnisse geben
Hinweise darauf, dass es hinsichtlich des formalen Bildungsstandes kaum
gelang, einen gleichen Status zwischen Christ*innen und Muslim*innen im
Dialog zu erreichen. Muslim*innen blieben — obwohl gerade unter den Jiin-
geren ein groferer Anteil die Hochschulzugangsberechtigung erworben hat —
in der Dialogsituation auf einen niedrigeren Status festgelegt. Der Eindruck,
Integration sei geseamtgesellschaftlich gescheitert, wird durch ein solches
Gefille ebenfalls tendenziell bestirkt.

Insgesamt wurde bei den Dialogtreffen zwischen Muslim*innen und
Christ*innen immer wieder deutlich, dass — auch wenn gemeinsame Werte
aufder Agenda des Gesprichs standen —, differente Identititszugehérigkeiten
stabilisiert wurden. So war immer deutlich, dass sich die Teilnehmer*innen
christlich oder muslimisch zuordneten, egal wie stark bzw. schwach religios
sie sich selbst beschrieben. Und auch uns als wissenschaftlich beobachten-
de Teilnehmer*innen wurde ungefragt eine muslimische oder christliche
Identitit zugeschrieben. Dieser Umstand verweist auf die grundsitzlich
paradoxe Struktur des christlich-muslimischen Dialogs: mit der sich im
Dialog vollziehenden einseitigen Konzentration auf die unterschiedlichen
religiésen Identititen wird eine imaginire Grenze zwischen Muslim*innen
und Christ*innen letztlich aufrecht erhalten, auch wenn es im Dialog gilt,
diese zeitweise zu iiberschreiten. Die Frage, ob der christlich-muslimische
Dialog itberhaupt férderlich fiir das Aufbrechen von Grenzen ist, ist inso-
fern nicht trivial. Zudem darf nicht unterschitzt werden, dass sich durch

17 Manche Initiativen dringten zwar auf eine parititische Besetzung der Moderation zwi-
schen Muslim*innen und Christ*innen, allerdings war das oft kaum realisierbar auf-
grund von sprachlichen Fahigkeiten und von zeitlichen oder strukturellen Ressourcen.

18  DieseSchieflagen wirkten sich auch auf die subjektive Position im Dialog aus. Dass sich
Muslim*innen im Dialog weniger wertgeschitzt und stirker unter Rechtfertigungs-
druck gesetzt fithlen verweist darauf.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

solch dominantes Engagement, das inhaltliche wie strukturelle Schieflagen
kaum aufzubrechen vermag, auch die christlichen Gemeinschaften mehr-
heitsgesellschaftlich stabilisiert werden. Das zeigt eingehender das folgende
Unterkapitel.

3 Die Rolle der Kirchen im IRD in Deutschland

Trotz der genannten Fortsetzung der gesellschaftlichen Schieflagen in den
Grassroots-Dialogen fanden solche Aktivititen eine verhiltnismiflig grofde
Resonanz in den Gemeinden. Wihrend die Grassroots-Initiativen weitgehend
selbststindig und autonom in ihren Themen und Kooperationen agierten,
entstanden spiter Dialogprojekte auf der Islamverbands- und Kirchenebe-
ne, deren Ziel es war, die Grassroots-Dialoge zu normieren. Insbesondere
das Projekt der ACK, des Zentralrats der Juden und der DITIB »Weift Du
wer ich bin?« ist hier zu erwihnen. Die DITIB hat im Zuge dessen z.B. eine
Moscheefithrer-Ausbildung ins Leben gerufen, die Muslim*innen gezielt
auf das Gesprach mit Christ*innen und Nicht-Religiésen vorbereiten sollte.
Je stirker die Grassroots-Dialoge wurden, desto kritischer wurden sie von
den christlichen Kirchen kommentiert. Aus den Grassroots-Intiativen wur-
de z.B. von Beginn an gegeniiber uns Wissenschaftler*innen der Dialogos-
Studie kommuniziert, dass seitens der katholischen Kirche strikt zwischen
der Teilnahme von katholischen Einzelpersonen und solchen, die sie offizi-
ell entsendet, unterschieden wurde. Der Wunsch nach Anonymitit der mit
katholischen Beteiligten gefithrten Interviews iiber ihre Teilnahme an christ-
lich-muslimischen Grassroots-Dialogen war misstrauisch gegen die eigene
kirchliche Institution gerichtet.

Gleichzeitig gab es offizielle Verlautbarungen der deutschen Bischéfe zum
Dialog mit anderen Religionen, die aber kaum die konkrete Situation vor Ort
mit den Muslim*innen in den Blick nahm, sondern nur die Weltkirche und
den Missionsauftrag der katholischen Kirche (Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz 2003 und 2004). Ein Beispiel fiir den zunehmend kritischer
werdenden Umgang mit den autonomen Grassroots-Dialogen ist die Hand-
reichung zum Dialog mit Muslim*innen (2006) seitens der Evangelischen Kir-
che Deutschlands (EKD): Wahrend die EKD noch in 2000 eine dem Dialog mit
den Muslim*innen zugewandte Handreichung »Zusammenleben mit Musli-
men in Deutschland« herausgebracht hat, die grundsitzlich zum Dialog zwi-
schen Muslim*innen und Christ*innen ermutigen wollte, wollte die nachfol-

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

109


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

gende Handreichung »Klarheit und gute Nachbarschaft« (2006) nun das ge-
meinsame Gebet verbieten, und insgesamt vor einer zu groflen Anniherung
an Muslim*innen und den Islam in Deutschland warnen. Dabei betont diese
Handreichung nicht nur die Distanz und Differenz des Protestantismus zum
Islam, sondern stellt auch wiederholt klar, dass das Christentum in einem in-
neren wertbezogenen Gleichklang mit der Demokratie stehe.” Der Islam wird
demgegeniiber darin mehrfach als eine Religion dargestellt, die einen solchen
wertemifligen Gleichklang nichtauszeichne, auch wenn sie sich rechtstreu ge-
be. So stellt die Handreichung beispielsweise infrage, dass die »Vorstellung von
der Unterwerfung des Menschen unter die Herrschaft Gottes mit demokra-
tischen Prinzipien — vor allem dem Grundsatz der Souverinitit des Volkes —
zu vereinbaren ist« (EKD 2006: 26).*° »Unterwerfung des Menschen unter die
Herrschaft Gottes« soll dabei den islamischen Glauben grundlegend beschrei-
ben. Hierbei handelt es sich allerdings um eine recht einseitige ideelle Zuspit-
zung einer vermeintlichen Essenz des Islams, die hier zudem in einer pejorati-
ven Ubersetzungsweise (»Unterwerfunge, »Herrschaft« anstatt z.B. »Ergeben-
heit« oder »Hingabe«) ohne Angabe von Quellen als faktisch und allgemein ge-
geben dargelegt wird. Die Erziehungswissenschaftlerin Yasemin Karakagoglu
(2007) weist in ihrer Kritik an der Handreichung auch darauf hin, dass dort
iiberhaupt immer wieder ganz allgemein vom »Islam« die Rede ist und nicht
zwischen unterschiedlichen Strémungen, Muslim*innen in Deutschland und
anderen Lindern, verschiedenen Verbinden etc. unterschieden wird.

Das Christentum wird in der Handreichung der EKD zur religiosen und
kulturellen Grundlage der politischen Mehrheitskultur erklirt: »Christen
bejahen die freiheitliche Grundordnung der Bundesrepublik Deutschland«
(EKD 2006: 80). Solche Argumentationsweisen von christlichen Kirchenver-
treter*innen sind nicht neu, wie die Kulturwissenschaftlerin Rommelspa-
cher (2017) bemerkt: »In vielen Diskussionen wird selbstverstindlich davon
ausgegangen, dass die Menschenrechte christlichen Ursprungs seien. Das
iberrascht insofern, als viele der Rechte, wie etwa Religionsfreiheit oder die
Gleichstellung von Frauen, gegen die Kirchen erkimpft werden mussten und

19 Zumindest nach Einsicht in die historischen Verfehlungen und Schuld z.B. in der
NS-Zeit (2006: 80 u.w.).

20 Sofastgleichlautend auch in der katholischen Erklarung zu»Christen und Muslimen in
Deutschland«zu finden (2003: 99). Allerdings unterscheidet die bischéfliche Erklarung
deutlicher zwischen unterschiedlichen Gruppen von Muslim*innen und ist insgesamt
differenzierter und theologisch fundierender in ihrer Betrachtung.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

weiterhin erkimpft werden miissen« (248). Rommelspacher fiihrt in ihrer
Studie fithrende christliche Vertreter*innen und Theolog*innen (z.B. Bischof
Huber, Papst Johannes Paul II. u.a.) an, die in verschiedenen Zusammenhin-
gen 6ffentlich darauf hingewiesen haben, dass die Quelle fiir die Benennung
von Menschenrechten wie die Wiirde des Menschen, die Gewissensfreiheit
oder die Toleranz das Christentum sei.* Die Argumentation lautet aus deren
Sicht: Wenn Demokratie und Menschenrechte ihren Ursprung genuin im
Christentum haben, so kénne sie kaum mit anderen Religionen in gleicher
Weise im Zusammenhang stehen. Die Politikwissenschaftlerin Henriette
Rosch (2012) hat eben solche »Kulturalisierung des Christlichen«, in dem das
Christliche als Grundlage der demokratischen Kultur Deutschlands verstan-
den wird, und ihre Folgen fiir eine abwertende Haltung gegeniiber anderen
Religionen untersucht. Sie resiimiert: »Die Konstruktion einer Deckungs-
gleichheit von christlicher Tradition und westlicher Kultur lisst die andere
Religion immer zu einer fremden Religion werden. So wird die Genese der
zentralen Werte der Aufklirung aus dem Christentum der entscheidende
und vor allem logisch uneinholbare Vorsprung des Christentums gegeniiber
anderen Religionen. Die andere Religion ist damit nicht nur (kultur)fremd,
sondern aus dieser Perspektive auch minderwertig« (2012: 131).** Dabei kon-
statiert sie ebenfalls, dass insbesondere der Islam mithilfe dieser Wendung
negativ bewertet wird. Noch zentraler ist dariiber hinaus ihr Hinweis darauf,
dass durch die Idee einer — auch vom Bundesverfassungsgericht attestierten
- »Pragekraft des Christentums« (EKD 1997: 9), das Christentum quasi zu ei-
ner Metakultur emporgehoben wird, die nicht nur quer zur gesellschaftlichen
Pluralitit liegt, sondern sich zudem jeglicher religioser Kritik und Konkurrenz
entzieht (EKD & DBK 2006: 130).

Auch in den Grassroots-Dialoggeschehen selbst machen sich solche Meta-
anspriiche durchaus immer wieder bemerkbar, wenn z.B. Vertreter*innen>des
Christlichen« die Moderator*innenrolle auch deshalb iibernehmen, weil ihre
Religion in den Dialogen nicht zur Debatte steht; nur die islamische Religion

21 Dazu Rommelspacher 2017: 251ff. mit Verweis auf die historischen Rekonstruktionen
seitens der Philosophiegeschichte und der Sozialwissenschaften (z.B. bei Forst 2003).

22 Vgl.dazu die gemeinsamen Ausfithrungen der evangelischen und katholischen Kirche
in Deutschland: EKD/DBK 2006, z.B. in der Formulierung: »Die Kirchen werden auch
in Zukunft fir die freiheitliche Demokratie des Grundgesetzes eintreten, weil diese in
besonderer Weise dem christlichen Menschenbild entspricht« (12).

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

m


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

steht auf dem Priifstand, sie wird erklirt und in ihrer Giite und Reichwei-
te von ihren Vertreter*innen gerechtfertigt. Christliche Teilnehmer*innen
sind diejenigen, die den Islam bzw. die Muslim*innen befragen. Die Vertre-
ter*innen der christlichen Gemeinden nehmen insofern eher die Rolle eines
»Platzanweisers« im Dialog ein — wie Rommelspacher (a.a.0.) dies formuliert.
Sie sind dann die >Integrationslotsenc fiir die Muslim*innen, da sie in diesem
Zusammenhang als Vertreter*innen einer legitimierten und staatstragenden
Religionsgemeinschaft auftreten. Der Sozialwissenschaftler Winkler (2017)
deckt eine dhnliche Dynamik anhand eines detailliert dekonstruierten Dia-
loggeschehens einer Initiative in Siiddeutschland auf. Dazu zeigt er eine —
auch in der Dialogos-Studie oft beobachtete — Aufgabenverteilung im Dialog:
die Muslim*innen werden dazu aufgefordert, sich am christlichen Gemein-
deleben und seiner Art der Erwachsenenbildung und Gemeindefithrung ein
Vorbild zu nehmen und dieses nachzuahmen. Winkler bezeichnet das als »go-
verning through friendship«, da hier nicht durch direkte Autoritit, sondern
durch ein freundschaftliches, authentisches und freiwilliges Verhiltnis zu den
Muslim*innen das Anliegen zur Selbstfithrung dieser vorgetragen wird. Islam
und damit die Muslim*innen sollen reflexiv umgeformt werden und sich
einer allgemeinen sikular-christlichen Ethik anpassen. Die Christ*innen in
ihrem oben dargelegten, selbst so verstandenen kultur-stabilisierendem und
friedfertigem Verhiltnis zur sikularen Gesellschaft gelten dabei unhinterfragt
als Vorbild. Die Annahme dieses Dialogs seitens der Muslim“innen erscheint
dabei als die vermeintlich einzige Moglichkeit, ihren Willen zur Anerkennung
und Integration zu zeigen — auch wenn sie durch und mittels der Partizipation
an solchen >Dialogen« gleichzeitig immer wieder infrage gestellt wird.

Vor dem Hintergrund der im ersten Kapitel dargelegten sinkenden Mit-
gliedszahlen der christlichen Grof3kirchen und des Riickgangs ihrer konkreten
Bedeutung fiir die Biirger*innen kénnen solche Aufgaben der Integrationshil-
fe fiir die >andere Religion< dazu dienen, die Relevanz der >eigenen Religion«
fiir die Gesamtgesellschaft hervorzuheben. Denn s>das Christliche« und die
christlichen Kirchen erhalten sich in solchen Dialogen die Mdglichkeit - trotz
mittlerweile auch quantitativ fragwiirdiger Reprisentanz — als Vertretung
einer Mehrheit aufzutreten: sowohl gegeniiber einer anderen Religionsge-
meinschaft als auch im Sinne einer intermediiren Vertretung der Anliegen
des Staates und der Gesamtgesellschaft. Durch diese Unterscheidung zu
>dem Islamischens, >den< Muslim*innen und ihren Religionsverbinden wird
deren Platz als Minderheit stabilisiert und damit eine grundlegende Gren-

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

ze zwischen Biirger*innen mit unterschiedlichem Zugehorigkeitsstatus zu
Deutschland itber Religion markiert.

4 Fazit: Im »Dialog« ermachtigt sich eine »Mehrheit«

Aus dem Dargelegten sollte deutlich geworden sein, dass der vermeintlich of-
fene und zugewandte »Dialog« des Staates und der christlichen Kirchen be-
wirke, ihr Verhiltnis zum Islam und den Muslim*innen auf Distanz zu sich zu
halten. Gleichzeitig stellen sich die Kirchen als Vertreter einer gesamtgesell-
schaftlichen Mehrheit dar, zu der der Islam und die Muslim*innen grundsitz-
lich in Distanz stiinden. Als »Mythos der Konvivalitit« (Kors/Nagel 2018) ver-
schleiert dieser Dialog diese Governance-Strategie (Tezcan 2017), die die Mus-
lim*innen als>die Anderens, fremd und Minderheit und >das Eigene<als Mehr-
heit inszeniert. Die Integration und Leistung dieser Minderheit steht schlief3-
lich bei dieser Gelegenheit einseitig und immer wieder von neuem auf dem
Priifstand. Die Kirchen etablieren dabei >das Christliche« als staatstragende
GroRe und insofern Mehrheit, trotz der statistischen Fragwiirdigkeit dieser
Rolle. Auch langjihrige Auseinandersetzungen zwischen den christlichen Kir-
chen selbst verlieren dabei ihre Bedeutung, geeint im Gegeniiber zum Islam.

Das >Islamische« wird so >verandert« — das heifst, es wird in einem Othe-
ringsprozess (de Beauvoir 2000 oder Spivak 1996) ein selbstermichtigendes,
vermeintlich christliches >Wir< geschaffen und >das Islamische« als das Andere
fixiert und abgewertet. So wird »das Islamische« unter eine >Mehrheits-Fiih-
rung des Christlichen« gestellt und zur Minderheit in Bezug auf die Gesamt-
gesellschaft gemacht.

Die kritischen Debatten um den periodisch wiederkehrenden Ausruf einer
»deutschen Leitkultur« (Merz 2000) oder einer »christlich-jiidisch-abendlan-
dischen Kultur« (so der ehemalige Innenminister Hans-Peter Friedrich/CSU
in der FAZ am 06.10.2010) verweisen dabei auf die Schwierigkeit, in einer
immer diversifizierteren Gesellschaft nationalstaatliche Identititen weiter-
hin an scheinbar essentiellen Eigenschaften der Mitglieder ethnisch, kulturell
oder religiés zu imaginieren. Das Schwinden faktischer Einheitlichkeit — auch
im Bereich religioser Zugehorigkeit, wie die anfangs dargestellten Statisti-
ken zeigen konnten - lisst die Unzulinglichkeiten solcher essentialistischen
Identititsstrategien zutage treten. Der Versuch, Nationalidentitit wieder
traditionell in Grofen wie Kultur, Religion, Abstammung zu imaginieren,
bleibt nur solange erfolgreich wie das vermeintlich >christlich-sikulare Wir«

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

3


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

unausgesprochen gegeniiber dem vermeintlich einheitlich fremden und ab-
gewerteten Anderen als homogenes Positives abgehoben wird. Dabei bedingt
eine solche Konstruktion von nationaler Identitit nicht nur die Idee der Ho-
mogenitit einer Mehrheitsbevolkerung im >Christlichen, sondern vor allem
die einer homogenen Minderheitsbevolkerung im >Islamischens, die statt-
dessen recht konkret, aber abwertend essentialisiert wird. Diese dargelegte
Konstruktion von Mehrheit und Minderheit im Dialog zwischen Christentum
und Islam in Deutschland ist somit als identitdtspolitische nationalstaatliche
Logik und Strategie zu verstehen, die dazu beitrigt, Machtpositionen im
Staat essenziell und hierarchisch zu etablieren, kaum aber sie miteinander zu
verhandeln.

Literaturverzeichnis

Amir-Moazami, S. (2011): »Dialogue as a governmental technique: Managing
gendered
Islam in Germany, in: Feminist Review 98(1), S. 9-27.

Amir-Moazami, Sch. (2022): Interrogation Muslims. The Liberal-Secular Matrix of
Integration, New York.

Anderson, B. (2005): Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenreichen Kon-
zepts, Frankfurt a.M..

Beauvoir, S. de (2000): Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau, Reinbek.

Blume, M. (2017): Islam in der Krise. Eine Weltreligion zwischen Radikalisierung und
stillem Riickzug, Ostfildern.

Bockenforde, E.-W. (1967): »Die Entstehung des Staates als Vorgang der Siku-
larisationg, in: ders., Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt a.M., S. 91-144.

Bockenforde, E.-W. (2007): Der sikularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfer-
tigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert, Miinchen.

EKD (1997): »Christentum und Kultur. Uber das Verhiltnis des demokratischen
Rechtsstaates zum Christentume, in: EKD-Texte 63.

EKD (2000): Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der christ-
lichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland, Giitersloh.

EKD (2006): »Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in
Deutschland. Eine Handreichung des Rates der EKD«, in: EKD-Texte 86.

EKD & DBK (2006): »Demokratie braucht Tugenden. Gemeinsames Wort des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der deutschen Bi-

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit

schofskonferenz zur Zukunft unseres demokratischen Gemeinwesens, in:
Gemeinsame Texte 19.

Foroutan, N. (2019): Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen
Demokratie, Bielefeld.

Forst, R. (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines um-
strittenen Begriffs, Frankfurt a.M..

Geulen, Chr. (2018): »Zur »Wiederkehr« des Nationalismusc, in: APuZ 48 (18),
S.4-8.

Hobsbawm, E. (1990/2005): Nationen und Nationalismus: Mythos und Realitit seit
1780, Frankfurt a.M..

Karakasoglu, Y, (2007): »Abgrenzung und Mission statt Toleranz und Dialogx,
in: Micksch (Hg.): Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD ge-
gen den Islam profiliert, Frankfurt a.M., S. 238-252..

Klinkhammer, G. (2022): »Der christlich-muslimische Dialog und sein en-
ges Verhiltnis zur massenmedialen Berichterstattung, in: Giineg/Kubik/
Steins (Hg.): Macht im interreligiésen Dialog. Interdisziplinire Perspektiven,
Freiburg, S. 211-235.

Klinkhammer, G./Frese, H.-L./Satilmis, A./Seibert, T. (2011): »Interkulturelle
und interreligiése Dialoge mit Muslim*innenc, in: VIRR Bd.1.

Klinkhammer, G./Neumaier, A. (2020): Religidse Pluralititen — Umbriiche in der
Wahrnehmung Religioser Vielfalt in Deutschland, Bielefeld.

Kors, A./Nagel, A. (2018): »Local »formulas of peacec Religious diversity
and state-interfaith governance in Germany«, in: Social Compass 63(3),
S. 346—362.

Miiller, T. (2018): »Sicherheitswissen und Extremismus. Definitionsdynami-
ken in der deutschen Islampolitiks, in: Amir-Mazami (Hg.), Der inspizierte
Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Europa, Bielefeld, S. 185—214.

Pfeiffer, Chr. et al. (2009): Jugendliche in Deutschland als Opfer und Titer von Ge-
walt. Erster Forschungsbericht zum gemeinsamen Forschungsprojekt des Bundes-
innenministeriums des Inneren und des KFN, Hannover.

Pollack, D./Rosta, G. (2016): »Bedingungsfaktoren und Muster religiésen Wan-
dels in der Moderne. Ein multi-paradigmatisches Erklirungsmodell, in:
Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie 16 (2), S. 214—230.

Rommelspacher, B. (2017): Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das Christentum
im Zeitalter von Sikularitit und Multireligiositit, Bielefeld.

Résch, H. (2012): »Christentum als Kultur, in: Richter/Lewicki/Résch/Moller
(Hg.): Religivse Gegenwartskultur zwischen Integration und Anpassung, S. 119-
134.

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.

15


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Fallstudien zu >religisen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen<

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (2003): »Christen und Muslime
in Deutschland, in: Arbeitshilfen (172), Bonn.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (2004): »Allen Volkern Sein
Heil, in: Die Mission der Weltkirche (76), Bonn.

Tezcan, L. (2007): »Kultur, Gouvernementalitit der Religion und der Integrati-
onsdiskursc, in: Soziale Welt 58 (17), S. 51-76.

Spivak, G. Ch. (1996): The Spivak Reader. Selected Works of Gayatri C. Spivak, Lon-
don/New York.

Wall, H. de/Muckel, St. (2012): Kirchenrecht, Miinchen.

Weber, M. (1976): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der Verstehenden Soziologie,
Tibingen.

Wollrad, E. (2017): Weif3sein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf Rassis-
mus, Kultur und Religion, Sulzbach.

Internetquellen

Bundesministerium des Inneren und fiir Heimat (2018): Grundsatzrede des Bun-
desinnenministers zum Auftakt der 4. Deutschen Islam Konferenz. Zugriff un-
ter: https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-2
0181128.html

Deutsche Islam Konferenz (2024): Ziele. Zugriff unter: https://www.deutsche-
islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Inte
gration/moscheen-fuer-integration_node.html

Dreier, L./Wagner, C (2020): Wer studiert Islamische Theologie? Ein Uberblick iiber
das Fach und seine Studierenden. Zugrift unter: https://aiwg.de/wp-content/
uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland — fowid (N. N.): Start-
seite. Zugrift unter: http://www.fowid.de

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland - fowid (2021): Religi-
onszugehorigkeiten 2020. Zugriff unter: https://fowid.de/meldung/religions
zugehoerigkeiten-2020

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland - fowid (2022): Abnah-
me der Kivchenzugehdorigkeit in Deutschland in Bezug auf Verinderungen zum Vor-
jahr. Zugrift unter: https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-
2021

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
http://www.fowid.de
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
http://www.fowid.de
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021

Gritt Klinkhammer: Dialog - Macht - Mehrheit 117

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland — fowid (2023): Kirchen-
mitglieder in GrofSstidten, die Daten. Zugriff unter: https://fowid.de/meldun
g/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten

https:/idol. 12.02.2026, 20:08:45.



https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

