
Dialog – Macht – Mehrheit: Zur Konstruktion von 

Mehr- und Minderheiten mit Blick auf das Verhältnis 

von Christentum und Islam in Deutschland 

Gritt Klinkhammer 

Seit der Beendigung des sog. Kalten Kriegs in den 1990er Jahren und der zu
nehmenden Globalisierung ist Religion europaweit und so auch in Deutsch
land zunehmend in den öffentlichen Diskurs gerückt. Dabei geht es vor allem 
um Fragen der Regulierung religiöser Pluralität und Diversität, die seit An
fang der 2000er Jahre zu einem zentralen Problembezug der nationalen Mi
grations-, Integrations- und Sicherheitspolitiken angewachsen sind. Gleich
zeitig weisen aber die Statistiken auf einen stetigen Rückgang der institutio
nalisierten Mitgliedschaften in den christlichen Religionsgemeinschaften hin 
(fowid 2022). Und wenn auch die klassischen Säkularisierungstheorien längst 
nicht mehr haltbar sind in ihrer normierenden Annahme eines wechselsei
tigen Ausschlusses von Modernität und Religion, so zeigen doch quantitati
ve Studien zur Religionsentwicklung in Deutschland deutlich, dass selbst in 
Westdeutschland ein Rückgang sowohl der Mitgliedschaften in den christli
chen Kirchen als auch der multifunktionalen Einbindung der Bürger*innen 
durch institutionalisierte Religion in die Gesellschaft insgesamt zu verzeich
nen ist (z.B. Pollack/Rosta 2015).1 

Die Gleichzeitigkeit einer gesteigerten Aufmerksamkeit für religiöse Di
versität in Bezug auf Fragen der Gestaltung der Gesellschaft einerseits und der 

1 Aktuelle Zahlen für kleinere Religionsgemeinschaften liegen seit 2020 nicht mehr 
vor; seit 1995 generiert der Religionswissenschaftliche Medien- und Informations

dienst (REMID) e.V. solche Zahlen anhand von vorliegenden Untersuchungen und ei
genen Recherchen und Schätzungen. Daneben stellt die dezidiert religionskritische 
Giordano-Bruno-Stiftung durch ihr Projekt »Forschungsgruppe Weltanschauungen in 
Deutschland« (fowid) seit 2005 Mitgliedszahlen durch eigene Erhebungen und Re
cherchen zur Verfügung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

Bedeutungsschwächung von Religion für die gesellschaftliche Gestaltung und 
Integration der Lebensläufe der einzelnen andererseits deutet auf eine zuneh
mend symbolische und sekundäre Relevanz der öffentlichen Verhandlung des 
Religiösen hin. Ein solcher symbolischer und sekundärer Bezug auf Religion 
hat sich auf unterschiedlichen gesellschaftlichen Ebenen etabliert, die es im 
Folgenden in den Blick zu nehmen gilt, um seine Bedingungen zu analysie
ren. Dabei ist zum ersten die Ebene der Nationalstaatlichkeit zu betrachten, 
vor deren Hintergrund erst die selbstverständliche Bezugnahme auf eine ima
ginierte Einheit, auch eine religiöse, der Bürger*innen zu verstehen ist, die 
dann unter anderem in einem Verhältnis von Mehrheit und Minderheit grun
diert wird (1). Zum zweiten ist die Ebene der intermediären Regulierung von 
religiöser Pluralität zwischen konkreten politischen Maßnahmen und den ›an
deren‹2 Religionsgemeinschaften in Deutschland zu betrachten. Dabei geht 
es um Akteure oder Institutionen, die als Mittler zwischen Bürger*innen und 
politischer Regierung fungieren. Der interreligiöse Dialog ist z.B. als ein sol
ches intermediäres Governance Instrument zu verstehen, insbesondere wenn 
er sich z.B. mit Sicherheitsfragen oder konkreten Konflikten vor Ort beschäf
tigt (2). Und zum dritten ist die Rolle der christlichen Kirchen als vermeintli
che Mehrheitsreligionsgemeinschaft gegenüber den (religiösen) Minderheiten 
– insbesondere in den institutionalisierten Dialoggeschehen – genauer zu be
trachten, da sich darin ebenfalls das Verständnis von Religion und ihre gesell
schaftliche Bedeutung zeigt (3). Im Folgenden werde ich diesen drei Ebenen 
nachgehen, um Bedingungen für die zunehmende Relevanz von Religion in 
unserer sich gleichzeitig zunehmend säkularisierenden Gesellschaft nachzu
vollziehen und mich dabei den Bedingungen und Dynamiken der öffentlichen 
Etablierung religiöser Mehr- und Minderheitsverhältnisse zuwenden. 

1 Nationalstaatlichkeit und die Bedeutung von Religion 
in Deutschland 

Als 2006 der damalige Bundesinnenminister Wolfgang Schäuble die erste 
»Deutsche Islam Konferenz« (DIK) aus der Taufe hob, formulierte er in seiner 

2 Die christlichen Gemeinden, d.h. diejenigen, die der EKD und der röm.-katholischen 
Kirche angehören, unabhängig welche Größenordnung sie in der Kommune haben, 
sind dabei in der Regel ausgenommen oder sitzen auf der staatlich gestützten Ver
mittlerseite; dazu weiter unten. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 93 

Eröffnungsrede: »Der Islam ist Teil Deutschlands«. Erst vier Jahre später 
sorgte dieser Satz – oder ein ähnlicher zumindest – vom damaligen Bun
despräsidenten Christian Wulff zum 20. Jahrestag der deutschen Einheit 
gesprochen, für Furor: »Das Christentum gehört zweifelsfrei zu Deutschland. 
Das Judentum gehört zweifelsfrei zu Deutschland. Das ist unsere christlich- 
jüdische Geschichte. Aber der Islam gehört inzwischen auch zu Deutschland.« 
Auch Merkels grundsätzliches Einverständnis dazu, half nicht die Wogen zu 
glätten. So lehnte der Nachfolger Schäubles, Hans-Peter Friedrich, solche 
Sichtweisen grundlegend ab und tat das auch kund, als er die DIK übernahm 
und weiterführte: »Dass der Islam zu Deutschland gehört, ist eine Tatsache, 
die sich aus der Historie nirgendwo belegen lässt«. Und darin war und ist er 
sich einig mit vielen seiner Parteifreund*innen. Horst Seehofer resümierte 
schließlich bei seiner Eröffnungsrede der 4. Phase der Deutschen Islamkonfe
renz 2018, dass die Muslim*innen als Bürger*innen zu Deutschland gehörten, 
mit eben gleichen Bürger*innen-Rechten und -Pflichten. Deutschland sei 
aber ein »christliches Land« und der Islam müsse erst überhaupt ein deut
scher werden, woran die Konferenz mit den Muslim*innen arbeiten wolle 
(Bundesministerium des Inneren und für Heimat 2018). Zugespitzt könnte 
man also auch formulieren: der Islam müsse erst christlich werden, bevor er 
sich deutsch nennen dürfe. 

Zwar sind diese Debatten vor allem im konservativen Parteienspektrum 
entstanden, aber ihre Zustimmung und Prägung geht weit über diese hinaus, 
was auch die bis heute immer wiederkehrenden Unverständnisse zeigen, 
wenn Menschen aus anderen Herkunftsländern oder mit nichtchristlicher 
Religion und/oder nicht-Weiße3 Deutsche sind. Das lateinische »natio« ver
weist auf Geburt, Geschlecht und Stamm, aber schon Max Weber (1976) hatte 
betont, dass eine Nation empirisch betrachtet ein Konstrukt ist und »wenn 
überhaupt eindeutig, dann jedenfalls nicht nach empirisch gemeinsamen 
Qualitäten der ihr Zugerechneten definiert werden kann« (ebd.: 528). Die 
Identität einer Nation – so haben es auch der Politikwissenschaftler Be
nedict Anderson (1983/2005) und der Universalhistoriker Eric Hobsbawm 
(1990/2005) konstatiert – bestehe wesentlich nur in der Imagination von 
Einheit. Ihre grundlegende These von der Konstruktion und Imagination 
der Nation durch den Nationalismus gründete sich auf die Analyse, dass die 

3 Die Großschreibung bezieht sich hier auf die »Critical Whiteness Studies«, die v.a. Pro
zesse der positiv oder im Extremfalls überlegen gesetzten Rassifizierung von »Weiß- 
Sein« unter Bezug auf Hautfarbe untersucht (Wollrad 2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

Nationenbildung im 19. Jahrhundert ein dem ideologischen Nationalismus 
nachgängiger Konstruktionsprozess gewesen sei. So betont Anderson, dass 
der Nationenbildungsprozess vor allem als ein säkulares Identitätsprojekt 
zu verstehen ist, das einen neuen Mythos des Zusammenhalts und der Ge
meinschaft als »Verbund von Gleichen« (Anderson 2005: 16) generiert. Jede 
»Nation« bilde insofern nach innen und nach außen Grenzen aus: nach innen 
halte sie dabei einen (Ursprungs-)Mythos der Gemeinsamkeit über Sprache, 
Volk/Abstammung und/oder Religion aufrecht (ebd.: 15–16). Die Nation werde 
darum vorpolitisch oftmals als eine solche Einheit, noch vor der Idee von 
der politischen Partizipation aller ihrer Mitglieder, der Gewaltenteilung oder 
ähnliches, imaginiert. Die »Verschmelzung des politischen mit dem vorpoliti
schen Bedeutungsgehalt im Begriff der Nation ist bis heute nicht rückgängig 
gemacht worden«, konstatiert auch der Historiker Christian Geulen. So falle 
es eben bis heute »schwer, die formale Staatszugehörigkeit als hinreichendes 
Kriterium nationaler Zugehörigkeit zu akzeptieren« (Geulen 2018: 6). Ander
son hat aber auch sehr deutlich gemacht, dass die Nation als konstruierte 
Zusammengehörigkeitsidee nach innen und Legitimation nationaler Sou
veränität nach außen auf äußerst fragiler Basis fußt, so dass die Arbeit an 
der ›Erinnerung‹ an einem vermeintlich gemeinsamen Ursprung und einer 
einheitsstiftenden Gemeinschaftlichkeit immer wieder versucht wird. 

Die vorpolitische Idee einer deutschen Gemeinschaft als einheitliche Na
tion wurde im politischen Vereinigungsprozess des Kaiserreichs deutscher 
Nation 1870 realisiert. In Bezug auf die Rolle des Christentums in der konkre
ten Entwicklung der deutschen Nation wurde das Prinzip des »cuius regio, 
eius religio« fortgeführt. Reichskanzler Bismarck hielt es allerdings nun für 
notwendig, die Konfessionen politisch in einheitlicher Weise den staatlichen 
Interessen der deutschen Nation unterzuordnen, wie dies mit dem Protestan
tismus als vom Staat getragener und gewaltenmäßig autorisierter christlicher 
Konfession bereits Praxis war. Im sogenannten Kulturkampf der Jahre 1871 
bis 1873 wurde die Souveränität gegenüber dem Katholizismus ebenfalls 
durchgesetzt, indem das öffentliche Bildungswesen säkularisiert, nur der 
Religionsunterricht in der Schule belassen wurde, sowie die Ausbildung 
der Geistlichen und der Religionslehrer*innen an staatlichen theologischen 
Fakultäten zur Pflicht wurde und damit die damals vorherrschenden unab
hängigen katholischen Unterrichtsanstalten für Geistliche zurückgedrängt 
wurden (Wall/Muckel 2006). 

So wurde in der Weimarer Reichsverfassung von 1919 dann die bis heute 
dem deutschen Grundgesetz zugrundeliegende Trennung von Religion und 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 95 

Staat festgelegt: neben den besonderen Regelungen für den Religionsun
terricht an öffentlichen Schulen wurde hier der Grundstein für das heutige 
Verständnis von Religionsfreiheit und der spezifische Status der Religi
onsgemeinschaften als gemeinnützige Vereine oder als Körperschaften des 
öffentlichen Rechts nach Artikel 140 des GG (137 Abs. 3 WVR) gelegt. Insbe
sondere die beiden christlichen Kirchen, die jüdischen Gemeinden sowie 
einige kleinere christlich grundierte Gemeinschaften erhielten bereits damals 
Körperschaftsrechte. Hierdurch wurde den Gemeinschaften die Teilhabe an 
der Gestaltung öffentlichen Lebens garantiert (Rundfunkrecht, anerkannter 
Wohlfahrtsträger, Kirchensteuer u. ä.; de Wall/Muckel 2006). Das Christen
tum wurde insofern dem staatlichen Verständnis unterstellt und aber als 
solches einheitlich rechtlich verankert. Das Judentum bzw. Jüdinnen und 
Juden zunächst noch als Minderheit mit unter das Dach der Nation formal 
integriert, sollten während der Zeit des Nationalsozialismus soweit zum 
Feindbild werden, dass ihre Gemeinschaft in Deutschland fast gänzlich ver
nichtet wurde. Beim Neubau der Nation 1949 und der Arbeit am Grundgesetz 
für Deutschland wurde insbesondere der privilegierte Religionsstatus der 
christlichen Kirchen aus der Weimarer Zeit übernommen und später oft
mals mit dem Diktum Böckenfördes (1967) verbunden, dass der Staat eben 
von Voraussetzungen lebe, die er selbst nicht garantieren könne und somit 
auf eine vorstaatliche, gemeinschaftsstiftende Wertefundierung durch die 
christlichen Kirchen angewiesen sei. 

1.1 Erosion der etablierten Mehrheits- und Minderheitskonstellationen ab 
den 1980er Jahren 

Lange Zeit schienen diese Privilegien der christlichen Kirchen zusammen mit 
den öffentlichen Feiertagsregelungen eine konsensfähige Grundlage für die 
religiösen Belange im Nachkriegs-Deutschland zu bilden. Durch die zuneh
menden Migrationsbewegungen (Flucht, Arbeitsmigration, Familiennachzug 
u. ä.) seit den 1980er Jahren einerseits und die Wiedervereinigung von Ost- 
und Westdeutschland in den 1990er Jahren sowie die Stärkung der jüdi
schen Gemeinden durch das sogenannte Kontingentflüchtlingsabkommen 
andererseits hat sich das religionsbezogene Selbstverständnis der Bürger*in
nen im deutschen Staat diversifiziert. Während bis in die 1980er Jahre die 
christliche Bikonfessionalität in Deutschland und auch die christliche Soziali

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

sation selbstverständlich und alternativlos erschienen,4 erodiert seitdem das 
Primat des Christlichen in Sozialisation und Gesellschaft. Die Wiedervereini
gung 1990 hat dazu einen weiteren starken Schub gegeben. Im Osten haben 
sich nach der Wende keine nennenswerten Änderungen der historischen 
Verhältnisse der De-Religionisierung der Bevölkerung eingestellt.5 Steti
ge Kirchenaustritte sowie ein langsamer Rückgang der Inanspruchnahme 
christlicher Übergangsrituale wie Taufe, Kommunion/Firmung bzw. Konfir
mation, Hochzeit, Beerdigung sind seitdem auch im Westen zu verzeichnen. 
Besonders massiv sind die Austritte in den letzten Jahren vor dem Hinter
grund der öffentlichen kritischen Debatten um die zahllosen aufgedeckten 
Missbrauchsfälle und den Umgang der Kirchen mit Tätern und Opfern. Auch 
das Ringen um Fachkräfte im Bereich der pflegenden und bildenden Berufe 
lassen die Konfessionalität der Angestellten in den entsprechenden konfessio
nellen Verbänden und Institutionen in den Hintergrund treten; entsprechend 
lockern sich Überlegungen eines Beibehaltens kirchlicher Mitgliedschaften 
aufgrund von beruflichen Perspektiven in solchen Einrichtungen. 

Tabelle 1: Abnahme der Kirchenzugehörigkeit in Deutschland in Bezug auf Verände
rungen zum Vorjahr (fowid 2022) 

2021 zu 
2020 

2020 zu 
2019 

2019 zu 
2018 

2018 zu 
2017 

2017 zu 
2016 

2016 zu 
2015 

Kath. 
Kirche -547.000 -407.700 -401.700 -309.000 -269.000 -180.000 

Ev. 
Kirche -511.000 -477.200 -427.800 -395.000 -394.000 -340.000 

4 Das betraf sowohl konfessionszugeteilte Kindergärten und Grundschulen als auch die 
Beteiligung an Kommunion/Firmung oder Konfirmation, kirchlichen Hochzeiten, Re
ligionsunterricht an öffentlichen Schulen etc. 

5 Weder der prognostizierte Zulauf zu Neuen Religiösen Bewegungen, noch statistisch 
signifikante Rückbewegung hin zu einer christlichen Konfession sind eingetreten. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 97 

Seit Mitte 2021 ist der Abwärtstrend soweit fortgeschritten, dass die Mit
gliedschaft in den christlichen Kirchen nun knapp unter 50 % zu allen anderen 
Religions-Zugehörigen bzw. Nicht-Zugehörigen liegt. Laut fowid hat sich die
ser Trend fortgesetzt und führt im Jahr 2023 schätzungsweise zu einem An
teil von nur noch 48 % der Gesamtgesellschaft, die Mitglied in einer der beiden 
christlichen Kirchen sind (vgl. Tabelle 1). Insofern hat sich damit eine Situa
tion eingestellt, in der zwar die christlichen Konfessionen noch die Mehrheit 
gegenüber den anderen Religionsgemeinschaften bilden, aber nicht mehr ge
samtgesellschaftlich. 

Der Islam und die muslimischen Verbände, die die zweitgrößte religiöse 
Gemeinschaft in Deutschland bilden, haben sich seit den 1990er Jahren zu
nehmend institutionell etabliert und setzen nicht mehr auf die Rückkehr ihrer 
Mitglieder, sondern beschäftigen sich intensiv mit dem Aufbau islamischen 
Lebens in Deutschland auch für zukünftige Generationen. Dabei ist gegen
wärtig zwar insbesondere durch Flucht die Anzahl von Muslim*innen im Land 
nominell gestiegen, allerdings wirkt sich das v.a. auf die Zunahme der Plurali
tät der Muslim*innen in Deutschland aus, kaum aber auf die nominelle Größe 
der Verbände bzw. ihrer Mitglieder.6 Das liegt zum einen an der stark ›eth
nisch-sprachlichen‹ Ausrichtung der bestehenden größeren islamischen Ver
bände am Türkischen und zum anderen daran, dass einige der Geflüchteten 
u.a. vor Repressionen im Namen des Islams aus ihrer Heimat geflohen sind 
und sie sich somit in Deutschland keiner islamischen Gemeinschaft anschlie
ßen. 

Wenn es um die Frage von religionsbezogenen Mehrheits-Minderheits- 
Verhältnissen in Deutschland geht, sind vor allem zunächst Ost- und West
deutschland genauer zu differenzieren (vgl. Abbildung 1): 

6 Vgl. Blume (2017), der auch eine Säkularisierung unter den Muslim*innen beobachtet. 
Es zeigt sich zwar ein interessanter Trend hin zum islamischen Theologiestudium sei
tens muslimischer Abiturient*innen, allerdings bleibt das zahlenmäßig alles im klei
nen Bereich (Dreier & Wagner 2020). Angesichts dessen, dass aber auch nur etwa 6 % 
der Christ*innen aktiv gläubig sind, nähern sich beide Religionsgemeinschaften inso
fern gegenseitig an! 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

Abbildung 1: Ev. und kath. Kirchenmitglieder in Deutschland nach Bundesländern, 
am 31.12.2020 

Quelle: fowid (2021), Basiszahlen EKD und Bischofskonferenz sowie fowid-Berechnun
gen 

Die religiöse Pluralität und die statistischen Mehrheits- und Minderheits
verhältnisse sind zudem je nach Stadt zu betrachten. Für Deutschland ist deut
lich: je städtischer, desto stärker nimmt die Religionszugehörigkeit der Bevöl
kerung zu den christlichen Kirchen ab und desto höher ist die Zahl der Konfes
sionslosen sowie die der anderen Religionszugehörigkeiten. Selbst für west
deutsche Großstädte wie Hamburg, Berlin, Frankfurt und München gilt, dass 
ihre statistischen Größenverhältnisse deutlich durch Konfessionslosigkeit so
wie andere religiöse Bindungen geprägt sind (vgl. Abbildung 2 bis 5). Dabei 
ist zwar ein Nord-Süd-Gefälle zu verzeichnen, bei dem der katholische Süden 
mehr Bindungskraft zur Kirchlichkeit zeigt, dennoch scheint sich auch hier 
der Großstadttrend – zwar langsamer, aber unaufhaltsam – hin zum Rück
gang der traditionellen Christlichkeit durchzusetzen. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 99 

Abbildung 2: Religionszugehörigkeiten in Berlin im Jahr 2011 nach Altersgruppen 

Abbildung 3: Religionszugehörigkeiten in Hamburg im Jahr 2011 nach Altersgruppen 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

Abbildung 4: Religionszugehörigkeiten in Frankfurt am Main im Jahr 2011 nach Al
tersgruppen 

Abbildung 5: Religionszugehörigkeiten in München im Jahr 2011 nach Altersgruppen 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 101 

Verschiebungen in den dominierenden Zugehörigkeiten sind dabei u.U. 
durchaus von Belang. So findet sich beispielsweise in westdeutschen Städ
ten z.T. ein besonders hoher Anteil an Muslim*innen, so z.B. in Duisburg 
15 %, Hamburg und Köln 12 %, in Frankfurt a.M. sind es etwa 13 % bei ca. 6 % 
Christlich-Orthodoxen und in Berlin etwa 8 % Muslim*innen gegenüber ca. 
66 % Konfessionslosen. Eine neuere weniger differenzierte Abbildung zeigt 
im Längsschnitt den fortgeführten Trend der Abkehr von den christlichen 
Kirchen in deutschen Großstädten (vgl. Abbildung 6): 

Abbildung 6: Anteile der Kirchenmitglieder in dt. Großstädten im Längsschnitt 

Quelle: fowid 2023, zusammengetragen von den Statistikstellen der aufgeführten Städte 

1.2 Rechtliche Regelungen und Debatten um religiöse Pluralisierung 

In Deutschland wurden viele öffentliche Debatten im Zusammenhang mit 
der religiösen Pluralisierung geführt. Zumeist betraf und betrifft das Fragen 
der Integration und Anerkennung der islamischen Religionsgemeinschaf

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

ten, aber auch anderer religiöser Gemeinschaften7. Viele der verhandelten 
Konflikte basierten auf der inhärenten Spannung, die in einem durch christ
lich-säkulare Rechtsstaatlichkeit organisierten religiös-weltanschaulichen 
Pluralismus liegt. Eine wichtige Wende markiert in diesem Zusammenhang 
das Bundesverfassungsurteil zur Entfernung von Kruzifixen aus Klassen
zimmern bekenntnisfreier Schulen von 1995. Seitdem setzen die Karlsruher 
Richter*innen stärker auf die Akzeptanz kultureller und religiöser Differenz 
in der Gesellschaft. Das hat auch das BVerfGU von 2015 in Bezug auf das 
Kopftuch fortgeführt. Wenngleich es hierzu immer wieder große Vorbehalte 
gibt, insbesondere z.B. im durch Konfessionslose dominierten Berlin.8 So 
gab und gibt es bis heute insbesondere in Bezug auf den Islam zahlreiche 
Debatten um den öffentlichen Muezzin-Ruf, den Moscheebau, das Schächten, 
das Kopftuchtragen, die Beschneidung sowie die Feiertagsregelungen für 
muslimische Schüler*innen u.a. 

In einigen Bundesländern wurden zudem stetig weitere Körperschafts
rechte an Religionsgemeinschaften vergeben, nicht nur an kleine christliche 
Gemeinschaften wie die Zeugen Jehovas, sondern beispielsweise auch an 
kleinere muslimische Organisationen wie die Ahmadiyya (Hessen 2013), die 
Aleviten (AABF in NRW 2020; Berlin 2022) und die sufische Gemeinschaft 
Maktab Tarighat Oveyssi (MTO) Shahmaghsoudi (NRW 2022). Die damit 
einhergehende rechtliche Etablierung der religiösen Pluralität spiegelt sich 
allerdings bislang noch kaum im öffentlichen und medialen Diskurs wider. 
Vielmehr stellt sich der Staat beständig in einen öffentlichen prüfenden Dia
log mit religiösen Minderheiten – vor allem mit den größten Gemeinschaften 

7 So z.B. das Verbot der religiösen Bekleidung von Baghwan-Anhänger*innen in öffent
lichen Schulen (OVG Hamburg 1984; BayVGH 1985) oder die Debatten bis zur Anerken
nung der Zeugen Jehovas als Körperschaft des öffentlichen Rechts (bspw. BVerfG Urteil 
2015 u.a.). 

8 Vgl. die »Initiative zum Pro Berliner Neutralitätsgesetz« setzt sich seit 2018 für die 
Beibehaltung des Berliner Gesetzes zur weltanschaulichen Neutralität im öffentlichen 
Dienst ein. Die Initiative streitet vor allem gegen eine Anpassung des Gesetzes durch 
das BVerfUrteil von 2015 zum Kopftuch in öffentlichen Schulen. Das Urteil hatte ei
ne Gleichbehandlung gefordert und den einseitigen Ausschluss islamischer religiöser 
Kleidungsregeln aus Schulen verboten. Im Februar 2023 ist die Berliner Beschwerde 
gegen das Verbot von Kopftüchern in Schulen nun vom BVerfG abgelehnt worden. Ein
seitige Verbote von Kopftüchern sind demnach nur bei Gefährdung des Schulfriedens 
zulässig. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 103 

unter ihnen, den sunnitisch-muslimischen Verbänden. Auf die Bedeutung 
dieses Dialogs möchte ich im nächsten Kapitel eingehen. 

2 Mehrheiten- und Minderheiten-Konstellationen 
im interreligiösen Dialog in Deutschland 

2.1 Konstruktion und Governance von Mehrheit und Minderheit 
durch die Deutsche Islamkonferenz 

Trotz und später wohl auch gerade wegen der ablehnenden Position zur Fra
ge der Zugehörigkeit des Islams zu Deutschland haben alle nachfolgenden 
Bundesinnenmister*innen die von Schäuble einberufene Deutsche Islamkon
ferenz (DIK) engagiert weitergeführt. Denn von Beginn an diente die DIK als 
Verhandlungstisch für den Staat mit den muslimischen Verbänden und damit 
als öffentliches Zeichen der (noch) nicht Zugehörigkeit dieser zu Deutschland, 
und somit auch als symbolische Repräsentation und Verhältnisbestimmung 
der Muslim*innen als Minderheit zu einer vermeintlichen vereinten deut
schen (nicht-muslimischen) Mehrheit. Gelabelt werden diese Verhandlungen 
als »Dialog« (Deutsche Islam Konferenz 2024), wenn es auch in erster Linie 
nicht darum ging und geht, in einen gegenseitigen Austausch zu treten, son
dern vielmehr darum, die Muslim*innen als Partner*innen bei Integrations- 
sowie Präventionsmaßnahmen gegenüber ihrer eigenen Klientel mit ins Boot 
zu holen. 

In der Amtsperiode Schäubles ging es um die Implementierung eines uni
versitären Ausbildungssystems für künftige Imame und deutsche Islamleh
rer*innen. Vorbild dafür war die Implementierung der christlichen Theologie 
und Ausbildung von Pfarrer*innen und Religionslehrer*innen. So entstan
den zwischen 2010 und 2012 fünf Islamische Institute an unterschiedlichen 
Universitätsstandorten, an denen seitdem islamische Theolog*innen9 und 
-Religionspädagog*innen ausgebildet werden. Seitdem sind allerdings kaum 
weitere weitreichende Entscheidungen getroffen worden. Vielmehr ging es in 
den Konferenzen immer wieder um Fragen der Präventionsarbeit, d.h. um das 
Thema innere Sicherheit, die Kooperation von Moscheegemeinden mit Polizei 

9 Hier sind allerdings noch viele Einzelheiten unklar, ob bspw. daraus Imame hervorge
hen und daran anschließende Fragen (Bezahlung, praktisches Jahr, Rolle der Verbände 
etc.). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

und Behörden und die Prävention von Kriminalität, um die Diskussion der 
Gleichberechtigung der Geschlechter sowie die Förderung von Ausbildungs
programmen für muslimische Jugendliche. Es wurden dazu Empfehlungen, 
Handreichungen und Informationsangebote herausgegeben.10 

Diese Governance-Strategie zielt darauf, die oben genannten öffentli
chen Debatten sowie die Themen der DIK in konkrete Projekte und Maß
nahmen umzuformen, um vermeintlichen Risiken im Vorfeld begegnen zu 
können. Daraus erwachsen dann breite Vernetzungen von diversen semi- 
staatlichen Akteuren (Wohlfahrts- und Bildungsverbände) mit islamischen 
Verbänden und Gemeinden. Es werden damit zudem jenseits von konkre
ten Gesetzen oder dauerhaften Institutionen eher vage Verpflichtungs- und 
Kooperationsstrukturen geschaffen, die an Vertrauen sowie gegenseitige 
Unterstützung appellieren. Die Debatten der DIK, die vor allem vermeintlich 
islamische/muslimische Problemlagen und das Anliegen einer stärkeren Inte
gration der islamischen Gemeinden fokussieren, rechtfertigen, dass nicht auf 
Verselbständigung und Selbstregulierung der Strukturen gesetzt wird (außer 
in Hinblick auf die eingerichteten Theologischen Fakultäten). Im Gegenteil 
spricht die wiederholte Aufnahme der DIK durch die Innenminister*innen 
dafür, dass hiermit vor allem die symbolische Politik fortgeführt werden soll, 
die ›den Islam‹ und ›die Muslim*innen‹ immer wieder auf den ›Prüfstand‹ 
stellt (Gehört dieser Islam zu Deutschland?) und als Zielgruppe von Sicher
heitspolitik und Integration sowie als Gegenüber (und nur bedingt Teil) des 
Staates öffentlich adressiert.11 Eine solche politische Strategie bedeutet, dass 
Islam und Muslim*innen Teil von Präventionsdenken sind, das darauf ab
zielt, potenzielle Täter*innengruppen – nämlich diejenigen Menschen, die 
zum Islam gehören – untersuchend in den Blick zu nehmen, um die nicht- 
muslimische (und z.T. auch die muslimische) Gesellschaft zu schützen. So 
werden Muslim*innen zwar immer wieder auch als Teil der Lösung von po
tenziellen Sicherheitsproblemen präsentiert, bei gleichzeitiger Fokussierung 
aber darauf, dass dieser von ihnen repräsentierte Islam selbst das Problem 

10 Inwieweit eine nach Religionszugehörigkeit ausgesuchte Gruppe nun auf solche Fra
gen überhaupt angemessen Bezug nehmen kann, haben bereits verschiedene Beob
achter*innen dieser Konferenz zur Diskussion gestellt (z.B. Amir-Moazami 2011 oder 
Foroutan 2019). 

11 Anders als die christlichen Kirchen und die jüdische Gemeinde, die dabei auf der Sei
te des Staates mit in die Verhandlungen genommen werden (vgl. Kapitel 3 in diesem 
Beitrag). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 105 

sei.12 Dieser Zirkelschluss wird fast immer dann produziert, wenn es um das 
Thema Integration geht.13 So wird Integration von Muslim*innen gefordert 
und gleichzeitig steht diese Integration mit der DIK aber auf dem Prüfstand: 
ein klares Ziel für den Nachweis erreichter Integration wird nicht benannt, 
vielmehr ist dieses Ziel »Integration« nur durch die Mehrheitsgesellschaft zu 
überprüfen und zu beurteilen. Die als Gruppe zusammengefassten »Mus
lim*innen« bleiben so stetig im Verdacht, Probleme für die nicht-muslimische 
Gesellschaft zu produzieren. Paradebeispiele für solche ›Verdachtsforschung‹ 
waren die Studien des niedersächsischen Kriminologen Christian Pfeiffer 
(2009) über junge Muslime, deren Gewaltbereitschaft mit der Stärke ihrer 
Gläubigkeit zunehme – ohne hier genauer nach Ursächlichkeit und Legiti
mationszusammenhang zu fragen. Auch in den späteren Programmen unter 
der Führung des damaligen Bundesinnenministers Seehofer ist ein solcher 
Zirkelschluss in den aufgelegten Projekten zu finden: So wurden Projekte 
zur kommunalen Integration unterstützt, indem nicht-religiöse wohlfahrts
staatliche Trägervereine finanziell unterstützt wurden, um in bestehenden 
Moscheegemeinden ehrenamtliche Arbeit der Integration zu generieren, die 
vor allem aus nicht-religiösen Angeboten bestehen sollten (vgl. Deutsche 
Islam Konferenz 2024). Auch hier werden Muslim*innen als Adressat*innen 
von Integration identifiziert, die ihre Handlungen stärker auf (nicht-religiöse) 
Integration richten sollen, um die kommunal-politische Kommunikation wei
ter zu vertiefen. Die Kommunen wurden als Akteure dabei nicht in den Blick 
genommen, um zu prüfen, inwieweit sie Integration ermöglichen, behindern 
oder fördern. 

Diesem Ziel des »Dialogs« zur Indienstnahme der Muslim*innen für ihre 
eigene Integration standen zudem immer wieder auch Maßnahmen zur Ver
messung der Muslim*innen zur Seite, Zahlen bezüglich des religiösen Den
kens, der religiösen Praxis und des Gemeinschaftslebens von Muslim*innen 
erstellt wurden (IGLD 2012; Wie viele Muslime leben in Deutschland? 2016; 
MLD 2020 und u.a. hierzu eingehender: Amir-Moazami 2022). 

Dieser »dauerhafte und regelmäßige gesamtstaatliche Dialog mit Musli
men bzw. ihren Vertretungen in Deutschland« – so die DIK in ihrer Selbst
beschreibung –, d.h. die Verstetigung der ›Verhandlung‹ in der DIK, bringt 
die Muslim*innen immer wieder als vermeintlich Fremde und als Minderheit 

12 Zu dieser Dynamik auch Müller 2018. 
13 Vgl. auch Tezcan 2007 zur Problematik des Begriffs »Integration«, der bereits Parado

xien in Bezug auf die Zielerreichung produziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

gegenüber einer vermeintlich integrierten, nicht-pluralen Mehrheit, die sich 
im Staat gleichsam verkörpere, in Stellung. In der DIK werden so religiöse 
Differenzen und religiöse Subjekte etabliert und »Dialog« als Mittel zur sym
bolischen Abgrenzung zur ›religiösen Kultur der Muslim*innen‹ genutzt. Im
plizit steht in diesem »Dialog« den Muslim*innen eine christliche, westliche 
oder einfach deutsche ›Mehrheitskultur‹ gegenüber, ohne dass diese im Dialog 
selbst klar benannt oder zum Thema gemacht wird. Manche aufflackernden öf
fentlichen Debatten um eine christliche oder deutsche Leitkultur wie zuletzt 
von Maiziere (2017)14 weisen auf diese implizite symbolische ›Leerstelle‹ hin. 

2.2 Grassroots-Dialoge: Stabilisierung etablierter 
Mehrheiten- und Minderheitenkonstellation 

Der staatliche Dialog mit den Muslim*innen in der DIK wurde von Beginn an 
mit Maßnahmen zur Förderung des zivilgesellschaftlichen Dialogs mit Mus
lim*innen flankiert. So förderte die Bundesregierung seit dem islamistischen 
Terroranschlag 9/11 in verschiedenen Förderprogrammen für Demokratie und 
Vielfalt auch interkulturelle und interreligiöse Dialoginitiativen mit Mus
lim*innen als eine Form der Sicherheitsprävention im eigenen Land.15 Zwar 
gab es Dialoginitiativen zwischen Christ*innen und Muslim*innen hier und 
da bereits zuvor, aber ihre Zahl stieg seit 9/11 besonders an und wurde sowohl 
durch diese Programme als auch besonders durch christliche Gemeinden 
gestartet. Dass hier die christlichen Gemeinden aktiv wurden, war vor allem 
darin begründet, dass diese über entsprechende Ressourcen und Infrastruk
turen verfügten. Es zeigte sich überdies aber, dass das Interesse, sich mit 
Muslim*innen in den »Dialog« zu begeben, sehr vielfältig war. 

In einer zwischen 2007 und 2011 entstandenen quantitativen und qualita
tiven Studie über Grassroots-Dialoge zwischen Muslim*innen und Christ*in
nen in Deutschland (Klinkhammer et al. 2011) zeigte sich, dass der überwie
gende Teil der interreligiösen Dialoggruppen in Kirchengemeinden gestartet 
wurde und offen für alle Teilnehmer*innen war. Religiosität oder Gläubigkeit 

14 Im Interview mit bild.de »Wir sind nicht Burka« oder am 30.04.2017 in der Sueddeut
schen »De Maiziere legt 10-Punkte Plan für deutsche Leitkultur vor«. 

15 So z.B. im Bundesmodellprogramm »Entimon – gemeinsam gegen Gewalt und Rechts
extremismus« 2002–2006 und weiterhin dann noch im Folge-Programm »Vielfalt tut 
gut. Jugend für Vielfalt, Toleranz und Demokratie«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 107 

war kein explizites Kriterium für die Gruppen selbst (ebd.: 49). Unter den Mo
tiven, sich in den interreligiösen Dialog zu begeben, war an oberster Stelle die 
Suche nach gemeinsamen Werten, d.h. der mehr oder weniger religiös moti
vierte Austausch mit einer ›verwandten‹ Religionsgemeinschaft, die sich eben
falls auf die jüdische und christliche Tradition beruft. Aber auch Motiven wie 
den benachteiligten Muslim*innen Solidarität zu bekunden und eine besse
re Partizipation in unserer Gesellschaft für Muslim*innen zu ermöglichen so
wie Fremdenfeindlichkeit entgegenzuwirken, wurde von weit über der Hälfte 
der Teilnehmer*innen zugestimmt. Eine weitere Gruppe von (christlich sozia
lisierten) autochtonen Teilnehmer*innen motivierte das Interesse, von Mus
lim*innen selbst erfahren zu wollen, was der Islam eigentlich ist. Sie wollten 
mit Muslim*innen über den Islam direkt ins Gespräch kommen – auch weil sie 
ansonsten bislang kaum mit Muslim*innen zu tun gehabt hatten (ebd.). 

Zwar wurde in der Dialogos-Studie deutlich, dass die Themen der Dia
loginitiativtreffen sehr divers waren, allerdings zeigte sich, dass weit über 
die Hälfte auch in einem gesellschaftspolitischen Bezug standen. Die Themen 
wurden immer auch nach ihrem Bezug zu aktuellen öffentlichen Diskussio
nen ausgesucht (z.B. Gleichberechtigung der Geschlechter, Gewaltlosigkeit 
in den Religionen, Scharia). Hierin wurde eine inhaltliche Überlagerung des 
interreligiösen Dialogs durch den Integrationsdiskurs deutlich, durch wel
che der Dialog mitunter die Stereotype – gespeist vor allem aus medialen 
Aufmerksamkeiten16 – die er zu bearbeiten suchte, selbst reproduzierte. 

Ähnliches gilt auch für die strukturellen Schieflagen in der Dialogsituati
on. In etwa 61 % der durch die Dialogos-Studie untersuchten Initiativen war 
die Anzahl der beteiligten Christ*innen in der Initiative entweder doppelt so 
hoch oder zumindest in deutlicher Mehrheit gegenüber den Muslim*innen. In 
unterschiedlichen Untersuchungszusammenhängen trafen wir immer wieder 
auch auf Dialoginitiativen, denen die Muslim*innen ›ausgegangen‹ waren – 
die dennoch aber weitermachten (sic!). Auch die Moderation der Initiativen 
war häufig durch christliche Vertreter*innen besetzt. In der Dialogos-Studie 
hat sich gezeigt, dass dies auch deshalb der Fall ist, weil der Anteil der Rent
ner*innen mit akademischem Hintergrund seitens der Teilnehmer*innen mit 
christlichem Hintergrund weitaus höher war als bei den Teilnehmer*innen 
mit muslimischem Hintergrund. Letztere waren durchschnittlich jünger und 
entsprechend in Beruf und Familie eingebunden und hatten insofern nicht die 

16 Ebd.: 366f. und eingehender dazu Klinkhammer 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

zeitlichen Ressourcen, sich hier soweit zu engagieren.17 So wurden oftmals 
strukturelle Asymmetrien – unbeabsichtigt und meist unbemerkt – in den 
Dialogen fortgeführt, wenn sich in der Dialogsituation das für ein gleich
berechtigtes dialogisches Gespräch ungünstige gesellschaftliche Verhältnis 
von Mehrheit und Minderheit in der Dialoggruppe über die zahlenmäßig 
ungleiche Beteiligung von Muslim*innen und Christ*innen im Dialog repro
duzierte.18 Das betraf auch die Ungleichheit im Bildungsstatus: Unter den 
muslimischen Dialogaktiven besaß ein deutlich geringerer Anteil die Hoch
schulreife als unter den autochthonen Beteiligten. Unsere Ergebnisse geben 
Hinweise darauf, dass es hinsichtlich des formalen Bildungsstandes kaum 
gelang, einen gleichen Status zwischen Christ*innen und Muslim*innen im 
Dialog zu erreichen. Muslim*innen blieben – obwohl gerade unter den Jün
geren ein größerer Anteil die Hochschulzugangsberechtigung erworben hat – 
in der Dialogsituation auf einen niedrigeren Status festgelegt. Der Eindruck, 
Integration sei geseamtgesellschaftlich gescheitert, wird durch ein solches 
Gefälle ebenfalls tendenziell bestärkt. 

Insgesamt wurde bei den Dialogtreffen zwischen Muslim*innen und 
Christ*innen immer wieder deutlich, dass – auch wenn gemeinsame Werte 
auf der Agenda des Gesprächs standen –, differente Identitätszugehörigkeiten 
stabilisiert wurden. So war immer deutlich, dass sich die Teilnehmer*innen 
christlich oder muslimisch zuordneten, egal wie stark bzw. schwach religiös 
sie sich selbst beschrieben. Und auch uns als wissenschaftlich beobachten
de Teilnehmer*innen wurde ungefragt eine muslimische oder christliche 
Identität zugeschrieben. Dieser Umstand verweist auf die grundsätzlich 
paradoxe Struktur des christlich-muslimischen Dialogs: mit der sich im 
Dialog vollziehenden einseitigen Konzentration auf die unterschiedlichen 
religiösen Identitäten wird eine imaginäre Grenze zwischen Muslim*innen 
und Christ*innen letztlich aufrecht erhalten, auch wenn es im Dialog gilt, 
diese zeitweise zu überschreiten. Die Frage, ob der christlich-muslimische 
Dialog überhaupt förderlich für das Aufbrechen von Grenzen ist, ist inso
fern nicht trivial. Zudem darf nicht unterschätzt werden, dass sich durch 

17 Manche Initiativen drängten zwar auf eine paritätische Besetzung der Moderation zwi
schen Muslim*innen und Christ*innen, allerdings war das oft kaum realisierbar auf
grund von sprachlichen Fähigkeiten und von zeitlichen oder strukturellen Ressourcen. 

18 Diese Schieflagen wirkten sich auch auf die subjektive Position im Dialog aus. Dass sich 
Muslim*innen im Dialog weniger wertgeschätzt und stärker unter Rechtfertigungs
druck gesetzt fühlen verweist darauf. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 109 

solch dominantes Engagement, das inhaltliche wie strukturelle Schieflagen 
kaum aufzubrechen vermag, auch die christlichen Gemeinschaften mehr
heitsgesellschaftlich stabilisiert werden. Das zeigt eingehender das folgende 
Unterkapitel. 

3 Die Rolle der Kirchen im IRD in Deutschland 

Trotz der genannten Fortsetzung der gesellschaftlichen Schieflagen in den 
Grassroots-Dialogen fanden solche Aktivitäten eine verhältnismäßig große 
Resonanz in den Gemeinden. Während die Grassroots-Initiativen weitgehend 
selbstständig und autonom in ihren Themen und Kooperationen agierten, 
entstanden später Dialogprojekte auf der Islamverbands- und Kirchenebe
ne, deren Ziel es war, die Grassroots-Dialoge zu normieren. Insbesondere 
das Projekt der ACK, des Zentralrats der Juden und der DITIB »Weißt Du 
wer ich bin?« ist hier zu erwähnen. Die DITIB hat im Zuge dessen z.B. eine 
Moscheeführer-Ausbildung ins Leben gerufen, die Muslim*innen gezielt 
auf das Gespräch mit Christ*innen und Nicht-Religiösen vorbereiten sollte. 
Je stärker die Grassroots-Dialoge wurden, desto kritischer wurden sie von 
den christlichen Kirchen kommentiert. Aus den Grassroots-Intiativen wur
de z.B. von Beginn an gegenüber uns Wissenschaftler*innen der Dialogos- 
Studie kommuniziert, dass seitens der katholischen Kirche strikt zwischen 
der Teilnahme von katholischen Einzelpersonen und solchen, die sie offizi
ell entsendet, unterschieden wurde. Der Wunsch nach Anonymität der mit 
katholischen Beteiligten geführten Interviews über ihre Teilnahme an christ
lich-muslimischen Grassroots-Dialogen war misstrauisch gegen die eigene 
kirchliche Institution gerichtet. 

Gleichzeitig gab es offizielle Verlautbarungen der deutschen Bischöfe zum 
Dialog mit anderen Religionen, die aber kaum die konkrete Situation vor Ort 
mit den Muslim*innen in den Blick nahm, sondern nur die Weltkirche und 
den Missionsauftrag der katholischen Kirche (Sekretariat der Deutschen Bi
schofskonferenz 2003 und 2004). Ein Beispiel für den zunehmend kritischer 
werdenden Umgang mit den autonomen Grassroots-Dialogen ist die Hand
reichung zum Dialog mit Muslim*innen (2006) seitens der Evangelischen Kir
che Deutschlands (EKD): Während die EKD noch in 2000 eine dem Dialog mit 
den Muslim*innen zugewandte Handreichung »Zusammenleben mit Musli
men in Deutschland« herausgebracht hat, die grundsätzlich zum Dialog zwi
schen Muslim*innen und Christ*innen ermutigen wollte, wollte die nachfol

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

gende Handreichung »Klarheit und gute Nachbarschaft« (2006) nun das ge
meinsame Gebet verbieten, und insgesamt vor einer zu großen Annäherung 
an Muslim*innen und den Islam in Deutschland warnen. Dabei betont diese 
Handreichung nicht nur die Distanz und Differenz des Protestantismus zum 
Islam, sondern stellt auch wiederholt klar, dass das Christentum in einem in
neren wertbezogenen Gleichklang mit der Demokratie stehe.19 Der Islam wird 
demgegenüber darin mehrfach als eine Religion dargestellt, die einen solchen 
wertemäßigen Gleichklang nicht auszeichne, auch wenn sie sich rechtstreu ge
be. So stellt die Handreichung beispielsweise infrage, dass die »Vorstellung von 
der Unterwerfung des Menschen unter die Herrschaft Gottes mit demokra
tischen Prinzipien – vor allem dem Grundsatz der Souveränität des Volkes – 
zu vereinbaren ist« (EKD 2006: 26).20 »Unterwerfung des Menschen unter die 
Herrschaft Gottes« soll dabei den islamischen Glauben grundlegend beschrei
ben. Hierbei handelt es sich allerdings um eine recht einseitige ideelle Zuspit
zung einer vermeintlichen Essenz des Islams, die hier zudem in einer pejorati
ven Übersetzungsweise (»Unterwerfung«, »Herrschaft« anstatt z.B. »Ergeben
heit« oder »Hingabe«) ohne Angabe von Quellen als faktisch und allgemein ge
geben dargelegt wird. Die Erziehungswissenschaftlerin Yasemin Karakaşoğlu 
(2007) weist in ihrer Kritik an der Handreichung auch darauf hin, dass dort 
überhaupt immer wieder ganz allgemein vom »Islam« die Rede ist und nicht 
zwischen unterschiedlichen Strömungen, Muslim*innen in Deutschland und 
anderen Ländern, verschiedenen Verbänden etc. unterschieden wird. 

Das Christentum wird in der Handreichung der EKD zur religiösen und 
kulturellen Grundlage der politischen Mehrheitskultur erklärt: »Christen 
bejahen die freiheitliche Grundordnung der Bundesrepublik Deutschland« 
(EKD 2006: 80). Solche Argumentationsweisen von christlichen Kirchenver
treter*innen sind nicht neu, wie die Kulturwissenschaftlerin Rommelspa
cher (2017) bemerkt: »In vielen Diskussionen wird selbstverständlich davon 
ausgegangen, dass die Menschenrechte christlichen Ursprungs seien. Das 
überrascht insofern, als viele der Rechte, wie etwa Religionsfreiheit oder die 
Gleichstellung von Frauen, gegen die Kirchen erkämpft werden mussten und 

19 Zumindest nach Einsicht in die historischen Verfehlungen und Schuld z.B. in der 
NS-Zeit (2006: 80 u.w.). 

20 So fast gleichlautend auch in der katholischen Erklärung zu »Christen und Muslimen in 
Deutschland« zu finden (2003: 99). Allerdings unterscheidet die bischöfliche Erklärung 
deutlicher zwischen unterschiedlichen Gruppen von Muslim*innen und ist insgesamt 
differenzierter und theologisch fundierender in ihrer Betrachtung. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 111 

weiterhin erkämpft werden müssen« (248). Rommelspacher führt in ihrer 
Studie führende christliche Vertreter*innen und Theolog*innen (z.B. Bischof 
Huber, Papst Johannes Paul II. u.a.) an, die in verschiedenen Zusammenhän
gen öffentlich darauf hingewiesen haben, dass die Quelle für die Benennung 
von Menschenrechten wie die Würde des Menschen, die Gewissensfreiheit 
oder die Toleranz das Christentum sei.21 Die Argumentation lautet aus deren 
Sicht: Wenn Demokratie und Menschenrechte ihren Ursprung genuin im 
Christentum haben, so könne sie kaum mit anderen Religionen in gleicher 
Weise im Zusammenhang stehen. Die Politikwissenschaftlerin Henriette 
Rösch (2012) hat eben solche »Kulturalisierung des Christlichen«, in dem das 
Christliche als Grundlage der demokratischen Kultur Deutschlands verstan
den wird, und ihre Folgen für eine abwertende Haltung gegenüber anderen 
Religionen untersucht. Sie resümiert: »Die Konstruktion einer Deckungs
gleichheit von christlicher Tradition und westlicher Kultur lässt die andere 
Religion immer zu einer fremden Religion werden. So wird die Genese der 
zentralen Werte der Aufklärung aus dem Christentum der entscheidende 
und vor allem logisch uneinholbare Vorsprung des Christentums gegenüber 
anderen Religionen. Die andere Religion ist damit nicht nur (kultur)fremd, 
sondern aus dieser Perspektive auch minderwertig« (2012: 131).22 Dabei kon
statiert sie ebenfalls, dass insbesondere der Islam mithilfe dieser Wendung 
negativ bewertet wird. Noch zentraler ist darüber hinaus ihr Hinweis darauf, 
dass durch die Idee einer – auch vom Bundesverfassungsgericht attestierten 
– »Prägekraft des Christentums« (EKD 1997: 9), das Christentum quasi zu ei
ner Metakultur emporgehoben wird, die nicht nur quer zur gesellschaftlichen 
Pluralität liegt, sondern sich zudem jeglicher religiöser Kritik und Konkurrenz 
entzieht (EKD & DBK 2006: 130). 

Auch in den Grassroots-Dialoggeschehen selbst machen sich solche Meta
ansprüche durchaus immer wieder bemerkbar, wenn z.B. Vertreter*innen ›des 
Christlichen‹ die Moderator*innenrolle auch deshalb übernehmen, weil ihre 
Religion in den Dialogen nicht zur Debatte steht; nur die islamische Religion 

21 Dazu Rommelspacher 2017: 251ff. mit Verweis auf die historischen Rekonstruktionen 
seitens der Philosophiegeschichte und der Sozialwissenschaften (z.B. bei Forst 2003). 

22 Vgl. dazu die gemeinsamen Ausführungen der evangelischen und katholischen Kirche 
in Deutschland: EKD/DBK 2006, z.B. in der Formulierung: »Die Kirchen werden auch 
in Zukunft für die freiheitliche Demokratie des Grundgesetzes eintreten, weil diese in 
besonderer Weise dem christlichen Menschenbild entspricht« (12). 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

steht auf dem Prüfstand, sie wird erklärt und in ihrer Güte und Reichwei
te von ihren Vertreter*innen gerechtfertigt. Christliche Teilnehmer*innen 
sind diejenigen, die den Islam bzw. die Muslim*innen befragen. Die Vertre
ter*innen der christlichen Gemeinden nehmen insofern eher die Rolle eines 
»Platzanweisers« im Dialog ein – wie Rommelspacher (a.a.O.) dies formuliert. 
Sie sind dann die ›Integrationslotsen‹ für die Muslim*innen, da sie in diesem 
Zusammenhang als Vertreter*innen einer legitimierten und staatstragenden 
Religionsgemeinschaft auftreten. Der Sozialwissenschaftler Winkler (2017) 
deckt eine ähnliche Dynamik anhand eines detailliert dekonstruierten Dia
loggeschehens einer Initiative in Süddeutschland auf. Dazu zeigt er eine – 
auch in der Dialogos-Studie oft beobachtete – Aufgabenverteilung im Dialog: 
die Muslim*innen werden dazu aufgefordert, sich am christlichen Gemein
deleben und seiner Art der Erwachsenenbildung und Gemeindeführung ein 
Vorbild zu nehmen und dieses nachzuahmen. Winkler bezeichnet das als »go
verning through friendship«, da hier nicht durch direkte Autorität, sondern 
durch ein freundschaftliches, authentisches und freiwilliges Verhältnis zu den 
Muslim*innen das Anliegen zur Selbstführung dieser vorgetragen wird. Islam 
und damit die Muslim*innen sollen reflexiv umgeformt werden und sich 
einer allgemeinen säkular-christlichen Ethik anpassen. Die Christ*innen in 
ihrem oben dargelegten, selbst so verstandenen kultur-stabilisierendem und 
friedfertigem Verhältnis zur säkularen Gesellschaft gelten dabei unhinterfragt 
als Vorbild. Die Annahme dieses Dialogs seitens der Muslim*innen erscheint 
dabei als die vermeintlich einzige Möglichkeit, ihren Willen zur Anerkennung 
und Integration zu zeigen – auch wenn sie durch und mittels der Partizipation 
an solchen ›Dialogen‹ gleichzeitig immer wieder infrage gestellt wird. 

Vor dem Hintergrund der im ersten Kapitel dargelegten sinkenden Mit
gliedszahlen der christlichen Großkirchen und des Rückgangs ihrer konkreten 
Bedeutung für die Bürger*innen können solche Aufgaben der Integrationshil
fe für die ›andere Religion‹ dazu dienen, die Relevanz der ›eigenen Religion‹ 
für die Gesamtgesellschaft hervorzuheben. Denn ›das Christliche‹ und die 
christlichen Kirchen erhalten sich in solchen Dialogen die Möglichkeit – trotz 
mittlerweile auch quantitativ fragwürdiger Repräsentanz – als Vertretung 
einer Mehrheit aufzutreten: sowohl gegenüber einer anderen Religionsge
meinschaft als auch im Sinne einer intermediären Vertretung der Anliegen 
des Staates und der Gesamtgesellschaft. Durch diese Unterscheidung zu 
›dem Islamischen‹, ›den‹ Muslim*innen und ihren Religionsverbänden wird 
deren Platz als Minderheit stabilisiert und damit eine grundlegende Gren

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 113 

ze zwischen Bürger*innen mit unterschiedlichem Zugehörigkeitsstatus zu 
Deutschland über Religion markiert. 

4 Fazit: Im »Dialog« ermächtigt sich eine »Mehrheit« 

Aus dem Dargelegten sollte deutlich geworden sein, dass der vermeintlich of
fene und zugewandte »Dialog« des Staates und der christlichen Kirchen be
wirkt, ihr Verhältnis zum Islam und den Muslim*innen auf Distanz zu sich zu 
halten. Gleichzeitig stellen sich die Kirchen als Vertreter einer gesamtgesell
schaftlichen Mehrheit dar, zu der der Islam und die Muslim*innen grundsätz
lich in Distanz stünden. Als »Mythos der Konvivalität« (Körs/Nagel 2018) ver
schleiert dieser Dialog diese Governance-Strategie (Tezcan 2017), die die Mus
lim*innen als ›die Anderen‹, fremd und Minderheit und ›das Eigene‹ als Mehr
heit inszeniert. Die Integration und Leistung dieser Minderheit steht schließ
lich bei dieser Gelegenheit einseitig und immer wieder von neuem auf dem 
Prüfstand. Die Kirchen etablieren dabei ›das Christliche‹ als staatstragende 
Größe und insofern Mehrheit, trotz der statistischen Fragwürdigkeit dieser 
Rolle. Auch langjährige Auseinandersetzungen zwischen den christlichen Kir
chen selbst verlieren dabei ihre Bedeutung, geeint im Gegenüber zum Islam. 

Das ›Islamische‹ wird so ›verandert‹ – das heißt, es wird in einem Othe
ringsprozess (de Beauvoir 2000 oder Spivak 1996) ein selbstermächtigendes, 
vermeintlich christliches ›Wir‹ geschaffen und ›das Islamische‹ als das Andere 
fixiert und abgewertet. So wird ›das Islamische‹ unter eine ›Mehrheits-Füh
rung des Christlichen‹ gestellt und zur Minderheit in Bezug auf die Gesamt
gesellschaft gemacht. 

Die kritischen Debatten um den periodisch wiederkehrenden Ausruf einer 
»deutschen Leitkultur« (Merz 2000) oder einer »christlich-jüdisch-abendlän
dischen Kultur« (so der ehemalige Innenminister Hans-Peter Friedrich/CSU 
in der FAZ am 06.10.2010) verweisen dabei auf die Schwierigkeit, in einer 
immer diversifizierteren Gesellschaft nationalstaatliche Identitäten weiter
hin an scheinbar essentiellen Eigenschaften der Mitglieder ethnisch, kulturell 
oder religiös zu imaginieren. Das Schwinden faktischer Einheitlichkeit – auch 
im Bereich religiöser Zugehörigkeit, wie die anfangs dargestellten Statisti
ken zeigen konnten – lässt die Unzulänglichkeiten solcher essentialistischen 
Identitätsstrategien zutage treten. Der Versuch, Nationalidentität wieder 
traditionell in Größen wie Kultur, Religion, Abstammung zu imaginieren, 
bleibt nur solange erfolgreich wie das vermeintlich ›christlich-säkulare Wir‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

unausgesprochen gegenüber dem vermeintlich einheitlich fremden und ab
gewerteten Anderen als homogenes Positives abgehoben wird. Dabei bedingt 
eine solche Konstruktion von nationaler Identität nicht nur die Idee der Ho
mogenität einer Mehrheitsbevölkerung im ›Christlichen‹, sondern vor allem 
die einer homogenen Minderheitsbevölkerung im ›Islamischen‹, die statt
dessen recht konkret, aber abwertend essentialisiert wird. Diese dargelegte 
Konstruktion von Mehrheit und Minderheit im Dialog zwischen Christentum 
und Islam in Deutschland ist somit als identitätspolitische nationalstaatliche 
Logik und Strategie zu verstehen, die dazu beiträgt, Machtpositionen im 
Staat essenziell und hierarchisch zu etablieren, kaum aber sie miteinander zu 
verhandeln. 

Literaturverzeichnis 

Amir-Moazami, S. (2011): »Dialogue as a governmental technique: Managing 
gendered 
Islam in Germany«, in: Feminist Review 98(1), S. 9–27. 

Amir-Moazami, Sch. (2022): Interrogation Muslims. The Liberal-Secular Matrix of 
Integration, New York. 

Anderson, B. (2005): Die Erfindung der Nation: Zur Karriere eines folgenreichen Kon
zepts, Frankfurt a.M.. 

Beauvoir, S. de (2000): Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau, Reinbek. 
Blume, M. (2017): Islam in der Krise. Eine Weltreligion zwischen Radikalisierung und 

stillem Rückzug, Ostfildern. 
Böckenförde, E.-W. (1967): »Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säku

larisation«, in: ders., Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt a.M., S. 91–144. 
Böckenförde, E.-W. (2007): Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfer

tigung und seine Probleme im 21. Jahrhundert, München. 
EKD (1997): »Christentum und Kultur. Über das Verhältnis des demokratischen 

Rechtsstaates zum Christentum«, in: EKD-Texte 63. 
EKD (2000): Zusammenleben mit Muslimen in Deutschland. Gestaltung der christ

lichen Begegnung mit Muslimen. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen 
Kirche in Deutschland, Gütersloh. 

EKD (2006): »Klarheit und gute Nachbarschaft. Christen und Muslime in 
Deutschland. Eine Handreichung des Rates der EKD«, in: EKD-Texte 86. 

EKD & DBK (2006): »Demokratie braucht Tugenden. Gemeinsames Wort des 
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland und der deutschen Bi

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 115 

schofskonferenz zur Zukunft unseres demokratischen Gemeinwesens«, in: 
Gemeinsame Texte 19. 

Foroutan, N. (2019): Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der pluralen 
Demokratie, Bielefeld. 

Forst, R. (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines um
strittenen Begriffs, Frankfurt a.M.. 

Geulen, Chr. (2018): »Zur »Wiederkehr« des Nationalismus«, in: APuZ 48 (18), 
S. 4–8. 

Hobsbawm, E. (1990/2005): Nationen und Nationalismus: Mythos und Realität seit 
1780, Frankfurt a.M.. 

Karakasoglu, Y, (2007): »Abgrenzung und Mission statt Toleranz und Dialog«, 
in: Micksch (Hg.): Evangelisch aus fundamentalem Grund. Wie sich die EKD ge
gen den Islam profiliert, Frankfurt a.M., S. 238–252. 

Klinkhammer, G. (2022): »Der christlich-muslimische Dialog und sein en
ges Verhältnis zur massenmedialen Berichterstattung«, in: Güneş/Kubik/ 
Steins (Hg.): Macht im interreligiösen Dialog. Interdisziplinäre Perspektiven, 
Freiburg, S. 211–235. 

Klinkhammer, G./Frese, H.-L./Satilmis, A./Seibert, T. (2011): »Interkulturelle 
und interreligiöse Dialoge mit Muslim*innen«, in: VIRR Bd.1. 

Klinkhammer, G./Neumaier, A. (2020): Religiöse Pluralitäten – Umbrüche in der 
Wahrnehmung Religiöser Vielfalt in Deutschland, Bielefeld. 

Körs, A./Nagel, A. (2018): »Local ›formulas of peace‹: Religious diversity 
and state-interfaith governance in Germany«, in: Social Compass 63(3), 
S. 346–362. 

Müller, T. (2018): »Sicherheitswissen und Extremismus. Definitionsdynami
ken in der deutschen Islampolitik«, in: Amir-Mazami (Hg.), Der inspizierte 
Muslim. Zur Politisierung der Islamforschung in Europa, Bielefeld, S. 185–214. 

Pfeiffer, Chr. et al. (2009): Jugendliche in Deutschland als Opfer und Täter von Ge
walt. Erster Forschungsbericht zum gemeinsamen Forschungsprojekt des Bundes
innenministeriums des Inneren und des KFN, Hannover. 

Pollack, D./Rosta, G. (2016): »Bedingungsfaktoren und Muster religiösen Wan
dels in der Moderne. Ein multi-paradigmatisches Erklärungsmodell«, in: 
Zeitschrift für Theoretische Soziologie 16 (2), S. 214–230. 

Rommelspacher, B. (2017): Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das Christentum 
im Zeitalter von Säkularität und Multireligiosität, Bielefeld. 

Rösch, H. (2012): »Christentum als Kultur«, in: Richter/Lewicki/Rösch/Möller 
(Hg.): Religiöse Gegenwartskultur zwischen Integration und Anpassung, S. 119- 
134. 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Fallstudien zu ›religiösen Minderheiten-Mehrheiten-Konstellationen‹ 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (2003): »Christen und Muslime 
in Deutschland«, in: Arbeitshilfen (172), Bonn. 

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (2004): »Allen Völkern Sein 
Heil«, in: Die Mission der Weltkirche (76), Bonn. 

Tezcan, L. (2007): »Kultur, Gouvernementalität der Religion und der Integrati
onsdiskurs«, in: Soziale Welt 58 (17), S. 51–76. 

Spivak, G. Ch. (1996): The Spivak Reader. Selected Works of Gayatri C. Spivak, Lon
don/New York. 

Wall, H. de/Muckel, St. (2012): Kirchenrecht, München. 
Weber, M. (1976): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der Verstehenden Soziologie, 

Tübingen. 
Wollrad, E. (2017): Weißsein im Widerspruch. Feministische Perspektiven auf Rassis

mus, Kultur und Religion, Sulzbach. 

Internetquellen 

Bundesministerium des Inneren und für Heimat (2018): Grundsatzrede des Bun
desinnenministers zum Auftakt der 4. Deutschen Islam Konferenz. Zugriff un
ter: https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-2 
0181128.html 

Deutsche Islam Konferenz (2024): Ziele. Zugriff unter: https://www.deutsche- 
islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Inte 
gration/moscheen-fuer-integration_node.html 

Dreier, L./Wagner, C (2020): Wer studiert Islamische Theologie? Ein Überblick über 
das Fach und seine Studierenden. Zugriff unter: https://aiwg.de/wp-content/ 
uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf 

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland – fowid (N. N.): Start
seite. Zugriff unter: http://www.fowid.de 

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland – fowid (2021): Religi
onszugehörigkeiten 2020. Zugriff unter: https://fowid.de/meldung/religions 
zugehoerigkeiten-2020 

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland – fowid (2022): Abnah
me der Kirchenzugehörigkeit in Deutschland in Bezug auf Veränderungen zum Vor
jahr. Zugriff unter: https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten- 
2021 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
http://www.fowid.de
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/reden/DE/2018/11/rede-dik-20181128.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/DE/DIK/Themenschwerpunkte/Moscheen-fuer-Integration/moscheen-fuer-integration_node.html
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
https://aiwg.de/wp-content/uploads/2020/03/Wer-studiert-islamische-Theologie_Expertise.pdf
http://www.fowid.de
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2020
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021
https://fowid.de/meldung/religionszugehoerigkeiten-2021


Gritt Klinkhammer: Dialog – Macht – Mehrheit 117 

Forschungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland – fowid (2023): Kirchen
mitglieder in Großstädten, die Daten. Zugriff unter: https://fowid.de/meldun 
g/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten
https://fowid.de/meldung/kirchenmitglieder-grossstaedten-daten


https://doi.org/10.14361/9783839474983-005 - am 13.02.2026, 20:08:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474983-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

