
 

III.  Schleiermacher und die hermeneutische 
Rezeption von Philosophie 

 
 
 

10. SCHLEIERMACHERS REZEPTIONSTHEORIE   
 ALS LÖSUNGSVERSUCH DES VERMITTLUNGS-
PROBLEMS DER PHILOSOPHIE 

 
Die Platon-Rezeption und insbesondere die Rezeption seiner Schriftkritik lassen 
sich in einer Entwicklungslinie nachzeichnen, die deckungsgleich auf die oben 
skizzierte Linie des Begriffsdenkens passt und sie damit verstärkt. Um 1500 
nimmt der Platonismus eine bis dahin ungekannte Entwicklung. Während den 
Platonikern bislang die umfassende Kenntnis der originalen Schriften Platons 
nicht nötig schien, die Schriften seiner Schüler teils größeren Stellenwert hatten 
und im Mittelalter sogar nur ein Dialog, der Timaios, bekannt war, wird in der 
Renaissance begonnen, Platons Schriften erstens zu sammeln, zweitens die ech-
ten von den unechten zu unterscheiden und drittens, sie ins Lateinische zu über-
setzen, um sie jenem großen Teil der akademischen Welt, der kein Griechisch 
verstand, zugänglich zu machen.1 Marsilio Ficino, der im Zentrum dieses neuen 
Interesses an Platon stand, setzt sich im Zuge dessen explizit, wenn auch eher 
beiläufig, mit der platonischen Schriftkritik auseinander. 

Im 18. Jahrhundert kommt es zu einer erneuten und ungleich folgenreicheren 
Platon-Renaissance,2 die zu zwei gegensätzlichen Platon-Rezeptionen führt. In 
ihnen finden sich um 1800 die zwei Arten der Distanzierung gegenüber dem Be-
griffsdenken ausgebildet. Die aufklärerische, besonders dem Neuplatonismus 
gegenüber kritische Variante geht auf Johann Jakob Brucker (Historia critica 
philosophiae, 1742) zurück. Von ihr und Mendelssohns Schrift Phädon oder 

                                                             
1  Vgl. Thiel (2013) S. 21f. 
2  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

über die Unsterblichkeit der Seele (1767) beeinflusst, unternimmt Kant in der 
Kritik der reinen Vernunft (1781) eine Platon-Kritik, die einer Rehabilitierung 
des antiken Philosophen auf Basis der Transzendentalphilosophie gleicht.3 Mit 
dem Kantischen Begriffs-Rüstzeug führt schließlich Wilhelm Gottlieb 
Tennemann (System der Platonischen Philosophie, 1792, und Geschichte der 
Philosophie, 1799) eine ausführliche Platon-Analyse durch. Bei der aufkläreri-
schen Platon-Rezeption wird zwar nicht gänzlich formvergessen vorgegangen, 
doch die Form der platonischen Schriften wird weiterhin vor allem als »Dunkel-
heit« wahrgenommen, die der Herausarbeitung einer kohärenten Theorie hinder-
lich ist, und die deshalb Anlass zu »notorischer Klage«4 gibt.5 Zuflucht wird – 
ganz in der Tradition des Platonismus – in der Vermutung einer geheimen oder 
esoterischen Lehre genommen.6 Gleichzeitig wird diese mit dem platonistischen 
Platonbild verbundene Esoterik moderat (Tennemann) oder vehement (Kant) ab-
gelehnt. 

Die empfindsame und schließlich romantische Platon-Rezeption findet sich 
in Schriften wie Hamanns Sokratische Denkwürdigkeiten (1759) vorgebildet. 
Platon wird als Vertreter eines primär ethisch ausgerichteten Sokratismus wahr-
genommen – wie bereits in der erkenntnisskeptischen »mittleren« und »jünge-
ren« Akademie, die sich vor allem auf die frühen, aporetischen Dialoge berufen 
hatte, in denen Sokrates’ praktisches Wirken im Mittelpunkt gestanden hatte7 – 
und als solcher hochgeschätzt. Schließlich vollzieht Friedrich Schlegel gleich-
sam eine Rehabilitierung der Nicht-Diskursivität bei Platon im Zeichen der  
Ästhetik. Aus der romantischen Überzeugung von der »Negativität der Erkennt-
nis des Höchsten«8 – also deren diskursiver Undarstellbarkeit – heraus, setzt er 
eine »werdende Philosophie«,9 die sich der Literatur nähert und in sie übergeht, 

                                                             
3  Vgl. B.1. 
4  Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII. 
5  Die aufklärerische Platon-Rezeption wird in Mendelssohns »Vorrede« zu seinem 

Phädon auf kleinem Raum sehr deutlich. Mendelssohns bezeugt Platon große Sym-
pathie, nicht zuletzt für seine Darstellung – immerhin orientiert er sich mit der Form 
seiner Schrift an dessen Dialogen. Platon erscheint aber schon bald als bloßer Popu-
lärphilosoph, der zudem nur philosophiehistorisch bedeutsam sei. Seine Argumente 
ließen zu wünschen übrig und müssten mit neueren Positionen ergänzt werden. Vgl. 
Phädon S. 62ff. 

6  Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII. 
7  Vgl. Erler (2006) S. 211f. 
8  Vgl. PhilPlat S. 208. 
9  Vgl. ebd. S. 206. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 57 

wie es Sokrates mit seiner Kunst des Dialogs vorgeführt habe.10 Platons Schrif-
ten werden als Kunstwerke wahrgenommen. Entbehrlich gemacht wird dabei das 
esoterische Rezeptionsmodell des Platonismus, welches aus der formvergesse-
nen Missachtung der Darstellungsmittel in den platonischen Dialogen und damit 
korrelierenden Rekonstruktionsversuchen einer platonischen »Lehre« entsteht. 

Friedrich Adolf Trendelenburg beispielsweise berichtet: 
 

»Bevor die bestimmte, in sich folgerichtige und lückenlose Reihenfolge von Platons Dia-
logen aufgewiesen war […] geschah es häufiger, dass die Interpreten der Philosophie-
geschichte zu gewissen geheimen Lehrvorträgen (arcanas scholas) Platons sozusagen 
selbstverständlich ihre Zuflucht nahmen, wenn sie meinten, etwas Obskures und Zusam-
menhangloses in den Dialogen gefunden zu haben. Denn die schwierigeren Stellen wiesen 
auf diese Lehrvorträge hin, deren geheime (reconditam) Philosophie Platon sich und sei-
nen Vertrauten vorbehalten habe, während er nur die Dialoge, die mehr andeuteten als 
auseinandersetzten, einem größeren Publikum zugänglich gemacht habe. […] Als diese 
alteingewurzelte Auffassung jedoch aufgegeben war und man sich bemühte, Platon aus 
Platon zu verstehen, gelang es dem außerordentlichen Scharfsinn vor allem eines Mannes, 
die innere und notwendige Verbindung der Dialoge Platons zu erkennen.«11 

 
Trendelenburg bezieht sich hier nicht auf Schlegel, sondern auf Schleiermacher, 
der von Schlegel für das Projekt einer neuartigen Platon-Edition gewonnen und 
wenig später damit alleingelassen worden war. Schleiermacher folgt Schlegel bei 
dessen Rehabilitierung der Nicht-Diskursivität im Zeichen der Ästhetik. Er 
macht gleichsam die von Aristoteles vorgenommene Verschiebung der als Plato-
nismus bekannten Konfiguration von Semantik, Syntax und Pragmatik des Wis-
sens in Richtung Diskursivität rückgängig, ohne allerdings zum platonistischen 
Rezeptionsmodell der Esoterik zurückzukehren. Schleiermacher setzt sich insbe-
sondere für eine Ethik ein, die nicht von Theorie dominiert ist. Für ihn wird  
Platon zum Gewährsmann einer neuartigen Begründung der Ethik in der Abkehr 
von bloßer Theorie.12 In der Schrift »Geschichte der Philosophie«, in seinen 
»Vorlesungen über Sokrates und Platon« sowie in seiner »Einleitung« zu den 
Platon-Übersetzungen schildert er Platon »als wissenschaftlichere Fortsetzung 

                                                             
10  Vgl. Leinkauf (2007) S. 484. 
11  Aus Platonis de ideis et numeris doctrina ex Aristotele illustrata, Leipzig 1826, 1f; 

zit. nach: Wippern (1972) S. VIII, von dem auch die Übersetzung und Kursivierung 
stammen. 

12  Vgl. Arndt (1996) S. XV. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

des Sokrates«,13 dem er »in seiner ganzen Tendenz das große Übergewicht des 
ethischen«14 bescheinigt. Wissenschaft (nach damaligem Verständnis Theorie)15 
sei bei Platon auf die Praxis gerichtet geblieben; und insofern habe er »die 
maieutische Methode zur Vollkommenheit bringen [können]. Bei der Anwen-
dung sein Zweck ebenfalls nicht bloß wissenschaftlich, sondern auch auf die Ge-
sinnung« – wie Schleiermacher notiert.16 Das im Dienst der ethischen Wirkung 
stehende sokratische Nichtwissen bleibe auch bei Platon ein Ziel:17 Der Leser 
solle zumindest zur Anerkennung seiner »leere[n] Einbildung des Wissens«18 ge-
führt werden, falls er nicht »zur eignen Ideenerzeugung«19 komme. Nicht im Re-
zipieren diskursiven Wissens besteht also der ethische Zweck von Philosophie, 
sondern im nicht-diskursiven Bewusstsein eigenen Unwissens, das dem Subjekt 
einen Spielraum zur selbständigen gedanklichen Verortung lässt. 

Dabei weist Schleiermacher Platons »poetischer« Darstellungsweise20 eine 
überragende Rolle zu. Gerade jene »gänzliche Abweichung von den üblichen 
Formen der philosophischen Mitteilung«, die landläufig als Behinderung des 
Verständnisses der Philosophie Platons gelte, sei dessen Ermöglichungsgrund.21 
Weil man bisher nicht auf »den Zusammenhang des Inhaltes mit der Form im 
Einzelnen sowohl als im Ganzen« geachtet habe, sei Platon der meistmissver-
standene Philosoph. So redeten »auch die besten Erklärer« nur »wie obenhin 
oder mit vergeblich verstecktem Gefühle der Unsicherheit […] über die Absich-
ten einzelner Platonischer Werke«. Dabei werde mit der Ignoranz gegenüber der 
Form auch das nicht-diskursive höchste Wissen, um das es Platon gegangen sei, 
missachtet: »So dass jene Zufriedenheit etwas unreif zu sein scheint, welche be-
hauptet, wir könnten den Platon jetzt schon besser verstehen, als er sich selbst 
verstanden habe, und dass man belächeln kann, wie sie den Platon, welcher auf 
das Bewusstsein des Nichtwissens [oder: auf die Nicht-Diskursivität; H.D.] ei-
nen solchen Wert legt, so unplatonisch suchen will.«22 

                                                             
13  Philosophie Platons S. 13. 
14  Ebd. S. 5. 
15  Vgl. ebd. S. 74: »Wahre Wissenschaft, oder wie die unsrigen es zu nennen pflegen, 

eine Theorie.« 
16  Ebd. S. 8; vgl. auch ebd. S. 39. 
17  Vgl. ebd. S. 6. 
18  Ebd. S. 41. 
19  Ebd. S. 60; vgl. auch S. 41. 
20  Vgl. Arndt (1996) S. XVI. 
21  Philosophie Platons S. 29. 
22  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 59 

Gegen alle Versuche, die Darstellungsleistung der platonischen Schriften 
formvergessen zu marginalisieren und Platon eine von semantischen Ambiva-
lenzen und Inkohärenzen gereinigte »geheime Lehre« zu unterstellen, verwahrt 
sich Schleiermacher heftig. Auf sechs inhaltsreichen Seiten unterscheidet er 
sorgfältig zwischen verschiedenen Begriffen von Esoterik und legt dar, dass  
Platon weder aus institutionellen Gründen (wie die Pythagoreer) Inhalte ver-
schwiegen habe noch aus politischer Rücksichtnahme; noch auch habe er kom-
plexe Sachverhalte etwa nur schriftlich dargelegt, die in populären Vorträgen für 
das gemeine Volk nicht mitgeteilt werden konnten.23 Die nicht-diskursive Dar-
stellung muss bei Platon demnach aus nicht-kontingenten, aus seiner Philosophie 
wesentlichen Gründen, ihre bedeutsame Rolle spielen. 

Im Bemühen, die platonischen Dialoge nicht als dunkel und ergänzungs-
bedürftig, sondern im Gegenteil als höchste künstlerische Perfektion darzu-
stellen, wird Schleiermacher zum skrupulösen Übersetzer, der Platon in aller 
Partikelfülle und entlang noch so verzweigtem Periodenbau24 akribisch folgt:  
eine erstmals in derartiger Präzision geschaffene Leistung, die zudem bis heute 
Geltung hat und darüber hinaus ein neues Platonbild durchsetzt. Sie soll zei-
gen, wie Platon sein Ziel – die Vermittlung nicht-diskursiver Erkenntnis – im 
meisterhaften Einsatz seiner darstellerischen Mittel erreicht. In seiner Einleitung 
analysiert Schleiermacher diese Mittel detailliert25 und nennt besonders den Ver-
zicht auf eine abschließende These sowie Widersprüche, Rätsel, falsche Fährten 
und offene Stellen: Allesamt Abweichungen von den semiotischen Parametern 
des Begriffsdenkens. 

 
»Dieses ungefähr sind die Künste, durch welche es dem Platon fast mit Jedem gelingt, 
entweder das zu erreichen, was er wünscht, oder wenigstens das zu vermeiden, was er 
fürchtet. Und so wäre dieses die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem Esote-
rischen und Exoterischen reden könnte, so nämlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit 
des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Hörer des Inneren erhebt oder 
nicht; oder soll es doch auf den Platon selbst bezogen werden, so kann man nur sagen, das 
unmittelbare Lehren sei allein sein esoterisches Handeln gewesen, das Schreiben aber nur 
sein exoterisches.«26 

 

                                                             
23  Vgl. ebd. S. 34f. 
24  Vgl. Jantzen (1996) S. LI. 
25  Szlézak unterscheidet neun Stilmittel; vgl. Szlezák (2004) S. 129. 
26  Philosophie Platons S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Wenn Schleiermacher vehement das esoterische Rezeptionsmodell des Plato-
nismus kritisiert, so schlägt er doch auch selbst eine andere Art eines esoteri-
schen Rezeptionsmodells vor. Der Unterschied besteht darin, dass nicht eine 
»geheime Lehre« rekonstruiert oder erraten werden soll, sondern einer Autor-
intention gefolgt werden soll. Problematisch ist nun – und hier zeigt sich das Be-
harrungsvermögen des Begriffsdenkens –, dass Schleiermacher sich mit Platons 
Autorintention allzu vertraut zeigt. 
 
 
11. DAS VERMITTLUNGSPROBLEM DER PHILOSOPHIE ALS 

PROBLEM IHRER ADÄQUATEN DARSTELLUNG 
 

Schleiermacher belässt es nämlich nicht dabei, mit seiner Übersetzung die Dar-
stellung Platons für sich selbst sprechen zu lassen. Er fühlt sich verpflichtet, sie 
mit seinem vorausgehenden Kommentar zu erklären. Er bemüßigt sich, seine 
Aufwertung der »dunklen« Darstellung Platons zu begründen. Mit seiner Fokus-
sierung auf darstellerische Mittel und Autorintention löst er zwar das Vermitt-
lungsproblem im esoterischen Rezeptionsmodell des Platonismus, zahlt dafür 
aber den Preis, dass eine andere Ausformung des Gestaltungsproblems in seiner 
eigenen rezeptionsästhetischen Explikation wirksam wird: Seine diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsästhetik bietet nämlich Grund für – erstens – berechtigte 
Kritik und – zweitens – ein weitreichendes Missverständnis.  

Die Kritik an Schleiermachers Rezeptionsästhetik lässt sich mit der Tübinger 
Schule als misslungener Kontrollversuch der Philosophievermittlung nachvoll-
ziehen. Die Tübinger Schule, ein 1959 eingeleiteter und kontrovers diskutierter 
Rezeptionsansatz der Platonforschung, sieht sich durchaus der von Schleier-
macher begründeten Aufwertung der Darstellungsmittel Platons verpflichtet. Sie 
diagnostiziert in der Betonung der philosophischen Darstellung jedoch die Ge-
fahr, »dass hinter der literarischen Eigengesetzlichkeit die Frage nach der Einheit 
der Lehre und nach dem System Platons«27 zurücktritt. Diese Gefahr sei – lange 
nach Schleiermacher – mit der Lebensphilosophie, die Platon zum Erzieher re-
duziere, oder mit Jaspers, der nur eine existentialistische Fortführung der unab-
schließbaren sokratischen »Daseinsvergewisserung« annehme, verwirklicht.28 
Dieses Platonbild ist für die Tübinger Schule unannehmbar. »An diesem 
Platonbild ist im Vergleich zu den früheren der Gedanke neu, dass Platon nicht 
nur kein System besessen, sondern absichtlich auf ein System verzichtet und 

                                                             
27  Krämer (1969) S. 199. 
28  Vgl. ebd. S. 199f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 61 

eben dadurch das Wesen des wahren Philosophierens selbst ergriffen habe.«29 
Verloren gehe so jede »sachliche Verbindlichkeit«:30 Philosophie würde sich der 
Beliebigkeit ausliefern. 

In seiner Einleitung zeigt sich Schleiermacher dieser Gefahr bewusst. Ver-
ursacht durch die Besonderheit der Darstellung Platons komme es zu »zwiefa-
chen unrichtigen Urteile[n]«:31 Neben der Unterstellung einer systematischen 
»geheimen Lehre« sei es ebenso falsch, rhapsodisch verfahrende Erkenntnis-
skepsis ohne jede Verbindlichkeit anzunehmen und zu glauben, 

 
»dass es vergeblich sei, in seinen Schriften irgend etwas Ganzes, ja auch nur die ersten 
Grundzüge einer sich selbst gleichen und durch alles hindurchgehenden philosophischen 
Denkart und Lehre aufzusuchen, vielmehr schwanke alles darin, kaum irgend etwas stehe 
in fester Beziehung mit dem übrigen, vielmehr widerstreite häufig eines dem andern, weil 
er nämlich mehr ein übermütiger Dialektiker sei, als ein folgerechter Philosoph, mehr be-
gierig, Andere zu widerlegen als fähig oder gesonnen, ein eignes wohlgegründetes Lehr-
gebäude aufzuführen…«32 

 
Diesem falschen Verständnis wirkt Schleiermacher entgegen, indem er – wieder 
dem Vorbild Schlegels folgend und nach Absonderung der unechten Schriften 
Platons nach Maßgabe ihrer äußeren und inneren »Komposition« – die Dialoge 
in eine »natürliche« Reihenfolge bringt.33 Durch diese ergänzende Ordnungsleis-
tung entsteht eine systematische »organologische Einheit, in welcher Teil und 
Ganzes aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig erhellen«:34 So werde 
eine Kohärenz gewisser »größerer Erkenntnisgegenstände« sichtbar.35 

Doch wie schon die Darstellungsmittel Platons soll auch diese Anordnung 
als nicht-diskursives Mittel der adäquaten Darstellung von Philosophie nicht der 
Willkür des Lesers ausgeliefert sein. Der Leser wird nicht mit der platonischen 
»Urschrift«36 alleingelassen; Schleiermacher expliziert seine Ordnungsarbeit im 

                                                             
29  Ebd. S. 200. 
30  Ebd. 
31  Philosophie Platons S. 31. 
32  Ebd. S. 31f. 
33  Vgl. Arndt (1996) S. XX. Damit nähert sich Schleiermacher den Methoden des  

Mittelplatonismus: Ein weiteres Indiz dafür, dass auch dies neue Platonbild noch stark 
vom Platonismus geprägt ist; vgl. auch Arndt (1996) S. XXII. 

34  Arndt (1996) S. XX. 
35  Vgl. Philosophie Platons S. 31. 
36  Jantzen (1996) S. LI zitiert hier Schleiermacher. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Sinne einer »frühidealistisch-frühromantischen Philosophie«37 ausführlich. Auf 
diese Weise geht er weit über das hinaus, was als reiner Übersetzer-Kommentar 
notwendig wäre und skizziert eine Platon-hermeneutische Skizze. 

Freilich geht Schleiermacher damit noch nicht so weit, Platon einer systema-
tischen Verstehenslehre einzuverleiben: Die Hermeneutik entwickelt er erst spä-
ter.38 Die Rezeption soll dennoch nicht unkontrolliert verlaufen; die Kontrolle 
andererseits nicht zu weit gehen. Der Lektüreeindruck soll nicht beliebig sein 
und doch diskursiv unterbestimmt bleiben. 

 
»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich, wäre es auch noch so leicht 
und mit wenigem abgetan, hier vorläufig nichts gesagt werden, indem der ganze End-
zweck dieser neuen Darlegung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere 
Kenntnis derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens voll-
ständigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre möglich zu machen. Welchem End-
zweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten würde, als ein Bestreben, dem Leser schon im 
Voraus irgend eine Vorstellung einzuflößen.«39 

 
Mit derselben Vorsicht will Schleiermacher sowohl seine Einleitungen als auch 
seine Anmerkungen nicht als theoretisches Gerüst der Platonischen Schriften 
verstanden wissen. Sie »machen keineswegs Anspruch darauf, einen Kommentar 
zu bilden, sondern jene sollen nur vornehmlich die innern und äusseren Verhält-
nisse der platonischen Gespräche so viel nötig auseinandersetzen, diese sollen 
teils jene Ansichten im Einzelnen unterstützen, teils dasjenige erläutern, was un-
kundigeren Lesern minder verständlich sein möchte.«40  

Sind diese Selbstzurücknahmen Schleiermachers überzeugend? Offensicht-
lich haben sie die Form eines Paradoxes, eines performativen Selbstwider-
spruchs: Schleiermacher spricht von der Philosophie Platons, will dabei aber 
nichts darüber gesagt haben; er kommentiert Platon, ohne einen Kommentar ab-
geben zu wollen; er entwirft das Idealbild einer Rezeption, wie sie aber nur – die 
Hervorhebung im Zitat oben belegt es – »fast mit Jedem« gelingt.41 Damit zeigt 

                                                             
37  Arndt (1996) S. XXII. 
38  Vgl. ebd. S. XX. 
39  Philosophie Platons S. 28. 
40  Ebd. S. 23. 
41  Vgl. auch eine weitere, von Szlezák zitierte Passage: »auf diesem Wege, glaubt 

Schleiermacher, habe Platon ›doch auch den noch nicht wissenden Leser ... zum Wis-
sen bringen‹ wollen – wobei die Formulierung ›doch auch‹ verrät, dass Schleierma-
cher sich bewusst ist, dass es mit dieser für uns schlichtweg evidenten Zielsetzung an-

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 63 

sich erneut – und nun für Schleiermacher selbst – ein Vermittlungsproblem so-
wie die nicht ganz glückliche Reaktion des Hermeneutiker-Übersetzers darauf: 
Die bloße nicht-diskursive Geste der Präsentation der Übersetzungen ist nicht 
ausreichend, eine dazugehörige diskursive Theorie wäre zu viel – und deshalb 
wählt Schleiermacher eine Darstellungsweise der Einschränkung. 

 
Neben dem Grund zu berechtigter Kritik bietet Schleiermachers diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsästhetik zweitens Grund für ein weitreichendes Missver-
ständnis. Es ist nämlich verständlich, dass diese subtile Darstellungsweise nicht 
unmissverständlich ist, wenn sie denn überhaupt wahrgenommen wird. Für 
Thomas Szlezák etwa, einen prominenten Vertreter der Tübinger Schule, ist 
Schleiermacher schlicht und einfach der Begründer einer »moderne[n] Theorie 
des platonischen Dialogs«.42 Dieses Schleiermacher-Bild hat einiges für sich: 
Zum einen kann sich Szlezák auf die ungeheure Wirkmächtigkeit berufen, die 
Schleiermachers kurze Einleitung entfaltete. Zum anderen ist sie durchaus die 
Blaupause einer Dialogtheorie, nämlich »als Vorwegnahme grundlegender Prin-
zipien seiner Hermeneutik zu verstehen, wie er sie dann seit 1805 in Halle aus-
gearbeitet hat«, wie Arndt konstatiert.43 Szlezák hat also durchaus gute Argu-
mente gegen den Einwand von Peter M. Steiner, Schleiermacher könne keine 
Theorie unterstellt werden, weil es ihm mit seiner Übersetzung gerade darum 
gegangen sei, das »Problem der Mitteilbarkeit, das sich in Form der platonischen 
Schriften offenbar stellt«44 adäquat zu thematisieren, diese Schriften also gegen 
theoretische Übergriffe zu verteidigen.45 Jede aus Platon abgeleitete Theorie – 
auch eine Rezeptionstheorie – würde die Form der platonischen Schriften nur  
erneut von ihrem Inhalt abtrennen, wo es doch bei Platon gerade um deren 
Untrennbarkeit gehe. 

Dessen ungeachtet zeichnet Szlezák Schleiermachers Einleitung als detail-
lierte und »voll entwickelte Theorie des platonischen Dialogs«, um sie als solche 
mit Recht zu kritisieren. Das Kernargument lautet, dass aus Schleiermachers  
Beschreibung einer rezeptionsästhetischen Idealwirkung ein problematisches 
»Vertrauen in die Allkompetenz der Schrift« spreche. Das Vermittlungsproblem 
der Philosophie – so könnte man formulieren – sei durch ihre wie auch immer 

                                                                                                                                  
gesichts des klaren Textes Platons so seine Schwierigkeiten hat.« (Szlezák (2004) S. 
128.) 

42  Wie Steiner (1996) S. XXXIV Szlezák ganz richtig vorwirft. 
43  Arndt (1996) S. XX. 
44  Steiner (1996) S. XLII. 
45  Vgl. ebd. S. XXXVI ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

gelungene Darstellung allein nicht zu lösen. Die Vermutung, Platon könne ab-
sichtsvoll und bewusst – also mit voll ausgebildeter Autorintention46 – den 
pragmatischen Unterschied zwischen Gespräch und Text aufheben, nehme zu-
dem Platons Schriftkritik nicht ernst genug: »Die führende Platonhermeneutik 
des 19. und 20. Jh. war nicht unplatonisch, sie war antiplatonisch«, folgert 
Szlezák in einer etwas drastischen Formulierung.47 

Gegen eine solcherart verheerende Rezeptionsästhetik setzt die Tübinger 
Schule ihre Annahme einer »ungeschriebenen Lehre«. Sie geht davon aus, dass 
Platon sein höchstes Wissen in seinen Schriften nur andeutend (nicht diskursiv) 
benannt, es jedoch in mündlicher Rede, vor einem Kreis ausgewählter Schüler 
explizit (diskursiv) ausgeführt habe. Ihre Aufgabe sieht die Tübinger Schule nun 
darin, dieses höchste Wissen »durch die philologische Rekonstruktion der indi-
rekten Überlieferung«, also vor allem aus Zeugnissen Dritter, wiederzugewin-
nen. Aber auch die platonischen Schriften werden herangezogen. Gerade die von 
Schleiermacher initiierten Bemühungen um die Form der platonischen Schriften 
sollen Hinweise auf ein nicht in den Dialogen expliziertes Wissen sammeln hel-
fen und sich somit in den Dienst der »ungeschriebenen Lehre« stellen.48 

Die Tübinger Bemühungen können jedoch keine überzeugende Alternative 
zur Schleiermacherschen »Rezeptionsästhetik« bieten. Jedenfalls löst ihre »un-
geschriebene Lehre« das Vermittlungsproblem der Philosophie nicht, wie eine 
systematische Untersuchung der zwei möglichen Annahmen, die für eine Rekon-
struktion einer platonischen ungeschriebenen Lehre nötig sind, zeigen kann. 

Die erste Annahme legt nahe, Platon habe aus kontingenten Gründen sein 
höchstes Wissen nicht der Schrift anvertrauen wollen. Nur aus solchen Gründen, 
die also nicht in diesem Wissen selbst liegen, und die politischer oder institutio-
neller Art gewesen sein mögen, hätte er eine jederzeit (also auch nach 2500  
Jahren) diskursiv fixierbare Lehre ausschließlich mündlich weitergegeben. Diese 
Meinung war in der Platonrezeption nicht unüblich. Tennemann nahm bei-
spielsweise an, Platon habe sich mit der Dialogform politisch unangreifbar  

                                                             
46  Szlezák trifft Schleiermachers allzu große Vertrautheit mit Platons Autorintention, 

wenn er dessen Beschreibung von Platons Werk zitiert: »Es ist mit ›großer Absicht-
lichkeit› geschrieben, d.h. reflektiert angelegt und bewusst durchgeführt.« (Szlezák 
(2004) S. 127.) 

47  Szlezák (2004) S. 141. 
48  »Uns [bleibt] keine andere Wahl als Schleiermacher auf dem durch ihn selbst aufge-

wiesenen Weg zu überwinden«, schließt Szlezák seinen Aufsatz (Szlezák (2004) S. 
144). 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 65 

machen wollen.49 Würde Platon hingegen aus wissensimmanenten, nicht-
kontingenten Gründen sein Wissen nicht diskursiv der Schrift anvertraut haben 
(etwa weil Wissen mit religiöser Scheu zu begegnen sei und es eine seltene ethi-
sche Reife der Zuhörer voraussetze – wie Szlezák vorschlägt50 – oder ganz ähn-
lich, weil ihm die prekären pragmatischen Umstände der Wissensvermittlung 
bewusst waren – wie oben in A.4 analysiert wurde), so wäre es eben prinzipiell, 
selbst von der Tübinger Schule, nicht diskursiv darzustellen. Es leuchtet also ein, 
dass Schleiermacher als mögliche Gründe für eine geheime Lehre nur kontingen-
te Umstände in Erwägung zieht. Szlezák benennt sie als »das politische und das 
didaktische Motiv«51 und erhebt keine Einwände gegen ihre Entkräftung durch 
Schleiermacher. Dass Szlezák Schleiermacher hingegen vorwirft, er habe diese 
»Motive« übergangen, gibt Anlass zu folgender Vermutung. Platon könnte für 
seine Geheimhaltung zwar ethische und religiöse Motive (von nur persönlicher 
Relevanz) gehabt haben, diese wären aber keine Gründe, die prinzipiell wirksam 
wären und auch heute noch Geltung hätten. Platon hätte also das höchste Wissen 
aus einer Idiosynkrasie heraus für nicht-diskursiv gehalten, wo es doch sehr 
wohl diskursiv sei. Dieser Gedanke führt zur zweiten Annahme. 

Die zweite Annahme würde davon ausgehen, dass Platon wegen einer spezi-
fischen Unfähigkeit sein ungeschriebenes Wissen nicht diskursiv explizieren 
konnte. Er könnte ein wie immer redegewandter und menschenkundiger Päda-
goge, aber ein weniger fähiger Autor gewesen sein: jedenfalls der Diskursivität – 
vielleicht einfach aufgrund seiner Zeitumstände – weniger mächtig als heutige 
Philosophen. Diese gewissermaßen arrogante Position ist nach der Entwicklung 
der Philosophie zum Begriffsdenken und ihrer Verlagerung in die akademische 
Welt durchaus nachvollziehbar: Spuren davon finden sich selbst bei Schleierma-
cher,52 aber auch bei Kant,53 und im Gedankenexperiment ließe sich vorstellen, 

                                                             
49  Vgl. Steiner (1996) S. XXXVIII f. Für Steiner ist es genau die Unterstellung einer pla-

tonischen »Geheimhaltung«, die Tennemann mit Szlezák verbindet, und die beide von 
Schleiermacher trennt (vgl. ebd. S. XL). Szlezák verwahrt sich dagegen: Platons Mo-
tivation sei nicht im Wunsch nach Geheimhaltung zu suchen. Dieser Ausschluss 
macht die unten besprochenen idiosynkratischen Vorbehalte Platons gegenüber dis-
kursiver Explikation noch wahrscheinlicher – und damit den Verdacht einer Abwer-
tung der platonischen gegenüber den Tübinger Schriften. 

50  Vgl. Szlezák (2004) S. 138. 
51  Ebd. 
52  Vgl. die folgende Darstellung der Schleiermacherschen Analyse der Schriftkritik im 

nächsten Kapitel. 
53  Vgl. die in B.1 dargestellte Platonrezeption Kants. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

auf welche Vorbehalte ein als Hausarbeit abgegebener platonischer Dialog sto-
ßen würde. Nicht zuletzt erweckt aber auch die Tübinger Schule – deren Kron-
zeuge Aristoteles ebenjenes Begriffsdenken einleitete – den Eindruck dieser 
Überlegenheit. 54 Steiner etwa wendet ein: »Dabei ist impliziert, dass wer so […] 
denkt, sich jedenfalls, was die Schriftlichkeit angeht, in einer Platon überlegenen 
Position zu befinden behaupten muss.«55 Dieser sehr berechtigte Einwand gleicht 
jener ebenfalls berechtigten Kritik an Schleiermacher, er überschätze die Schrift 
und bringe sich damit in einen Gegensatz zu Platon und dessen Schriftkritik; tat-
sächlich scheint die Tübinger Schule der Schriftkritik in Bezug auf Platons 
Schriften, nicht aber auf ihre eigenen folgen zu wollen. Genau wie Schleierma-
cher seine Rezeptionsästhetik relativiert, relativiert indessen auch H.J. Krämer 
diesen überlegenen Status der ungeschriebenen Lehre »zur Abwehr von Miss-
verständnissen«: Aus der Tübinger »ungeschriebenen Lehre« folge »weder eine 
›Geheimlehre‹ noch eine Abwertung der platonischen Schriften noch auch ein 
Dogmatismus der platonischen Philosophie.«56 

Mit dieser Relativierung eines überlegenen Status gegenüber den platoni-
schen Dialogen gibt die Tübinger Schule das letztmögliche systematische Argu-
ment dafür aus der Hand, dass Platon überhaupt eine »ungeschriebene Lehre« 
gehabt haben soll. Die Tübinger Rekonstruktionsversuche sind damit als Platon-
Interpretation nicht überzeugender als die kritisierte Rezeptionsästhetik Schleier-
machers. Wenn die Annahme einer »ungeschriebenen Lehre« dennoch in gewisser 

                                                             
54  Ein weiteres Beispiel akademischer Arroganz findet sich in der Tübinger Schule, 

wenn Szlezák zwar die Leistung (oder wohl eher die Wirkungsmacht) Schleierma-
chers würdigt, aber – wegen dessen fehlenden akademischen Abschlüssen, an Schlei-
ermachers Kompetenz als Philologe und Philosophiehistoriker zweifelt: »Doppelt un-
vollständig blieb dann auch seine Detailbeschäftigung mit platonischen Problemen 
[…], wozu Schleiermacher bei seinem Beruf als Prediger wohl auch nicht die Zeit ge-
habt hätte; sie blieben also selektiv. Schleiermacher war nicht Philologe (auch wenn er 
das Fach in Halle zwei Jahre studiert hatte), und er war von Beruf nicht Philosophie-
historiker.« (Szlezák (2004) S. 125.) 

55  Steiner (1996) S. XLIII. 
56  Krämer (1968) S. 150. Übrigens hatte Krämer selbst ursprünglich die »ungeschriebe-

ne« als »Geheimlehre« verstanden, wie Ferber bemerkt (vgl. Ferber (2007) S. 15). In-
konsistenzen wie diese zeigen, dass die Tübinger Lehre Entwicklungen durchlief und 
aus verschiedenen Stimmen besteht. Die oben vorgenommene systematische Untersu-
chung über die Tübinger Annahmen für die Gründe einer »ungeschriebenen Lehre« 
nimmt dennoch in Anspruch, zumindest als eine Art Koordinatensystem die gesamte 
Tübinger Schule abzudecken, wie ich selbst stichprobenartig geprüft habe. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 67 

Weise aufrecht erhalten werden kann, so eher als philologisch-historisch ausge-
richtete Platonforschung und nicht als philosophische, sich selbst immer kritisch 
mitbedenkende Interpretation – und somit auch nicht als Lösungsversuch des 
Gestaltungsproblems der Philosophie. Die Tübinger Forschungen legen dies 
selbst nahe. Sie verstehen sich zu einem großen Teil als philologische Beiträge 
zu bisher ungelösten semantischen Einzelproblemen in Platons Schriften. Damit 
verweigert sich die Tübinger Schule der Herausforderung des platonischen Ver-
mittlungsproblems oder gibt es schlicht auf. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven geht verloren.57 

So erklären sich auch die besonders kontroversen Reaktionen auf die Tübin-
ger Schule. Insofern sie der Platonforschung erhellende Einsichten beisteuern 
konnte, wurde ihr Beitrag begrüßt. Auf heftige Ablehnung stieß sie jedoch im-
mer dann, wenn der Eindruck entstand, ihr Ansatz entstellte Platon und vernich-
tete eine ganze Dimension seines Werkes. 

 
 

12. DAS HERMENEUTISCHE SCHEITERN    
 AM DARSTELLUNGSPROBLEM 

 
Analog zu den oben beschriebenen Platonrenaissancen und -bildern um 1500 
und 1800 mit ihren spezifischen Schwachstellen gestalten sich auch die Rezeptio-
nen der platonischen Schriftkritik. Auffällig ist allerdings die Tendenz, dass die 
Schriftkritik als immer zentralere Stelle wahrgenommen wird und schließlich 
auch das Medium der Schrift immer deutlicher als relevant, wenn nicht ent-
scheidend, wahrgenommen wird. 

                                                             
57  Nota bene: Sie geht auch dort verloren, wo sich sorgfältig argumentierende Vertreter 

der »ungeschriebenen Lehre« wie Rafael Ferber ausführlich mit der Frage beschäfti-
gen: Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht geschrieben? Sie geht da-
rüber hinaus – wie die folgenden Kapitel zeigen – selbst in Platon-Deutungen verlo-
ren, die Schleiermacher folgen oder gar sein rezeptionsästhetisches Scheitern zu 
kompensieren versuchen. Sie geht verloren, wo dieser Verlust bemerkt und beklagt 
wird. Ihr Verlust droht sogar dort, wo die Schrift als nicht-kontingente Ursache für das 
Vermittlungsproblem der Philosophie erkannt wird. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven droht überall dort verlorenzugehen, wo sie diskursiv thematisiert wird: 
selbst in Schleiermachers Hermeneutik und selbst in einer Dissertation wie dieser – 
jedenfalls leichter als in Schleiermachers Platon-Übersetzungen oder in einem Buch-
Bausatz wie Kant für die Hand. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Wie Klaus W. Hempfer bemerkt, wurde »die Paradoxalität von Platons 
schriftlicher Schriftkritik […] nicht erst der (post-)romantischen Platonexegese 
zum Problem. Nach Hinweisen bereits in der (Spät-)Antike wird es vor allem bei 
italienischen Renaissance-Autoren thematisch.«58 Konkret verweist Hempfer auf 
Ficino und Tasso. Ficino – ausgerechnet jener der beiden Autoren, der Philosoph 
beziehungsweise Philologe war, möchte man betonen – habe allerdings »das 
Problem eher entschärft«,59 was sich mit der von Detlef Thiel wiedergegebenen 
Einschätzung trifft, Ficino scheine »bei einer eher unkritischen Paraphrase ste-
henzubleiben«.60 Tasso hingegen – bezeichnenderweise der Dichter – habe (»in 
einem Dialog!«) die Schriftkritik zum Anlass genommen, das traditionelle Ver-
hältnis von Stimme und Schrift, von Mündlichkeit und Schriftlichkeit umzukeh-
ren.61 

Weitaus mehr Aufmerksamkeit erregte die Schriftkritik seit der Epochen-
schwelle um 1800. Tennemann »war vor 1804 [als Schleiermachers erste Platon-
Übersetzungen erschienen] einer der ersten, der die Bedeutung der Schriftkritik 
des Phaidros und des ›Siebten Briefs‹ Ernst nahm.«62 Sowohl im ersten Band 
seines Werks System der Platonischen Philosophie (1792)63 als auch im zweiten 
Band seiner Geschichte der Philosophie (1799)64 zitiert er die Schriftkritik des 
Phaidros in voller Länge, um sie anschließend zu interpretieren. Dabei bewegt 
sich Tennemann noch weitgehend in der Tradition des Begriffsdenkens: Schrift-
kritik ist für ihn (diskursive) Kritik am Medium Schrift, wobei er diese Kritik 
sich nur auf Platons eigene Schriften erstrecken sieht, nicht auf philosophische 
Schriften überhaupt. Tennemann reagiert auf die Schriftkritik erstens, in dem er 
Platon als Esoteriker darstellt, der mündlich oder mit geheimen Schriften für  
einen kleinen Kreis gewirkt habe und dessen Schriften also als Spielerei, als 
»äußeres Gewand« anzusehen seien.65 Seine eigene Interpretation sieht er von 
der Schriftkritik nicht tangiert, was insofern logisch ist, als er zweitens die 
Schriftkritik dergestalt relativiert, dass er das Niveau philosophischen Schreibens 
zu Platons Zeiten für noch nicht ausgereift erklärt – wohingegen die inzwischen 
erreichte begriffliche Schärfe sehr wohl zur Vermittlung philosophischer  

                                                             
58  Hempfer (2002) S. 9. 
59  Ebd. 
60  Thiel (2003) S. 135. 
61  Vgl. Hempfer (2002) S. 9. 
62  Steiner (1996) S. XXXVII. 
63  Vgl. Tennemann (1792) S. 129-138. 
64  Vgl. Tennemann (1799) S. 207-214. 
65  Vgl. Tennemann (1792) S. 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 69 

Erkenntnis geeignet sei.66 Demgemäß sieht Tennemann seine Aufgabe darin, 
»die einzelnen Gedanken von dem zufälligen Gewande der Einkleidung 
ab[zu]sonder[n]«,67 mithin die Spielerei der platonischen Schrift in ernsthafte 
Texte zu verwandeln.  

Wenn das bis dahin unüblich große Interesse, das Tennemann der Schrift-
kritik entgegenbringt, möglicherweise ein gewisses Misstrauen in das Begriffs-
denken signalisiert, so ist seine Interpretation der Schriftkritik doch noch ganz 
vom Denken der Diskursivität geprägt. Was bei Platon auf ein Vermittlungs-
problem der Philosophie hindeutet, wird zwar anerkannt, doch soll es einer be-
grifflichen Lösung zugeführt werden. Und nicht anders die Schriftkritik:68 Die 
Interpretation, die Tenneman ihr widmet, wiederholt also noch einmal das oben 
bereits dargestellte platonistische Platonbild um 1800. Die Interpretation hinge-
gen, die ihr Schleiermacher widmet, verläuft gewissermaßen konträr dazu. 
Schleiermacher setzt nicht auf scharfe Begrifflichkeit (Diskursivität), sondern 
auf eine Art kunstfertige Dialogizität (Nicht-Diskursivität). Wenn seine Interpre-
tation der Schriftkritik im Folgenden nachgezeichnet wird, zeigt sich also erneut 
Schleiermachers Distanzierung vom Begriffsdenken, wobei nicht zuletzt deren 
Kritikwürdigkeit – drastischer: deren Scheitern – deutlich wird. 

Auch Schleiermacher lässt sich – in der »Einleitung« zu seiner Phaidros-
Übersetzung, aber auch in seiner Meta-»Einleitung« zu allen Einleitungen – 
nicht allzu lange von der Schriftkritik irritieren. Er erklärt sie zunächst biogra-
phisch: Phaidros sei ein Dialog des jungen Platon, und die Schriftkritik drücke 
dessen Verehrung des sokratischen Lehrgesprächs als Skepsis gegenüber der 
schriftlichen Philosophievermittlung aus.69 Platons Invektiven gegen die Schrift 
seien zu verstehen als  

 
»Rechtfertigung des Sokrates über sein Nichtschreiben, und als Begeisterung von seiner 
Lehrart, welcher in Schriften ähnlich zu werden Platon damals noch verzweifelte, es aber 
hernach doch lernte, und nicht damit endigte, an eine so weitgehende Unmitteilbarkeit der 

                                                             
66  Vgl. Tennemann (1799) S. 214f. 
67  Tennemann (1792) S. 84. 
68  An dieser Stelle wird wieder deutlich, wie sehr die Tübinger Schule in der Tradition 

des begrifflichen Denkens steht, aber auch, was diese Position so seltsam macht: Das 
Vertrauen in das Vermögen des begrifflichen Denkens ist inzwischen nicht mehr so 
groß wie zu Tennemanns Zeiten; und zumindest wird eine Reflexion über den Status 
der eigenen Begriffsarbeit erwartet. 

69  Vgl. Philosophie Platons S. 39f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Philosophie zu glauben, wenn gleich er, wie wir sehen, von Anfang an wohl wusste, dass 
sie historisch nicht könne erlernt werden.«70  

 
Der Sokrates-Schüler Platon habe zwar ein neues Medium genutzt, das er zu-
nächst für defizitär hielt, dessen Beherrschung in der Folgezeit allerdings derma-
ßen perfektioniert, dass er dessen vermeintliche Mängel zu kompensieren ver-
mocht habe. »Da nun ungeachtet dieser Klagen [über die Schrift; H.D.] Platon 
von der ersten Männlichkeit an bis in das späteste Alter so vieles geschrieben 
hat: so ist offenbar, er muss gesucht haben, auch die schriftliche Belehrung jener 
besseren [mündlichen; H.D.] so ähnlich zu machen als möglich, und es muss ihm 
damit auch gelungen sein.«71 

Während Tennemann gewissermaßen die Übersetzung der Dialoge in die 
(begriffliche) Sprache der Philosophie forderte, besteht Schleiermacher darauf, 
Platon als Künstler des schriftlichen Dialogs ernst zu nehmen, um ihn als Philo-
soph ernst zu nehmen. Die Schriftkritik ist für ihn endgültig keine Kritik an der 
Vermittlungsleistung des Mediums Schrift mehr (die zur Mündlichkeit der Lehre 
zwingen würde, falls sie nicht formvergessen ignoriert würde), sondern eine Kri-
tik an einer unzulänglichen Darstellung im Medium der Schrift. Schrift kann – 
Platon beweise das – ein vollkommener Ersatz für die Rede sein, wenn ihre Dar-
stellung entsprechend kunstvoll ausfällt. Diese Hochschätzung Platons ist mit ei-
ner Hochschätzung der Schrift verbunden, die – mit der Tübinger Schule – zu-
recht als Überschätzung der Schrift kritisiert werden kann und letztlich der 
Schriftkritik nicht gerecht wird. 

Schleiermachers Schriftkritik-Interpretation überzeugt auch aus anderen 
Gründen nicht vollständig. Zum einen übersieht er, dass seine Etablierung  
Platons als Darstellungs-Künstler, dass also Nicht-Diskursivität als Lösung des 
Vermittlungsproblems, erst durch diskursive Unterstützung möglich ist. Die blo-
ße Präsentation der Übersetzung reicht ohne eine entsprechende Erklärung nicht 
aus. Zum anderen gilt die Schleiermachersche Chronologie der Schriften Platons 
inzwischen als überholt und der Phaidros als mittleres Werk.72 Dass Schleier-
macher jedenfalls nicht so weit ging, die Schrift höher als die Rede einzuschätzen, 
dokumentiert beispielsweise der oben unterstrichene, letzte Halbsatz im Zitat:73 

                                                             
70  Ebd. S. 86. 
71  Ebd. S. 40. 
72  Vgl. Arndt (1996) S. XXI. 
73  Was Schleiermacher (mit Kant, vgl. B.I.3) Philosophie »historisch« lernen nennt, 

meint Philosophiegeschichte oder philosophische Lehrbücher zu lernen, ohne dabei 
eigene Gedanken zu entwickeln und in diesem Sinne zu philosophieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 71 

Anscheinend kann Philosophie auch schriftlich nur insofern vermittelt werden, 
als sie überhaupt vermittelbar ist. Dennoch verbleibt der Eindruck, Schleier-
machers Rezeptionsästhetik sei ein unangemessen optimistischer oder unange-
messen dargestellter Ansatz. 

 
In jüngerer Zeit sind eine Reihe von Ergänzungen des Schleiermacherschen An-
satzes vorgestellt worden, deren Gemeinsamkeit darin besteht, dass erstens die 
Schriftkritik in deren Zentrum gerückt ist. Sie scheinen zweitens auf den Vor-
wurf der Überschätzung der Schrift zu reagieren (den die Tübinger Schule an 
Schleiermacher richtete, der ihr aber selbst ebenso gemacht werden muss), und 
zwar, indem sie jene Kritik am Denken der Hermeneutik integrieren, wie sie 
vom Poststrukturalismus geäußert worden ist. Derrida formuliert sie beispiels-
weise in seinem Aufsatz »Signatur, Ereignis, Kontext« als Kritik am sogenann-
ten Code-Modell.74 Demnach kann der Rezeptionsprozess nie kontrolliert wer-
den, wie es eine Rezeptionsästhetik (aber auch das esoterische Rezeptionsmodell 
des Platonismus oder die Formvergessenheit) versucht. 

In ihrem Aufsatz »Platons Dialoge als Hypomnemata« zieht Dorothea Frede 
aus der Schriftkritik die Konsequenz, Platons Schriften seien als Erinnerungs-
bilder zu verstehen. Die entscheidende Frage lautet nun, wie »zwischen ernst 
gemeinten ›Erinnerungen‹ und scherzhaftem Beiwerk« unterschieden werden 
kann.75 Frede supplementiert Platon weder eine Lehre noch erklärt sie die plato-
nische Darstellung zu jenem Mittel, das dem Leser schon die – einer ominösen 
Autorintention gemäß – richtige Richtung weisen werde. Stattdessen erweitert 
sie Schleiermachers rezeptionsästhetisches Modell, indem sie den Leser vom 
bloßen Decodierer der platonischen Kunst zur entscheidenden Instanz über den 
Sinn des Textes aufwertet. Als solcher bedarf der Rezipient »ausgedehnter Stu-
dien, Übung und langer Erfahrung«,76 wie sie betont. Weil diese Eigenschaften 
als harte Kriterien jedoch wenig tauglich sind, endet sie mit jenem Appell, zu 
dem sie auch die Schriftkritik erklärt: »Bei der Platonexegese sind also Finger-
spitzengefühl und Selbstbescheidung immer dringend angezeigt.«77 

Auch Klaus W. Hempfer versucht in »Lektüren von Dialogen« eine Erwei-
terung der Rezeptionsästhetik: Gefragt sei eine »Hermeneutik des Dialogs,  
die keine dialogische Hermeneutik mehr sein kann.«78 Schleiermacher, dessen 

                                                             
74  Vgl. SEK, vor allem S. 144f. 
75  Vgl. Frede (2006) S. 42. 
76  Ebd. S. 43f. 
77  Ebd. S. 58. 
78  Hempfer (2002) S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

Nachfolgern Jaspers, Friedländer und Gadamer wirft er ebenso wie der Tübinger 
Schule vor, mit ihren Platonrezeptionen in eine »performative Falle«79 getappt 
zu sein. Sie besteht darin, die »Dialogsebene« (oder Inhaltsebene) mit der »Re-
zeptionsebene« zu verwechseln oder mit anderen Worten: den Autor Platon mit 
seiner Figur Sokrates gleichzusetzen. Platon lasse nicht etwa Sokrates als Stell-
vertreter reden und handeln, sondern vielmehr enthalte er sich jeder wie auch 
immer indirekten Kommunikation einer eigenen Position, um stattdessen die 
Bedingungen von Philosophievermittlung zu inszenieren.80 Wenn Schleier-
macher – so ergibt sich aus dieser Analyse – Platons Autorintention von der Fi-
gur des platonischen Sokrates ableitet, so übersieht er, dass Platon in seinen Dia-
logen (anders als Aristoteles, der sich auch in der Dialogform versuchte)81 selbst 
nicht als Figur auftritt und auch keine Autorintention in Form von Proömien  
äußert;82 nur in den in ihren Echtheit umstrittenen Briefen lässt sich wegen der 
Ich-Form mit deutlicher Berechtigung auf die Intention des Autors schließen. 

Nicht anders versteht Hempfer die Schriftkritik. Sie weise auf ihren eigenen 
Inszenierungscharakter hin, ohne in ihrer Paradoxalität von einer »Autorinten-
tion« entschärft werden zu können; sie zeige dem Leser das Darstellungsproblem 
der Philosophie, ohne es für ihn zu lösen. Dieser Lesart gelingt es, so Hempfer, 
den kritisierten Rezeptionsmodellen zu entgehen, ohne die Schriftkritik zu einem 
Spiel zu reduzieren, das sich jedem Ernst entziehe.83 

Auch wenn Hempfer und Frede in ihrer postmodern inspirierten Erweiterung 
der Schleiermacherschen Rezeptionsästhetik den Spielraum des Rezipienten signi-
fikant erhöht wissen wollen, verbleiben sie doch im Bannkreis der Hermeneutik. 
Denn wie schon für Schleiermacher zielen auch für sie die Darstellungsmittel 
Platons auf die »eigene« Gedankenerzeugung des Lesers ab. Doch diese neue 
Macht des Rezipienten darf nicht zu weit gehen und muss kontrolliert werden. 
Diese Kontrolle erfolgt nun sogar ausschließlich über ihre eigenen diskursiv dar-
gelegten Interpretationen. 

Obwohl Hempfer und Frede die Schriftkritik ernster nehmen als Schleier-
macher und ihr zunächst gerechter zu werden scheinen, nehmen sie ihre eigenen 
Schriften implizit davon aus. Indem sie in Bezug auf Platon jener Kritik an der 
Überschätzung der Schrift entgehen wollen, verlassen sie sich in ihren eigenen 

                                                             
79  Ebd. S. 6. 
80  Vgl. ebd. 
81  Vgl. Flashar (2011) S. 166f. Hierin zeigt sich ein weiterer Beleg für die Formblindheit 

des Aristoteles, der seine Dialoge rein pädagogisch-populär gestaltet. 
82  Vgl. auch Blößner (2007) S. 251. 
83  Vgl. Hempfer (2002) S. 7f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 73 

Schriften auf nichts anderes als auf die Schrift: Sie versuchen, diskursiv zu über-
zeugen, ohne selbst eigene »Erinnerungsbilder«, wie Frede es nennt, zu zeichnen 
oder die Philosophievermittlung zu »inszenieren«, wie Hempfer es beschreibt. 
So geht auch bei diesen hermeneutischen Interpretationen die Dimension der 
Nicht-Diskursiven verloren; nicht weil sie übersehen würde, wie von der Tübin-
ger Schule, sondern weil Platons Hinweis darauf in die Diskursivität übersetzt 
wird. Insofern scheitern auch sie am Darstellungsproblem der Philosophie. 
 
 
13. DIE FOKUSSIERUNG AUF DIE SCHRIFTKRITIK  
 UND DIE ZUNEHMENDE REFLEXION    
 DES GESTALTUNGSPROBLEMS 

 
Wolfgang Wieland, ein Schüler Gadamers, der ebenfalls den Schleier-
macherschen Ansatz weiterführt, ist sich bewusst, dass die diskursive Erklärung 
des Nicht-Diskursiven den Verlust einer Dimension bedeutet. In seiner einfluss-
reichen Monographie Platon und die Formen des Wissens (1982) ist ebenfalls 
die Schriftkritik von zentraler Bedeutung. Er widmet ihr das erste Drittel seines 
Buches und behauptet sogar: »Bei jedem Versuch, Platons Philosophieren zu 
verstehen, kommt diesen Stellen [der Schriftkritik; H.D.] und ihrer Deutung eine 
Schlüsselfunktion zu.«84 Wielands Darstellung unternimmt nun eine Ausweitung 
der Schriftkritik zur Gestaltungskritik, die das Problem der Gestaltung von Phi-
losophie problematisiert. Seine These konzentriert sich in dem Satz:  

 
»Platon macht denn auch immer wieder auf die inneren Grenzen aufmerksam, die der 
Möglichkeit gezogen sind, Wissen in der Gestalt von Aussagen zu objektivieren und mit-
zuteilen. Das geschieht beispielsweise in der Schriftkritik; sie ist ihrem Gehalt nach zu-
gleich eine Kritik des propositionalen Wissens überhaupt.«85  

 
Anders ausgedrückt: Das Verständnis von Philosophie überhaupt und das  
Verständnis der platonischen Schriftkritik bedingen einander. Für Wieland  
besagt die Schriftkritik, dass sich philosophische Erkenntnis nicht propositional 
fixieren lässt – ob schriftlich oder mündlich, ist dabei von untergeordneter  
Bedeutung. Das Wissen, das Philosophie zu vermitteln hat, ist also letztlich 

                                                             
84  Wieland (1982) S. 13. 
85  Ebd. S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

nicht-propositionaler Natur; und deswegen komme es auf die Gestaltung und den 
Blick für diese Gestaltung an.86 

Dabei geht es Wieland keineswegs darum, propositionales Wissen aus der 
Philosophie auszuschließen. Er betont sogar an zahlreichen Stellen dessen Wert: 
Nichtpropositionales Wissen, das als unmittelbar evident nicht mitteilbar ist, ob-
jektiviert sich in Aussagen, wird mitteilbar, gegenstandsbezogen, überprüfbar,87 
ermöglicht so »Differenzierung«, »Klarheit« und »Präzision«.88 In vielen Fällen 
– besonders deutlich beim Erfahrungswissen – bedingen sich nichtpropositiona-
les und propositionales Wissen, gehen ineinander über.89 Und doch rückt Wie-
land nicht dieses Miteinander in den Fokus seiner Aufmerksamkeit, sondern das 
Gegeneinander, oder vielmehr: das Miteinander ist für ihn sogar der Grund für 
seine Zuspitzung als Gegeneinander. Denn das propositionale Wissen ist in der 
Philosophie nicht nur wertvoll, es ist sogar unabdingbar; und darin liege eine un-
heilvolle Dominanz, die sich in der Neuzeit sogar zunehmend verstärke. Philo-
sophie werde »unter den Bedingungen der philosophischen Diskussionen unserer 
Tage« selbstverständlich als an Propositionen gebunden wahrgenommen90 – eine 
Tendenz, die sich »durch die philosophischen Bemühungen der Gegenwart« ver-
stärkt habe.91 Der »Propositionalismus«92 wird dargestellt als »Zauberkreis der 
Texte«,93 in den man jederzeit eingeladen sei einzutreten, der aber den Blick ver-
enge, Naivität und Einseitigkeit fördere94 und aus dem herauszufinden zuneh-
mend schwieriger werde – ein echtes »Dilemma«, das den Tenor von Wielands 
Buch bestimmt.95 

 
»Der Propositionalismus bezeichnet ohne Zweifel ein universal anwendbares Methoden-
konzept der Philosophie. Denn kein Gegenstand ist zu abgelegen oder zu verborgen,  
als dass man nicht doch irgendeine mitteilbare Aussage in Bezug auf ihn formulieren 
könnte, die sich zum Gegenstand einer propositionalen Analyse und damit zugleich  
zum Primärobjekt der philosophischen Reflexion machen ließe. […] Jeder Akt der 

                                                             
86  Vgl. ebd. S. 11, 57 und 68. 
87  Vgl. ebd. S. 225 und 233. 
88  Ebd. S. 8. 
89  Vgl. ebd. S. 230ff. 
90  Vgl. ebd. S. 224. 
91  Vgl. ebd. S. 8 sowie 224-236. 
92  Ebd. S. 225. 
93  Ebd. S. 8. 
94  Vgl. ebd. sowie S. 39 und 67. 
95  Vgl. ebd., besonders S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 75 

Propositionalisierung zwingt zum Verzicht auf ein Stück Unmittelbarkeit, die sich als sol-
che durch keine Reflexion, auch nicht durch eine propositionalistisch orientierte Reflexi-
on, wieder einholen lässt. Gewiss kann sich eine neue Reflexion auf den so vernachlässig-
ten Restbestand richten. Doch auf diese Weise gelangt man immer nur zu neuen 
Zuordnungen von Aussagen, die man dann als solche wieder analysieren kann.«96 

 
Platon wird von Wieland nun zugestanden, durch seine künstlerische Gestal-
tungsmacht den Bannkreis der Propositionalität zu überwinden97 und die »Verle-
genheit« des nichtpropositionalen Wissens auszugleichen.98 Platon habe zwar die 
Leistung der Propositionalisierung sogar als erster gewürdigt,99 aber sich eben 
nicht nur darauf verlassen. Zwar habe er ein System von Propositionen, die 
»Ideenlehre« entworfen, aber nur als »Eröffnungszug«,100 als »Ideenannah-
me«.101 In Platons Schriften konstituiere sich eine »Spannung […], die zwischen 
den im geschriebenen Werk überlieferten Sätzen und dem besteht, was nur mit 
Hilfe dieser Sätze ausgedrückt und gezeigt wird, ohne dass es hingegen von ih-
nen als semantisches Korrelat auf thematische Weise intendiert würde«.102 

Was Wieland (als Nachfolger Schleiermachers)103 Platon oder (als Schüler 
Gadamers) allenfalls den »klassischen Autoren«104 zugesteht, lässt er bei wissen-
schaftlichen Texten über Platon, nicht zuletzt bei seinen eigenen Überlegungen 
nicht gelten. Jene könnten über ihr Sagen hinaus auch Zeigen; diese müssten sich 
auf das Sagen beschränken. Wenn über nicht-propositionales Wissen geschrie-
ben würde, dürfe nicht aus dem Blick geraten, dass propositionales Schreiben 
dem Wahrheitsbegriff verpflichtet bleibe,105 auch wenn nichtpropositionales 
Wissen selbst nicht dem Bivalenzprinzip unterliege.106 Und ebenso wenig dürfe 
man über die »Form« (auch wenn sie bei der Darstellung nichtpropositionalen 
Wissens eine tragende Rolle spiele) die »Inhalte« vergessen.107 Auf diese Weise 

                                                             
96   Ebd. S. 226f. 
97   Vgl. ebd. S. 39 und 69. 
98   Ebd. S. 234; vgl. auch S. 228 und 100. 
99   Vgl. ebd. S. 228. 
100  Ebd. 
101  Vgl. ebd. S. 99ff. 
102  Ebd. S. 324. 
103  Vgl. ebd. S. 50f. 
104  Vgl. ebd. S. 10. 
105  Vgl. ebd. S. 7ff. 
106  Vgl. ebd. S. 228f. 
107  Vgl. ebd. S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


76 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION 

verteidigt Wieland seinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und philosophische 
Relevanz gegen mögliche Vorwürfen des »Ästhetizismus, Romantizismus oder 
Irrationalismus«, die er ähnlich positionierten Interpretationen wie der seinigen 
durchaus zu Recht gemacht sieht.108 Doch dafür hat er einen Preis zu zahlen: Er 
kann nicht selbst mit der Geste Platons reden, sondern nur über Platons Geste, 
deren unausweichlichen Verlust er wieder und wieder thematisiert:109 

 
»Alles lässt sich zum Gegenstand einer Aussage machen. Daher ist jeder Versuch legitim, 
beispielsweise auch Platons Texte und das, was sich in ihnen zeigt, zum Gegenstand von 
Interpretationsaussagen zu machen. […] Doch wie genau diese Projektion auch immer 
ausfallen mag, – man kann nicht umhin, den Verlust einer ganzen Dimension in Kauf zu 
nehmen. Auch die beste Interpretation […] würde sich selbst verkennen, bliebe sie sich 
nicht bewusst, dass sie […] – in Platons Bildersprache ausgedrückt – den Bereich der 
Schatten niemals verlassen kann.«110 

                                                             
108  Vgl. ebd. 
109  Beispielsweise ebd. S. 67: »Man kann versuchen, mit Hilfe von Aussagen über das 

zu reden, was von Platon nicht gesagt, sondern durch bewusste Verwendung litera-
rischer Formen und Stilmittel nur gezeigt wird. Das geschieht beispielsweise in der 
vorliegenden Abhandlung. […] Ein Philosophieren, das man in einen Gegensatz zur 
philosophischen Lehre bringt, kann selbst wieder zum Gegenstand einer Lehre ge-
macht werden. Doch auch das beste Verständnis einer solchen Lehre zweiter Stufe 
verschafft einem nicht jenes Wissen, das einem nur die Erfahrungen und die Tätig-
keiten selbst vermitteln können, auf die sich diese Lehre richtet.« – Oder ebd. S. 
234: »Die Formen des nichtpropositionalen Wissens sind überdies einer Analyse, 
die sich aller nur denkbaren Techniken des propositionalen Wissens bedient, kei-
neswegs unzugänglich. In diesem Fall wird nichtpropositionales Wissen zu einem 
Gegenstand von Aussagen, aber es wird deswegen nicht selbst zu einem propositio-
nalen Wissen. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Tatsache, dass man dieses Wissen 
auch durch noch so viele wahre Aussagen, die man über es formulieren mag, nicht 
einem anderen mitteilen kann.« 

110  Ebd. S. 324f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003 - am 14.02.2026, 14:21:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

