lll. Schleiermacher und die hermeneutische
Rezeption von Philosophie

10. SCHLEIERMACHERS REZEPTIONSTHEORIE
ALS LOSUNGSVERSUCH DES VERMITTLUNGS-
PROBLEMS DER PHILOSOPHIE

Die Platon-Rezeption und insbesondere die Rezeption seiner Schriftkritik lassen
sich in einer Entwicklungslinie nachzeichnen, die deckungsgleich auf die oben
skizzierte Linie des Begriffsdenkens passt und sie damit verstirkt. Um 1500
nimmt der Platonismus eine bis dahin ungekannte Entwicklung. Wéhrend den
Platonikern bislang die umfassende Kenntnis der originalen Schriften Platons
nicht nétig schien, die Schriften seiner Schiiler teils groferen Stellenwert hatten
und im Mittelalter sogar nur ein Dialog, der Timaios, bekannt war, wird in der
Renaissance begonnen, Platons Schriften erstens zu sammeln, zweitens die ech-
ten von den unechten zu unterscheiden und drittens, sie ins Lateinische zu iiber-
setzen, um sie jenem groflen Teil der akademischen Welt, der kein Griechisch
verstand, zuginglich zu machen.' Marsilio Ficino, der im Zentrum dieses neuen
Interesses an Platon stand, setzt sich im Zuge dessen explizit, wenn auch eher
beildufig, mit der platonischen Schriftkritik auseinander.

Im 18. Jahrhundert kommt es zu einer erneuten und ungleich folgenreicheren
Platon-Renaissance,” die zu zwei gegensitzlichen Platon-Rezeptionen fiihrt. In
ihnen finden sich um 1800 die zwei Arten der Distanzierung gegeniiber dem Be-
griffsdenken ausgebildet. Die aufkldrerische, besonders dem Neuplatonismus
gegeniiber kritische Variante geht auf Johann Jakob Brucker (Historia critica
philosophiae, 1742) zurick. Von ihr und Mendelssohns Schrift Phddon oder

1 Vgl Thiel (2013) S. 21f.
2 Vgl ebd.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

tiber die Unsterblichkeit der Seele (1767) beeinflusst, unternimmt Kant in der
Kritik der reinen Vernunft (1781) eine Platon-Kritik, die einer Rehabilitierung
des antiken Philosophen auf Basis der Transzendentalphilosophie gleicht.” Mit
dem Kantischen Begriffs-Riistzeug fiihrt schlielich Wilhelm Gottlieb
Tennemann (System der Platonischen Philosophie, 1792, und Geschichte der
Philosophie, 1799) eine ausfiihrliche Platon-Analyse durch. Bei der aufklareri-
schen Platon-Rezeption wird zwar nicht ginzlich formvergessen vorgegangen,
doch die Form der platonischen Schriften wird weiterhin vor allem als »Dunkel-
heit« wahrgenommen, die der Herausarbeitung einer kohdrenten Theorie hinder-
lich ist, und die deshalb Anlass zu »notorischer Klage«* gibt.” Zuflucht wird —
ganz in der Tradition des Platonismus — in der Vermutung einer geheimen oder
esoterischen Lehre genommen.® Gleichzeitig wird diese mit dem platonistischen
Platonbild verbundene Esoterik moderat (Tennemann) oder vehement (Kant) ab-
gelehnt.

Die empfindsame und schlie8lich romantische Platon-Rezeption findet sich
in Schriften wie Hamanns Sokratische Denkwiirdigkeiten (1759) vorgebildet.
Platon wird als Vertreter eines primér ethisch ausgerichteten Sokratismus wahr-
genommen — wie bereits in der erkenntnisskeptischen »mittleren« und »jiinge-
ren« Akademie, die sich vor allem auf die frithen, aporetischen Dialoge berufen
hatte, in denen Sokrates’ praktisches Wirken im Mittelpunkt gestanden hatte” —
und als solcher hochgeschitzt. Schlielich vollzieht Friedrich Schlegel gleich-
sam eine Rehabilitierung der Nicht-Diskursivitdt bei Platon im Zeichen der
Asthetik. Aus der romantischen Uberzeugung von der »Negativitit der Erkennt-
nis des Hochsten«® — also deren diskursiver Undarstellbarkeit — heraus, setzt er
eine »werdende Philosophie«,’ die sich der Literatur nihert und in sie iibergeht,

3 Vgl B.1.

4 Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIIL

Die aufkldrerische Platon-Rezeption wird in Mendelssohns »Vorrede« zu seinem
Phddon auf kleinem Raum sehr deutlich. Mendelssohns bezeugt Platon groBle Sym-
pathie, nicht zuletzt fiir seine Darstellung — immerhin orientiert er sich mit der Form
seiner Schrift an dessen Dialogen. Platon erscheint aber schon bald als bloer Popu-
larphilosoph, der zudem nur philosophichistorisch bedeutsam sei. Seine Argumente
lieBen zu wiinschen iibrig und miissten mit neueren Positionen ergénzt werden. Vgl.
Phédon S. 62ff.

Vgl. Jantzen (1996) S. XLVIII.

Vgl. Erler (2006) S. 211f.

Vgl. PhilPlat S. 208.

Vgl. ebd. S. 206.

O 0 9

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 57

wie es Sokrates mit seiner Kunst des Dialogs vorgefiihrt habe.'’ Platons Schrif-

ten werden als Kunstwerke wahrgenommen. Entbehrlich gemacht wird dabei das

esoterische Rezeptionsmodell des Platonismus, welches aus der formvergesse-

nen Missachtung der Darstellungsmittel in den platonischen Dialogen und damit

korrelierenden Rekonstruktionsversuchen einer platonischen »Lehre« entsteht.
Friedrich Adolf Trendelenburg beispielsweise berichtet:

»Bevor die bestimmte, in sich folgerichtige und liickenlose Reihenfolge von Platons Dia-
logen aufgewiesen war [...] geschah es hdufiger, dass die Interpreten der Philosophie-
geschichte zu gewissen geheimen Lehrvortrigen (arcanas scholas) Platons sozusagen
selbstverstindlich ihre Zuflucht nahmen, wenn sie meinten, etwas Obskures und Zusam-
menhangloses in den Dialogen gefunden zu haben. Denn die schwierigeren Stellen wiesen
auf diese Lehrvortrige hin, deren geheime (reconditam) Philosophie Platon sich und sei-
nen Vertrauten vorbehalten habe, wihrend er nur die Dialoge, die mehr andeuteten als
auseinandersetzten, einem groferen Publikum zuginglich gemacht habe. [...] Als diese
alteingewurzelte Auffassung jedoch aufgegeben war und man sich bemiihte, Platon aus
Platon zu verstehen, gelang es dem auflerordentlichen Scharfsinn vor allem eines Mannes,

die innere und notwendige Verbindung der Dialoge Platons zu erkennen.«'’

Trendelenburg bezieht sich hier nicht auf Schlegel, sondern auf Schleiermacher,
der von Schlegel fiir das Projekt einer neuartigen Platon-Edition gewonnen und
wenig spiter damit alleingelassen worden war. Schleiermacher folgt Schlegel bei
dessen Rehabilitierung der Nicht-Diskursivitit im Zeichen der Asthetik. Er
macht gleichsam die von Aristoteles vorgenommene Verschiebung der als Plato-
nismus bekannten Konfiguration von Semantik, Syntax und Pragmatik des Wis-
sens in Richtung Diskursivitdt riickgéngig, ohne allerdings zum platonistischen
Rezeptionsmodell der Esoterik zurickzukehren. Schleiermacher setzt sich insbe-
sondere fiir eine Ethik ein, die nicht von Theorie dominiert ist. Fiir ihn wird
Platon zum Gewihrsmann einer neuartigen Begriindung der Ethik in der Abkehr
von bloBer Theorie.'” In der Schrift »Geschichte der Philosophie«, in seinen
»Vorlesungen iiber Sokrates und Platon« sowie in seiner »Einleitung« zu den
Platon-Ubersetzungen schildert er Platon »als wissenschaftlichere Fortsetzung

10 Vgl. Leinkauf (2007) S. 484.

11 Aus Platonis de ideis et numeris doctrina ex Aristotele illustrata, Leipzig 1826, 1f;
zit. nach: Wippern (1972) S. VIII, von dem auch die Ubersetzung und Kursivierung
stammen.

12 Vgl. Arndt (1996) S. XV.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

des Sokrates«,"” dem er »in seiner ganzen Tendenz das groBe Ubergewicht des
ethischen«™ bescheinigt. Wissenschaft (nach damaligem Verstindnis Theorie)"’
sei bei Platon auf die Praxis gerichtet geblieben; und insofern habe er »die
maieutische Methode zur Vollkommenheit bringen [kénnen]. Bei der Anwen-
dung sein Zweck ebenfalls nicht blo wissenschaftlich, sondern auch auf die Ge-
sinnung« — wie Schleiermacher notiert.'® Das im Dienst der ethischen Wirkung
stehende sokratische Nichtwissen bleibe auch bei Platon ein Ziel:' Der Leser
solle zumindest zur Anerkennung seiner »leere[n] Einbildung des Wissens«'® ge-
fiihrt werden, falls er nicht »zur eignen Ideenerzeugung«'® komme. Nicht im Re-
zipieren diskursiven Wissens besteht also der ethische Zweck von Philosophie,
sondern im nicht-diskursiven Bewusstsein eigenen Unwissens, das dem Subjekt
einen Spielraum zur selbstindigen gedanklichen Verortung lasst.

Dabei weist Schleiermacher Platons »poetischer« Darstellungsweise™ eine
iberragende Rolle zu. Gerade jene »ginzliche Abweichung von den iiblichen
Formen der philosophischen Mitteilung«, die landldufig als Behinderung des
Verstindnisses der Philosophie Platons gelte, sei dessen Ermoglichungsgrund.”'
Weil man bisher nicht auf »den Zusammenhang des Inhaltes mit der Form im
Einzelnen sowohl als im Ganzen« geachtet habe, sei Platon der meistmissver-
standene Philosoph. So redeten »auch die besten Erkldrer« nur »wie obenhin
oder mit vergeblich verstecktem Gefiihle der Unsicherheit [...] tiber die Absich-
ten einzelner Platonischer Werke«. Dabei werde mit der Ignoranz gegeniiber der
Form auch das nicht-diskursive hochste Wissen, um das es Platon gegangen sei,
missachtet: »So dass jene Zufriedenheit etwas unreif zu sein scheint, welche be-
hauptet, wir konnten den Platon jetzt schon besser verstehen, als er sich selbst
verstanden habe, und dass man beldcheln kann, wie sie den Platon, welcher auf
das Bewusstsein des Nichtwissens [oder: auf die Nicht-Diskursivitit; H.D.] ei-
nen solchen Wert legt, so unplatonisch suchen will.«*

13 Philosophie Platons S. 13.

14 Ebd. S. 5.

15 Vgl. ebd. S. 74: »Wahre Wissenschaft, oder wie die unsrigen es zu nennen pflegen,
eine Theorie.«

16 Ebd. S. 8; vgl. auch ebd. S. 39.

17 Vgl. ebd. S. 6.

18 Ebd. S. 41.

19 Ebd. S. 60; vgl. auch S. 41.

20 Vgl. Arndt (1996) S. XVI.

21 Philosophie Platons S. 29.

22 Vgl. ebd.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 59

Gegen alle Versuche, die Darstellungsleistung der platonischen Schriften
formvergessen zu marginalisieren und Platon eine von semantischen Ambiva-
lenzen und Inkohérenzen gereinigte »geheime Lehre« zu unterstellen, verwahrt
sich Schleiermacher heftig. Auf sechs inhaltsreichen Seiten unterscheidet er
sorgfiltig zwischen verschiedenen Begriffen von Esoterik und legt dar, dass
Platon weder aus institutionellen Griinden (wie die Pythagoreer) Inhalte ver-
schwiegen habe noch aus politischer Riicksichtnahme; noch auch habe er kom-
plexe Sachverhalte etwa nur schriftlich dargelegt, die in populdren Vortrédgen fiir
das gemeine Volk nicht mitgeteilt werden konnten.” Die nicht-diskursive Dar-
stellung muss bei Platon demnach aus nicht-kontingenten, aus seiner Philosophie
wesentlichen Griinden, ihre bedeutsame Rolle spielen.

Im Bemiihen, die platonischen Dialoge nicht als dunkel und ergdnzungs-
bediirftig, sondern im Gegenteil als hochste kiinstlerische Perfektion darzu-
stellen, wird Schleiermacher zum skrupul6sen Ubersetzer, der Platon in aller
4 akribisch folgt:
eine erstmals in derartiger Prizision geschaffene Leistung, die zudem bis heute

Partikelfiille und entlang noch so verzweigtem Periodenbau’

Geltung hat und dariiber hinaus ein neues Platonbild durchsetzt. Sie soll zei-
gen, wie Platon sein Ziel — die Vermittlung nicht-diskursiver Erkenntnis — im
meisterhaften Einsatz seiner darstellerischen Mittel erreicht. In seiner Einleitung
analysiert Schleiermacher diese Mittel detailliert™ und nennt besonders den Ver-
zicht auf eine abschlieBende These sowie Widerspriiche, Ritsel, falsche Fahrten
und offene Stellen: Allesamt Abweichungen von den semiotischen Parametern
des Begriffsdenkens.

»Dieses ungefahr sind die Kiinste, durch welche es dem Platon fast mit Jedem gelingt,
entweder das zu erreichen, was er wiinscht, oder wenigstens das zu vermeiden, was er
fiirchtet. Und so wire dieses die einzige Bedeutung, in welcher man hier von einem Esote-
rischen und Exoterischen reden konnte, so namlich, dass dieses nur eine Beschaffenheit
des Lesers anzeigte, je nachdem er sich zu einem wahren Horer des Inneren erhebt oder
nicht; oder soll es doch auf den Platon selbst bezogen werden, so kann man nur sagen, das
unmittelbare Lehren sei allein sein esoterisches Handeln gewesen, das Schreiben aber nur

: : 26
sein exoterisches.«

23 Vgl. ebd. S. 34f.

24 Vgl. Jantzen (1996) S. LI

25 Szlézak unterscheidet neun Stilmittel; vgl. Szlezak (2004) S. 129.
26 Philosophie Platons S. 42.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

60 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Wenn Schleiermacher vehement das esoterische Rezeptionsmodell des Plato-
nismus kritisiert, so schldgt er doch auch selbst eine andere Art eines esoteri-
schen Rezeptionsmodells vor. Der Unterschied besteht darin, dass nicht eine
»geheime Lehre« rekonstruiert oder erraten werden soll, sondern einer Autor-
intention gefolgt werden soll. Problematisch ist nun — und hier zeigt sich das Be-
harrungsvermogen des Begriffsdenkens —, dass Schleiermacher sich mit Platons
Autorintention allzu vertraut zeigt.

11. DAS VERMITTLUNGSPROBLEM DER PHILOSOPHIE ALS
PROBLEM IHRER ADAQUATEN DARSTELLUNG

Schleiermacher beldsst es namlich nicht dabei, mit seiner Ubersetzung die Dar-
stellung Platons fiir sich selbst sprechen zu lassen. Er fiihlt sich verpflichtet, sie
mit seinem vorausgehenden Kommentar zu erkldren. Er bemiiBigt sich, seine
Aufwertung der »dunklen« Darstellung Platons zu begriinden. Mit seiner Fokus-
sierung auf darstellerische Mittel und Autorintention 16st er zwar das Vermitt-
lungsproblem im esoterischen Rezeptionsmodell des Platonismus, zahlt dafiir
aber den Preis, dass eine andere Ausformung des Gestaltungsproblems in seiner
eigenen rezeptionsésthetischen Explikation wirksam wird: Seine diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsésthetik bietet ndmlich Grund fiir — erstens — berechtigte
Kritik und — zweitens — ein weitreichendes Missverstindnis.

Die Kritik an Schleiermachers Rezeptionsisthetik 14sst sich mit der Tiibinger
Schule als misslungener Kontrollversuch der Philosophievermittlung nachvoll-
ziehen. Die Tiibinger Schule, ein 1959 eingeleiteter und kontrovers diskutierter
Rezeptionsansatz der Platonforschung, sieht sich durchaus der von Schleier-
macher begriindeten Aufwertung der Darstellungsmittel Platons verpflichtet. Sie
diagnostiziert in der Betonung der philosophischen Darstellung jedoch die Ge-
fahr, »dass hinter der literarischen Eigengesetzlichkeit die Frage nach der Einheit
der Lehre und nach dem System Platons«’’ zuriicktritt. Diese Gefahr sei — lange
nach Schleiermacher — mit der Lebensphilosophie, die Platon zum Erzieher re-
duziere, oder mit Jaspers, der nur eine existentialistische Fortfithrung der unab-
schlieBbaren sokratischen »Daseinsvergewisserung« annehme, verwirklicht.”®
Dieses Platonbild ist fiir die Tiibinger Schule unannehmbar. »An diesem
Platonbild ist im Vergleich zu den fritheren der Gedanke neu, dass Platon nicht
nur kein System besessen, sondern absichtlich auf ein System verzichtet und

27 Kramer (1969) S. 199.
28 Vgl. ebd. S. 199f.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 61

eben dadurch das Wesen des wahren Philosophierens selbst ergriffen habe.«”
Verloren gehe so jede »sachliche Verbindlichkeit«:” Philosophie wiirde sich der
Beliebigkeit ausliefern.

In seiner Einleitung zeigt sich Schleiermacher dieser Gefahr bewusst. Ver-
ursacht durch die Besonderheit der Darstellung Platons komme es zu »zwiefa-
chen unrichtigen Urteile[n]«:”' Neben der Unterstellung einer systematischen
»geheimen Lehre« sei es ebenso falsch, rhapsodisch verfahrende Erkenntnis-
skepsis ohne jede Verbindlichkeit anzunehmen und zu glauben,

»dass es vergeblich sei, in seinen Schriften irgend etwas Ganzes, ja auch nur die ersten
Grundziige einer sich selbst gleichen und durch alles hindurchgehenden philosophischen
Denkart und Lehre aufzusuchen, vielmehr schwanke alles darin, kaum irgend etwas stehe
in fester Beziehung mit dem {tibrigen, vielmehr widerstreite hdufig eines dem andern, weil
er namlich mehr ein tibermiitiger Dialektiker sei, als ein folgerechter Philosoph, mehr be-
gierig, Andere zu widerlegen als fihig oder gesonnen, ein eignes wohlgegriindetes Lehr-

gebiude aufzufiihren. ..«

Diesem falschen Verstdandnis wirkt Schleiermacher entgegen, indem er — wieder
dem Vorbild Schlegels folgend und nach Absonderung der unechten Schriften
Platons nach Maligabe ihrer duBleren und inneren »Komposition« — die Dialoge
in eine »natiirliche« Reihenfolge bringt.” Durch diese erginzende Ordnungsleis-
tung entsteht eine systematische »organologische Einheit, in welcher Teil und
Ganzes aufeinander bezogen sind und sich wechselseitig erhellen«:** So werde
eine Kohirenz gewisser »groferer Erkenntnisgegenstinde sichtbar.”

Doch wie schon die Darstellungsmittel Platons soll auch diese Anordnung
als nicht-diskursives Mittel der addquaten Darstellung von Philosophie nicht der
Willkiir des Lesers ausgeliefert sein. Der Leser wird nicht mit der platonischen
»Urschrift«’® alleingelassen; Schleiermacher expliziert seine Ordnungsarbeit im

29 Ebd. S. 200.

30 Ebd.

31 Philosophie Platons S. 31.

32 Ebd. S.31f.

33 Vgl. Arndt (1996) S. XX. Damit ndhert sich Schleiermacher den Methoden des
Mittelplatonismus: Ein weiteres Indiz dafiir, dass auch dies neue Platonbild noch stark
vom Platonismus gepragt ist; vgl. auch Arndt (1996) S. XXII.

34 Arndt (1996) S. XX.

35 Vgl. Philosophie Platons S. 31.

36 Jantzen (1996) S. LI zitiert hier Schleiermacher.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Sinne einer »friihidealistisch-frithromantischen Philosophie«’’” ausfiihrlich. Auf
diese Weise geht er weit tiber das hinaus, was als reiner Ubersetzer-Kommentar
notwendig wire und skizziert eine Platon-hermeneutische Skizze.

Freilich geht Schleiermacher damit noch nicht so weit, Platon einer systema-
tischen Verstehenslehre einzuverleiben: Die Hermeneutik entwickelt er erst spa-
ter.”® Die Rezeption soll dennoch nicht unkontrolliert verlaufen; die Kontrolle
andererseits nicht zu weit gehen. Der Lektiireeindruck soll nicht beliebig sein
und doch diskursiv unterbestimmt bleiben.

»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich, wire es auch noch so leicht
und mit wenigem abgetan, hier vorldufig nichts gesagt werden, indem der ganze End-
zweck dieser neuen Darlegung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere
Kenntnis derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens voll-
standigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre moglich zu machen. Welchem End-
zweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten wiirde, als ein Bestreben, dem Leser schon im

. . . . 39
Voraus irgend eine Vorstellung einzufléBen.«

Mit derselben Vorsicht will Schleiermacher sowohl seine Einleitungen als auch
seine Anmerkungen nicht als theoretisches Geriist der Platonischen Schriften
verstanden wissen. Sie »machen keineswegs Anspruch darauf, einen Kommentar
zu bilden, sondern jene sollen nur vornehmlich die innern und dusseren Verhilt-
nisse der platonischen Gespriache so viel nétig auseinandersetzen, diese sollen
teils jene Ansichten im Einzelnen unterstiitzen, teils dasjenige erldutern, was un-
kundigeren Lesern minder verstindlich sein méchte.«*’

Sind diese Selbstzuriicknahmen Schleiermachers tiberzeugend? Offensicht-
lich haben sie die Form eines Paradoxes, eines performativen Selbstwider-
spruchs: Schleiermacher spricht von der Philosophie Platons, will dabei aber
nichts dariiber gesagt haben; er kommentiert Platon, ohne einen Kommentar ab-
geben zu wollen; er entwirft das Idealbild einer Rezeption, wie sie aber nur — die
Hervorhebung im Zitat oben belegt es — »fast mit Jedem« gelingt.*' Damit zeigt

37 Arndt (1996) S. XXIIL.

38 Vgl ebd. S. XX.

39 Philosophie Platons S. 28.

40 Ebd. S. 23.

41 Vgl. auch eine weitere, von Szlezak zitierte Passage: »auf diesem Wege, glaubt
Schleiermacher, habe Platon »doch auch den noch nicht wissenden Leser ... zum Wis-
sen bringen< wollen — wobei die Formulierung »doch auch« verrit, dass Schleierma-

cher sich bewusst ist, dass es mit dieser fiir uns schlichtweg evidenten Zielsetzung an-

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 63

sich erneut — und nun fiir Schleiermacher selbst — ein Vermittlungsproblem so-
wie die nicht ganz gliickliche Reaktion des Hermeneutiker-Ubersetzers darauf:
Die bloBe nicht-diskursive Geste der Prisentation der Ubersetzungen ist nicht
ausreichend, eine dazugehorige diskursive Theorie wire zu viel — und deshalb
wiihlt Schleiermacher eine Darstellungsweise der Einschrankung.

Neben dem Grund zu berechtigter Kritik bietet Schleiermachers diskursiv vor-
gebrachte Rezeptionsisthetik zweitens Grund fiir ein weitreichendes Missver-
stdndnis. Es ist ndmlich verstdndlich, dass diese subtile Darstellungsweise nicht
unmissverstindlich ist, wenn sie denn iiberhaupt wahrgenommen wird. Fiir
Thomas Szlezak etwa, einen prominenten Vertreter der Tiibinger Schule, ist
Schleiermacher schlicht und einfach der Begriinder einer »moderne[n] Theorie
des platonischen Dialogs«.” Dieses Schleiermacher-Bild hat einiges fiir sich:
Zum einen kann sich Szlezak auf die ungeheure Wirkmachtigkeit berufen, die
Schleiermachers kurze Einleitung entfaltete. Zum anderen ist sie durchaus die
Blaupause einer Dialogtheorie, ndmlich »als Vorwegnahme grundlegender Prin-
zipien seiner Hermeneutik zu verstehen, wie er sie dann seit 1805 in Halle aus-
gearbeitet hat«, wie Arndt konstatiert.” Szlezék hat also durchaus gute Argu-
mente gegen den Einwand von Peter M. Steiner, Schleiermacher konne keine
Theorie unterstellt werden, weil es ihm mit seiner Ubersetzung gerade darum
gegangen sei, das »Problem der Mitteilbarkeit, das sich in Form der platonischen
Schriften offenbar stellt«** addquat zu thematisieren, diese Schriften also gegen
theoretische Ubergriffe zu verteidigen.* Jede aus Platon abgeleitete Theorie —
auch eine Rezeptionstheorie — wiirde die Form der platonischen Schriften nur
erneut von ihrem Inhalt abtrennen, wo es doch bei Platon gerade um deren
Untrennbarkeit gehe.

Dessen ungeachtet zeichnet Szlezak Schleiermachers Einleitung als detail-
lierte und »voll entwickelte Theorie des platonischen Dialogs«, um sie als solche
mit Recht zu kritisieren. Das Kernargument lautet, dass aus Schleiermachers
Beschreibung einer rezeptionsésthetischen Idealwirkung ein problematisches
»Vertrauen in die Allkompetenz der Schrift« spreche. Das Vermittlungsproblem
der Philosophie — so konnte man formulieren — sei durch ihre wie auch immer

gesichts des klaren Textes Platons so seine Schwierigkeiten hat.« (Szlezak (2004) S.
128.)

42 Wie Steiner (1996) S. XXXIV Szlezak ganz richtig vorwirft.

43 Arndt (1996) S. XX.

44 Steiner (1996) S. XLII.

45 Vgl. ebd. S. XXXVI ff.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

64 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

gelungene Darstellung allein nicht zu 16sen. Die Vermutung, Platon kénne ab-
sichtsvoll und bewusst — also mit voll ausgebildeter Autorintention*® — den
pragmatischen Unterschied zwischen Gespriach und Text auftheben, nehme zu-
dem Platons Schriftkritik nicht ernst genug: »Die fiihrende Platonhermeneutik
des 19. und 20. Jh. war nicht unplatonisch, sie war antiplatonisch«, folgert
Szlezak in einer etwas drastischen Formulierung.47

Gegen eine solcherart verheerende Rezeptionsidsthetik setzt die Tiibinger
Schule ihre Annahme einer »ungeschriebenen Lehre«. Sie geht davon aus, dass
Platon sein hochstes Wissen in seinen Schriften nur andeutend (nicht diskursiv)
benannt, es jedoch in miindlicher Rede, vor einem Kreis ausgewéhlter Schiiler
explizit (diskursiv) ausgefiihrt habe. Thre Aufgabe sieht die Tiibinger Schule nun
darin, dieses hochste Wissen »durch die philologische Rekonstruktion der indi-
rekten Uberlieferunge, also vor allem aus Zeugnissen Dritter, wiederzugewin-
nen. Aber auch die platonischen Schriften werden herangezogen. Gerade die von
Schleiermacher initiierten Bemithungen um die Form der platonischen Schriften
sollen Hinweise auf ein nicht in den Dialogen expliziertes Wissen sammeln hel-
fen und sich somit in den Dienst der »ungeschriebenen Lehre« stellen.*®

Die Tiibinger Bemiithungen konnen jedoch keine iiberzeugende Alternative
zur Schleiermacherschen »Rezeptionsésthetik« bieten. Jedenfalls 16st ihre »un-
geschriebene Lehre« das Vermittlungsproblem der Philosophie nicht, wie eine
systematische Untersuchung der zwei moglichen Annahmen, die fiir eine Rekon-
struktion einer platonischen ungeschriebenen Lehre nétig sind, zeigen kann.

Die erste Annahme legt nahe, Platon habe aus kontingenten Griinden sein
hochstes Wissen nicht der Schrift anvertrauen wollen. Nur aus solchen Griinden,
die also nicht in diesem Wissen selbst liegen, und die politischer oder institutio-
neller Art gewesen sein mogen, hitte er eine jederzeit (also auch nach 2500
Jahren) diskursiv fixierbare Lehre ausschlieflich miindlich weitergegeben. Diese
Meinung war in der Platonrezeption nicht uniiblich. Tennemann nahm bei-
spielsweise an, Platon habe sich mit der Dialogform politisch unangreifbar

46 Szlezak trifft Schleiermachers allzu grofle Vertrautheit mit Platons Autorintention,
wenn er dessen Beschreibung von Platons Werk zitiert: »Es ist mit >groBer Absicht-
lichkeity geschrieben, d.h. reflektiert angelegt und bewusst durchgefiihrt.« (Szlezak
(2004) S. 127.)

47 Szlezak (2004) S. 141.

48 »Uns [bleibt] keine andere Wahl als Schleiermacher auf dem durch ihn selbst aufge-
wiesenen Weg zu iiberwinden«, schlieft Szlezdk seinen Aufsatz (Szlezak (2004) S.
144).

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 65

machen wollen.”

Wiirde Platon hingegen aus wissensimmanenten, nicht-
kontingenten Griinden sein Wissen nicht diskursiv der Schrift anvertraut haben
(etwa weil Wissen mit religioser Scheu zu begegnen sei und es eine seltene ethi-
sche Reife der Zuhdrer voraussetze — wie Szlezak vorschligt™ — oder ganz dhn-
lich, weil ihm die prekdren pragmatischen Umstinde der Wissensvermittlung
bewusst waren — wie oben in A.4 analysiert wurde), so wire es eben prinzipiell,
selbst von der Tiibinger Schule, nicht diskursiv darzustellen. Es leuchtet also ein,
dass Schleiermacher als mogliche Griinde fiir eine geheime Lehre nur kontingen-
te Umsténde in Erwdgung zieht. Szlezak benennt sie als »das politische und das
didaktische Motiv«’' und erhebt keine Einwinde gegen ihre Entkriftung durch
Schleiermacher. Dass Szlezak Schleiermacher hingegen vorwirft, er habe diese
»Motive« ilibergangen, gibt Anlass zu folgender Vermutung. Platon konnte fiir
seine Geheimhaltung zwar ethische und religiése Motive (von nur personlicher
Relevanz) gehabt haben, diese wiren aber keine Griinde, die prinzipiell wirksam
wiren und auch heute noch Geltung hétten. Platon hitte also das hochste Wissen
aus einer Idiosynkrasie heraus fiir nicht-diskursiv gehalten, wo es doch sehr
wohl diskursiv sei. Dieser Gedanke fiihrt zur zweiten Annahme.

Die zweite Annahme wiirde davon ausgehen, dass Platon wegen einer spezi-
fischen Unfihigkeit sein ungeschriebenes Wissen nicht diskursiv explizieren
konnte. Er konnte ein wie immer redegewandter und menschenkundiger Péada-
goge, aber ein weniger fahiger Autor gewesen sein: jedenfalls der Diskursivitét —
vielleicht einfach aufgrund seiner Zeitumstinde — weniger méchtig als heutige
Philosophen. Diese gewissermalien arrogante Position ist nach der Entwicklung
der Philosophie zum Begriffsdenken und ihrer Verlagerung in die akademische
Welt durchaus nachvollziehbar: Spuren davon finden sich selbst bei Schleierma-
cher,”* aber auch bei Kant,” und im Gedankenexperiment liee sich vorstellen,

49 Vgl. Steiner (1996) S. XXXVIII f. Fiir Steiner ist es genau die Unterstellung einer pla-
tonischen »Geheimhaltung«, die Tennemann mit Szlezak verbindet, und die beide von
Schleiermacher trennt (vgl. ebd. S. XL). Szlezdk verwahrt sich dagegen: Platons Mo-
tivation sei nicht im Wunsch nach Geheimhaltung zu suchen. Dieser Ausschluss
macht die unten besprochenen idiosynkratischen Vorbehalte Platons gegeniiber dis-
kursiver Explikation noch wahrscheinlicher — und damit den Verdacht einer Abwer-
tung der platonischen gegeniiber den Tiibinger Schriften.

50 Vgl. Szlezak (2004) S. 138.

51 Ebd.

52 Vgl. die folgende Darstellung der Schleiermacherschen Analyse der Schriftkritik im
nichsten Kapitel.

53 Vgl. die in B.1 dargestellte Platonrezeption Kants.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

auf welche Vorbehalte ein als Hausarbeit abgegebener platonischer Dialog sto-
Ben wiirde. Nicht zuletzt erweckt aber auch die Tiibinger Schule — deren Kron-
zeuge Aristoteles ebenjenes Begriffsdenken einleitete — den Eindruck dieser
Uberlegenheit. > Steiner etwa wendet ein: »Dabei ist impliziert, dass wer so [...]
denkt, sich jedenfalls, was die Schriftlichkeit angeht, in einer Platon iiberlegenen
Position zu befinden behaupten muss.«”> Dieser sehr berechtigte Einwand gleicht
jener ebenfalls berechtigten Kritik an Schleiermacher, er tiberschitze die Schrift
und bringe sich damit in einen Gegensatz zu Platon und dessen Schriftkritik; tat-
sdchlich scheint die Tiibinger Schule der Schriftkritik in Bezug auf Platons
Schriften, nicht aber auf ihre eigenen folgen zu wollen. Genau wie Schleierma-
cher seine Rezeptionsésthetik relativiert, relativiert indessen auch H.J. Kriamer
diesen tiiberlegenen Status der ungeschriebenen Lehre »zur Abwehr von Miss-
verstdndnissen«: Aus der Tiibinger »ungeschriebenen Lehre« folge »weder eine
»Geheimlehre« noch eine Abwertung der platonischen Schriften noch auch ein
Dogmatismus der platonischen Philosophie.«*®

Mit dieser Relativierung eines iiberlegenen Status gegeniiber den platoni-
schen Dialogen gibt die Tiibinger Schule das letztmdgliche systematische Argu-
ment daftir aus der Hand, dass Platon iiberhaupt eine »ungeschriebene Lehre«
gehabt haben soll. Die Tiibinger Rekonstruktionsversuche sind damit als Platon-
Interpretation nicht tiberzeugender als die kritisierte Rezeptionsésthetik Schleier-
machers. Wenn die Annahme einer »ungeschriebenen Lehre« dennoch in gewisser

54 Ein weiteres Beispiel akademischer Arroganz findet sich in der Tubinger Schule,
wenn Szlezak zwar die Leistung (oder wohl eher die Wirkungsmacht) Schleierma-
chers wiirdigt, aber — wegen dessen fehlenden akademischen Abschliissen, an Schlei-
ermachers Kompetenz als Philologe und Philosophichistoriker zweifelt: »Doppelt un-
vollstindig blieb dann auch seine Detailbeschéftigung mit platonischen Problemen
[...], wozu Schleiermacher bei seinem Beruf als Prediger wohl auch nicht die Zeit ge-
habt hitte; sie blieben also selektiv. Schleiermacher war nicht Philologe (auch wenn er
das Fach in Halle zwei Jahre studiert hatte), und er war von Beruf nicht Philosophie-
historiker.« (Szlezak (2004) S. 125.)

55 Steiner (1996) S. XLIII.

56 Krimer (1968) S. 150. Ubrigens hatte Kriamer selbst urspriinglich die »ungeschriebe-
ne« als »Geheimlehre« verstanden, wie Ferber bemerkt (vgl. Ferber (2007) S. 15). In-
konsistenzen wie diese zeigen, dass die Tiibinger Lehre Entwicklungen durchlief und
aus verschiedenen Stimmen besteht. Die oben vorgenommene systematische Untersu-
chung iiber die Tiibinger Annahmen fiir die Griinde einer »ungeschriebenen Lehre«
nimmt dennoch in Anspruch, zumindest als eine Art Koordinatensystem die gesamte
Tiibinger Schule abzudecken, wie ich selbst stichprobenartig gepriift habe.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 67

Weise aufrecht erhalten werden kann, so eher als philologisch-historisch ausge-
richtete Platonforschung und nicht als philosophische, sich selbst immer kritisch
mitbedenkende Interpretation — und somit auch nicht als Losungsversuch des
Gestaltungsproblems der Philosophie. Die Tiibinger Forschungen legen dies
selbst nahe. Sie verstehen sich zu einem groBen Teil als philologische Beitrige
zu bisher ungeldsten semantischen Einzelproblemen in Platons Schriften. Damit
verweigert sich die Tiibinger Schule der Herausforderung des platonischen Ver-
mittlungsproblems oder gibt es schlicht auf. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven geht verloren.”’

So erklédren sich auch die besonders kontroversen Reaktionen auf die Tiibin-
ger Schule. Insofern sie der Platonforschung erhellende Einsichten beisteuern
konnte, wurde ihr Beitrag begriiit. Auf heftige Ablehnung stieB sie jedoch im-
mer dann, wenn der Eindruck entstand, ihr Ansatz entstellte Platon und vernich-
tete eine ganze Dimension seines Werkes.

12. DAS HERMENEUTISCHE SCHEITERN
AM DARSTELLUNGSPROBLEM

Analog zu den oben beschriebenen Platonrenaissancen und -bildern um 1500
und 1800 mit ihren spezifischen Schwachstellen gestalten sich auch die Rezeptio-
nen der platonischen Schriftkritik. Auffdllig ist allerdings die Tendenz, dass die
Schriftkritik als immer zentralere Stelle wahrgenommen wird und schlief3lich
auch das Medium der Schrift immer deutlicher als relevant, wenn nicht ent-
scheidend, wahrgenommen wird.

57 Nota bene: Sie geht auch dort verloren, wo sich sorgfiltig argumentierende Vertreter
der »ungeschriebenen Lehre« wie Rafael Ferber ausfiihrlich mit der Frage beschifti-
gen: Warum hat Platon die »ungeschriebene Lehre« nicht geschrieben? Sie geht da-
riiber hinaus — wie die folgenden Kapitel zeigen — selbst in Platon-Deutungen verlo-
ren, die Schleiermacher folgen oder gar sein rezeptionsésthetisches Scheitern zu
kompensieren versuchen. Sie geht verloren, wo dieser Verlust bemerkt und beklagt
wird. Thr Verlust droht sogar dort, wo die Schrift als nicht-kontingente Ursache fiir das
Vermittlungsproblem der Philosophie erkannt wird. Die Dimension des Nicht-
Diskursiven droht tiberall dort verlorenzugehen, wo sie diskursiv thematisiert wird:
selbst in Schleiermachers Hermeneutik und selbst in einer Dissertation wie dieser —
jedenfalls leichter als in Schleiermachers Platon-Ubersetzungen oder in einem Buch-
Bausatz wie Kant fiir die Hand.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Wie Klaus W. Hempfer bemerkt, wurde »die Paradoxalitit von Platons
schriftlicher Schriftkritik [...] nicht erst der (post-)romantischen Platonexegese
zum Problem. Nach Hinweisen bereits in der (Spét-)Antike wird es vor allem bei
italienischen Renaissance-Autoren thematisch.«®® Konkret verweist Hempfer auf
Ficino und Tasso. Ficino — ausgerechnet jener der beiden Autoren, der Philosoph
bezichungsweise Philologe war, mochte man betonen — habe allerdings »das
Problem eher entschirft«,”® was sich mit der von Detlef Thiel wiedergegebenen
Einschitzung trifft, Ficino scheine »bei einer eher unkritischen Paraphrase ste-
henzubleiben«.®® Tasso hingegen — bezeichnenderweise der Dichter — habe (»in
einem Dialog!«) die Schriftkritik zum Anlass genommen, das traditionelle Ver-
hiltnis von Stimme und Schrift, von Miindlichkeit und Schriftlichkeit umzukeh-
ren.®!

Weitaus mehr Aufmerksamkeit erregte die Schriftkritik seit der Epochen-
schwelle um 1800. Tennemann »war vor 1804 [als Schleiermachers erste Platon-
Ubersetzungen erschienen] einer der ersten, der die Bedeutung der Schriftkritik
des Phaidros und des >Siebten Briefs¢ Ernst nahm.«*> Sowohl im ersten Band
seines Werks System der Platonischen Philosophie (1792)% als auch im zweiten
Band seiner Geschichte der Philosophie (1799)64 zitiert er die Schriftkritik des
Phaidros in voller Liange, um sie anschlieBend zu interpretieren. Dabei bewegt
sich Tennemann noch weitgehend in der Tradition des Begriffsdenkens: Schrift-
kritik ist fur ihn (diskursive) Kritik am Medium Schrift, wobei er diese Kritik
sich nur auf Platons eigene Schriften erstrecken sieht, nicht auf philosophische
Schriften tiberhaupt. Tennemann reagiert auf die Schriftkritik erstens, in dem er
Platon als Esoteriker darstellt, der miindlich oder mit geheimen Schriften fiir
einen kleinen Kreis gewirkt habe und dessen Schriften also als Spielerei, als
»iuBeres Gewand« anzusehen seien.”” Seine eigene Interpretation sicht er von
der Schriftkritik nicht tangiert, was insofern logisch ist, als er zweitens die
Schriftkritik dergestalt relativiert, dass er das Niveau philosophischen Schreibens
zu Platons Zeiten fiir noch nicht ausgereift erklart — wohingegen die inzwischen
erreichte begriffliche Schirfe sehr wohl zur Vermittlung philosophischer

58 Hempfer (2002) S. 9.

59 Ebd.

60 Thiel (2003) S. 135.

61 Vgl. Hempfer (2002) S. 9.

62 Steiner (1996) S. XXXVII.

63 Vgl. Tennemann (1792) S. 129-138.
64 Vgl. Tennemann (1799) S. 207-214.
65 Vgl. Tennemann (1792) S. 128.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 69

Erkenntnis geeignet sei.®® DemgemiB sieht Tennemann seine Aufgabe darin,
»die einzelnen Gedanken von dem zufilligen Gewande der Einkleidung
ab[zu]sonder[n]«,"”
Texte zu verwandeln.

mithin die Spielerei der platonischen Schrift in ernsthafte

Wenn das bis dahin uniiblich grole Interesse, das Tennemann der Schrift-
kritik entgegenbringt, moglicherweise ein gewisses Misstrauen in das Begriffs-
denken signalisiert, so ist seine Interpretation der Schriftkritik doch noch ganz
vom Denken der Diskursivitdt geprdgt. Was bei Platon auf ein Vermittlungs-
problem der Philosophie hindeutet, wird zwar anerkannt, doch soll es einer be-
grifflichen Losung zugefithrt werden. Und nicht anders die Schriftkritik:*® Die
Interpretation, die Tenneman ihr widmet, wiederholt also noch einmal das oben
bereits dargestellte platonistische Platonbild um 1800. Die Interpretation hinge-
gen, die ihr Schleiermacher widmet, verlduft gewissermaBlen kontrdar dazu.
Schleiermacher setzt nicht auf scharfe Begrifflichkeit (Diskursivitit), sondern
auf eine Art kunstfertige Dialogizitit (Nicht-Diskursivitidt). Wenn seine Interpre-
tation der Schriftkritik im Folgenden nachgezeichnet wird, zeigt sich also erneut
Schleiermachers Distanzierung vom Begriffsdenken, wobei nicht zuletzt deren
Kritikwiirdigkeit — drastischer: deren Scheitern — deutlich wird.

Auch Schleiermacher ldsst sich — in der »Einleitung« zu seiner Phaidros-
Ubersetzung, aber auch in seiner Meta-»Einleitung« zu allen Einleitungen —
nicht allzu lange von der Schriftkritik irritieren. Er erkldrt sie zunéchst biogra-
phisch: Phaidros sei ein Dialog des jungen Platon, und die Schriftkritik driicke
dessen Verehrung des sokratischen Lehrgespriachs als Skepsis gegeniiber der
schriftlichen Philosophievermittlung aus.” Platons Invektiven gegen die Schrift
seien zu verstehen als

»Rechtfertigung des Sokrates iiber sein Nichtschreiben, und als Begeisterung von seiner
Lehrart, welcher in Schriften dhnlich zu werden Platon damals noch verzweifelte, es aber

hernach doch lernte, und nicht damit endigte, an eine so weitgehende Unmitteilbarkeit der

66 Vgl. Tennemann (1799) S. 214f.

67 Tennemann (1792) S. 84.

68 An dieser Stelle wird wieder deutlich, wie sehr die Tiibinger Schule in der Tradition
des begrifflichen Denkens steht, aber auch, was diese Position so seltsam macht: Das
Vertrauen in das Vermogen des begrifflichen Denkens ist inzwischen nicht mehr so
grof} wie zu Tennemanns Zeiten; und zumindest wird eine Reflexion iiber den Status
der eigenen Begriffsarbeit erwartet.

69 Vgl. Philosophie Platons S. 39f.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Philosophie zu glauben, wenn gleich er, wie wir sehen, von Anfang an wohl wusste. dass

sie historisch nicht kénne erlernt werden.«”

Der Sokrates-Schiiler Platon habe zwar ein neues Medium genutzt, das er zu-
néchst fiir defizitar hielt, dessen Beherrschung in der Folgezeit allerdings derma-
Ben perfektioniert, dass er dessen vermeintliche Mingel zu kompensieren ver-
mocht habe. »Da nun ungeachtet dieser Klagen [iiber die Schrift; H.D.] Platon
von der ersten Méannlichkeit an bis in das spéteste Alter so vieles geschrieben
hat: so ist offenbar, er muss gesucht haben, auch die schriftliche Belehrung jener
besseren [miindlichen; H.D.] so &hnlich zu machen als méglich, und es muss ihm
damit auch gelungen sein.«”'

Wihrend Tennemann gewissermaBen die Ubersetzung der Dialoge in die
(begriffliche) Sprache der Philosophie forderte, besteht Schleiermacher darauf,
Platon als Kiinstler des schriftlichen Dialogs ernst zu nehmen, um ihn als Philo-
soph ernst zu nehmen. Die Schriftkritik ist fiir ihn endgiiltig keine Kritik an der
Vermittlungsleistung des Mediums Schrift mehr (die zur Miindlichkeit der Lehre
zwingen wiirde, falls sie nicht formvergessen ignoriert wiirde), sondern eine Kri-
tik an einer unzuldnglichen Darstellung im Medium der Schrift. Schrift kann —
Platon beweise das — ein vollkommener Ersatz fiir die Rede sein, wenn ihre Dar-
stellung entsprechend kunstvoll ausfillt. Diese Hochschitzung Platons ist mit ei-
ner Hochschétzung der Schrift verbunden, die — mit der Tiibinger Schule — zu-
recht als Uberschitzung der Schrift kritisiert werden kann und letztlich der
Schriftkritik nicht gerecht wird.

Schleiermachers Schriftkritik-Interpretation iiberzeugt auch aus anderen
Griinden nicht vollstindig. Zum einen tiibersieht er, dass seine Etablierung
Platons als Darstellungs-Kiinstler, dass also Nicht-Diskursivitdt als Losung des
Vermittlungsproblems, erst durch diskursive Unterstiitzung moglich ist. Die blo-
Be Prisentation der Ubersetzung reicht ohne eine entsprechende Erklarung nicht
aus. Zum anderen gilt die Schleiermachersche Chronologie der Schriften Platons
inzwischen als iiberholt und der Phaidros als mittleres Werk.”” Dass Schleier-
macher jedenfalls nicht so weit ging, die Schrift héher als die Rede einzuschitzen,
dokumentiert beispielsweise der oben unterstrichene, letzte Halbsatz im Zitat:”

70 Ebd. S. 86.

71 Ebd. S. 40.

72 Vgl. Arndt (1996) S. XXI.

73 Was Schleiermacher (mit Kant, vgl. B.1.3) Philosophie »historisch« lernen nennt,
meint Philosophiegeschichte oder philosophische Lehrbiicher zu lernen, ohne dabei

eigene Gedanken zu entwickeln und in diesem Sinne zu philosophieren.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 71

Anscheinend kann Philosophie auch schriftlich nur insofern vermittelt werden,
als sie iiberhaupt vermittelbar ist. Dennoch verbleibt der Eindruck, Schleier-
machers Rezeptionsésthetik sei ein unangemessen optimistischer oder unange-
messen dargestellter Ansatz.

In jlingerer Zeit sind eine Reihe von Ergidnzungen des Schleiermacherschen An-
satzes vorgestellt worden, deren Gemeinsamkeit darin besteht, dass erstens die
Schriftkritik in deren Zentrum geriickt ist. Sie scheinen zweitens auf den Vor-
wurf der Uberschitzung der Schrift zu reagieren (den die Tiibinger Schule an
Schleiermacher richtete, der ihr aber selbst ebenso gemacht werden muss), und
zwar, indem sie jene Kritik am Denken der Hermeneutik integrieren, wie sie
vom Poststrukturalismus geduBert worden ist. Derrida formuliert sie beispiels-
weise in seinem Aufsatz »Signatur, Ereignis, Kontext« als Kritik am sogenann-
ten Code-Modell.”* Demnach kann der Rezeptionsprozess nie kontrolliert wer-
den, wie es eine Rezeptionsésthetik (aber auch das esoterische Rezeptionsmodell
des Platonismus oder die Formvergessenheit) versucht.

In ihrem Aufsatz »Platons Dialoge als Hypomnemata« zieht Dorothea Frede
aus der Schriftkritik die Konsequenz, Platons Schriften seien als Erinnerungs-
bilder zu verstehen. Die entscheidende Frage lautet nun, wie »zwischen ernst
gemeinten >Erinnerungen< und scherzhaftem Beiwerk« unterschieden werden
kann.” Frede supplementiert Platon weder eine Lehre noch erklirt sie die plato-
nische Darstellung zu jenem Mittel, das dem Leser schon die — einer omindsen
Autorintention gemif3 — richtige Richtung weisen werde. Stattdessen erweitert
sie Schleiermachers rezeptionsésthetisches Modell, indem sie den Leser vom
blofen Decodierer der platonischen Kunst zur entscheidenden Instanz tiber den
Sinn des Textes aufwertet. Als solcher bedarf der Rezipient »ausgedehnter Stu-
dien, Ubung und langer Erfahrung«,”® wie sie betont. Weil diese Eigenschaften
als harte Kriterien jedoch wenig tauglich sind, endet sie mit jenem Appell, zu
dem sie auch die Schriftkritik erklért: »Bei der Platonexegese sind also Finger-
spitzengefiihl und Selbstbescheidung immer dringend angezeigt.«”’

Auch Klaus W. Hempfer versucht in »Lektiiren von Dialogen« eine Erwei-
terung der Rezeptionsésthetik: Gefragt sei eine »Hermeneutik des Dialogs,
die keine dialogische Hermeneutik mehr sein kann.«”® Schleiermacher, dessen

74 Vgl. SEK, vor allem S. 144f.
75 Vgl. Frede (2006) S. 42.

76 Ebd. S. 43f.

77 Ebd. S. 58.

78 Hempfer (2002) S. 10.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

72 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

Nachfolgern Jaspers, Friedlander und Gadamer wirft er ebenso wie der Tiibinger
Schule vor, mit ihren Platonrezeptionen in eine »performative Falle«” getappt
zu sein. Sie besteht darin, die »Dialogsebene« (oder Inhaltsebene) mit der »Re-
zeptionsebene« zu verwechseln oder mit anderen Worten: den Autor Platon mit
seiner Figur Sokrates gleichzusetzen. Platon lasse nicht etwa Sokrates als Stell-
vertreter reden und handeln, sondern vielmehr enthalte er sich jeder wie auch
immer indirekten Kommunikation einer eigenen Position, um stattdessen die
Bedingungen von Philosophievermittlung zu inszenieren.** Wenn Schleier-
macher — so ergibt sich aus dieser Analyse — Platons Autorintention von der Fi-
gur des platonischen Sokrates ableitet, so {ibersieht er, dass Platon in seinen Dia-
logen (anders als Aristoteles, der sich auch in der Dialogform versuchte)®' selbst
nicht als Figur auftritt und auch keine Autorintention in Form von Proémien
duBert;*” nur in den in ihren Echtheit umstrittenen Briefen lésst sich wegen der
Ich-Form mit deutlicher Berechtigung auf die Intention des Autors schliefen.

Nicht anders versteht Hempfer die Schriftkritik. Sie weise auf ihren eigenen
Inszenierungscharakter hin, ohne in ihrer Paradoxalitit von einer »Autorinten-
tion« entscharft werden zu kénnen; sie zeige dem Leser das Darstellungsproblem
der Philosophie, ohne es fiir ihn zu losen. Dieser Lesart gelingt es, so Hempfer,
den kritisierten Rezeptionsmodellen zu entgehen, ohne die Schriftkritik zu einem
Spiel zu reduzieren, das sich jedem Ernst entziche.”

Auch wenn Hempfer und Frede in ihrer postmodern inspirierten Erweiterung
der Schleiermacherschen Rezeptionsésthetik den Spielraum des Rezipienten signi-
fikant erh6ht wissen wollen, verbleiben sie doch im Bannkreis der Hermeneutik.
Denn wie schon fiir Schleiermacher zielen auch fiir sie die Darstellungsmittel
Platons auf die »eigene« Gedankenerzeugung des Lesers ab. Doch diese neue
Macht des Rezipienten darf nicht zu weit gehen und muss kontrolliert werden.
Diese Kontrolle erfolgt nun sogar ausschlieBlich tiber ihre eigenen diskursiv dar-
gelegten Interpretationen.

Obwohl Hempfer und Frede die Schriftkritik ernster nehmen als Schleier-
macher und ihr zunichst gerechter zu werden scheinen, nehmen sie ihre eigenen
Schriften implizit davon aus. Indem sie in Bezug auf Platon jener Kritik an der
Uberschitzung der Schrift entgehen wollen, verlassen sie sich in ihren eigenen

79 Ebd. S. 6.

80 Vgl. ebd.

81 Vgl. Flashar (2011) S. 166f. Hierin zeigt sich ein weiterer Beleg fiir die Formblindheit
des Aristoteles, der seine Dialoge rein padagogisch-populér gestaltet.

82 Vgl. auch BloBner (2007) S. 251.

83 Vgl. Hempfer (2002) S. 71.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 73

Schriften auf nichts anderes als auf die Schrift: Sie versuchen, diskursiv zu iiber-
zeugen, ohne selbst eigene »Erinnerungsbilder«, wie Frede es nennt, zu zeichnen
oder die Philosophievermittlung zu »inszenieren«, wie Hempfer es beschreibt.
So geht auch bei diesen hermeneutischen Interpretationen die Dimension der
Nicht-Diskursiven verloren; nicht weil sie iibersehen wiirde, wie von der Tiibin-
ger Schule, sondern weil Platons Hinweis darauf in die Diskursivitit iibersetzt
wird. Insofern scheitern auch sie am Darstellungsproblem der Philosophie.

13. DIE FOKUSSIERUNG AUF DIE SCHRIFTKRITIK
UND DIE ZUNEHMENDE REFLEXION
DES GESTALTUNGSPROBLEMS

Wolfgang Wieland, ein Schiiler Gadamers, der ebenfalls den Schleier-
macherschen Ansatz weiterfiihrt, ist sich bewusst, dass die diskursive Erkldrung
des Nicht-Diskursiven den Verlust einer Dimension bedeutet. In seiner einfluss-
reichen Monographie Platon und die Formen des Wissens (1982) ist ebenfalls
die Schriftkritik von zentraler Bedeutung. Er widmet ihr das erste Drittel seines
Buches und behauptet sogar: »Bei jedem Versuch, Platons Philosophieren zu
verstehen, kommt diesen Stellen [der Schriftkritik; H.D.] und ihrer Deutung eine
Schliisselfunktion zu.«** Wielands Darstellung unternimmt nun eine Ausweitung
der Schriftkritik zur Gestaltungskritik, die das Problem der Gestaltung von Phi-
losophie problematisiert. Seine These konzentriert sich in dem Satz:

»Platon macht denn auch immer wieder auf die inneren Grenzen aufmerksam, die der
Maoglichkeit gezogen sind, Wissen in der Gestalt von Aussagen zu objektivieren und mit-
zuteilen. Das geschicht beispielsweise in der Schriftkritik; sie ist ihrem Gehalt nach zu-

gleich eine Kritik des propositionalen Wissens iiberhaupt.«**

Anders ausgedriickt: Das Verstdndnis von Philosophie iiberhaupt und das
Verstidndnis der platonischen Schriftkritik bedingen einander. Fir Wieland
besagt die Schriftkritik, dass sich philosophische Erkenntnis nicht propositional
fixieren ldsst — ob schriftlich oder miindlich, ist dabei von untergeordneter
Bedeutung. Das Wissen, das Philosophie zu vermitteln hat, ist also letztlich

84 Wieland (1982) S. 13.
85 Ebd.S. 235.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

nicht-propositionaler Natur; und deswegen komme es auf die Gestaltung und den
Blick fiir diese Gestaltung an.*

Dabei geht es Wieland keineswegs darum, propositionales Wissen aus der
Philosophie auszuschlieBen. Er betont sogar an zahlreichen Stellen dessen Wert:
Nichtpropositionales Wissen, das als unmittelbar evident nicht mitteilbar ist, ob-
jektiviert sich in Aussagen, wird mitteilbar, gegenstandsbezogen, iiberpriifbar,®’
ermoglicht so »Differenzierung«, »Klarheit« und »Prizision«.* In vielen Fillen
— besonders deutlich beim Erfahrungswissen — bedingen sich nichtpropositiona-
les und propositionales Wissen, gehen ineinander iiber.*” Und doch riickt Wie-
land nicht dieses Miteinander in den Fokus seiner Aufmerksamkeit, sondern das
Gegeneinander, oder vielmehr: das Miteinander ist fiir ihn sogar der Grund fiir
seine Zuspitzung als Gegeneinander. Denn das propositionale Wissen ist in der
Philosophie nicht nur wertvoll, es ist sogar unabdingbar; und darin liege eine un-
heilvolle Dominanz, die sich in der Neuzeit sogar zunehmend verstiarke. Philo-
sophie werde »unter den Bedingungen der philosophischen Diskussionen unserer
Tage« selbstverstindlich als an Propositionen gebunden wahrgenommen® — eine
Tendenz, die sich »durch die philosophischen Bemiihungen der Gegenwart« ver-
stirkt habe.”' Der »Propositionalismus«’ wird dargestellt als »Zauberkreis der
Texte,” in den man jederzeit eingeladen sei einzutreten, der aber den Blick ver-
enge, Naivitit und Einseitigkeit fordere” und aus dem herauszufinden zuneh-
mend schwieriger werde — ein echtes »Dilemmac, das den Tenor von Wielands
Buch bestimmt.”

»Der Propositionalismus bezeichnet ohne Zweifel ein universal anwendbares Methoden-
konzept der Philosophie. Denn kein Gegenstand ist zu abgelegen oder zu verborgen,
als dass man nicht doch irgendeine mitteilbare Aussage in Bezug auf ihn formulieren
konnte, die sich zum Gegenstand einer propositionalen Analyse und damit zugleich

zum Primérobjekt der philosophischen Reflexion machen lieBe. [...] Jeder Akt der

86 Vgl. ebd. S. 11, 57 und 68.
87 Vgl. ebd. S. 225 und 233.

88 Ebd. S. 8.

89 Vgl. ebd. S. 230ff.

90 Vgl. ebd. S. 224.

91 Vgl. ebd. S. 8 sowie 224-236.
92 Ebd. S. 225.

93 Ebd. S. 8.

94 Vgl. ebd. sowie S. 39 und 67.
95 Vgl. ebd., besonders S. 100.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

SCHLEIERMACHER UND DIE HERMENEUTISCHE REZEPTION VON PHILOSOPHIE | 75

Propositionalisierung zwingt zum Verzicht auf ein Stiick Unmittelbarkeit, die sich als sol-
che durch keine Reflexion, auch nicht durch eine propositionalistisch orientierte Reflexi-
on, wieder einholen ldsst. Gewiss kann sich eine neue Reflexion auf den so vernachldssig-
ten Restbestand richten. Doch auf diese Weise gelangt man immer nur zu neuen

. . . 9
Zuordnungen von Aussagen, die man dann als solche wieder analysieren kann.«"

Platon wird von Wieland nun zugestanden, durch seine kiinstlerische Gestal-
tungsmacht den Bannkreis der Propositionalitit zu iiberwinden’’ und die »Verle-
genheit« des nichtpropositionalen Wissens auszugleichen.” Platon habe zwar die
Leistung der Propositionalisierung sogar als erster gewiirdigt,” aber sich eben
nicht nur darauf verlassen. Zwar habe er ein System von Propositionen, die
»ldeenlehre« entworfen, aber nur als »Eroffnungszuge,'™ als »Ideenannah-
me«.""" In Platons Schriften konstituiere sich eine »Spannung [...], die zwischen
den im geschriebenen Werk tiberlieferten Séatzen und dem besteht, was nur mit
Hilfe dieser Sitze ausgedriickt und gezeigt wird, ohne dass es hingegen von ih-
nen als semantisches Korrelat auf thematische Weise intendiert wiirde«.'”

Was Wieland (als Nachfolger Schleiermachers)'® Platon oder (als Schiiler
Gadamers) allenfalls den »klassischen Autoren«'* zugesteht, ldsst er bei wissen-
schaftlichen Texten iiber Platon, nicht zuletzt bei seinen eigenen Uberlegungen
nicht gelten. Jene konnten tiber ihr Sagen hinaus auch Zeigen; diese miissten sich
auf das Sagen beschrinken. Wenn iiber nicht-propositionales Wissen geschrie-
ben wiirde, diirfe nicht aus dem Blick geraten, dass propositionales Schreiben
dem Wahrheitsbegriff verpflichtet bleibe,'”
Wissen selbst nicht dem Bivalenzprinzip unterliege.

auch wenn nichtpropositionales
1% Und ebenso wenig diirfe
man {ber die »Form« (auch wenn sie bei der Darstellung nichtpropositionalen

Wissens eine tragende Rolle spiele) die »Inhalte« vergessen.'”’ Auf diese Weise

96  Ebd. S. 226f.

97  Vgl. ebd. S. 39 und 69.
98  Ebd. S. 234; vgl. auch S. 228 und 100.
99  Vgl.ebd. S. 228.

100 Ebd.

101 Vgl ebd. S. 99ff.

102 Ebd. S. 324.

103 Vgl. ebd. S. 50f.

104 Vgl ebd. S. 10.

105 Vgl ebd. S. 7ft.

106 Vgl. ebd. S. 228f.

107 Vgl. ebd. S. 52.

—_—

—_— =

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76 | DIE SCHRIFTKRITIK UND IHRE REZEPTION

verteidigt Wieland seinen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und philosophische
Relevanz gegen mogliche Vorwiirfen des »Asthetizismus, Romantizismus oder
Irrationalismus«, die er dhnlich positionierten Interpretationen wie der seinigen

108

durchaus zu Recht gemacht sieht.” Doch dafiir hat er einen Preis zu zahlen: Er

kann nicht selbst mit der Geste Platons reden, sondern nur iiber Platons Geste,

L . . 109
deren unausweichlichen Verlust er wieder und wieder thematisiert:'®

»Alles ldsst sich zum Gegenstand einer Aussage machen. Daher ist jeder Versuch legitim,
beispielsweise auch Platons Texte und das, was sich in ihnen zeigt, zum Gegenstand von
Interpretationsaussagen zu machen. [...] Doch wie genau diese Projektion auch immer
ausfallen mag, — man kann nicht umhin, den Verlust einer ganzen Dimension in Kauf zu
nehmen. Auch die beste Interpretation [...] wiirde sich selbst verkennen, bliebe sie sich
nicht bewusst, dass sie [...] — in Platons Bildersprache ausgedriickt — den Bereich der

Schatten niemals verlassen kann.«''°

108 Vgl ebd.

109 Beispielsweise ebd. S. 67: »Man kann versuchen, mit Hilfe von Aussagen tiber das
zu reden, was von Platon nicht gesagt, sondern durch bewusste Verwendung litera-
rischer Formen und Stilmittel nur gezeigt wird. Das geschieht beispielsweise in der
vorliegenden Abhandlung. [...] Ein Philosophieren, das man in einen Gegensatz zur
philosophischen Lehre bringt, kann selbst wieder zum Gegenstand einer Lehre ge-
macht werden. Doch auch das beste Verstindnis einer solchen Lehre zweiter Stufe
verschafft einem nicht jenes Wissen, das einem nur die Erfahrungen und die Tétig-
keiten selbst vermitteln kénnen, auf die sich diese Lehre richtet.« — Oder ebd. S.
234: »Die Formen des nichtpropositionalen Wissens sind iiberdies einer Analyse,
die sich aller nur denkbaren Techniken des propositionalen Wissens bedient, kei-
neswegs unzuginglich. In diesem Fall wird nichtpropositionales Wissen zu einem
Gegenstand von Aussagen, aber es wird deswegen nicht selbst zu einem propositio-
nalen Wissen. Das zeigt sich nicht zuletzt in der Tatsache, dass man dieses Wissen
auch durch noch so viele wahre Aussagen, die man iiber es formulieren mag, nicht
einem anderen mitteilen kann.«

110 Ebd. S. 324f.

14,02.2026, 14:2118.



https://doi.org/10.14361/9783839435052-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

