Teil 1.
Philosophien der Macht: vier
historische Exkurse

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://doi.org/10.5771/9783485095822-93 - am 13.01.2026, 17:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und
Steigerung der Realitat

Kaum jemand wiirde heute bestreiten, dass der Philosophie Spinozas
eine unvergleichbare Attraktivitit innewohnt. Das liegt nicht zuletzt
daran, dass seine Ethik eine allumfassende Realitdtskonzeption anbietet,
aber auch an seinem Anspruch, das Ganze als vollkommen rational
auszulegen, d. h. aus den minimalen Pramissen nach einer streng mathe-
matischen Methode alle Realitat widerspruchsfrei herzuleiten, um der
Ontologie, der Erkenntnistheorie, der Ethik und der Politik mit einem
Schlag eine feste Grundlage zu verschaffen. Dennoch scheinen wir
dabei weder diese Pramissen noch seine Begrifflichkeit noch die damit
verbundene Denkweise Spinozas teilen zu konnen. Allein dass der Sub-
stanzbegriff nicht nur im Fokus seines Hauptwerkes steht, sondern dass
die ersten Schritte aus ihm heraus begriindet werden, wirkt befremdlich,
ebenso wie der unbekiimmerte Ubergang von dem, was der Verstand
sich unter dem Wesen eines Dinges vorstellt, zu diesem Ding selbst.
Noch weniger konnen wir heute mit dem viel diskutierten Begriff des
conatus anfangen, genauso wie mit anderen Grundbegriffen Spinozas
wie Vollkommenheit oder Essenz. Nach dem Ausklammern aller dieser
Schwierigkeiten bleiben lediglich die Schlussfolgerungen tbrig, z. B.
die Auffassung der moralischen Gemiitsgesinnung, die der Einsicht in
den Eigennutz entspringen soll, sowie Folgen dieser Auslegung fiir das
Zusammenleben der Gesellschaft, die durch so eine Einsicht seitens jedes
Einzelnen unvermeidlich zu Frieden und Solidaritat kommen wird. Sol-
che Ergebnisse sind uns mit Blickauf unsere heutigen ethisch-politischen
Zwecke hochst willkommen, und dies abgesehen davon, ob wir sie nun
als bewiesen ansehen oder nicht.!

' So z. B. die Auslegung Spinozas in den schon in der Einfiihrung erwihnten anschluss-
reichen Untersuchungen von Martin Saar, der Spinozas politische Gedanken fiir die heu-
tige Theorie der Demokratie fruchtbar macht. Nicht alle Grundannahmen Spinozas
konnten allerdings als plausibel angesehen werden, z. B. »sein[] mafSlose[r] Systeman-
spruch« oder sein »Ultrarationalismus« (Saar: Die Immanenz der Macht, S.417). Saar

93

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Dieses Kapitel soll Spinozas Machtbegrift naher betrachten. Aller-
dings geht es dabei nicht blofl darum, seine Besonderheit zu verstehen
bzw. seine enorme Rolle in Spinozas Denken festzustellen. Dies ist
bereits mehrfach gemacht worden. Vielmehr soll gezeigt werden, was der
Machtbegrift bei ihm leistet bzw. was mit diesem Begriff in seinem System
steht und féllt, um dann auf Spinozas Realitdtsauffassung zu sprechen
zu kommen. Die doppelte Aufgabe, der Spinoza sich stellte, das Ganze
aus dem ihm immanenten Prinzip zu ergriinden und Menschen iiber ihr
wahres Gliick aufzukldren, brachte philosophische Probleme mit sich,
tiir deren Losung er den Machtbegriff einsetzte. Andere Grundbegrifte
wurden durch ihn erldutert und eine Konzeption der Realitét, die alles
andere als selbstverstandlich ist, wurde plausibel gemacht.

Die Gottlichkeit der Einsicht

Spinozas Ethik scheint nur auf den ersten Blick vollig konsistent zu sein.
Dass eine These aus der anderen folgt, verlduft nicht immer problemlos
und ohne zusitzliche Annahmen. Die ersten Spannungen resultieren aus
der Aufgabe, das Ganze der Natur als vollig immanent, d. h. aus ihm
selbst heraus, zu verstehen. Spinozas Ausgangspunkt ist, dass es nur eine
Substanz gibt, was daraus bewiesen wird, dass sie von nichts begrenzt
sein kann, und dies nicht blof3 im zeitlichen oder raumlichen, sondern
vor allem im logischen Sinne (E, I, p 8 dem).? Diese eine Substanz wird
gleich am Anfang der Ethik »Gott« genannt, aus Griinden, die nirgendwo
erlautert werden, aber sicherlich noch zu klaren wéren. Denn Spinoza
kénnte die eine Substanz durchaus auch als »Natur« bezeichnen, was er
an manchen anderen Stellen der Ethik auch tun wird. Gott scheint nichts
tiber die Natur hinaus zu sein. Denn es gibt kein Hinaus.

Es handelt sich jedoch nicht bloff um eine Substanz, sondern um
eine hervorbringende Substanz. Die Produktivitit der Substanz folgt

versucht diese Schwierigkeit mit dem Begriff der »relativ niedrigstufigen Voraussetzun-
gen« zu entscharfen (8. 26).

2 In diesem Kapitel stiitze ich mich der Einfachheit halber fast ausschliefllich auf Spinozas
Ethik. Denn hier wird seine Realitdtskonzeption dargelegt und begriindet. Die Textanga-
ben aus der Ethik (=E) werden mit dem Hinweis auf den entsprechenden Teil, Lehrsatz
usw. in Klammern gemaf3 den tiblichen Abkiirzungen angegeben: fiir den Lehrsatz (p),
Axiom (a), Appendix (app), Hauptsatz (cap), Folgesatz (cor), Beweis (dem), Definition
(def), Definitionen der Affekte (aff.def), Erlduterung (ex), Lemma (lem), Vorrede (praef),
Scholium (schol).

94

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gottlichkeit der Einsicht

unmittelbar aus ihrer Natur, auf notwendige Art und Weise, d. h. sie lasst
keine Liicken zu, keine Méglichkeit, dass etwas anders geschieht, als es
gerade geschieht. Wenn eine solche Produktivitdt unendlich sein soll,
dann nur in dem Sinne, dass sie von nichts und niemandem aufier sich
selbst bestimmt werden kann, und nicht in dem Sinn, dass ihr alles offen
stiinde oder dass die Moglichkeiten, wie sie etwas hervorbringt, neu zu
schaffen waren. Das Hervorbringen ist kein zeitlicher Akt. Es ist immer
schon geschehen. Dementsprechend gibt es im Grunde keine Méglich-
keiten, nur die immer schon notwendigerweise erfiillte Wirklichkeit. Die
unendliche Substanz samt ihrer Tatigkeit bleibt in sich geschlossen. Eben
das sagt Spinoza, wenn er behauptet, dass Gott die notwendige Ursache
von allem sei, inklusive seiner selbst, und dass er den Naturdingen vollig
immanent sei (»immanens, non vero transiens« (E, L, p 18)).

Ein gravierendes Problem taucht bereits an dieser Stelle auf. Das
Hervorbringen besteht aus der Kette von Ursachen und Wirkungen.
Aber fallen die Ursache und Wirkung in Spinozas Welt nicht zusammen?
Denn wie kénnen sie sich noch unterscheiden, wenn es keinen zeitlichen
Abstand zwischen ihnen gibt? »Deus seu/sive Natura« (E, IV, praef,
vgl. E, IV, p 4 dem) ist die umstrittene Formel der Ethik, die nicht nur
einen ontologischen, sondern auch einen logischen Skandal bedeutet.
Kann man hier tatsichlich sagen, dass die géttliche Substanz in ihrer
Aktivitat nicht sich selbst produziert, sondern andere Dinge? Sicherlich
liegt Spinoza nichts ferner, als die Welt der Dinge in ihrer Vielfalt fiir
scheinhaft zu erklaren und Gott allein fiir real.® Die vielfaltige Natur ist
genauso real wie Gott, der sie hervorbringt, bis zu dem Grad, dass sie
sich paradoxerweise von ihm nicht unterscheiden lasst. Dennoch miissen
sie sich unterscheiden, wenn die Abgrenzung von »natura naturans«
und »natura naturata« beizubehalten ist.* Angesichts dieser Schwierig-
keiten stellt sich noch dringender die Frage: Warum soll Natur Gott
genannt werden?

3 So besteht z. B. Bartuschat auf der Wirklichkeit der Vielfalt der Dinge bei Spinoza, die
keiner scheinhaften Natur seien (vgl. Bartuschat, Wolfgang: Baruch de Spinoza, Miinchen:
Beck, 1996, S. 68). Dem kann ich nur zustimmen. Die Frage ist jedoch, wie die Dinge sich
in diesem Fall von Gott unterscheiden lassen.

4 S. dazu: Stegmaier, Werner: Start-Paradoxien moderner Orientierung. Uber Spinozas
Ethik und ihr hochstes Gut im Blick auf Luhmanns Systemtheorie, in: Hubertus Busche (ed.
with Stefan Hessbrueggen-Walter): Departure for Modern Europe. A Handbook of Early
Modern Philosophy (1400-1700), Hamburg: Meiner, 2011, S. 213.

95

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Diese Frage ist allein auf dem Boden von Spinozas Ontologie
nicht zu beantworten.> Spinoza bleibt aber nicht bei der Ontologie oder
vielmehr: Er fithrt die Epistemologie in seine Ontologie ein und macht
die Idee der Erkenntnis zu ihrem Angelpunkt.

Schon der erste Gottesbeweis demonstriert etwas, das man als
Schwiiche, aber ebenso als Starke Spinozas verstehen kann. Dass Gott
oder die Substanz (deus sive substantia) notwendig existiert, wird zuerst
sehr kurz bewiesen:

»Wer dies bestreitet, nehme an, wenn er kann, Gott existiere nicht.« (E, I,
p lldem 1)°

Dies sei jedoch unmdglich. Denn eine solche Annahme wire widersin-
nig, nach dem Axiom:

»Was als nicht existierend begriffen werden kann, dessen Essenz schliefit
nicht Existenz ein.« (E, I, a 7)”

Bei Gott schliefit sein Wesen jedoch die Existenz ein. Er existiert also
notwendig, und zwar als hervorbringende Substanz, deren Grund in ihr
selbst liegt, als causa sui.

Man kénnte meinen, dass wir es hier mit dem traditionellen, dem
sogenannten ontologischen Gottesbeweis zu tun haben, der unterstellt,
dass auf die Existenz allein aus den Begriffen geschlossen werden kann.
Der Beweis ist in diesem Sinne mehrfach kritisiert worden. Indem er die
Notwendigkeit der Existenz von Substanz, die er Gott nennt, beweist,
macht Spinoza eine Annahme, die heute hochst verbliiffend und selbst
willkiirlich zu sein scheint: Was als existierend begriffen ist, existiert,
was nicht als solches begriffen werden kann, existiert nicht. Man kann
hier jedoch nicht von einer impliziten Annahme sprechen. Denn dieses

5 Die Frage wird in der Forschungsliteratur erstaunlich selten gestellt, in aller Schérfe
m. W. bis heute nicht. Ein Versuch, indirekt darauf zu antworten, findet man bei Gilles
Deleuze, der das Verhiltnis von Gott und Natur bei Spinoza als Verhiltnis des Ausdriickens
(exprimere) deutet (Deleuze, Gilles: Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Phi-
losophie, tibers. v. Ulrich Johannes Schneider, Miinchen: Fink, 1993). »Die Natur Gottes
(natura naturans)« sei »ausdriickend«. Darum sei das Leben als »Ausdruckskraft« im
Absoluten selbst schon immer da; das unendliche Absolute sei eine »Einheit des Ver-
schiedenen« und gleichzeitig »eine wirkliche Verschiedenheit des Einen« (S.72). Aber
auch hier stellt sich die Frage: Wie kénnen das Ausdriickende und das Ausgedriickte
unterschieden werden bzw. warum soll Natur Gott genannt werden?

6 Hierund in den folgenden deutschen Zitaten wird Spinoza nach folgender Ubersetzung
zitiert: Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, lateinisch-deutsch,
tibers., hg. und angeleitet v. Wolfgang Bartuschat, Hamburg: Meiner, 2015, S. 23.

7 Spinoza: Ethik, S.9.

96

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gottlichkeit der Einsicht

Schlieflen vom Denken-Konnen auf die Existenz wird explizit gemacht
bzw. als Axiom ausgesprochen. Klar und deutlich behauptet Spinoza, dass
die Existenz vom begreifenden Denken her bestimmt wird.

Das Begreifen oder Einsehen (concipere, comprehendere, intellegere)
steht im Mittelpunkt von Spinozas Ontologie, eben aus ihm wurde sein
Substanzbegriff gewonnen (»das, was in sich selbst ist und durch sich
selbst begriffen (concipi) wird« (E, I, def 3)).8 Haben wir es hier wirklich
mit einer unberechtigten metaphysischen Annahme zu tun oder viel-
leicht mit einer bescheidenen Anerkennung, dass das Nicht-Denkbare
eben nicht denkbar sein kann und es dementsprechend widersinnig wire,
dariiber zu sprechen? Spinoza will ja um jeden Preis eine Verdoppelung
der Welt vermeiden, sowohl den cartesianischen Dualismus als auch
avant la lettre den kantischen. Ihm ist die Annahme, dass die Dinge
wesentlich anders sein konnen, als sie denkbar sind, zutiefst fremd. Die
immanente Deutung der Realitdt lasst eine solche Unterscheidung nicht
zu. Das Denken ist der Welt ebenso immanent wie die Modi der Substanz
ihr gegeniiber. Indem wir Menschen das Ganze begreifen, begreift es sich
selbst. Das heifSt nicht nur, dass es sich nicht irren kann, sondern auch,
dass es keinen unerreichbaren Bereich fiir das Begreifen geben kann.
Die Idee des Verstandes, der einer Einsicht in die Natur der Dinge fahig
ist, folgt notwendigerweise aus der Aufgabe, diese Natur als immanentes
Ganzes zu verstehen. Die Natur wird dadurch aber intelligibel, sie hort
auf, eine blofSe Summe aller Dinge in ihren Kausalverhaltnissen zu sein,
und wird zu einem intelligiblen Ganzen, das sich selbst begreift und, wie
wir am Ende der Ethik erfahren, das sich an sich selbst erfreuen kann, das
sich selbst liebt. Sie wird zu Gott.

Der Begrift der Einsicht geht als roter Faden durch die gesamte
Ethik und bezeichnet einen Akt des Denkens, eine bestimmte Tatigkeit.
Alle einzelnen Dinge sind bloff Modi der Substanz, die entstehen und
vergehen, und zwar nach strengen Regeln der Kausalitit, die keine
Liicken zulassen. Sie konnen nicht anders sein, als sie gerade sind. Ihr
Tétig-Sein folgt aus ihrer Natur. Dennoch konnen einige der endlichen
Modi einer unendlichen Substanz auf eine besondere Art und Weise titig
sein: Sie konnen denken. Das wird von Spinoza ausdriicklich formuliert
—als Axiome (E,II,a2).? Was heifSt aber »denken «? Es heifit, die Attribute

8 Spinoza: Ethik, S. 5.

° Die Frage, ob nur Menschen denken konnen, ist fiir die Aufgaben der Ethik von
keiner grof3en Bedeutung. Allerdings scheint Spinoza Menschen zu privilegieren und von
»niederen Lebewesen« abzusetzen (vgl. E, II1, p 57 schol; IV, p 37 schol 1).

97

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

und Affektionen Gottes (seine Modi) zu verstehen (comprehendere) (E, I,
p 30) bzw. tber sie addquate Ideen zu bilden. Und noch wichtiger:
Es heifSt, aus diesem Verstehen heraus titig zu sein. Die menschliche
Vernunft ist selbst zwar nur Modus der Substanz, sie kann aber einsehen
(intelligere (E, IV, p 26)) und dementsprechend wirksam werden. Sie
ist fahig zur Erkenntnis. Und was sie erkennt, ist »notwendig in Gott,
insofern er die Natur des menschlichen Geistes (mentis) ausmacht« (E, II,
p 12 dem).!0

Dass der Verstand (intellectus)! Gottes Attribute und Affektionen
begreifen kann und dies sogar muss (E, I, p 30; vgl. E, IL, p 47), wird von
Spinoza nicht wirklich bewiesen. Was bewiesen ist, ist streng genommen
nicht, dass Gott tatsichlich begriffen werden kann, sondern, dass es
nichts anderes zu begreifen gibt (E, I, p 30 dem), was sicherlich nicht das
Gleicheist. Dass Begreifen oder Einsicht tatsdchlich méglich und dariiber
hinaus noch notwendig ist, ist jedoch eine der wichtigsten Pramissen
der Ethik. Mehr noch: Zwischen dem Begreifen und der Tatigkeit der
denkenden endlichen Modi gibt es keine Liicke, wenn das Begreifen
nach bestimmten Regeln erfolgt. Die Letzteren werden von Spinoza
freigelegt, genauso wie die Griinde, warum die Erkenntnis nicht immer
erfolgreich ist. Der endliche Verstand ist zwar Modus Gottes und muss
darum addquate Ideen bilden, aber diesist nicht garantiert, esist sogar das
Gegenteil der Fall: Er muss auch verworrene Ideen haben, die er seinen
Affekten verdankt. Um das Entstehen der verworrenen Ideen zu erklédren,
unterscheidet Spinoza u. a. drei Erkenntnisgattungen (E, I, p 40 schol 2),
aus denen als h6chste und machtigste auf bemerkenswerte Weise nicht die
Erkenntnis aus den Gemeinbegriffen und logischen Beweisen (wie die
der Ethik selbst), sondern eine intuitive Erkenntnis gepriesen wird, eine
unmittelbare Einsicht in das Wesen der Dinge (vgl. auch E, V, p 36 schol).

Das menschliche Denken kann und muss adaquate Ideen Gottes
einschlieflen, es kann die intelligiblen Zusammenhinge unmittelbar
einsehen. Mit anderen Worten: Gott kann die Natur begreifen. Und
noch mehr: Er kann sich an ihr erfreuen. In dieser Hinsicht erlaubt sich
Spinoza eine gewisse Zweideutigkeit. Denn Gott als Natur verstanden,

10" Spinoza: Ethik, S.123.

Il Spinoza scheint die Vernunft (ratio) und den Verstand (intellectus) nicht scharf zu
unterscheiden. Vgl. »intellectum seu rationem« (E, IV, cap 4)) Sie beide stehen fiir den
Geist (mens), der begreift und einsieht. Die Vernunft definiert er als »unser Geist, insofern
er klar und deutlich einsieht« (intelligere) (E, IV, p 26 dem; Spinoza: Ethik, S. 419), den
»wirklichen Verstand« ebenso als »Akt des Einsehens« (intellectus) (E, I, p 31 schol; Spi-
noza: Ethik, S. 67).

98

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gottlichkeit der Einsicht

kann streng genommen weder mit Freude (laetitia) noch mit Trauer
(tristitia) affiziert werden (E, V, p17) und er kann auch weder lieben noch
hassen (E, V, p 17 cor). Solche Affekte entstehen nur unter seinen Modi,
die neben den addquaten auch inaddquate Ideen bilden konnen und
dementsprechend mal aktiv, mal passiv sind, sich freuen oder trauern.
Dennoch wird Gott eine Freude an sich selbst zugesprochen und auch
die Liebe zu sich selbst (E, V; p 36). Ist das nicht inkonsequent? Spinoza
spiirt eine gewisse Verlegenheit, indem er am Rande bemerkt: Die Liebe
bezogen auf Gott sei »Freude - falls diesen Ausdruck zu gebrauchen noch
gestattet ist« (E, V, p 36 schol).?

Hier merkt man wiederum, dass »Natur« bei Spinoza »Gott«
genannt werden musste. Wire es blof$ Natur, wire die ganze Konstruk-
tion unplausibel. Aus logischer Sicht, wenn alles geschieht, wie es
geschieht, fallen Aktivitat und Passivitdt zusammen, genauso wie Ursache
und Wirkung. Zwischen Tun und Geschehen, dem Erleiden und dem
Wirken gibt es in der streng determinierten Welt keinen Unterschied.
Wie der Stein, der vom Dach notwendigerweise fillt, weil er die Wirkung
der Schwerkraft erleidet, genauso notwendigerweise wiirde ein Mensch
einen Stein werfen. Von der Schwerkraft kann man jedoch nicht sagen,
sie sei aktiv. Ebenso wenig kann man es von einem Menschen sagen,
weder von dem, der handelt, noch von dem, der krank wird und
stirbt.”* Wenn nichts anders sein kann, als es gerade ist, dann ist alles
passiv und aktiv zugleich. Was kénnte das Passive und das Aktive noch
auseinanderhalten? Das sind Freude und Trauer. Sie fallen ndmlich nicht
ineinander. Solange man sich an diese Dichotomie hilt, bleibt das Ganze
nicht gleichgiiltig und nicht stumm. Es ist nicht neutral der menschlichen
Einsicht gegeniiber. Indem der Mensch das, was ihm geschieht, als seine
Aktivitdt versteht, freut er sich und mit ihm freut sich auch die ganze
Natur an ihrer Gottlichkeit.

Dies ist wichtig zu betonen: Nur unter der Bedingung der Freude
wird die Einsicht zu einer aktiven Tatigkeit. Ansonsten wire sie ein
blof3es Erleiden. Spinoza gibt uns deutlich zu verstehen: Was auch immer
geschieht, esist die Aktivitat Gottes und nur wenn unsere Einsicht betriibt
ist und wir verworrene Ideen bilden, denken wir, dass etwas passiv sein
kann. Unter der Idee Gottes ist alle Natur eine titige, eine wirkende.
Das heif3t: Nicht der Mensch ist ebenso passiv wie der Stein, sondern

12 Spinoza: Ethik, S. 581.
3 Vgl. E, IV, p 2: Man erleide etwas nur kraft der Tatsache, dass man Teil der Natur sei.

99

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

umgekehrt der Stein ist ebenso titig wie der Mensch, der ihn wirft.!
Und deshalb ist alles Grund fiir Freude. Dass die Freude méglich ist, ist
Spinozas Ausgangspunkt, der zu dem Schluss fiihrt, dass sie wirklich ist.
Der Gewinn dieser Kreisbewegung ist, dass die tatige Natur als gottlich
angesehen werden kann, aber auch, dass der Mensch zu einer fréhlichen
Annahme dieser gottlichen Tatigkeit berufen ist und nur in ihr sein
wahres Gliick, seine eigene Gottlichkeit erfahrt.

Gott erfreut sich am Ganzen und ist téitig. Die Natur ist gleichgiiltig
und leidet. Diese zwei Seiten des Ganzen sind nur durch die menschliche
Einsicht unterscheidbar, durch die Tatigkeit des Denkens. Nur durch das
Denken ist so etwas wie Trauer oder Freude tiberhaupt méglich, wie auch
Gut und Bose, das Positive und das Negative, das Aktive und das Passive.
Alle Unterscheidungen sind dem menschlichen Denken entsprungen. Sie
sind aber gerade deshalb real, sie sind die Realitdt selbst. Eine solche
Privilegierung des Denkens bedeutet dariiber hinaus, dass alles vielmehr
aktiv ist als passiv, vielmehr gut als bose, vielmehr Grund fiir Freude als
fiir Trauer. Es sei noch einmal betont: Gott ist der Freude und der Liebe
fahig, genauso wie der Mensch und sogar in dem Maf3e wie der Mensch.!®
Denn der Mensch kann begreifen, dass er als gottlicher Modus, der mit
den anderen Modi untrennbar verbunden ist, tatsdchlich alles, was ihm
widerfihrt, selbst hervorgebracht hat. Wenn man dies begreift, fiihlt man
sichnicht mehrals ein passives und leidendes Element der Natur, sondern
als Bedingung ihrer Géttlichkeit. Und man begreift zudem, dass man
nicht nur selbst gottlich ist, sondern auch, dass der Mensch dem anderen
Menschen Gott ist (E, IV, p 35 schol), dass jedes Lebewesen, das zum
Denken berufen ist, ebenso gottlich ist.

Die Doppeldeutigkeit, dass namlich einerseits Freude und Trauer,
Aktivitat und Passivitdt gleich real sind, andererseits aber eine Seite in
ihrem ontologischen Status deutlich vorgezogen wird, fithrt dazu, dass
Spinoza in diesem Zusammenhang mal von Freude, mal von Gleichmut
spricht. Wenn der Geist aktiv ist, steht ihm zwar nur Freude (laetitia) zu
(E, 111, p 59), aber sie kann ebenso als ruhige Akzeptanz (acquiescentia)
(E, IV, cap 4) oder als Gleichmut (aequo animo) gegeniiber traurigen
Vorkommnissen (E, IV, cap 32) beschrieben werden. Am Ende der Ethik
stellt sich heraus, dass ein Weiser, »als ein solcher betrachtet«, von einem

4 Vel. die Anmerkung Spinozas, laut der alle Einzeldinge beseelt (animata) sind (E, II,
p 13 schol).

15 Eben das war der Grund fiir Spinozas Verlegenheit: Gott Freude und Liebe zuzuschrei-
ben, heifit ihn im gewissen Sinn anthropomorph zu denken.

100

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gottlichkeit der Einsicht

»nahezu ruhigen Gemiit[]« gekennzeichnet ist, das durch nichts betriibt
werden kann (vix animo movetur) (E,V, p 42 schol).l® Wir wissen aber aus
den vorhergehenden Uberlegungen, dass die Affekte nicht vermeidbar
sind und nicht beseitigt werden konnen, sondern dass die Trauer bei
einem Weisen in Freude verwandelt werden kann, wodurch er aktiv
und nicht mehr passiv wird. Die Freude wird so paradoxerweise dem
Gleichmut zwar gleichgesetzt, bleibt jedoch ein Affekt — ein Affekt des
»ruhigen Gemiits«.

Hier lauert noch eine Schwierigkeit. Aus der Einsicht in die Géttlich-
keit der Natur zu handeln, ist in Spinozas Welt die Quelle der Freude
und der moralischen Zufriedenheit, die Tugend, die das wahre Gliick des
Menschen ist. Dieses Gliick eines weisen Menschen, das seiner Einsicht
entspringt und mal als Freude, mal als Gleichmut beschrieben wird, ist
ferner die Grundlage des friedlichen Zusammenlebens. Dennoch wiirde
es in einer streng deterministischen Welt keine Moglichkeit geben, etwas
anderes zu tun, folglich wiirde es auch keinen Sinn machen, den Men-
schen iiber die Richtlinien des ethisch Guten und politisch Niitzlichen
aufzukldren. Der Zweck der Ethik, den Menschen zu ihrem Gliick zu
verhelfen, wire damit verfehlt. Darum hat man Spinoza mehrfach einer
Inkonsequenz beschuldigt.”

Allerdings kann dem Einwand folgenderweise begegnet werden:
Spinoza sagt uns nicht, was wir tun sollen, er beschreibt nur, was wir
wirklich tun und warum wir es tun. Wenn wir unsere Affekte dndern,
so tun wir es ebenso notwendigerweise, wie wenn wir es nicht tun
wiirden; wir werden jedoch gliicklicher, wenn wir es getan haben, als
wenn wir es nicht getan hitten. Dies ist eine mogliche Interpretation,
die gewiss Spinozas Intentionen entspricht.!® Dennoch verschwindet die
Schwierigkeit damit nicht vollkommen. Denn Spinoza sagt gelegentlich

16 Spinoza: Ethik, S.595.

17 Zur Diskussion um Spinozas Determinismus s. ausfiihrlich Garrett, Don: Necessity and
Nature in Spinoza’s Philosophy, New York: Oxford Univ. Press, 2018. Zum Vorwurf der
Inkonsequenz in diesem Zusammenhang s. z. B.: T'yruep, I'puropuit B. (Gutner, Grigorij
B.): Onwim cexynsproii memagusuxu 1I: Cnunosa (Versuch einer sikularen Metaphysik
(Teil IT): Spinoza, in: Anemanax CPHU, 14 (2015), S. 29-53). Vgl. dagegen die Interpretation
Spinozas Philosophie als Aufruf zur verniinftigen, das Ubel moglichst verhindernden
Tatigkeit. Vgl. Hampe, Michael: Das vernunfigeleitete Leben freier Menschen, in: Michael
Hampe u. Robert Schnepf (Hg.): Baruch de Spinoza. Ethik in geometrischer Ordnung dar-
gestellt, Berlin: Akademie, 2006, S. 251-265.

18 Das ist aus manchen Formulierungen ersichtlich. Vgl. z. B.: Wir sollen »fiir eine leich-
tere Erlauterung und ein besseres Verstindnis« den menschlichen Geist so betrachten,
»als ob er [...] erst jetzt anfinge, Dinge unter einem Aspekt der Ewigkeit zu begreifen« (E,

101

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

auch, dass wir uns darum bemiihen miissen, positive Aftekte zu erzeugen
(E,V, p 4 schol). Diese Diskrepanz sollten wir uns merken. Sie wird, wie
wir gleich sehen werden, zu weiteren Paradoxien fithren.

Eine préskriptive Moral ist Spinoza jedenfalls ebenso fremd wie
die Kategorie des Mdglichen. Seine Ethik hat nicht mit Moglichkeiten,
sondern mit der Wirklichkeit zu tun, die zugleich eine Notwendigkeit
ist. Verniinftig zu handeln heif3t folglich die Notwendigkeit dessen, was
geschieht, zu begreifen und so aktiv das zu tun, was man sonst vielleicht
ohnehin passiv getan hitte. Wer aus Vernunft handelt, vollbringt nichts
Neues, das sonst nicht da wire. Vielmehr erfreut er sich daran, als ob er
selbst es tatsachlich hervorgebracht hitte. Aber »als ob« ist hier keine
kantische Bedingung der Moglichkeit und keine Illusion a la Nietzsche.
Wie schon gesagt, Spinoza vermeidet jede Art Verdoppelung der Welt
in wahr und falsch, scheinbar und real. Aus der Sicht des Ganzen ist
beides wahr: dass jeder Modus aktiv ist und dass er passiv bleibt. Insofern
dieses Ganze jedoch als Gott angesehen wird, ist es aktiv. Wenn es aber als
Natur, d. h. als blof3e Summe aller Dinge, betrachtet wird, wird es passiv.
Man kénnte hier von einem Perspektivismus avant la lettre sprechen,
jedoch mit einer wesentlichen Beschriankung: Die Perspektiven, die die
Geschehnisse der Welt als aktiv oder passiv sehen lassen, sind bei Spinoza
nicht gleich. Eine ist gegeniiber der anderen deutlich bevorzugt, ndmlich
die aktive. Deswegen wird die Natur als gottlich bezeichnet.

Ziehen wir eine Zwischenbilanz. Die Doppelseitigkeit von Aktivitat
und Passivitit sollte Spinozas Substanz zu einer gleichgiiltigen Natur als
blofier Summe der Einzeldinge herabsetzen. Doch die Moglichkeit der
Einsicht in diese Natur bedeutet ihre Géttlichkeit. Das Leben des Geistes
(mentis) lasst sich von der Einsicht (intelligentia) her definieren (E, IV,
cap 5). Die Einsicht bzw. die Fahigkeit, kausale Beziehungen einzusehen
und addquate Ideen auszubilden, ist einem Modus der einheitlichen
Substanz vorbehalten — dem menschlichen Verstand, der sie begreifen
kann. Die menschliche Einsicht macht nach Spinoza die Géttlichkeit der
gottlosen Natur aus, sie allein macht die intellektuelle Liebe zu sich selbst
moglich und unterscheidet Freude von Trauer, Aktivitit von Passivitit.
Und auch dies geschieht nicht gleichgiiltig, sondern sie zieht die Freude
und Aktivitat deutlich vor. Die Natur wird aktiv, sie wird zur Freude und
purem Gliick, indem sie sich als géttlich begreift.

V, p 31 schol; Spinoza: Ethik, S.575). Man konnte es so verstehen, dass in der Wirklichkeit
der Geist schon alles begriffen hat. Vgl. auch E, V, p 33 schol.

102

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Gottlichkeit der Einsicht

Dass Spinozas System auf diese Weise schliissig wird, hat allerdings
einen Preis: Manche Annahmen miissen akzeptiert werden, vor allem
die Géttlichkeit der Natur. Das zwecklose Ganze musste Gott genannt
werden, um es als intelligibel und aktiv denken zu konnen; und dies ist
nur dann méglich, wenn die Einsicht in die Natur ihr gegeniiber nicht
gleichgiiltig, nicht indifferent ist. Ist dies unplausibel, kann man Spinoza
nicht folgen, man kann seine Gedanken nur als inkonsequent ansehen.
Die begliickende Einsicht muss nicht nur méglich, sie muss notwendig
und unvermeidlich sein.”?

Stimmt man jedoch zu, dass die Einsicht gottlich bzw. aktiv und
freudig ist, entsteht ein weiteres Problem. Wenn die Einsicht tatsdchlich
nicht nur maglich, sondern v. a. notwendig ist, wenn sie so gut, niitzlich
und heilend fiir die Menschen ist und ihrer wahren géttlichen Natur bzw.
ihrem Interesse entspricht, warum ist sie dann so selten? Die Frage bringt
Spinoza in Verlegenheit. Zuerst zeigt er, dass die Regeln, die das Leben
frohlich und verniinftig machen kdnnten, gar nicht schwer sind (E, V, p 10
schol). Doch am Ende der Ethik liest man:

»Und natiirlich muf$ das, was so selten gefunden wird, schwer sein. Wenn
das Heil einfach daldge und ohne grofie Anstrengung gefunden werden
kénnte, wie wire es dann moglich, dafd fast jeder es fahren 1af3t? Aber alles,
was vortrefflich ist, ist ebenso schwierig wie selten.« (E, V, p 42 schol)?°

Solch ein Schlusswort (und das sind die letzten Worte der Ethik) scheint
mir ziemlich unbefriedigend zu sein. Die Frage wére doch: Wenn positive
Affekte zu erzeugen und negative zu vermeiden so niitzlich und natiirlich
fiir Menschen ist, warum tun sie es so selten? Die Antwort lautet: Es muss
schwer sein, weil es so selten vorkommt. Eine solche Antwort konnte

19 Wenn uns Spinozas Idee des menschlichen Gliicks kontrafaktisch und gar psycholo-
gisch falsch vorkommt, so ist es gerade, weil fiir uns sowohl die Géttlichkeit des Ganzen
als auch unsere eigene Géttlichkeit unplausibel sind. Vgl. die Diskussion, ob der Verstand
bei Spinoza tatsdchlich ein motivierender Grund sein kann: Warum sollten wir das wollen,
was wir einsehen, bzw. warum sollten wir das akzeptieren, was uns gerade traurig macht,
wie z. B. Verlust eines geliebten Menschen? (Vgl. Perler, Dominik: Das Problem des Nezes-
sitarismus, in: Hampe u. Schnepf (Hg.): Baruch de Spinoza, S.79). Darauf konnte Spinoza
antworten: Indem wir etwas einsehen, sehen wir auch ein, dass es nichts Passives geben
kann, dass unsere Trauer blofl einem Missverstandnis entspringt, dass wir in der Wirk-
lichkeit nur das wollen kénnen, was gerade geschieht, weil wir selbst der Teil des Ganzen
sind, der die Dinge und Ereignisse hervorbringt. Wenn man das alles nicht einsieht,
akzeptiert man traurige Ereignisse nicht, oder vielmehr: Die Trauer ist das Ergebnis davon,
dass man sich als Teil des gottlichen Ganzen nicht begreift. Dazu bemerkt Spinoza, dass
nur ein Teil von uns, und zwar der bessere (pars melior), zufrieden sein kann (E, IV, cap 32).
20 Spinoza: Ethik, S.595.

103

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

dazu verleiten, dass man die ganze vorhergehende Uberlegung in Frage
stellt: Dann ist vielleicht das Gute nicht wirklich niitzlich? Vielleicht
bringt die addquate Einsicht keine Freude, die sich von Trauer deutlich
unterscheiden lasst? Oder: Ist nicht jede Aktivitat vielmehr Passivitat und
die Einsicht bzw. die addquaten Ideen so gut wie unmaoglich?

Was wiirde sich dndern, hitte Spinoza diese Fragen mit »ja« beant-
wortet? Nur ein einziger Punkt: Wenn die Einsicht seitens eines Modus
der allumfassenden, sich selbst hervorbringenden Substanz, wenn auch
nur sehr selten, nicht moglich wire und die aktive Tatigkeit nicht tiber
die Passivitdt Oberhand gewinnen kdnnte, sollte die eine Substanz blof3
als Natur und nicht als Gott bezeichnet werden. Wenn die Einsicht sich
nicht in die Freude verwandeln kénnte, wie selten dies auch geschieht,
wiirde man nicht mehr von der Liebe Gottes zu sich selbst sprechen
kénnen, folglich wire die gottlose Natur vom Chaos, die einsichtige
Aktivitat von der stummen Passivitét nicht zu unterscheiden. Denn selbst
die Kausalitat ist eine Idee, d. h. die Dinge sollen mit ihrer Hilfe begriffen
werden. Das ist die menschliche Vernunft, die sie als das Prinzip der
Prinzipien wiirdigt und sich daran erfreut, dass ihre eigene Titigkeit die
Welt gestaltet. Und so erfahrt sie, dass sie, obwohl begrenzt und endlich,
ein Teil der gottlichen Vernunft ist, die die Natur aus sich selbst heraus
geschaffen hat, um sich an sich selbst zu erfreuen.

Conatus: das Verharren im Steigern

Die ontologische Sonderstellung des menschlichen Verstandes, d.h.
menschlicher Fahigkeit nicht nur das Wesen der Dinge intuitiv-unmit-
telbar bzw. mittelbar durch Gemeinbegriffe einzusehen, sondern auch
die Dinge als existierend zu begreifen, ermdglicht Spinoza die Welt als
schaffende und geschaffene Natur zu unterscheiden und gleichzeitig
einheitlich darzustellen.?! Die Natur ist Gott und als solche ist sie eine
Einheit, aber sie ist auch die Vielfalt der Dinge, die einander begrenzen
und gegeneinander kimpfen. Die Welt ist ein Kampfplatz und sie ist der
Ort der Freude und des Friedens. Der Kampf ist eben der Kampf um
die Freude und deren friedliche Andauer. Mit anderen Worten: Es geht

2l Diese Sonderstellung steht in gewisser Spannung zur Verpénung jedes Anthropomor-
phismus (vgl. E, I, app), und dies nicht nur bei Spinoza, sondern auch in der modernen
Wissenschalft, z. B. der Biologie (s. dazu die Anm. 79, 80 im Kapitel 3).

104

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Conatus: das Verharren im Steigern

darum, »vollkommen zufrieden [zu] sein« und »in dieser Zufriedenheit
zu verharren« (E, IV, cap 32).22

An dieser Stelle kommt unauffillig die Zeit in das System Spinozas.
Es gab freilich schon ohnehin einige Momente des Zeitlichen, die ebenso
unauffillig waren. Allein die Unterscheidung von den endlichen und
unendlichen Dingen ist zwar vor allem eine logische, aber bezogen
auf die endlichen Modi deutet sie auch darauf hin, dass sie vergehen
miissen, dass sie von den anderen Dingen vernichtet werden kénnen,
also zeitlich sind. Gerade dieses Vergehen der Dinge, ihre Zugehorigkeit
zur Vergangenheit, war u. a. der Grund, warum die verworrenen Ideen
tiberhaupt entstehen.?? Aber die Essenz des Menschen, sein Geist oder
seine Vernunft, ist nicht zeitlich, sondern ewig (E, V, p 23 schol), auch
wenn, das betont Spinoza unermiidlich, das Ewige nicht durch Dauer
oder Zeit, sondern durch die notwendige Existenz verstanden werden
soll (vgl. E, I, def 8 ex). Was zeitlich am Menschen ist, ist nicht essentiell
und vergeht. Und auch an diesem Vergehen, an seinem Tod, kénnte man
sich als verniinftiger Mensch erfreuen.?* Ohne diese Fahigkeit zur Freude
an gottlicher Aktivitdt, auch wenn sie zerstorerisch fiir den Einzelnen
ist, konne der Mensch »weder sein noch begriffen werden« (E, IV,
p 36 schol).?

Die Zeit wird somit durch den menschlichen Geist, seine freudige
Tatigkeit, iberwunden, auch wenn dies nur selten geschieht, wie wir am
Ende der Ethik erfahren. Doch diese Seltenheit ist kaum eine zufillige.
Den Zufall gibt es in Spinozas Welt nicht. Seine Position in dieser
Hinsicht ist eindeutig: Es kann in der Natur nichts Zufilliges geben, weil
alles mit Notwendigkeit aus der Natur Gottes folgt bzw. die Naturgesetze
notwendig wirken, und nur unsere Unwissenheit ist der Grund dafiir,

22 Spinoza: Ethik, S. 525.

2 Zuerst wird gerade das Gegenteil bewiesen, dass ndmlich das Vorstellungsbild eines
vergangenen, zukiinftigen oder gegenwirtigen Dinges genau die gleichen Affekte produ-
ziert (E, ITI, p 18). Spiter jedoch, an der Stelle, an der er dem Geist die Fahigkeit zuschreibt,
Freude statt Trauer zu erzeugen, sagt Spinoza, dass die Affekte den anwesenden Dingen
gegeniiber, »tragt man der Zeit Rechnung«, machtiger seien als diejenigen, die von abwe-
senden Dingen verursacht seien (E, V, p 7; Spinoza: Ethik, S. 543).

24 Streng genommen sagt Spinoza nicht, dass der Tod erfreulich sein sollte. Dies wire eine
zu paradoxe Behauptung. Er bemerkt blof3, dass einem verniinftigen Menschen die Frucht
vor dem Tod fremd sei (E, V, p 38) oder dass er an den Tod nicht einmal denken wiirde (E,
IV, p 67).

25 Spinoza: Ethik, S. 437.

105

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

dass wir etwas als zufillig beurteilen (E, I, p 29; E, I, p 33, schol 1).26
Was steht dann dem menschlichen Begreifen im Wege, dass es so
selten geschieht?

Im dritten Teil seiner Ethik sieht Spinoza sich genétigt, ein zusitz-
liches Prinzip einzufiihren, das seitdem nicht weniger umstritten ist als
Géttlichkeit der Natur: den conatus.

»Jedes Ding strebt gemidfl der ihm eigenen Natur in seinem Sein zu
verharren.« (E, I1L, p 6)%

Es wurde vielfach diskutiert, inwiefern dieses Prinzip von Spinoza
bewiesen oder ad hoc eingefiihrt wurde, um die Existenz der einzelnen
Dinge zu erkldren und deren Moglichkeit zu sichern.?8 Aber viel wichtiger
ist, dass mit ihm die Zeit wesentlich, wenn auch indirekt, in die Natur
der Dinge eingefiihrt und gleichzeitig gezeigt wird, was der Freude an
der Géttlichkeit der Natur entgegenwirkt. Wer am Sein festhdlt, tut es
auf Zeit, d.h. trotz der Tatsache, dass einzelne Dinge vergehen.?’ Das
Problem des conatus’ ist nicht nur, dass dieses Prinzip unbegriindet
ist (schlieSlich konnte Spinoza ihn als Axiom darlegen,*® was freilich
nicht viel verandert hitte, das Problem wire dadurch blof auffilliger),

26 Allerdings kennt Spinoza neben contingentia auch accidens — die Zufilligkeit als
Nebeneffekt und das Unzweckmafige (vgl. E, II1, p 50, E, ITI, aff. def 8). Die Mehrdeutigkeit
des Zufilligen werden wir ebenso im Kapitel 3 niher betrachtet.

27 Spinoza: Ethik, S.239.

28 S.dazu z. B. Cook, Thomas: Der Conatus. Dreh- und Angelpunkt der Ethik, in: Hampe,
Michael u. Schnepf, Robert (Hg.): Baruch de Spinoza: Ethik in geometrischer Ordnung
dargestellt, Berlin: Akademie, 2006, S. 151-170. Cook zeigt u. a. die geschichtlichen Wur-
zeln des Conatus-Prinzips. Indem er seine Begriindung und Ableitung bei Spinoza ana-
lysiert, kommt er zu dem Schluss, dass es nicht nur einer besseren Begriindung bediirfe,
sondern im Ubrigen auch contrafaktisch sei. Spinoza sei es nicht gelungen, die Moglichkeit
eines Selbstmordes zu erkldren. Zur Idee der Selbsterhaltung und ihren ideengeschichtli-
chen Hintergriinden in der Moderne s. Ebeling, Hans (Hg.): Subjektivitdit und Selbster-
haltung. Beitrige zur Diagnose der Moderne, Frankfurt a/M: Suhrkamp, 1996.

2 Diese Deutung der Titigkeit von Einzeldingen im Blick auf ihre Verginglichkeit und
ihr Streben, in ihrem Sein zu verharren, wird bei Heidegger zum Horizont des Todes, von
dem aus er versucht, den Sinn vom Sein des Seinenden (die Zeit) zu erlautern. Bei aller
Verschiedenheit der beiden Denker lassen sich in dieser Hinsicht iiberraschende Uber-
einstimmungen zwischen ihnen feststellen. Dazu s. die Verfass.: Die Géttlichkeit der Ein-
sicht: von Spinoza zu Heidegger, in: Ruf, Matthias und Honnacker, Ana (Hg.): Gott oder
Natur - Perspektiven nach Spinoza, Berlin, Miinster, Wien, Ziirich, London: LIT-Verlag,
2015 (Reihe »Philosophie aktuell«), S.109-118.

30 Nach Bartuschat haben die Lehrsitze, die das Conatus-Prinzip begriinden sollen, »den
Charakter nicht beweisbarer Axiome« (Bartuschat, Wolfgang: Spinozas Theorie des Men-
schen, Hamburg: Meiner, 1992, S.133).

106

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Conatus: das Verharren im Steigern

sondern dass Spinoza mit ihm einen Widerspruch in die Natur der
Dinge selbst einfiihrt, soweit es um Menschen geht. Denn das Streben,
in seinem Sein zu verharren, gehort zur wirklichen Essenz der Dinge
(E, IIL, p 7) und eben dieses Streben steht der Freude im Wege, mit der
der Mensch das Vergehen der Dinge akzeptieren konnte, der Freude, die
so wesentlich und konstituierend fiir seinen Geist, seine wahre Essenz,
ist. Ist es wirklich verwunderlich, dass eine solche Freude nur selten
vorkommt? Wenn das Streben, dem unvermeidlichen Tod zu entgehen,
der Natur des Menschen eigen ist, kann man nicht verwunderlich finden,
dass Menschen sich selten dariiber freuen, dass alle Einzeldinge, inklusive
ihrer selbst, unvermeidlich vergehen.’!

Ohne conatus wiirden einzelne Dinge {iberhaupt nicht sein kénnen.
Sie sind dank conatus, es ist ihr wahres Wesen. Wenn die Natur ferner
eine blofle Summe der Einzeldinge wire, die die Attribute der Substanz
nur »auf bestimmte und geregelte Weise« ausdriickt (E, I, p 25 cor),*?
wire kein Problem entstanden. Jedes Ding wiirde einige Zeit sich erhalten
und sich dariiber freuen, aber frither oder spater wiirde es vergehen, aus
Griinden, die ihm auferlich sind, jedoch notwendig, genauso wie seine
Trauer dariiber notwendig ist. Solch eine paradoxfreie Interpretation
wird in der Spinoza-Forschung angestrebt: Spinoza folge damit streng
dem Prinzip der Sparsamkeit der Prinzipien, d. h., dass um den Preis
einer einzigen Annahme andere Prinzipien {berfliissig werden. Das
Conatus-Prinzip sei Spinozas Losung fiir das Problem der Teleologie und
des Willens.®* Das wire tatsachlich so, wenn die menschliche Einsicht
nicht ebenso den Status einer unerlasslichen Voraussetzung in Spinozas
Welt angenommen hitte. Thm zufolge ist die Natur nicht blof} die

3 Ein Verehrer Spinozas, Lew Tolstoi, hat eine Lésung dadurch gefunden, dass er Spinoza
mit Hilfe des von ihm ebenso geliebten Schopenhauers und buddhistischen Denkens
gelesen hat. Wenn das Prinzip der Individuation blof3 scheinbar ist und der Mensch es
einsehen konnte, wiirde er auch den Tod als Befreiung aus diesem Jammertal begriifien
und sich daran erfreuen, dass man mit dem Anfang aller Dinge wieder eins wird. Dies ist
aber nicht die Denkweise Spinozas. Fiir ihn, es sei noch einmal betont, ist die Welt der
Einzeldinge real und nicht scheinbar. Kein Schleier der Maya soll aufgedeckt werden, um
die wahre Welt zu ersehen. Zu Tolstois Ansichten s. ausfiihrlicher: Poljakova, Ekaterina:
Differente Plausibilititen: Kant und Nietzsche, Tolstoi und Dostojewski iiber Vernunft,
Moral und Kunst, Berlin, Boston: de Gruyter, 2013 (Monographien und Texte zur Nietz-
sche-Forschung, Bd. 63), S. 225 ff.

32 Spinoza: Ethik, S. 57.

3 S. zusammenfassend Boehm, Timon: Nietzsches Wiederholung Spinozas. Ein problem-
geschichtlicher Bezug der Konzepte des conatus und des Willens zur Macht, in: Nietzsche-
Studien, 46 (2017), S. 28-57.

107

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

notwendig-trage Summe des Seienden. Sie ist gottlich und sie ist es dank
menschlicher Einsicht in ihre Zusammenhinge, d. h. dank der Freude an
ihrer Aktivitat, der der conatus im Wege steht.

Der Mensch als ein Wesen, das einerseits, wie alle anderen Dinge,
danach strebt, in seinem Sein zu verharren, andererseits aber als ein
besonderes, denkendes Wesen nur danach streben sollte, einzusehen
(E, IV, p 26) und sich an allem, was geschieht, zu erfreuen, gerit
unvermeidlich in Widerspruch mit sich selbst an der Stelle, an der er
seine eigene Gebrechlichkeit und gar Sterblichkeit entdeckt. Man kénnte
meinen, dass dies schliefllich ein trivialer Widerspruch ist: Man will
einerseits sich erhalten, andererseits muss man sich eingestehen, dass es
nicht gelingt. Aber Spinozas Paradoxie geht weit iiber solch eine Banalitit
hinaus. Denn der conatus soll die Grundlage fiir alle Tugenden sein und
nicht ihr Stérfaktor (E, IV, p 22). Die Tugenden werden aber ebenso
durch die Einsicht geleitet (E, IV, p 28), dadurch, dass man die eigene
Verganglichkeit begreift und bejaht.>*

Es scheint, dass Spinoza das Problem erkannt hat. Er macht einen
nédchsten Schritt, indem er die Paradoxie noch verstirkt, um sie dann
bis zu einem gewissen Grad zu entparadoxieren. Der conatus sei die
Begierde und als solche fiir die Menschen (E, III, p 9 schol) und sogar
jedes Individuum (E, IIL, p 57 dem) essentiell, ein unvermeidlicher Affekt
neben der Freude und der Trauer. Diese Begierde (cupiditas) sei gerade
das Streben (conatus), das uns zukomme, »insofern wir einsehen, d. h. [...]
insofern wir aktiv sind« (E, IIL, p 58 dem).* Wer sich selbst zu erhalten
sucht, ist also aktiv. Das heif3t aber, dass er nicht blof§ danach strebt, sich
in seinem So-Sein zu erhalten, sondern vielmehr sucht er danach, was
seine Aktivitdt vermehrt und fordert (quae augent vel juvant). Er strebt
also nach dem, was er nicht ist und nicht hat: nach mehr Wirkungsmacht
(agendi potentiam) (E, 111, p 12). Und indem er es tut, freut er sich stets
erneut, und dies unabhangig davon, dass es ihm am Ende nicht gelingen
kann, dass er des Todes ist. So wird die Paradoxie des sich an dem seinem
Wesen Entgegenwirkenden erfreuenden Individuums, jene Paradoxie,

34 Freilich konnte man darauf erwidern, dass der Mensch, indem er Gottes Attribute
begreift, auch entdeckt, dass ein Teil von ihm ewig ist (E, V, p 23-33). Das wire fast
der Glaube an die Unsterblichkeit der Seele, der jedoch durch die Einsicht in die Natur
der Dinge gesichert wird, als Wissen nach geometrischen Methoden. Dies ist aber keine
Losung der Doppeldeutigkeit von conatus. Denn das Streben, in seinem Sein zu verharren,
bedeutet, dass man sich gerade als dieses konkrete Ding erhalten will, nicht nur als ein
wesentlicher Teil von ihm, sondern als Modus, der gerade vergehen muss.

% Spinoza: Ethik, S. 331.

108

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Conatus: das Verharren im Steigern

die der Einfiihrung der Zeit entsprungen ist, dank der Zeit, wenn auch
nur teilweise, entparadoxiert. In dem Zustand der wachsenden und
sich durch die Einsicht vermehrenden Aktivitit kann das Individuum
verharren und sich an ihm, an diesem Verharren-im-Wachsen, erfreuen.
Es kann sich so erfreuen in der Zeit, die es fiir seine Tatigkeit gewinnt,
es kann aktiv bleiben bis zum Ende, auch wenn dieses Ende unvermeid-
lich ist.3

Das Problem der Freude eines Einzelnen an dem, was seinem Wesen
widerspricht, wére damit gelost — auf Zeit. Denn der menschliche Geist
kann sich daran erfreuen, was er dem ihm Entgegenwirkenden abtrotzt,
wobei er sich tiber sein eigenes Erfreuen selbst erfreut, gerade weil es
nicht selbstverstandlich, sogar unwahrscheinlich ist. Das Streben bleibt
Streben, das Ziel wird erreicht und nicht erreicht. Der Preis fiir diese
Losung ist jedoch sehr hoch. Neue Paradoxien sind entstanden, denn
die Zeit wurde zu einem wesentlichen Bestandteil eines Systems, das als
zeitlos konzipiert wurde. Das Einsehen selbst bezieht sich nun auf die
Zeit, die fiir das Streben, sich zu erhalten, erfolgbringend ist.

Das verniinftige Einzelwesen setzt sich Zwecke seiner Aktivitdten
und will sie auch erreichen, z. B. sich fiir einige Zeit als Einzelwesen
erhalten. Und beide Wege — diese Zwecke fiir nichtig zu erklaren und
dieses Zwecksetzen als sinnvoll zu preisen - scheinen von der Ethik her
nicht gestattet zu sein. Die Spinoza-Forschung reflektiert diese Situation
unterschiedlich. Einerseits wird Spinoza in diesem Zusammenhang
wiederum Inkonsequenz vorgeworfen: Er habe zwar alle Zwecke grund-
satzlich geleugnet, aber mit seinem conatus indirekt ein teleologisches
Prinzip eingefithrt.”” Auch Nietzsche wird dies als Argument gegen

3 Auch hier wire es hilfreich, um die Paradoxie der Selbsterhaltung, die mit der Einsicht
konfrontiert wird, unsichtbar zu machen, nicht von Freude, sondern von Gleichmut zu
reden. Dennoch greift Spinoza nicht auf diese Lsung zuriick, aus den Griinden, die im
vorherigen Abschnitt erldutert wurden: Es ist Freude, nicht Gleichmut, die Aktivitit von
Passivitat radikal unterscheidet.

% So schon in: Trendelenburg, Friedrich Adolf: Uber Spinoza’s Grundgedanken und des-
sen Erfolg, Berlin: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, 2001
(Abhandlungen der Kéniglichen Preuflischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,
1849). Zu modernen Anhéngern dieser These s. z. B.: Garrett, Don: Teleology in Spinoza
and Early Modern Rationalism, in: Gennaro, Rocco J. and Huenemann, Charles (eds.):
New Essays on the Rationalists, Oxford, New York: Oxford Univ. Press, 1999, S. 310-336.

109

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Spinoza wenden.?® Doch die Paradoxie der Selbsterhaltung geht, wie wir
gerade gesehen haben, weit iiber eine blofle Inkonsequenz hinaus.

Eine andere Mdoglichkeit besteht, wie bereits angedeutet, darin,
das Conatus-Prinzip in Analogie mit dem Tréagheitsgesetz zu sehen.
Tatsachlich ist diese zweite Linie der Argumentation sehr verlockend.
Alle Schwierigkeiten, inklusive des oben angesprochenen Problems der
Notwendigkeit von Freude und Trauer, die keine Spielrdume kennen,
scheinen auf diese Weise zu verschwinden. Wie die Einstellung des
Menschen dem Geschehen gegeniiber nicht verandert werden kénne, so
sei auch conatus blofl ein Effekt davon, dass jedes Dingin seinem Zustand
bleibe, wenn nichts Auflerliches darauf einwirke, d. h. wenn kein anderes
Ding eine Veranderung dieses Zustandes verursache. Und Spinoza gab
sicherlich Anlass zu einer solchen Deutung (vgl. E, III, p 7 dem; E, III,
p 9 schol).** Dennoch kann die Analogie mit dem Trégheitsprinzip, wie
attraktiv sie auch sein mag, letztendlich nicht iiberzeugen. Denn die
Selbsterhaltung ist bei Spinoza kein blofier Nebeneftekt der bestehenden
Kriftekonstellation. Sie ist viel mehr als das: Die Erhaltung, das Beharren,
soll als Tugend und als Streben nach Steigerung gedacht werden. Und
noch mehr: Das Seiende ist nicht gleichgiiltig gegeniiber seinem Erfolg in
diesem Beharren. Der conatus ist nicht blof$ ein dynamischer Prozess. Er
ist ein aktives und affirmatives Prinzip.*’ Denn er sorgt fiir Freude daran,
dass man verharren kann, dass man nicht vergeht. Und nur solange das
Angestrebte gelingt, kann die Freude dariiber bestehen. Freilich kann
auch diese Freude als Nebeneffekt des Gelingens angesehen werden.
Jedoch zeigt gerade sie, dass das Seiende nicht indifferent gegeniiber den

3 Dazu s.: Rupschus, Andreas u. Stegmaier, Werner: »Inconsequenz Spinoza’s«? Adolf
Trendelenburg als Quelle von Nietzsches Spinoza-Kritik in >Jenseits von Gut und Bése« 13,
in: Nietzsche-Studien, 38 (2009), S. 299-308.

3 Zur antiteleologischen Deutung von conatus s. Blumenberg, Hans: Selbsterhaltung und
Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen Rationalitit, Wiesbaden: F. Steiner, 1970,
S.39; Cook: Der Conatus, S.157 f.; auch Rupschus u. Stegmaier: »Inconsequenz Spi-
noza’s«?, S.306f., zusammenfassend: Boehm, Timon: Nietzsches Wiederholung Spino-
zas, S. 34 fL.

40 Sowohl Blumenberg als auch Rupschus und Stegmaier deuten conatus an den oben
angegebenen Stellen gerade als passiv. Auch R6d spricht dem conatus wie auch der Macht
die Dynamik véllig ab, mit dem Hinweis, dass es sich um »die aktuale Wesenheit« eines
Modus handle (Rod, Wolfgang: Benedictus de Spinoza. Eine Einfiihrung, Stuttgart:
Reclam, 2002, S.141). Die Frage ist jedoch, ob man diese Wesenheit bei Spinoza nicht
vielmehr als Dynamik verstehen sollte. Der Deutung von conatus als Passivitdt kann ich
darum nicht zustimmen. Zu seiner affirmativen Auslegung vgl. Wurzer, William S.: Nietz-
sche und Spinoza, Meisenheim a/Gl.: Hain, 1975, S.196.

110

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Allgegenwart der Macht

von ihm verfolgten Zwecken ist, genauso wenig wie Spinozas Ethik, mit
der er den Menschen den Weg zu ihrem wahren Gliick weisen wollte.

Die Paradoxie des Verharrens im Wachsen, das kein Zweck sein
soll und dessen Gelingen dennoch Freude bereitet, kann also nicht
geleugnet werden, ohne Grundunterscheidungen von Spinozas Ethik
zusammenfallen zu lassen, vor allem Aktivitat und Passivitdt, Freude und
Trauer. Wir werden die Logik dieser Paradoxie im nachsten Abschnitt
weiter verfolgen - an dem Faden des Machtbegriffs Spinozas. Denn
das Seiende vermag nach ihm in seinem Sein nur dann zu verharren,
wenn es seine Wirkungsmacht (potentia agendi) erweitern kann. Dies
ist die wichtigste Konsequenz vom Conatus-Prinzip: Die Aktivitit der
Menschen sowie iiberhaupt jedes Einzelwesens wird damit anders als
vorher gedeutet. Das Streben oder die Begierde erfordert nicht nur
das Verharren, sondern auch die Steigerung. Die Dinge, die nach ihrer
eigenen Erhaltung streben, sind nicht, sie werden, d. h. sie streben nach
einem Uberschuss und sie sind dieser Uberschuss.

Dennoch, indem Spinoza den Begrift der Wirkungsmacht einfiihrt
und als steigernde Aktivitét deutet, stellen sich neue Fragen: Wie konnen
Spielrdume fiir eine solche Steigerung in einer in ihrer Gegebenheit
geschlossenen Natur {iberhaupt entstehen? Wie kann das Ganze, das
in seiner Notwendigkeit schon immer da ist, ein Wachstum und eine
Vermehrung der Aktivitt fordern?

Die Allgegenwart der Macht

Es wurde langst bemerkt, dass der Machtbegriff nicht nur eine ganz
prominente Rolle in Spinozas System spielt, sondern auch auf eine
originelle Art und Weise von ihm gedeutet wurde.*! Umso erstaunlicher
ist es, dass Macht in der Ethik nur indirekt und nebenbei definiert wird,
und nicht gleich am Anfang in den Definitionen oder in den Axiomen
des ersten Teils. Nur als Hilfsmittel zum dritten Gottesbeweis wird der
Begrift zum ersten Mal erldutert: »Imstande sein nicht zu existieren, ist
Ohnmacht, wiahrend imstande sein zu existieren, Macht ist (wie sich von
selbst versteht).« (E, I, p11 dem 3)*2 Trotz der letzteren Bemerkung, die als
ob nebenbei, in Klammern, gemacht wurde, wird hier ein nichttrivialer

4 Spinozas Machtbegriff wird in der schon erwéhnten Untersuchung Saars ausfiihrlich
untersucht (Saar: Immanenz der Macht, S. 137 ff.).
42 Spinoza: Ethik, S. 25.

111

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Gedanke angedeutet und zwar indirekt, als ob dies selbstverstandlich
wire: Macht (potentia) sei nicht als eine Qualitét zu verstehen, die dem
Seienden zukomme, das ohnehin schon existiere, sondern sie sei das Sein
des Seienden, die Existenz selbst. Das heif3t: Alles ist Macht und ohne
Macht ist nichts da, was als existierend beurteilt werden kénnte.

Dennoch, wenn Macht alles wére, wire sie ein leerer Begriff, blof ein
Synonym zur Existenz. Nur wenn der Machtbegriff etwas Wesentliches
in Spinozas Denken einbringt, ist er als sein Grundbegriff verstandlich.
Warum soll Existenz durch Macht beschrieben werden? Was ist bei der
Bezeichnung »Macht« spezifisch?

Erstaunlicherweise wird Macht bei Spinoza fast allen Grundbegrif-
fen gleichgesetzt: Gott, Kausalitat, Vernunft, Tugend und schlieSlich
dem conatus. Schauen wir die Stellen etwas genauer an. Jede von ihnen
zeigt, wie prominent der Machtbegriff bei Spinoza bleibt. Gott selbst ist
nichts anderes als Macht. Noch im ersten Teil der Ethik erfahren wir,
dass »Gottes Macht [...] genau seine Essenz«ist (E, I, p 34).*> Der Beweis
gibt uns einen Fingerzeig, wie dies zu verstehen ist: Es wurde bereits
bewiesen, dass Gott die Ursache seiner selbst ist (E, I, p 11) und folglich
auch jene aller Dinge (E, I, p 16 cor 1). Mehr brauche man nicht, sagt uns
Spinoza, um daraus zu schlieflen, dass Gottes Essenz und seine Macht
zusammenfallen. Indem Gott als Macht gedeutet wird, wird also Macht
auch als Kausalitit verstanden. Gott bringt die Natur hervor, die Dinge,
alles, was existiert. Und diese Titigkeit des Hervorbringens ist genau
seine Macht und ebenso seine Essenz, die auch seine Existenz bedeutet.
Zu sein, zu wirken, sich selbst und die Dinge zu verursachen und Macht
zu haben, ist fiir Gott einerlei.

Macht ist somit durch Gott, Kausalitdit und Existenz definiert,
definiertaber diese ebenfalls. Dasist keine fruchtlose Kreisbewegung. Mit
Hilfe des Machtbegriffs sind alle anderen Begriffe aufeinander bezogen
und gleichzeitig voneinander graduell unterschieden worden. Nun kann
Gott den Dingen, die er hervorbringt, nicht mehr gleichgesetzt werden.
Nicht weil seine Natur anders wire als die ihrige (das ist sie nicht),
sondern weil er als die grofite Macht verstanden wird - die Macht des
Hervorbringens, dank der sie alle da sind (vgl. E, IV, p 4 dem). Er ist die
pure Macht und die pure Existenz. Wie steht es mit den Einzeldingen?
Auch sie kénnen, und miissen sogar, Ursachen von den anderen Dingen
sein, auch sie sind hervorbringend, folglich sind auch sie essentiell
Macht. Aber sie sind ebenso Ohnmacht. Sie sind Macht, insofern sie

43 Spinoza: Ethik, S.77.

112

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Allgegenwart der Macht

Gottes Macht zum Ausdruck bringen. Sie sind aber auch Ohnmacht,
weil sie nicht notwendig existieren, weil sie vergehen. Sie sind géttlich
und nichtgottlich zugleich, weil die Macht bei ihnen, »durch die Gott
ist und handelt« (E, III, p 6 dem),** mangelhaft ist. Macht ist zwar ein
gemeinsamer Nenner fiir Gott und fiir seine Modi, die Dinge. Aber
Macht ist auch das, was einerseits Gott, bei dem Essenz und Existenz
zusammenfallen, und andererseits die Dinge, bei denen die Essenz und
Existenz auseinanderzuhalten sind, unterscheidet - nach dem Grad von
ihr, der jedem Ding zukommt.

Der Machtbegrift sichert somit die Differenzen, die vorher zweifel-
haft schienen. Die Einzeldinge sind Macht, d. h. sie sind gottlicher Natur,
aber nur in dem Grad, in dem sie tatig sind, in dem sie sich als aktiv bzw.
gottlich begreifen. Ihre Macht ist ebenso Ohnmacht. Denn sie sind nicht
nur aktiv, sondern auch passiv, sie bringen die anderen Dinge hervor,
werden aber auch selbst hervorgebracht und erleiden die Wirkung, deren
Ursache sie selbst nicht sind. Die Macht der Einzeldinge ist nicht nur
ihre Existenz, sondern sie ist auch ihre Aktivitat, die das Existieren
ermoglicht. Es ist folglich zu erwarten, dass die Macht auch mit dem
conatus wesentlich verbunden ist.

Tatsachlich taucht der Machtbegriff, nachdem er im ersten Teil
nebenbei erwahnt bzw. bloff als Hilfsmittel zum dritten Gottesbeweis
verwendet und am Ende des ersten Teils zur Definition der Essenz Gottes
hinzugezogen wurde, nun prominent im dritten Teil an der Stelle auf, an
der das Prinzip conatus eingefithrt wird. Das Streben, sich zu erhalten und
in seinem Sein zu verharren, sei »die wirkliche Essenz« der Einzeldinge
(E,IIL, p 7). Um dies zu beweisen, braucht Spinoza den Machtbegriff, den
er nun genau als dieses Streben definiert, mit dem ein Ding »handelt oder
zu handeln strebt« (E, III, p 7 dem).*> Das Streben ist auch die Macht
(potentia sive conatus): Die Letztere kann durch das Erstere verstanden
werden, genauso wie umgekehrt. Nun wird deutlich: Zu handeln, d. h.
tatig zu sein, bedeutet eben zu sein. Der conatus kommt dem Seienden
nicht zu, er ist keine Eigenschaft, genauso wenig wie Macht. Er ist das
Sein des Seienden selbst, die Macht des Strebens, sich an diesem Sein
zu erhalten. Paradoxerweise erhélt man nicht, was man ist, sondern nur
dieses Streben selbst. Denn man ist nichts tiber dieses Streben hinaus.*®

44 Spinoza: Ethik, S. 239.
45 Spinoza: Ethik, S.241.
46 Vgl. ein fritheres Werk Spinozas, in dem dieser Gedanke deutlich zum Ausdruck
kommt: »Man unterscheidet zwischen der Sache selbst und dem in jeder Sache enthalte-

113

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Dieses Streben ist das Streben nach Macht - die gottliche Macht zur
Erhaltung des Lebendigen.

Es sieht so aus, dass Spinoza allen Dingen in dem Maf3e Macht bzw.
Existenz bzw. gottliche Essenz zuschreibt, in dem sie sich zu erhalten
streben, und dies unabhéngig davon, ob es sich um Menschen oder Steine
oder Ideen handelt. Und tatsachlich ist die Teilnahme an Gottes Macht
keinesfalls Privilegium des Menschen, sondern steht allem Seienden
zu, dessen Sein das Streben nach Macht ist. Die Frage ist aber, ob den
Menschen die Macht nicht in einer besonderen Art und Weise zukommt.
Und das ist tatsdchlich der Fall. Hier kommt die menschliche Einsicht
wieder ins Spiel.

Das Streben kommt den Menschen zu, »insofern wir einsehen« (E,
111, p 58 dem).*’ Die Einsicht ermdoglicht nach Spinoza, dass der Mensch
aus einem Sklaven, der sich stindig vor dem Tod fiirchtet, zu einem freien
Herrn seines Lebens wird. Dies sei die »Macht des Verstandes« (potentia
intellectus) und lasse sich nun, im funften und letzten Teil der Ethik,
»allein von dem, was Einsicht ist, her definieren« (E, V, preaf).*8 In der
Wirklichkeit fallen nun alle Begriffe, die Spinoza fiir das menschliche
Begreifen nutzt, mit der Macht zusammen: ratio (E, IV, cap 3), intellectus
E, IV, cap 4) und mens (E, III, p 54). »[P]otentia seu ratio[]« (E, IV,
cap 3) ist die neue Formel, die die Macht des Einsehens und so die
Gottlichkeit des menschlichen Begriffsvermégens auf eine neue Art und
Weise behauptet. Denn dank der Einsicht, dass der Mensch zu einer
grofieren Macht werden kann als alle anderen Dinge, wird er aktiv.
Seine Macht, die Macht des Denkens (cogitandi potentia) (E, II, p 7
cor), zeigt, dass er ein privilegiertes Wesen ist, das sich seines Strebens,
sich selbst zu erhalten, bewusst wird (E, IIT, p 9). Dieses Streben ist die
Bestitigung seiner Macht. Sie ist aber auch gleichzeitig Zeugnis davon,
dass nicht alles in ihm Macht ist, dass er nicht nur Macht, sondern
auch Ohnmacht ist. Die Ohnmacht kann jedoch kraft der Macht seiner
Einsicht wiederum in die Macht verwandelt werden. Nun wird die Macht
nicht nur der Einsicht, sondern auch der Tugend (E, IV, def 8) und der
Liebe gleichgesetzt.

nen Bestreben, ihr Dasein zu erhalten [...]. Beide Begriffe sind zwar [...] den Worten nach
verschieden, was hauptsdchlich irregefithrt hat, aber keineswegs der Sache
nach.« (Spinoza, Baruch de: Principiae philosophiae cartesianae, zit. nach: Cook: Der
Conatus, S.157).

47 Spinoza: Ethik, S. 331.

48 Spinoza: Ethik, S. 533.

114

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Allgegenwart der Macht

Der letztere Gedanke kommt indirekt zum Ausdruck, indem Spi-
noza von der Liebe Gottes zu sich selbst sagt, dass ihr nichts entgegenge-
setzt werden konne (E, V, p 37). Dabei macht er auf den Widerspruch
mit einem Axiom aus Teil IV aufmerksam, laut dem zu jeder Macht
eines Einzeldinges eine grofSere Macht zu denken sei (E, IV, a). Diesen
Widerspruch 16st er dann dadurch auf, dass es sich bei dem Axiom um
Einzeldinge handele, die »in Relation auf eine bestimmte Zeit und einen
bestimmten Ort betrachtet werden« (E, V, p 37 schol).#’ Aber bereits
sein Hinweis darauf, dass hier ein Widerspruch entstehen konnte, zeigt
deutlich, dass er die intellektuelle Liebe Gottes zu sich selbst und die
Macht gleichsetzt. Die Liebe Gottes lasst sich dabei vom Affekt der Liebe,
der den konkreten Dingen zukommt, gerade in dem Grad unterscheiden,
in dem diesen die Macht fehlt. Hier folgt ein wichtiger Schluss: Die Liebe
ist das Streben nach mehr Macht, d. h. das Streben, die eigene Ohnmacht
durch die einsichtige Tétigkeit in die Macht zu verwandeln.

Macht ist bei Spinoza eine aktive Tétigkeit, deren Ziel die Vermeh-
rung der Macht ist. Dieser Satz ist nur scheinbar tautologisch. Denn
»Macht« ist auch die Existenz, die Einsicht, das Streben, die Liebe usw.
Jeder von diesen Begriffen konnte an jede Stelle gesetzt werden, z. B. »Die
Existenz ist aktive Tatigkeit, deren Ziel die Steigerung des Strebens ist«
und vice versa oder »Die Einsicht bedeutet aktive Tatigkeit, deren Ziel
die Vermehrung der Liebe ist« und vice versa. Durch den Machtbegriff
wird allerdings erst deutlich, dass das Wesen der Tatigkeit bei Spinoza
die Zunahme der Titigkeit selbst ist.> Wenn sie einen Zweck verfolgt,
so nur in diesem Sinn: Der Zweck dieser Tatigkeit besteht darin, dass sie
sich standig erweitert, sie muss sich erweitern, um als Aktivitdt und nicht
als passives Erleiden wirksam zu werden. Aber die Erweiterung bezieht
sich aufkeine Moglichkeiten, keine Potentialitdt. Wie oben bereits gesagt
wurde, gibt es in Spinozas Welt nur die erfiillte Wirklichkeit. Aristoteli-
sche dynamis (das Vermogen) kann hier energeia (dem Wirklichen, dem
Im-Werk-Sein) nicht entgegengesetzt werden.> Spinoza lasst sie bewusst
ineinanderfallen: Die Erweiterung der Tatigkeit, die die Macht ist, ist die
aktuelle Existenz aller Dinge.

Mit dem Machtbegriff, der nun als Streben nach Selbststeigerung
gedeutet wurde, als potentia sive conatus (E, III, p 7 dem), wird die

49 Spinoza: Ethik, S. 583.

50 Um die bleibende und die sich steigernde Seite der Macht zu unterscheiden, nutzt
Spinoza zusitzlich den Begrift der Gewalt (potestas) (E, II, p 3 dem; E, IV, def 8; E, IV,
cap 32), ebenso den Begriff der Kraft (vis) (E, I, p 11 schol).

51 Wir kommen auf diese Unterscheidung im Kapitel 3 zurtick.

115

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

gottliche Natur unwiderruflich dynamisch verstanden. Da Macht auch
Essenz Gottes ist, kann die Natur nun als Macht begriffen werden, d. h. als
Streben nach Vergréferung der eigenen Existenz, nach einem Uber-sich-
Hinaus. Das heifit: Sie birgt in sich Spielrdume, jedoch keine Spielrdume
im Sinne der Mdglichkeiten, auch nicht im Sinne eines Willens, der
etwas hervorbringt, das frither nicht da war. Das Ganze ist notwendig
und ist immer schon vorhanden. Aber es ist auch paradoxerweise immer
mehr, als es ist. Es ist eben Gott und nicht blof§ die Natur, oder anders
formuliert: Es ist immer noch Natur, die aber zum Gott wird.

Die Natur, die zum Gott wird, ist unendlich, so wie seine Macht -
die Macht, »unendlich vieles auf unendlich viele Weisen [zu] denken«,
eine unendliche Macht (E, IL, p 1 schol).’? Indem die Natur sich als
gottlich begreift, wandelt sich ihre Ohnmacht in die Macht. Mehr noch:
Das Ganze erfreut sich an diesem Umwandeln, weil es seinem wahren
Wesen entspricht, weil es iiberhaupt die Art und Weise ist, auf die etwas
existieren kann - indem es sich als Macht begreift. Auf die leibnizsche
Hauptfrage der Metaphysik, warum etwas ist und nicht vielmehr nichts,
wiirde Spinoza antworten konnen, dass es darum ist, weil es sich als
Macht begreifen kann, dass es darum sich im Sein zu erhalten vermag,
weil die Macht durch die menschliche Einsicht (intellectus actu (E, I,
p 30-31)) sowohl wirksam als auch steigernd ist.

Realitat als Vollkommenheit

Man sieht, wie grundlegend der Machtbegriff bei Spinoza ist. Er ist
einerseits gemeinsamer Nenner aller seiner Grundbegriffe. Gleichzeitig
dient er aber ihrer Unterscheidung. Macht als Essenz Gottes, als Exis-
tenz, Einsicht und Liebe, bedeutet die Steigerung der sonst in sich
ruhenden, immer schon da gewesenen Natur und ein dynamisches
Streben nach ihrer Zunahme. Als Ganze mag die Natur in dem immer
schon Gegebenen eingeschlossen gedacht werden, aber als Gott ist sie
ein unerldsslicher Kampf um die Steigerung - keine blofle Existenz,
sondern ein unersattliches Streben, mehr zu wirken und mehr zu sein,
um tberhaupt zu sein. Wer sein Leben blof3 erhalten will, der wird es
verlieren, so stimmt Spinoza indirekt dem Wort des Evangeliums zu
(vgl. Mt 16, 25; Lk 9, 24). Das Erhalten ist nur als Steigerung und das
Verharren nur als Erweiterung moglich. Dem menschlichen Intellekt

52 Spinoza: Ethik, S.103.

116

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitat als Vollkommenheit

ist dabei eine Sonderstellung gesichert. Unter allen Naturdingen ist der
Mensch kraft seiner Einsicht in die Gottlichkeit der Natur vielleicht allein
imstande zu begreifen, dass das Erhalten nur als Steigerung moglich ist.
Alle Dinge erfreuen sich an ihrer Macht und betrauern ihre Ohnmacht.
Aber allein der Geist, der einer Einsicht fahig ist, kann die Ohnmacht in
die Macht umwandeln.

In einer immanent-geschlossenen Welt wire allerdings zu erwarten,
dass die Steigerung der Macht bei einigen Einzeldingen zur Folge hat,
dass sie bei den anderen sinkt. Spinoza lasst diese Frage offen. Der
Mensch kann allerdings seine Macht nur dadurch vermehren, dass er
mit anderen Menschen nicht kdmpft, sondern sich, umgekehrt, mit
ihnen zusammenschlieit (E, IV, p 37; vgl. IV, p 73; V, p 20). Das ist ein
bedeutender Punkt, um die Tugenden des Zusammenlebens aus dem
Egoismus des Einzelnen zu begriinden.>® Was die anderen Lebewesen
angeht, so ist diese Frage sekundar. Indem Spinoza nebenbei die Versu-
che, »das Schlachten der Tiere« zu untersagen, aus »eitlem Aberglauben
und weichlichem Mitgefiihl« erklart und sie so herabwiirdigt (E, IV, p 37
schol1),>* was uns heute vielleicht befremdlich vorkommt, deutet er sogar
an, dass die Steigerung der Macht bei den Menschen ihre Verringerung
an einer anderen Stelle tatsdchlich in Kauf nehmen muss. Das wird aber
nicht direkt gesagt. Denn nichts widerspricht der Annahme, dass auch
Gottes Macht sich unendlich steigernd sein kann, und dass sie es dank
menschlicher Einsicht sein muss. Nichts, aufSer einer stillschweigend
angenommenen Pramisse, dass das Ganze als sich selbst immer gleich
gedacht werden soll, weil es keine Zeit in sich trigt, weil jede Verdnderung
aus seinem Wesen ausgeschlossen sein soll. Eben das behauptet Spinoza,
wenn er sagt, dass es »im Ewigen kein Wann, kein Vorher und kein
Nachher« geben kann, dass dies Gottes Vollkommenheit widersprechen
wiirde (E, I, p 33 schol 2).5 Wir haben aber gesehen, dass es Spinoza nicht
wirklich gelingt, die Zeit aus seinem System zu verbannen. Folglich steht

3 Wie schon erwéhnt, sieht Saar hier die ontologische Grundlage der Demokratie. Die
»Macht der Menge« (potentia multitudinis) ist nach Spinoza Vergréflerung der ontologi-
schen Macht des Einzelnen. Die Letztere konnte niemals in einem starken Sinn delegiert
werden, sondern bleibt eine kollektive Macht, die nichtsdestotrotz jedem Einzelnen
zukommt (Saar: Immanenz der Macht, S.333 ). S. auch die Anm. 23 in der Einfithrung.
54 Spinoza: Ethik, S. 441.

55 Spinoza: Ethik, S.73.

117

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

auch der Moglichkeit, Gott als sich steigernde Grofie zu verstehen, nichts
im Wege.>¢

Die Macht des Seienden, die seine Existenz bedeutet, bezeichnet
Spinoza nun auch als Realitét (realitas) der Dinge:

»Denn, daimstande sein zu existieren, Macht ist, folgt, daf$ je mehr Realitét
der Natur eines Dinges zukommt, es umso mehr Kraft aus sich heraus hat
zu existieren.« (E, I, p 11 schol)*

In der Einfithrung haben wir bereits auf die Schwierigkeiten der Wort-
verwendung hingewiesen, dass realitas in der Scholastik (und Spinoza
ist ihrer Begrifflichkeit noch verpflichtet) als fast das Gegenteil davon
verstanden wurde, wie wir die Realitdt heute deuten: nicht als eine unab-
héngige Existenz, sondern als intelligible Bestimmung des Gegenstandes.
Die objektive Realitat ist noch nach Descartes die formale Realitét einer
Idee. Im Unterschied zu Descartes setzte Spinoza jedoch das Intelligible
und die duflere Welt nicht entgegen. Der Dualismus >Sein und Denkenc
ist ihm fremd gewesen, ja wurde von ihm von vorneherein durch seine
Konzeption der gottlichen Natur iiberwunden. Darum ist die Realitdt als
konsistente Bestimmung des Gegenstandes fiir ihn gleichzeitig dessen
Existenz. Wozu braucht er dann noch einen Begriff? Ist Realitdt ein
blofles Synonym zur Existenz? Auf den ersten Blick scheint dem so
zu sein, besonders wenn Spinoza beide gleichsetzt: »realita[s] sive esse
substantiae«; »realita[s] aut esse« (E, I, p 10 schol).>

Mit dieser neuen Gleichsetzung wird allerdings der Sinn der Exis-
tenz wieder verschoben und eine Besonderheit von Spinozas Realitits-
auffassung deutlich, die durch seine Machtkonzeption erméglicht wurde.
Denn mit der »Existenz« (existentia) deutet man gewohnlich eine blofle
Dichotomie an - existieren und nicht existieren, sein und nicht sein -,
wobei eins das andere ausschlieflen sollte. Die Existenz wurde aber nun
bei Spinoza mit der Macht gleichgesetzt. Diese kennt nicht nur zwei
Extremzustdnde, Ohnmacht und Allmacht, sondern auch viele Grade
ihrer wirksamen Prisenz. Die Macht kann sich steigernd oder sinkend

% Die Ewigkeit bedeutet nicht unbedingt den Ausschluss der Zeitlichkeit, denn der
Begriff der Ewigkeit wird nicht aus dem Gegensatz zur Zeit gewonnen (vgl. E, I, def 8
ex). Gott soll paradoxerweise die Zeit in sich einschliefSen, denn sonst konnte die Zeit gar
nicht sein, sie wire bestenfalls bloff imaginar. Spinoza lasst die Frage offen, wie die Zeit
iberhaupt zu verstehen ist: als unendlicher Modus? Oder vielleicht als eins der unendlich
vielen gottlichen Attribute?

57 Spinoza: Ethik, S.25.

58 Die Realitat definiert Spinoza auch als Essenz, die auf bestimmte Weise existiert und
wirkend ist (E, IV, praef).

118

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitat als Vollkommenheit

sein, gerade weil sie mehr oder weniger sein kann. Folglich kommt auch
die Existenz nicht blof§ einem Ding zu oder nicht. Die Dinge existieren
nicht blof oder sie tun es nicht. Sie sind mehr oder weniger existent, d. h.
sie sind mehr oder weniger real.

Im Unterschied zur Existenz ldsst die Realitit also Graduierung
zu, man kann von »mehr Realitdt« sprechen. Eine solche Begriftsverwen-
dung gab es schon ldngst vor Spinoza. Auch beispielsweise Descartes
sprach im Anschluss an die scholastische Tradition von »mehr objektiver
Realitdt« (»plus realitatis objectivae«).>® Dennoch bezog Descartes diese
komparative Form auf die Realitdt als das, was das Ding wesentlich
konstituiert, nicht auf seine Existenz. Dank Spinozas Machtbegriff sowie
seiner Gleichsetzung der Existenz und Realitdt wird nun auch die
Graduierung der Existenz moglich. Zu existieren oder nicht zu existieren
ist keine schlichte Dichotomie. Das Sein ist nicht blof3 das Gegenteil
vom Nicht-Sein. Wenn das Seiende Macht ist, die unzdhlige Grade der
Ohnmacht und ebenso unzihlige Uberginge von Ohnmacht wiederum
zur Macht kennt, dann ist Natur keine Sammlung von allem, was
existiert, sondern sie ist eine Abstufung der Existenz und der Kampf um
deren Realitiit.

Je mehr Realitdt (plus realitatis) (E, I, p 11 schol) ein Ding besitzt,
desto mehr Kraft zu existieren hat es, d. h. desto mehr Macht in dieser
Existenz zu verharren und sie zu vermehren. Der tiefste Punkt der Realitdt
wire die vollkommene Ohnmacht, eine vollkommene Unfahigkeit, etwas
zu bewirken, und das heifSt auch: ein Nicht-Sein. Der hochste Grad wire
eine vollkommene Fiille der Realitit und dementsprechend die Fiille der
gottlichen Macht. Zwischen diesen zwei Polen ist das ganze Seiende,
sind alle Dinge der Welt aufgespannt. Sie kénnen mehr oder weniger
real sein. Mit anderen Worten: Die Macht (bzw. die Einsicht bzw. das
Streben) verleiht die Realitat. Und sie tut es in dem Grad, in dem sie
in einem konkreten Seienden sich steigernd ist, in dem das Seiende um
die Vermehrung seiner Wirkungsmacht bzw. seiner Existenz kampft. Die
Steigerung der Macht ist das Kriterium der Realitit aller Dinge, d. h. auch
der Realitdt, wie wir den Begrift heute verstehen wiirden: Sie ist das
Merkmal dafiir, dass etwas existiert, und sie bestimmt, inwiefern etwas
real ist.

Spinozas Machtbegriff fithrt also in eine dynamische Realitatskon-
zeption, in der den Menschen zwar eine besondere, aber nicht die

3 Descartes: Meditationes, I11; Descartes, René: Meditationes de prima philosophia, latei-
nisch-deutsch, iibers. und hg. v. Christian Wohlers, Hamburg: Meiner, 2008, S. 80 f.

119

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

hochste Stufe der Realitdt zugewiesen wird. Nur Gott kann die Fiille
der Existenz vollkommen genieflen und niemals einzelne Dinge. Dass
es sich tatsdchlich um Genuss handelt, wird durch Spinozas Begriff
der einsichtigen Liebe (amor intellectualis) deutlich. Es ist Freude oder
Trauer, die einen Ubergang zur groferen oder zur geringeren Realitit
zur Folge hat, und deshalb ist sie auch eine groflere oder kleinere
Vollkommenbheit.*° Die Realitit und die Vollkommenheit sind dasselbe
(E, II, def 6), weil auch der kleinste Grad der Realitit Teilnahme am
Genuss der Vollkommenheit bedeutet. Gott ist nach Spinoza nicht ein
vollkommenes Ding (ens perfectissimum). Und seine Macht ist nicht
die Macht eines Konigs, der das, was ihm einfallt, verwirklichen kann
(vgl. E, II, p 2 schol). Gott ist vollkommen real, weil er alle méglichen
Abstufungen der Realitit und Vollkommenbheit in sich tragt. Und seine
Macht besteht darin, dass er sich selbst iiber das Unvollkommenste und
dessen geringe Macht freuen kann, weil er in ihr einen, wenn auch nur
kleinsten, Grad der Realitit erkennt (vgl. E, I, app). Das tut er kraft
der Macht seines Denkens, seines Verstandes, die durch menschliche
Einsicht ihrer selbst bewusst, wirksam und sich steigernd wird. Diese
Einsicht ist die Liebe zu dem, was real ist, zu allem Seienden, in dem
sie Vollkommenheit erblickt. Denn auch die geringste Vollkommenheit
ist kein blofler Mangel an ihr, sondern eine Stufe der Realitit. Wenn
die Realitit als Vollkommenheit gedeutet wird, dann zeigen auch ihre
niedrigsten Grade, dass sie vollkommen gut sind,® d. h. nicht nur, dass
sie fahig sind zu sein, sondern dass sie machtig genug sind, ihr Sein
zu vermehren.

Ziehen wir die Bilanz unserer Untersuchung der Ethik Spinozas.
Die Realitdtsauffassung, die Spinoza hier darlegt, ist nicht nur héchst
originell, sondern vielleicht tatsdchlich uns nicht so fremd, wie man
zunichst denkt, wenn man seine Ethik aufschldgt. Das Ganze der Natur
kennt zwar kein Drauffen und ist immanent zu denken, in dem Sinne,
dassalle Dinge nach ewigen Gesetzen miteinander notwendig verbunden
und alle Veranderungen immer schon vorgegeben sind. Aber es ist auch

0 Vgl. »Denn je grofler die Freude ist, mit der wir affiziert werden, umso grofSer ist die
Vollkommenheit, zu der wir ibergehen, und umso mehr haben wir folglich Anteil an der
gottlichen Natur.« (E, IV, cap 31; Spinoza: Ethik, S. 523).

ol Vgl. das Ende vom Teil I. (E, I, app), wo Spinoza von Gottes Schopferkraft sagt, dass
sie alle Dinge »vom hochsten Grad der Vollkommenheit bis zum niedrigsten« schafft
(Spinoza: Ethik, S. 95). Darum gibt es auch Dinge, die aus unserer Sicht unvollkommen
sind. Aber sie scheinen uns nur deshalb unvollkommen zu sein, weil wir Gott nicht
begreifen und so ihm noch Vorwiirfe machen, er konnte es besser tun.

120

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Realitat als Vollkommenheit

sich steigernd und strebt danach, immer mehr zu sein und immer mehr
zu wirken. Wenn es mit Hilfe des Machtbegrifts beschrieben wird, so ist
es als ewiges Wachstum zu verstehen. Die Natur bleibt in sich immanent
geschlossen, auch dann oder gerade weil zu sein und die Tatigkeit zu
vermehren fiir sie das Gleiche bedeutet.®?

Aber wie ist es moglich, dass die unendliche Substanz, die seit
Ewigkeit da ist, sich unendlich erweitert bzw. dass sie essentiell Macht ist,
die stindig zunimmt? Wie ist es moglich, dass etwas, das keine Grenzen
kennt, tiber sich hinaussteigt? Spinoza deutet indirekt auf eine originelle
Lésung des Problems hin. Die Erweiterung des Ganzen, das kein Drau-
fen kennt, ist denkbar, wenn sie eine Intensivierung bedeutet. Sie ist
keine rdumliche Vergroflerung, sondern Steigerung der Realitdt. Wenn
alle Realitdt Macht ist und jede Macht auf mehr Macht hindeutet, ist
die Realitdt nicht vorgegeben, sondern als das Real-Werden zu begreifen.
Mehr noch: Wiirde die Macht aufhéren sich zu steigern, dann wiirde sie
abnehmen und mit ihr die Realitit. Wie das Streben, sich am Sein zu
erhalten, das Verlangen, immer mehr zu sein, bedeutet, so ist auch die
Realitdt eines Dinges nur dann erhaltbar, wenn dieses Ding real wird bzw.
danach strebt, realer und in diesem Sinne vollkommener zu werden. Das
in sich immanent geschlossene Ganze wird somit als unendlich gedacht
- als unendliche Steigerung der Realitdt. Diese kommt dem Seienden
in mehreren Abstufungen zu, sie kann mehr oder weniger sein und
dementsprechend sind die Dinge mehr oder weniger vollkommen, d. h.
mehr oder weniger existierend. Aber auch diese Abstufungen sind keine
ontologische Gegebenheit; sie werden erlangt, indem die Dinge mehr
Realitdt, mehr Macht und mehr Vollkommenheit anstreben.

Die Realitat ist somit nach Spinoza nicht (oder nicht nur) das
Ganze im ontologischen Sinne, keine Gesamtrealitit, die vorgegeben
wire. Sieist eine Bewegung — von der Macht zur Ohnmacht und von dieser
wiederum auf mehr Macht hin. Sie kennt Abstufungen und Grade, die
auch nicht gegeben sind, sondern erreicht werden, indem die Macht zu-
oder abnimmt. Spinozas Natur ist eine dynamische Offenheit, ein ewiger

2 Die Parallele zum heutigen kosmologischen Weltbild (das Weltall, das sich vergrofSert,
jedoch in sich geschlossen bleibt und kein Drauflen kennt) und vor allem zum Erhal-
tungsgesetz (die ewige Energie des Hervorbringens, die sich selbst erhalt) ist an dieser
Stelle sehr verlockend. So verglich Russell die physikalische Energie mit der Macht, die
zwischenmenschliche Beziehungen konstituiert (vgl. Russell: Power, S. 10 f.). Solche Ver-
gleiche konnen allerdings auch irrfithrend sein. Sie verleiten bspw. zu einer Vorstellung
von Macht als vorgegebenes Gut, das nur umverteilt werden kann. S. dazu die Anm. 36
im Exkurs 4).

121

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Exkurs 1. Spinoza: Macht der Einsicht und Steigerung der Realitat

Kampf um mehr Macht. Mehr noch: Sie ist nicht gleichgiiltig diesem
Kampf gegeniiber. Als Gott erfreut sie sich an der eigenen Macht; sie
kann sich selbst lieben. Die einsichtige Liebe — die Macht des Verstandes
- ermdglicht, dass Gott auch in den niedrigsten Stufen der Realitit
das Vollkommene erkennt. Dadurch - durch diese nicht gleichgiiltige,
liebende Erkenntnis - wird die Natur immer vollkommener, géttlicher
und realer.

Fiir unsere weitere Untersuchung ist Spinozas Realitatskonzeption
von besonderer Bedeutung, weil er, vielleicht als Erster in der Geschichte
des europdischen Denkens, mit ihr versuchte, die Realitét als Macht zu
begreifen. Gewiss war Spinozas Aufgabe, die Gesamtrealitit in ihren
logisch-gegebenen, zeitlosen Strukturen zu beschreiben. Die Paradoxien,
die auf diesem Weg entstanden sind, weisen jedoch darauf hin, dass
sie nicht als gegebene Summe alles Seienden verstanden werden kann,
sondern als Dynamik und Steigerung zu deuten ist. Die Realitédt ist
nach Spinoza weder eine Gegebenheit noch ein blofles Gegeniiber des
Verstandes. Die Macht des Letzteren besteht darin, dass seine Einsicht
die Dinge realer machen kann, wodurch auch er selbst realer wird.
Somit wird das Kriterium der Realitit sichtbar: die Steigerung der Macht,
die von Freude, welche der menschlichen Einsicht entspringt, begleitet
wird. Folglich ist die Realitat nicht nur dynamisch zu verstehen, sie ist
eine nicht gleichgiiltige Bewegung unter den Asymmetrien von Macht
und Ohnmacht - die freudige Bewegung hin zur vollkommenen Fiille
der Realitit.

122

https://doi.org/10.5771/9783495095822-93 - am 13.01.2026, 17:45:00. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783495995822-93
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Die Göttlichkeit der Einsicht
	Conatus: das Verharren im Steigern
	Die Allgegenwart der Macht
	Realität als Vollkommenheit

