Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

»Wenn die Erkenntnis ein imperiales In-
strument der Kolonialisierung ist, dann ist
die Dekolonialisierung der Erkenntnis ei-
ne der dringendsten Aufgaben.«

(Mignolo 2012: 48)

Die Aufgabe der Dekolonisierung von Denken und Wissen besteht nach Walter Mi-
gnolo nicht nur darin, die Inhalte des Diskurses auszutauschen, sondern auch des-
sen Begriffe zu verdndern (ebd.: 79). Wir sollten das auch mit dem Begriff Gewalt
tun, indem wir ihn in zweierlei Richtung weiterdenken: weiter denken im Sinne ei-
ner Abkehr von der Selbstverstindlichkeit eines engen Verstindnisses, das auf di-
rekte physische und personale Gewalt fokussiert und weite Gewaltbegriffe unter
dem Machtbegriff gut aufgehoben sieht, und weiterdenken im Sinne der notwendi-
gen Unabgeschlossenheit und Offenheit analytischer Werkzeuge und theoretischer
Zugriffe auf jene Phinomene, die wir damit fassen wollen und kénnen. Gewalter-
eignisse in ihrer Relationalitit und Prozesshaftigkeit in einen globalen historischen
Kontext einzuordnen, die Dimension des Wissens dabei mit in Betracht zu ziehen
und auf diese Weise den Begriff epistemische Gewalt weiterzuentwickeln, stellt ei-
nen Beitrag zur Dekolonisierung von Erkenntnis dar, die Mignolo in Anlehnung an
Anibal Quijano im obigen Zitat fordert.

Doch warum muss Erkenntnis, warum muss Wissen iiberhaupt dekolonisiert
werden, und wovon? Um diese Frage zu erdrtern, begriinde ich meine transdiszipli-
niren Explorationen rund um epistemische Gewalt im konzeptuellen Rahmen der
Kritik an der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein, die in der dekolonialen De-
batte insbesondere lateinamerikanischer Sozial- und Geisteswissenschaftler innen
entwickelt wurde, wo man auch vom Begriffspaar Modernitit/Kolonialitit spricht
(Escobar 2007; Garbe 2013a; Mignolo/Walsh 2018)." Erginzt wird diese Grundle-

1 Diese Autor_innen bieten einfithrende Uberblicke zu dieser Theorietradition, an der zahl-
reiche Stimmen insbesondere aus den USA und aus Lateinamerika beteiligt waren und
sind. Catherine Walsh und Walter Mignolo (2018: 8) zdhlen zur sogenannten Moderni-
tat/Kolonialitat-Gruppe Edgardo Lander, Fernando Coronil, Santiago Castro-Gémez, Os-
car Guardiola-Rivera, Arturo Escobar, Javier Sanjinés, Freya Schiwy, Enrique Dussel, Nel-

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Epistemische Gewalt

gung durch die Beriicksichtigung feministischer Theoretikerinnen aus Westeuro-
pa, die sich diesen Fragen mit zum Teil anderen Begriffen, aber in sehr dhnlicher
Perspektive und teilweise schon viele Jahre zuvor gewidmet haben (Federici 2004;
Merchant 1983; Mies 1986).

son Maldonado-Torres, Ramén Grosfoguel, Agustin Lao-Montes, Anibal Quijano sowie sich
selbst.

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Modernitat/Kolonialitat und Kapitalismus

»Wenn der Kapitalismus in der Lage ge-
wesen ist, sich zu reproduzieren, dann nur
aufgrund der Ungleichheit, die er in den
Korper des Weltproletariats integriert hat,
sowie aufgrund seiner Fihigkeit, die Aus-
beutung zu globalisieren. Dieser Vorgang
entfaltet sich noch heute vor unseren Au-
gen, wie er es die letzten fiinfhundert Jah-
re getan hat.«

(Federici 2012: 25)

Post- und dekoloniale Theorien stellen fest, dass wir auch nach dem formalen Ab-
schluss der politischen Dekolonisierung in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
in einem anhaltenden Zustand der Kolonialitit leben, und dass diese die konstitu-
tive Unter- oder Kehrseite der Moderne bildet (Quintero/Garbe 2013b).” Sie verwei-
sen darauf, dass die heute globale Durchsetzung des Kapitalismus eng verwoben
ist mit dem europdischen Projekt des Kolonialismus und fordern, jegliche Form
von Macht, Herrschaft und Gewalt in diesem Kontext der Kolonialitit zu analysie-
ren.? Postkoloniale Theorien beziehen sich insbesondere auf die koloniale Expansi-
on Frankreichs und Grofdbritanniens vom 18. bis zum 20. Jahrhundert nach Afrika
und Asien und machen das Zeitalter von Aufklirung, Liberalismus und Industri-
eller Revolution zum historischen und ideengeschichtlichen Referenzpunkt (Hall
1992; Said 1978, 1993; Spivak 1999).*

Dekoloniale Ansitze verorten das Problem bereits 300 Jahre frither und Tau-
sende Kilometer weiter westlich. Sie argumentieren, dass die frithe europiische
Expansion in die Amerikas, die bereits im spiten 15. Jahrhundert von der iberi-
schen Halbinsel ausgegangen war, den Grundstein fiir die heutige Weltordnung
gelegt habe. Ohne die durch die Eroberung und Unterwerfung der Amerikas ge-
nerierte primire Akkumulation enormer Reichtiimer im sogenannten langen 16.

2 Robert Young (2006: 3f.) widerspricht der Erzahlung, dass die Welt bereits vollstindig poli-
tisch dekolonisiert sei. Er argumentiert, dass es von der von Marokko besetzten Westsahara
iber die nordamerikanischen First Nations bis hin zur israelischen Besetzung palastinensi-
scher Gebiete weltweit noch einige koloniale Konstellationen auch im engeren politischen
Sinne gebe.

3 Zu Abgrenzungsdebatten und Uberschneidungen zwischen post- und dekolonialen Ansit-
zen siehe Castro Varela/Dhawan (2015: 318ff.), Kerner (2012: 164), Bhambra (2014b) und
Boatca (2015b).

4 Fiir einen Uberblick zu dieser Theorietradition siehe Kerner (2012) oder Castro Varela/Dha-
wan (2015).

- am 12.02.2026, 21:11:08.

39


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Epistemische Gewalt

Jahrhundert® sei die spitere Expansion in den Osten und Siiden, auf die sich post-
koloniale Kritik bezieht, erst gar nicht moglich gewesen, so das Argument (Dus-
sel 2013; Lander 2000; Mignolo 2000, 2009a; Quijano 2000, 2007; Quintero/Garbe
2013a; Santos 2005).

Im Gegensatz zur gingigen Begrindung der modernen Fortschrittserzih-
lung in italienischer Renaissance, lutheranischer Reformation (Deutschland),
politischer (Frankreich), industrieller (Grofbritannien) oder wissenschaftlicher
Revolution (Westeuropa) legen insbesondere dekoloniale Perspektiven gerade
in diesen Prozessen die koloniale Unterseite dieser dominanten Erzihlung frei
(Dussel 2013: 23). Indem die Moderne mit dem 500 Jahre wihrenden Zustand
der Kolonialitit zusammengedacht wird, verschieben sich nicht nur ihre zeitli-
chen, sondern auch ihre geopolitischen Anfinge (ebd.: 22). Dekoloniale Theorie
spricht daher vom Begriffspaar Modernitit/Kolonialitit, also von zwei untrennbar
miteinander verwobenen Prozessen oder von der kolonialen Moderne. Dieses
Verstindnis lege ich meinem Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer
Gewalt zugrunde.

Ein zentrales Argument dekolonialer Perspektiven ist das eines intrinsischen
Zusammenwirkens von Moderne und Kolonialitit seit der Eroberung der Ameri-
kas 1492 und nicht erst mit dem Zeitalter der Revolutionen, auf das postkoloniale
Perspektiven fokussieren, wenn sie die spitere Phase des europiischen Kolonialis-
mus in Afrika und Asien analysieren. Die Moderne wird dabei nicht als exklusiv
(west-)europdisches, sondern als weltumspannendes Phinomen betrachtet, weil
sich Kapitalismus und Kolonialismus in ihr miteinander verwoben entwickelt hit-
ten (Garbe 2013a: 22). Man fokussiert daher auf soziale Ungleichheiten, Subalter-
nisierungsprozesse und Klassifizierungen im globalen Mafistab und kritisiert Eu-
rozentrismus als moderne/koloniale Form von Wissen, Reprisentation und Repro-
duktion (ebd.). Auch der Grundstein fiir das heute weltweit durchgesetzte (natur-)
wissenschaftliche Weltverstindnis, das mit Moderne und Rationalitit assoziiert
wird, ist der dekolonialen Argumentation zufolge in den Anfingen der kolonialen
Eroberung der Amerikas gelegt worden, von der aus sich das kolonial-kapitalis-
tische Modell gesellschaftlicher Organisation entwickeln konnte und schlieRlich
global durchgesetzt habe (ebd.).

5 Der Begriff geht zurtick auf Historiker Fernand Braudel und hatinsbesondere Immanuel Wal-
lersteins (1974) Theorie des kapitalistischen Weltsystems gepragt. Mit der Verortung der Ur-
spriinge von Kapitalismus und Kolonialismus in der frithen kolonialen Expansion Europas
wurde er auch fiir die dekoloniale Debatte zu einem wichtigen Referenzpunkt. In diesem
Verstindnis umfasst das lange 16. Jahrhundert die diesseits und jenseits des Atlantiks mit-
einander verwobenen historischen Prozesse im Zeitraum von 1450 bis 1650. Jiingere Studien
(Anievas/Nisancioglu 2015) gehen noch weiter zuriick, um die Anfinge des Kapitalismus im
Mittelalter auszumachen.

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Dieser durchaus nicht homogene oder lineare Prozess ist itber mehrere Jahr-
hunderte verlaufen und in unzihligen Kimpfen und Konflikten und mit ungeheu-
erlichen Gewaltpraktiken ausgetragen worden, deren Details und Widerspriich-
lichkeiten in der dekolonialen Argumentation bisweilen zu kurz kommen. Dennoch
iiberzeugt hinsichtlich einer theoretischen Fundierung epistemischer Gewalt der
Ansatz, die im globalen Maflstab wirkmaichtigen Ausbeutungs- und Herrschafts-
praktiken dieser langen Periode als eng verwoben mit jenen Prozessen zu betrach-
ten, die mit der Herausbildung der Wissenschaften und der von ihnen gerahm-
ten Metaerzihlung der Moderne zu tun haben. Die Dimension des Wissens erhilt
nimlich in der dekolonialen Gesellschaftsanalyse im Vergleich zu ihrem intellektu-
ellen Umfeld zwischen Marxismus, Dependenztheorien, Weltsystemtheorie, Post-
kolonialer Theorie und Cultural Studies einen noch bedeutenderen Stellenwert.

Entstanden und genihrt vom spezifischen europiischen Standpunkt einer klei-
nen, privilegierten Elite aus, verheiflt und beansprucht die Epistemologie der kolo-
nialen Moderne universelle Giiltigkeit, so die Kritik. Damit gehe die Moderne iiber
dkonomische und politische Dimensionen weit hinaus, sie durchdringe die Ebe-
nen des Kulturellen, des Spirituellen, der Wissens- und Seinsweisen der Mensch-
heit. Durch den Blick auf die sogenannte koloniale Unterseite der Moderne wer-
de daher klar, dass die Moderne in der behaupteten Linearitit, Fortschrittlichkeit,
Aufgeklirtheit und zivilisatorischen Uberlegenheit vor allem eines sei: ein macht-
voller Mythos, der die gewaltsamen Prozesse der Moderne selbst unsichtbar mache
oder legitimiere, indem er ihre tiefe Verwurzelung im kolonialen Projekt leugne,
verharmlose oder beschoénige. Der Dimension des Wissens, die in Analysen von
Gewalt im politischen Kontext weitgehend vernachlissigt wird, kommt in der Ent-
stehung und Tradierung dieses Mythos eine zentrale Bedeutung zu — und muss
daher auch bei dessen Analyse und Dekonstruktion Beriicksichtigung finden.

Mit diesem dekolonialen Verstindnis von Modernitit/Kolonialitit geht das Ar-
gument einher, nicht nur die (ehemals) Kolonisierten wiirden in der immer noch
kolonialen Moderne leben, sondern auch jene Gesellschaften, von denen die ko-
lonialen und imperialen Prozesse der Eroberung, Unterwerfung und Ausbeutung
einst ausgegangen seien. In den Worten des indischen postkolonialen Psychologen
und Soziologen Ashis Nandy »ist der Westen [..] jetzt iiberall, innerhalb des Wes-
tens sowie aufSerhalb; in Strukturen und im Bewu[ss]tsein« (zit.n. Kastner/Waibel
2016: 15). »Als moderne Subjekte atmen wir diese Kolonialitit tiglich und zu jeder
Zeit« (Maldonado-Torres 2007: 243), denn »der Triumph der Moderne liegt darin,
dass sie sich universalisiert hat« (Escobar 2007: 183), formulieren auch dekoloniale
Autoren. Eine Art moderner Kolonialitit betreffe demnach alle Menschen auf der
ganzen Welt, was keineswegs bedeutet, unterschiedliche Positionierungen mitein-
ander gleichzusetzen und Asymmetrien einzuebnen.

Dass die Auswirkungen fiir unterschiedlich positionierte Menschen jedoch
hochst unterschiedlich sind, liegt auf der Hand. Nach Quijano ist



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Epistemische Gewalt

»die eurozentrierte koloniale Moderne eine durch und durch diverse, in sich wi-
dersprichliche und konfliktive Konfiguration. Sie beruht einerseits auf den Ideen
der sozialen Gleichheit, der Solidaritat, der Freiheit und Autonomie aller Men-
schen, andererseits auf einer gesellschaftlichen Reklassifizierung der Bevolke-
rung der gesamten eurozentrierten Herrschaftskolonialitit nach Mafistdben ih-
rer>rassischen Zugehorigkeit«.« (Quijano 2010: 36)

Westeuropa habe einen hegemonialen »Gemeinsinn« (ebd.: 39) geschaffen und
weltweit verbreitet, der sich in Gleichheit, Freiheit und Autonomie, in Staatsbiir-
gerschaft und Nationalstaat artikuliere (ebd.). Zugleich jedoch seien die Opfer
dieses Herrschaftsmusters an der Ausitbung der damit einhergehenden Rechte
und einer entsprechenden Existenzweise systematisch gehindert worden (ebd.).
Das global durchgesetzte kapitalistische Weltsystem basiert dieser Lesart zufolge
auf einer internationalen Arbeitsteilung und Ressourcenallokation, die entlang
dieser rassifizierten und, wie feministische Autorinnen stets vertieft haben, auch
heteronormativ sexualisierten Klassifizierung organisiert sei (Anzaldia 1987;
Lugones 2007, 2010), also auf der Basis einer ganz spezifischen Wissensformation
(Quintero/Garbe 2013a: 10), einer »kolonialen Matrix der Macht« (Mignolo 2012:
50).

Vertraute — in Debatten tiber Gewalt im Kontext internationaler Politik jedoch
zumeist nur oberflichlich oder gar nicht verwendete — Begriffe wie strukturelle,
kulturelle oder symbolische Gewalt reichen nicht aus, um die koloniale Matrix der
Modernitit/Kolonialitit analytisch zu durchdringen. Letztere beinhaltet auch Ge-
walt in Bezug auf die Hervorbringung und Verdringung von Wissen sowie auf die
Herstellung von Subjektivititen (ebd.). Diese Prozesse werden von dekolonialen
Autor_innen immer wieder als epistemische Gewalt bezeichnet, zumeist jedoch,
ohne diesen Begriff weiter auszufithren. Gemeint sind damit etwa nach Quijano
die selektive Aneignung kultureller Errungenschaften von Kolonisierten im Dienste
des Kapitalismus, die Unterdriickung alternativer Wissenspraktiken, Sinnstiftung
und Subjektivitit, die diesem Ziel entgegenstehen, sowie der Zwang zum Erlernen
der Dominanzkultur der Kolonisator_innen (Quijano 1993: 209f.).

Zahlreichen dekoloniale Theoretiker_innen greifen die epistemische Dimensi-
on der kolonialen Matrix auf und unterscheiden sie analytisch in drei weitere Di-
mensionen: die Kolonialitit der Macht, die Kolonialitit des Wissens und die Kolo-
nialitit des Seins. Im Folgenden erliutere ich diese eng miteinander verwobenen
Konzepte. Dariiber hinaus fithre ich in die Begriffe Geo- und Kérperpolitik des
Wissens ein, die fir eine vertiefte transdisziplinire Exploration epistemischer Ge-
walt hilfreich sind. Nach diesen theoretischen Erérterungen illustriere ich die Kon-
zepte der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein an ganz konkreten und trans-
kontinental miteinander verwobenen Gewaltpraktiken des sogenannten langen 16.
Jahrhunderts, also jener Epoche, die aus dekolonialer Perspektive fiir die Heraus-

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

bildung des bis heute wirksamen kolonial-kapitalistisch-modernen Machtmodells
und seiner hegemonialen Epistemologie in vielerlei Hinsicht konstitutiv war. Er-
ginzt werden diese Beispiele durch eine marxistisch-feministisch-postkoloniale
Analyse der parallel erfolgenden Transformation des Naturverstindnisses, die mit
den geschilderten Gewaltpraktiken eng verzahnt ist.

Rassifizierung als Achse der Kolonialitat der Macht

Insbesondere bei Quijano (1993, 2000, 2016) ist das Konzept der »Kolonialitit der
Macht« (ebd.) ausgearbeitet, das den »epistemischen Knotenpunkt« (Garbe 2013a:
37) dekolonialer Perspektiven bildet.® Im Kern dieses globalen Machtmusters be-
nennt er drei Komponenten: den Kapitalismus als universell durchgesetztes Aus-
beutungsmodell, das alle zuvor bekannten Formen der Arbeitskontrolle in sich ver-
eint hat, den Staat als universell durchgesetzte Form 6ffentlicher Autoritit und den
Eurozentrismus als heute einzige legitime Form von Rationalitit und Wissenspro-
duktion (zit.n. Germana 2013: 80).

In einer spiteren Phase der Debatte der Modernidad/Colonialidad-Gruppe wur-
den dieser Grundkonzeption der Kolonialitit der Macht drei weitere Dimensionen
hinzugefiigt, in denen die europdischen Kolonisator_innen immer mehr Kontrolle
zu etablieren verstanden hitten: iiber Sexualitit und Geschlecht, iiber Subjektivitit
und Erkenntnis sowie iiber die Sphire der Natur und ihrer Ressourcen (Mignolo
2012:50). Auch wenn er alle diese Dimensionen als miteinander verwoben und rele-
vant anerkennt, stellt Quijano den Rassismus der kapitalistischen Produktionswei-
se ins Zentrum seiner Analyse und Konzeption der Kolonialitit der Macht (zit.n.
Kastner/Waibel 2016: 10). Er wertet dabei allerdings die epistemische Dimension
gegeniiber der dkonomischen auf. Die Mehrheit der Indigenen in Lateinamerika
seien nimlich nicht Proletarier_innen (gewesen), sondern Leibeigene — und dies
nicht aufgrund ihrer Klassenzugehorigkeit, sondern auf Basis der bereits zuvor
erfolgten Rassifizierung, der sie von den Kolonisator_innen unterworfen worden
seien (ebd.: 11).

Die aus post- und dekolonialer Perspektive wirksamste unter den sozialen Klas-
sifikationen der Moderne — >Rasse« — etabliert sich nach Quijano stets in Konflik-
ten und sozialen Verteilungsprozessen, in denen historische Auseinandersetzun-
gen fortwirken (ebd.: 13). Zugleich sei es eben jene Kategorie sRasses, die die Akku-
mulation des Wohlstands im europiischen Zentrum auf Dauer gewihrleiste (ebd.)
— und mit ihm die epistemischen und daraus resultierenden anderen Privilegien.

6 Auf Quijanos zentrale Konzepte beziehen sich so gut wie alle dekolonialen Autor_innen. Sie
vertiefen es in vielerlei Hinsicht, weshalb ich mich an dieser Stelle starker auf die lebendige
dekoloniale Debatte beziehe als auf die Primartexte aus seiner Feder.

- am 12.02.2026, 21:11:08.

43


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Epistemische Gewalt

In der Ablsung einer religis-theologischen durch eine zunehmend sikular-ver-
wissenschaftlichten Epistemologie (Maldonado-Torres 2014: 637) sei die Rassifizie-
rung von Menschen zum »Modus [geworden], um den mit der Eroberung durchge-
setzten Herrschaftsverhiltnissen Legitimitit zu verleihen« (Quijano 2016: 28) und
Herrschaftsverhiltnisse zwischen Europder_innen und Nicht-Europier_innen zu
naturalisieren (ebd.). Raza, der religios-theologische Vorliufer der spiter sikulari-
sierten Kategorisierung race, sei zum »Hauptkriterium fiir die Einteilung der Welt-
bevolkerung in Rangstufen, Stellungen und Rollen in der Machtstruktur der neuen
Gesellschaft« geworden (ebd.: 29), zum »grundlegenden Modus der universellen
gesellschaftlichen Klassifizierung« (ebd.).

Die Kolonialitit der Macht beschreibt also diejenigen modernen Machtmuster,
die, so Catherine Walsh, eine nach der Kategorie »Rasse< vorgenommene Einteilung
von Menschen mit der Kontrolle von Arbeit, dem Staat und der Wissensproduk-
tion verkniipft (zit.n. Kastner/Waibel 2016: 14f.). Dieses spezifische Machtmuster
konnte der dekolonialen Argumentation zufolge im Laufe von 500 Jahren zu ei-
nem globalen Modell werden, weil es in der kolonialen Expansion und der mit
ihr verkoppelten Entwicklung des Kapitalismus weltweit zur Anwendung gebracht
wurde, erklirt César Germana anhand der Theorie Quijanos. Dies wiederum sei
gerade deshalb gelungen, weil die Idee von raza/race eine allerorten einsetzbare
soziale Klassifikation von Menschen ermdéglicht habe (Germani 2013: 79), mit der
andere Kategorien der Differenzierung tiberschrieben worden seien. Bereits zuvor
und auch anderswo existierende asymmetrische Beziehungen von Ausbeutung, Be-
herrschung und Konflikt entlang von Geschlecht, Religion oder gesellschaftlichem
Rang seien im politischen und epistemischen >Erfolgsprojekt« des Kolonialismus
rassifiziert worden, was die damit einhergehenden Machtverhiltnisse und Gewalt-
praktiken naturalisiert und universalisiert habe (ebd.). Dabei seien die Beherrsch-
ten bisweilen selbst zu Kompliz_innen ihrer Unterdriickung geworden, da sie die
im modernen Zivilisationsparadigma immer wieder behauptete Uberlegenheit der
Kolonisator_innen, die zuerst religiés, dann biologisch und schliefilich kulturell
argumentiert worden sei, zunehmend selbst als legitim und naturgegeben zu be-
trachten begonnen hitten (ebd.: 81).

Die politischen und sozialen Aspekte dieses Prozesses blieben fir die sich her-
ausbildenden Wissenschaften nicht folgenlos. Das sich im Europa des 17. Jahrhun-
derts etablierende moderne Wissenschaftssystem konnte sich aus dekolonialer Per-
spektive nur deshalb so erfolgreich durchsetzen, weil Europa zu diesem Zeitpunkt
bereits die Kontrolle aller Formen von Subjektivitit, Kultur, Wissen und seiner Pro-
duktion innegehabt hat. Das trifft zumindest fiir Sitdamerika zu. Die Kolonialitit
der Macht und die mit ihr erfolgte Implementierung von raza/race als konstitu-
tives Element der spiteren globalen Organisation und Verteilung von Arbeit und
Ressourcen hitten dafiir die notwendige Voraussetzung dargestellt (ebd.: 80).



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Quijano verortet die Entstehung des zuerst theologischen Konzepts raza, aus
dem im Zuge der Ver(natur-)wissenschaftlichung von Wissen das biologistische
Konzept race werden sollte, in den frithen europdischen Debatten dariiber, ob die
zu unterwerfenden Indigenen der Amerikas eine Seele hitten oder nicht (zit.n.
Maldonado-Torres 2007: 244). Die fiinf Jahrzehnte andauernden innerkirchlichen
Auseinandersetzungen, ob es sich bei diesen Menschen itberhaupt um Menschen
handle, wurde deshalb zum Streitpunkt, weil man sich tiber die Legitimitit der
kolonialen Praktiken von Versklavung, Ermordung und Misshandlung uneinig war
(Wallerstein 2007). Elemente der beiden Hauptstringe der Mitte des 16. Jahrhun-
derts gefiithrten Debatte von Valladolid, verkdrpert durch Bartolomé de las Casas
einerseits und Gines Sepulveda andererseits (ebd.), setzen sich bis heute in kul-
turalistisch beziehungsweise biologistisch gerahmtem Rassismus fort (Grosfoguel
2013: 83).

So ginzlich fremd wie die an den Kiisten der Amerikas angetroffenen Men-
schen den ersten europdischen Kolonisatoren erschienen sein mogen, galten sie
den Europier_innen nicht als lediglich auf andere Weise religios wie etwa die auf
europiischem Territorium vertriebenen oder zwangskonvertierten Muslim_innen,
Juden und Jidinnen der spanischen Reconquista (ebd.: 81ff.). Diese habe man zwar
als minderwertig und verdichtig erachtet, aber immerhin noch fiir menschlich ge-
halten (ebd.). Damit habe zumindest theoretisch die Option der Konversion offen
gestanden, die die christliche Gleichheit aller (Christen-)Menschen vor Gott ge-
wihrleiste. Die amerikanischen Indigenen hingegen seien von den Kolonisator_in-
nen als itberhaupt ohne jeglichen Glauben an irgendeinen Gott betrachtet worden
(ebd.: 82).

Da in der frithen christlichen Vorstellungswelt notwendigerweise alle Men-
schen eine Religion hatten und zur christlichen bekehrt werden konnten, schloss
man aus der angenommenen Abwesenheit von Religion konsequenterweise auf das
Nichtvorhandensein einer Seele (ebd.: 81). Wer keiner Religion zugeordnet werden
konnte, konnte aus europiisch-christlicher Sicht auch keinen Gott haben; wer kei-
nen Gott hatte, konnte demzufolge keine Seele haben; und ohne Seele war man
in dieser Logik dem Tier niher als dem Menschen. Da man den in den Amerikas
angetroffenen Menschen keinerlei Religiositit im engen christlichen Verstindnis
zusprechen konnte und wollte, sei also deren Menschsein selbst auf dem Priif-
stand gestanden (ebd.: 82). Mitte des 16. Jahrhunderts hat der katholische Klerus
nach langen philosophischen, theologischen und rechtlichen Debatten zwar ein
indigenes Menschsein im Sinne einer Fihigkeit zur Konversion zum Christentum
anerkannt, welche, so das Argument der Kirche, die Seelen der dann nicht mehr
so ganzlich anderen zu retten vermocht hitte (ebd.: 83). Von der Vorstellung von

- am 12.02.2026, 21:11:08.

45


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Epistemische Gewalt

Menschsein eines Weiflen” minnlichen europiischen Christen war diese Qualifi-
zierung jedoch weit entfernt.

Noch bevor also Mitte des 17. Jahrhunderts der methodische Skeptizismus des
franzosischen Gelehrten René Descartes zur Debatte stand, den ich im folgenden
Punkt der Kolonialitit des Wissens diskutiere, hatte sich der dekolonialen These
zufolge schon eine subtilere Form des »imperialen, manichiischen, misanthropi-
schen Skeptizismus« (Maldonado-Torres 2007: 245) gegeniiber bereits rassifizier-
ten Anderen durchgesetzt — ein auf hochst problematischen epistemischen Grund-
lagen basierender Generalverdacht, der sich in einer grundlegend imperialen Hal-
tung duflerte (ebd.). Diese Haltung definierte nicht nur die zu unterwerfenden
Indigenen in den Amerikas, die im Fortgang des Kolonialismus zu versklavenden
Afrikaner_innen und die als biologisch und intellektuell minderwertig erachteten
europiischen Frauen sowie erst recht alle Frauen auerhalb Europas. Sie konsti-
tuierte auch den modernen imperialen Menschen selbst, der wenig iiberraschend
exklusiv als Weif3er, christlicher Mann gedacht wurde, der zumindest nicht arm
und krank und spiter auch heterosexuell zu sein hatte. Ausgestattet mit diesem
Selbstverstindnis sowie dem epistemischen Privileg, das expandierende Europa
und wachsenden Ressourcen als sich neu herausbildenden epistemischen, ékono-
mischen und politischen Mittelpunkt der Welt hinter sich zu wissen, konnte sich
der »imperial man« (Maldonado-Torres 2008: 113) zahlreiche weitere Privilegien an-
eignen und zu seinen Gunsten durchsetzen.

Unterscheiden und Herrschen in der Kolonialitat des Wissens

Am direktesten mit dem Konzept der Kolonialitit des Wissens verbunden, aber sel-
ten zitiert, ist der Name Edgardo Lander. In seinem eigenen Beitrag zur von ihm
herausgegebenen Anthologie La Colonialidad del Saber. Eurocentrismo y Ciencas Sociales
(Lander 1993b) problematisiert der venezolanische Soziologe die Rolle der Sozial-
wissenschaften im Kontext der Kolonialitit der Macht und lotet aus, inwiefern von
diesen auch eine theoretisch und politisch wirksame Alternative zum Status quo
zu erwarten sei. Auch in Eurocentrism and Colonialism in Latin American Social Thought
spricht Lander von einem kolonialen Wissenssystem, weil es Europa gelungen sei,
ein Monopol auf >richtiges< und >wahres< Wissen zu etablieren (Lander 2000: 527).
Diese vermeintliche Selbstverstindlichkeit werde in der modernen Erzdhlung als
Resultat von hierarchisch organisierten Differenzen erklirt und zugleich von ihr
mit hervorgebracht, sei es durch >Rassens, »Kulturen« oder andere Klassifizierungs-
systeme, in denen der Weife Westen als hochste Stufe der menschlichen Entwick-

7 Die Grofdschreibung steht dafiir, dass es keine phdnotypisch eindeutig voneinander abgrenz-
baren >Rassen« gibt und diese Konstrukte eines rassistischen Wissenssystems sind. Weiter-
fihrend dazu siehe Arndt (2012).

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

lung imaginiert und jegliche Abweichung davon als Ausdruck einer intrinsischen
Unterlegenheit argumentiert werde (ebd.: 527f.).

Lander zufolge besteht die Kolonialitit des Wissens in der Verschrankung von
zwei Dimensionen. Die eine umfasse die sukzessiven Trennungen und Teilungen
der realen Welt ebenso wie der Formen, in denen wir Wissen iber diese Welt ge-
nerieren, die andere das spezifische Zusammenwirken dieser modernen Wissens-
formen mit kolonialen/imperialen Machtverhiltnissen (Lander 1993a: 13f.). Diese
beiden Dimensionen wiirden als Basis fiir die naturalisierende Konstruktion der
modernen Sozialwissenschaften dienen (ebd.: 14). Die erste und wichtigste dieser
Differenzierungen sei religiésen, das heifdt christlichen Ursprungs: jene zwischen
Gott, dem Menschen und der Natur als drei voneinander unterschiedenen Existen-
zen (ebd.). Diese Vorstellung unterscheidet sich grundsitzlich von jenen indigenen
Kosmologien, auf die europiische Kolonisator_innen in den Amerikas und spiter
auch in Asien und Afrika gestof3en sind. Eine fiir die Kolonialitit des Wissens zen-
trale, spitere Differenzierung, die auf dieser christlichen Unterteilung zwischen
Gott, dem Menschen und der Natur basiert, ist nach Lander jene zwischen Korper
und Geist und damit auch zwischen Welt und Vernunft (ebd.). Wer im Richtigen —
im Christentum — gelebt habe, dem sei Vernunft zugesprochen worden, wihrend
auf ewig ans Korperliche gebunden erschienen sei, wer an diesem Privileg keinen
Anteil gehabt habe (Maldonado-Torres 2014: 656).

Ich denke, also bin ich

Diese Differenzierung verdichtet sich insbesondere in Descartes’ paradigmati-
schem »Ich denke, also bin ich« (cogito ergo sum), das dieser 1641 erstmals formuliert
hat (zit.n. Lander 1993a: 14). Dieser zumeist nicht mehr mitgedachte christliche
Subtext mag zunichst erstaunen, gilt Descartes’ Satz doch als Credo von Auf-
klirung und Sikularitit schlechthin und damit als modernes Gegenprogramm
zum einst christlichen Wissensmonopol. Descartes wird von vielen dekolonialen
Autor_innen herangezogen, um den Paradigmenwechsel von einer »Theopolitik«
(Mignolo 2012: 162) zu einer »Egopolitik« (ebd.) des Wissens zu veranschauli-
chen. Erster Begriff bezeichnet das theologisch-christliche Paradigma, zweiter
das aufgeklirt-sikulare, das in Descartes’ cogito ergo sum auf den kiirzesten und
wichtigsten Punkt gebracht wird, um die in der Neuzeit erfolgende Abwen-
dung vom vormals christlichen Welterklirungs- und Sinnstiftungsanspruch zu
markieren. In diesem fiir die Debatte um die Kolonialitit des Wissens zentral
gesetzten Leitmotiv der Aufklirung entledigt sich das >ich denke< von der vor-
mals exklusiv religiésen Bedingung des >ich bing, so das dekoloniale Argument.
Dabei werde jedoch unmissverstindlich von der im vorigen Abschnitt erliuterten
Unterstellung ausgegangen, dass >die anderen« keine Religion und infolgedessen
auch keine Seele hitten und daher keine Menschen seien (Maldonado-Torres

- am 12.02.2026, 21:11:08.

47


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Epistemische Gewalt

2014: 648). Damit bleibe das vermeintlich sikulare >ich denke« einem religisen
Begriindungszusammenhang eng verbunden.

Dass das kartesianische cogito ergo sum tatsichlich keiner radikalen Abwendung
von der christlichen Epistemologie gleichkommt, sondern vielmehr als deren siku-
larisierte Fortsetzung betrachtet werden kann (Apffel-Marglin 2004: 5), macht den
Erfolg dieses neuen Wissensmodus aus. Descartes hat zwar einen alternativen Weg
zu epistemischer Gewissheit jenseits von zeitgendssischen religiosen Konflikten
und Dogmen gedfinet (ebd.). Doch die Vorstellung einer natiirlichen Ordnung der
Dinge, in der alles nach rein mechanisch-physikalischen Gesetzen ablaufe, die zu-
mindest bis zur Etablierung des Darwinismus immer noch von einem dreifaltigen
Gott ins Werk gesetzt worden seien, unterscheide sich kaum von einer vormals rein
gottlichen Schépfungsgeschichte mit theologisch erklirbaren Gesetzmifiigkeiten,
so Apffel-Marglin (ebd.). Der grofie Unterschied zwischen dem einen und dem an-
deren besteht diesem Argument zufolge in der »Entzauberung der Welt« (Weber
2002: 19), die offensichtlich auf der kolonialen Unterscheidung zwischen Mensch-
sein und Nicht-Menschsein und all den daraus folgenden Vernichtungspraktiken
basiert. Ganz im Gegensatz zum modernen Loblied auf diesen Prozess der in-
dividuellen Befreiung erachten dekoloniale Theoretiker_innen diese vermeintliche
Entzauberung und die mit ihr einhergehende Gewissheit tiber Richtig und Falsch,
Gut und Bése als problematisch und fiir die Moderne paradigmatisch (Maldonado-
Torres 2008: 241) — und das nicht nur aufgrund eines gewaltdurchdrungenen Be-
griindungszusammenhangs, sondern auch aufgrund ihrer ebenso gewaltformigen
Wirkung.

Diese sich mit Descartes 6ffnende »ontologische Kluft« (Apftel-Marglin 2004:
3) zwischen dem abstrakten Sein der eurozentrischen Philosophie und dem geleb-
ten Sein der Kolonisierten miindet in der modernen Vorstellung von Materie als
etwas Unbelebtem, iiber das der (rationale, europiische, moderne, in seiner Sub-
jektivitit radikal entkérperte, zugleich aber auch minnlich und Weif§ gedachte)
Mensch nach Belieben und Kriften verfiigen konne (ebd.: 3f.). Und er tut es auch,
selbst dann, wenn es sich bei dieser >objektifizierten Materie« um andere Menschen
handelt. Jene Menschen wiirden aus der Perspektive imperialer Subjektivitit keine
gewohnlichen anderen darstellen und auch nicht als adiquates Alter Ego taugen
(Maldonado-Torres 2008: 182), wie im vorherigen Abschnitt anhand der zentralen
Kategorisierung von raza/race erliutert. Als unterhalb der Schwelle des Menschli-
chen gilten sie als verzicht- und vernichtbar, kénnten also gleichermafien gehasst,
begehrt oder auch vollstindig ignoriert werden (ebd.: 239). Dafiir sorgen aus die-
ser Perspektive die Kolonialitit des Wissens, die genau diese Trennung zwischen
Geist und Natur in ein Teilen von und Herrschen iiber Menschen iibersetzt, und
die Kolonialitit der Macht, die diese Trennung im wahrsten Sinne des Wortes in
ihnen verkérpert.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Descartes und dhnlich argumentierende Zeitgenossen gelten als Vordenker der
Aufklirung und damit als Wegbereiter der Emanzipation aus Unterdriickung und
Gewalt.® Wie kénnen sie also gleichzeitig rassistisch und frauenfeindlich argumen-
tieren? Bei genauer Betrachtung ist dieses Paradoxon nur ein scheinbares. So ar-
gumentiert etwa der US-amerikanische Historiker George M. Fredrickson, dass in
einem von so gut wie allen Beteiligten anerkannten System der vererbten Differenz
die vollstindige Gleichheit zu argumentieren ja gar nicht notwendig sei (Fredrick-
son 2015: 11f.). Erst wenn dieses System massiv infrage gestellt wiirde, miisse sich
ein neuer Begriindungszusammenhang konstituieren, bei dem gleichwohl Konti-
nuititen festzustellen seien (ebd.: 45). Am christlichen ebenso wie am sikulari-
sierten Universalismus zeigt der Rassismustheoretiker, wie je nach Kontext unter-
schiedliche Ausnahmen von der unterstellten Norm etabliert worden seien, um aus
Perspektive der Macht jeweils erwiinschte Ausschliisse zu rechtfertigen.

Sowohl im expandierenden Christentum des langen 16. Jahrhunderts als auch
in der vermeintlichen Uberwindung des religidsen Paradigmas 200 Jahre spiter
durch die Aufklirung habe die real durchaus nicht existierende Gleichheit aller
Menschen als Norm gegolten und beide Narrative hitten von sich behauptet, eine
Befreiung vom jeweils vorangegangenen Zustand der Ungleichheit zu erméoglichen
(ebd.). Hitten einst Volksmythen, Aberglaube und Tradition dabei geholfen, ge-
sellschaftliche Unterschiede aufrechtzuerhalten, so habe die Kirche ein religidses
Wertesystem der Differenz etabliert, die jedoch durch Konversion zum richtigen
Glauben zumindest theoretisch tberwunden werden konnte. Die spitere biologis-
tisch-rassistische Ideologie habe den christlichen Expansionsanspruch durch Mis-
sion und Konversion daher nicht geférdert, sondern untergraben, so Fredrickson
(ebd.: 46). Erst die Gedankenwelt der Aufklirung habe die totale Entfaltung eines
naturwissenschaftlich begriindeten Rassismus ermdglicht (ebd.: 47) und das poli-
tische Projekt der kolonialen Expansion Europas habe dieses Wissen globalisiert.
Um zur ideologischen Basis einer globalen sozialen Ordnung zu werden, sei es
dementsprechend notwendig gewesen, das frithe Konzept raza von traditionellen
Vorstellungen sozialer und religiéser Hierarchie zu l6sen und als race allmihlich
vollstindig zu naturalisieren (ebd.).

Auch der aus Puerto Rico kommende und in den USA titige Soziologe Ramén
Grosfoguel (2013) argumentiert, dass der Dreh- und Angelpunkt der modernen
Epistemologie, das aufgeklirt-rationale »Ich denke, also bin ichg, in die die um-
fassende Gewaltformigkeit der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein eingebet-
tet und ohne sie gar nicht denkbar sei. Um als von Gott unterschiedenes Ich uni-

8 Wissenschafts- und Philosophiegeschichte ignorieren die wenigen, aber in nahezu jeder
Epoche vorhandenen weiblichen Denkerinnen weitgehend. Die exklusiv mannliche Form er-
scheint hier als angemessen, weil auch fast keine Schriften von Frauen iiberliefert sind oder
rezipiert werden.

- am 12.02.2026, 21:11:08.

49


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Epistemische Gewalt

versell giiltiges Wissen und Wahrheit produzieren zu kénnen, hitten eine onto-
logische und eine epistemische Voraussetzung erfiillt sein miissen, so Grosfoguel,
der sein Argument ebenfalls am Beispiel Descartes’ veranschaulicht. Dessen erstes,
das ontologische Argument laute, der menschliche Geist bestehe aus einer ande-
ren Substanz als der Korper, Gott also in seiner Fluiditit und materiellen Nicht-
Determiniertheit dhnlich und damit frei von partikularen Verortungen und Ver-
korperungen sei (ebd.: 75f.). Das zweite, epistemische Argument beruhe auf der
Annahme, menschliche Fragen und Zweifel seien allein durch inneren Monolog
und rationale Uberlegung zu kliren, durch einen Solipsismus, in dem die Existenz
jeglicher auRenweltlichen Objekte vom Bewusstseinszustand dieses risonierenden
Ichs abhinge (ebd.: 76).

Dialogizitit und Kommunikation waren fir die Frage nach Wissen und Er-
kenntnis bei Descartes also irrelevant, ja sogar hinderlich. Dasselbe gilt auch fir
soziale Beziehungen, die an partikulare Verkérperungen und Verortungen gebun-
den sind und damit fiir Descartes erkenntnistheoretisch problematisch waren, so
die dekoloniale Argumentation. Der lange wihrenden Theopolitik des Wissens, die
das epistemische Privileg der christlichen Theologie sicherstelle, sei mit diesem
Denken eine Egopolitik des Wissens, eine Ermichtigung des idealiter rationalen,
modernen und universellen Subjekts gegeniibergestellt worden (Mignolo 2009a:
19, 2012: 165). Obwohl als radikaler Gegensatz konzipiert, ist der Theo- ebenso wie
der Egopolitik die Annahme gemeinsam, weder verkorpert noch verortet zu sein,
also sozial ungebunden, entkérpert und damit frei tiber jeglicher (geo-)politischen
Realitit schwebend.

Soweit die Theorie. Frauen und Versklavte, Angehorige unterer Gesellschafts-
schichten, Kinder, korperlich oder geistig Kranke und in zahlreichen Schattierun-
gen rassifizierte >andere« gelten Descartes und seinen Zeitgenoss_innen jedoch
keineswegs als subjekt- und erkenntnisfihig und damit auch nicht als potenzi-
elle Produzent_innen von intelligiblem Wissen. Dennoch wird in der Egopolitik
des Wissens am Ende des langen 16. Jahrhunderts nicht weniger behauptet, als
die gottliche Autoritit iiber Wissen und Wahrheit ersetzen und damit ebenso uni-
versell giiltigen, also gewissermafRen gottihnlichen, Anspruch auf Relevanz und
Richtigkeit erheben zu kénnen.

Grosfoguel bringt auf den Punkt, was viele dekoloniale Autor_innen mit Riick-
griff auf die kartesianische Logik argumentieren:

»By delinking ethnic/racial/gender/sexual epistemic location from the subject
that speaks, Western philosophy and sciences are able to produce a myth about
a Truthful universal knowledge that covers up, that is, conceals who is speaking
as well as the geo-political and body-political epistemic location in the structures
of colonial power/knowledge from which the subject speaks.« (Grosfoguel 2007:
213)

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Die Basisoperation der Epistemologie der kolonialen Moderne ist demzufol-
ge die Entkoppelung von Materialitit und Sozialitit einerseits und Erkennt-
nis(produktions-)fihigkeit andererseits. Mit dem argentinisch-mexikanischen
Theologen, Philosophen und Historiker Enrique Dussel fragt Grosfoguel auch
danach, wie man auf eine solche auch im Kontext ihrer Zeit recht verwegene Idee
gekommen sein konnte (Grosfoguel 2013: 77). Worin also bestehen die politischen,
dkonomischen, historischen und kulturellen Méglichkeitsbedingungen fiir einen
europiischen Philosophen Mitte des 17. Jahrhunderts, dies zu denken, und fir
seine Zeitgenoss_innen und Nachfahr_innen, es ihm gleichzutun (ebd.)?

Ich erobere und vernichte, also bin ich

Dussels Antwort auf diese Frage zielt auf die koloniale Unterseite dieses paradig-
matischen modernen Mottos: Dem >Ich denke, also bin ich« (cogito ergo sum) sei not-
wendigerweise die europiische Erfahrung eines >Ich erobere, also bin ich« (conquiro
ergo sum) vorausgegangen.’ Nur wer die koloniale Eroberung als Selbstverstind-
lichkeit erachte und sich selbst dementsprechend fiir das Zentrum der Welt hal-
te, konne tiberhaupt auf diesen Gedanken kommen - ein »imperial being« (zit.n.
ebd.), das seine eigenen Moglichkeitsbedingungen und Privilegien unsichtbar zu
machen versteht und auch selbst zu vergessen scheint. Doch nach Grosfoguel fehlt
in dieser dekolonialen Erklirung der Kolonialitit des Wissens ein wesentliches Bin-
deglied. Zwischen dem >Ich erobere, also bin ich< und dem »Ich denke, also bin ich«
liege nichts weniger als die gewaltsame koloniale Praxis des >Ich vernichte, also bin
ichc« (extermino ergo sum) (ebd.):

»It is the logic of genocide/epistemicide together that mediates the >| conquer<
with the epistemic racism/sexism of the sl think<as the new foundation of knowl-
edge in the modern/colonial world.« (ebd.)

Nur wer sich die Welt zuvor gewaltsam unterworfen und diesen Zustand zur
Normalitit erklirt hat, kann sich selbst als deren Zentrum und als privilegierten
Wissensproduzenten imaginieren, so Dussel (zit.n. ebd.). Nicht die Abwendung
von einem christlichen Gott ermégliche dieses Selbstverstindnis, sondern die
Selbsterhohung des »imperial man« (Maldonado-Torres 2008: 113), gottihnlich,
gottgleich und daher zu allem fihig und auch berechtigt zu sein. Diese Anmafiung
erlaubt dem eurozentrischen Subjekt die trickreiche Verquickung der Behaup-
tung eines universellen Menschseins mit der weiterhin ausgeiibten Praxis der
Unterwerfung der von ihm rassifizierten und sexualisierten >anderen<. Das mit
der kolonialen Expansion 1492 einsetzende »ich erobere« ist nach Grosfoguel und
Dussel also die Grundlage und Moglichkeitsbedingung des »ich denkes, das alle

9 Zur Einbettung der kartesianischen Philosophie in ihren zeitgendssischen, christlich geprag-
ten, ideengeschichtlichen Kontext siehe Dussel (2013: 22ff.).

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Epistemische Gewalt

Attribute des christlichen Gotts sidkularisiert und diesen Gott damit als Grund-
lage des Wissens ersetzt (Grosfoguel 2013: 77). Das Descartes’sche Ego ist dem
erobernden Ich nicht nur nachgefolgt, sondern hat es verabsolutiert und ihm ein
ontologisches Fundament errichtet, so Dussel (2013: 13).

Erst die Logik des Genozids/Epistemizids, also der Vernichtung von Leben und
Wissen, verbinde das »ich erobere« mit dem »epistemischen Rassismus/Sexismus«
(Grosfoguel 2013: 77) des >ich denke« als neue Grundlage des Wissens in der mo-
dernen/kolonialen Welt. Erst das »ich vernichte« bilde die soziohistorische struk-
turelle Bedingung dafiir, das >ich erobere< mit dem »>ich denke« zu verschranken
(ebd.). Daraus lisst sich schlieRen, dass die Vernichtung von Wissen und Leben
im zweifachen Prozess der Moderne, die aufgrund ihres universalisierten Aufkli-
rungspostulats bis heute als lebensfreundlich und wissensbasiert imaginiert und
propagiert werden kann, Hand in Hand miteinander geht, wihrend die Unterseite
der Moderne, die Kolonialitit, unbenannt bleibt. In welchen ganz konkreten und
physischen Gewaltpraktiken sich dies duflerst, diskutiere ich an spiterer Stelle in
diesem Kapitel entlang von vier beziehungsweise fiinf ineinander verschrinkten
Genoziden/Epistemiziden.

Das lange 16. Jahrhundert

Zuvor will ich jedoch eine Verbindungslinie herstellen zwischen »1492« (dem Beginn
der europiischen kolonialen Expansion als Moglichkeitsbedingung der Koloniali-
tit des Wissens), »1641¢< (der Artikulation des kartesianischen >Ich denke, also bin
ichcals Grundlage der Entwicklung der modernen Wissenschaften) und der Gegen-
wart des 21. Jahrhunderts, von der aus dekoloniale Theoretiker_innen einen grof3en
Bogen zuriick zu Descartes und sogar zu Columbus spannen. Der Soziologe und
Religionswissenschaftler Maldonado-Torres argumentiert, dass man in Bezug auf
das 16. Jahrhundert nicht nur von einer Kopernikanischen Wende oder Revoluti-
on sprechen sollte, die die Sonne die Erde als Mittelpunkt des Universums abgelost
habe (Maldonado-Torres 2014: 648). Mindestens ebenso massive Auswirkungen auf
unser Verstindnis von Welt und Wissen hitten jene hier beschriebenen Prozes-
se gehabt, die der Autor in Bezug auf den bis heute als Entdecker und Seefahrer
verharmlosten italienischen S6ldner im Dienste der spanischen Krone, Cristoforo
Colombo, als »Columbianische Revolution« (ebd.) bezeichnet.

Erst mit dessen — und anderer europiischer Kolonisatoren - folgenreicher Lan-
dung auf dem amerikanischen Kontinent habe das beginnende koloniale Projekt
Europas sich rdumlich ausgeweitet und zeitlich beschleunigt. Diese Expansion sei
mit einem massiven epistemischen Wandel einhergegangen, dessen Auswirkun-
gen bis heute anhalten wiirden. Diese in der modernen Wissenschaftsgeschich-
te keineswegs so bezeichnete (geistes- und kultur-)wissenschaftliche Revolution
habe die theologisch-klerikale Epistemologie des Mittelalters zutiefst erschiittert



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

(ebd.). Zugleich habe sie zentrale Elemente dieses Wissenssystems in Richtung ei-
nes sich entwickelnden sikularen Eurozentrismus transformiert, der sich als noch
viel folgenreicher und wirkmichtiger erweisen sollte, als seine religiésen Urspriin-
ge dies vermuten liefSen. Aus theologischen Exklusionsargumenten und Selbstbe-
hauptungsanspriichen itber Macht und Ressourcen seien mit dieser Columbiani-
schen Wende allmihlich anthropologische geworden (ebd.: 651) — und das noch
lange, bevor sich dieses Wissen als eigenstindige Disziplin zur Erforschung und
Beherrschung der weltweit Kolonisierten im formalen Wissenschaftssystem eta-
bliert hatte.

Auch bei Quijano beziehungsweise Germand finden sich Erklirungen fir die-
sen raumlich und zeitlich weit gespannten Bogen. Quijano nennt vier Merkmale
des eurozentrischen Wissenschaftsmodells (zit.n. Germana 2013: 82). Erstens
beruhe auf der kartesianischen Erkenntnistheorie ein radikaler Dualismus der
Trennung von Subjekt und Objekt. Dabei werde das Subjekt nicht in Raum und
Zeit verortet und daher als korperlos betrachtet, was ihm die imperiale Behaup-
tung von Objektivitit und Universalitit itberhaupt erst ermogliche (ebd.). Santiago
Castro-Gomez spricht in diesem Zusammenhang von der »Hybris des Nullpunkts«
(Castro-Gémez 2005: 13), Donna Haraway in der fritheren feministischen Debatte
um die Verwobenheit zwischen Standort und Standpunkt noch pointierter vom
»god-trick« (Haraway 1988: 581). Beides meint die Anmafung, einen frei schweben-
den, iibergeordneten Standort der Beobachtung und damit auch einen universell
giilltigen Standpunkt einnehmen und von dort aus >die Wahrheit« iiber alles und
vor allem fiir alle sprechen zu kénnen. Mit der Annahme, dass das materialisierte
Objekt des Wissens und auch die darauf basierende Erkenntnis vom entkdrperten
Subjekt radikal unterschieden werden kénnten, geht zweitens die Unsichtbarma-
chung des/der Forschenden selbst einher, und damit auch seiner/ihrer Interessen,
so Quijano (zit.n. Germand 2013: 82). Drittens wird das damit gewissermafien
von oben und von auflen beobachtbare soziale Leben als atomistisch und un-
verbunden verstanden und in unendlich kleine Entititen ausdifferenziert, mit
denen es sich gut teilen und herrschen lisst (ebd.). Das vierte Merkmal ist nach
Quijano die iibergeordnete Vorstellung eines gesellschaftlichen Evolutionismus im
globalen Maf3stab, des unaufhaltsamen Fortschritts nach europiischem Modell,
das seinerseits die Spitze dieser linearen Fortschrittserzahlung darstellt (ebd.).
Wissenschaft in der kolonialen Moderne ist in dieser Lesart also allein schon auf-
grund ihrer strukturellen und epistemischen Méglichkeitsbedingungen in erster
Linie »Herrschaftsdienst« (Pappe 2011), gerade auch dann, wenn sie als Suche
nach Erkenntnis und Wahrheit inszeniert und als Verkérperung der Befreiung von
religiéser und damit vormoderner Bevormundung verstanden wird.

Die Kolonialitit des Wissens ist also zugleich historisches Erbe und gegenwar-
tige Herausforderung fir kritische Sozialtheorie, die gegen diese Kolonialitit ar-
gumentiert, ohne sich jemals ginzlich von ihr befreien zu kénnen. Wissenschaft-

- am 12.02.2026, 21:11:08.

53


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Epistemische Gewalt

ler_innen sind in dieselben ausbeuterischen Produktionsmechanismen verwickelt,
die sie aufgrund ihres epistemischen und (geo-)politischen Privilegs akademisch
kritisieren kénnen (Bahri 1995: 77). Auch wenn die transdisziplinire Theoretisie-
rung epistemischer Gewalt einen Versuch darstellt, in der sozialwissenschaftlichen
Gewaltdebatte einen Schritt weiter und anderswohin zu kommen, steckt sie also
zugleich selbst in einem Dilemma. Dieses gilt es jedoch auszuloten anstatt auszu-
blenden. Ahnlich wie feministische Standpunkttheorie (Ernst 1999; Haraway 1988;
Harding 1991; Mendel 2015; Singer 2005), Schwarzer (Collins 1990; Lorde 1984) und
Chicana-Feminismus (Anzaldta 1987; Moraga/Anzaldda 2015) argumentiert auch
post- und dekoloniale Theorie gegen den machtvollen Mythos des »god-trick« (Ha-
raway 1988: 581) und der »Hybris des Nullpunkts« (Castro-Gémez 2005:13). Ganz im
Gegenteil geht es zusitzlich zu dieser in der gewaltvollen Praxis des Kolonialismus
verwurzelten intellektuellen Abstraktion um die konkrete riumliche und zeitliche
Verortung von Wissen ebenso wie um dessen Verkorperung, insbesondere entlang
der Kategorien >Rasse« und >Geschlecht«.

Geo- und auch Koérperpolitik des Wissens (Mignolo 2012: 162), zwei weitere fiir
die Debatte um Kolonialitit wichtige Begriffe, benennen genau das Gegenteil der
kartesianischen Behauptung, dass (ganz bestimmtes) menschliches Denken aus
sich selbst heraus, abgetrennt von jeglicher sozialen Verortung und Einbettung,
moglich und damit universell giiltig sei. Mit den deutlich an feministische Theorie
angelehnten, diese aber kaum zitierenden Konzepten argumentieren Autor_innen
fiir eine notwendigerweise in Zeit, Raum und Kérpern verortete normative (Denk-)
Bewegung der Dekolonisierung. Das meint ein Ausgehen von jenen Standpunkten
und Standorten, die iiber Jahrhunderte hinweg an der Unterseite der Moderne, in
der Kolonialitit, angesiedelt und damit als Orte von Wissensproduktion unintelli-
gibel gemacht worden sind.

Einer solchen, auf vielfache Weise auf gewaltsamer »VerAnderung« (Reuter
2002: 143) basierenden Epistemologie wird das Potenzial zugesprochen, »einen
Bruch in der Hegemonie von Theopolitik und Egopolitik« (Mignolo 2012: 162) her-
beizufiihren, »den beiden Stiitzen in der Kolonialisierung der Seelen und des Den-
kens« (ebd.). Diese nicht zuletzt auch personale Dimension wird mit dem Konzept
der Kolonialitit des Seins reflektiert.

Krieg als Grundlage der Kolonialitat des Seins

Der Kolonialitit des Seins widmet sich vor allem Maldonado-Torres (2004, 2007,
2008, 2014). Diesem Konzept liegt die Annahme zugrunde, dass koloniale Macht-
beziehungen nicht nur in Bezug auf 6ffentliche Autoritit, Sexualitit, Wissen, Oko-
nomie und Natur tiefe Spuren hinterlassen haben, sondern auch in Bezug auf
das, was das Sein selbst bedeutet - als Theorie ebenso wie als gelebte Erfahrung
(Maldonado-Torres 2007: 242). Damit erginzt Maldonado-Torres die epistemologi-



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

schen Uberlegungen zur Kolonialitit von Macht und Wissen um eine ontologische
Dimension.

Nicht epistemische, sondern ganz direkte physische Gewalt stellt den Aus-
gangspunkt fiir seine Uberlegungen dar (Maldonado-Torres 2008). Er setzt ein
umfassendes Paradigma des Krieges und der Gewalt zentral, in dem gewaltfor-
mige Konfliktaustragung als privilegiertes Mittel zur Herstellung einer Ordnung
gelte, die genau in jener Logik der physischen Vernichtung bestindig naturalisiert
und als alternativlos dargestellt werde. Nicht nur politische Ereignisse unterliegen
ihm zufolge dieser Logik, sondern auch soziale Beziehungen, das Wissen und die
hegemoniale Vorstellung davon, was das Menschsein bedeutet.

Ich darf vernichtet werden, also bin ich nicht

Maldonado-Torres distanziert sich von der weit verbreiteten Annahme, dass die
Ontologie als Teildisziplin der Philosophie ein allgemeines, universelles menschli-
ches Sein beschreiben kénne. Wenn er dhnlich wie Grosfoguel (2013) davon spricht,
wie das kartesianische >ich denke« (also die epistemologische Dimension) mit dem
zweiten Teil des berithmten Satzes >also bin ich« (also mit der ontologischen) in
der Kolonialitit des Wissens zusammenfillt, geht er, komplementir zu Grosfo-
guel, nicht in erster Linie vom »ich vernichte« der Kolonisator_innen aus. Vielmehr
betont er das, was dieser fiir das Paradigma von Aufklirung und Moderne verdich-
tete Satz von Descartes ausschlief’t, nimlich die Perspektive derer, die vernichtet
werden konnen, diirfen oder sogar sollen. Er spricht daher von einem »Paradig-
ma des Krieges« (Maldonado-Torres 2008: 1), das nicht nur der Kolonialitit von
Macht und Wissen zugrunde liege, sondern auch eine Kolonialitit des Seins her-
vorbringe. Nicht ausgehend von den Titer_innen denkt er dabei, sondern von den
Opfern. Diese Perspektive bringt er in einer prignanten Erginzung des oben be-
reits ausfiithrlich diskutierten Zitats von Descartes zum Ausdruck, auf das auch er
zur Veranschaulichung seines Arguments zuriickgreift:

»I think (others do not think, or do not think properly), therefore I am (others
are-not, lack being, should not exist or are dispensable)«.« (Maldonado-Torres
2007: 252)

Maldonado-Torres plidiert mit Bezug auf antikoloniale Denker wie Aimé Césaire,
Frantz Fanon und W. E. B. Du Bois dafiir, eben jene Erfahrung der in der mo-
dernen Epistemologie nach Descartes Ausgeschlossenen und hier in Klammern
Eingeschlossenen zum Ausgangspunkt einer dekolonialen Ontologie zu machen
(Maldonado-Torres 2006, 2007). Insbesondere die in antikolonialer Theoriebildung
geprigte Figur der damnés (Fanon 1961), der »Verdammten dieser Erde« (Fanon
1966), dient ihm als Referenzpunkt zur Vertiefung des Begriffs der Kolonisierten
in der post- und dekolonialen Theorie. Diese durch die Kolonialitit von Macht und
Wissen zu minderwertigen Anderen gemachten Menschen, denen auf Basis ihrer

55


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Epistemische Gewalt

Rassifizierung nichts weniger als das Menschsein selbst abgesprochen worden sei,
seien im Zuge der epistemischen und politischen Mechanismen der Kolonisati-
on auch in einer »ontologischen Differenz« (Maldonado-Torres 2007: 253) verortet
worden. Dabei seien sie entweder als Menschen und als politische Subjekte un-
sichtbar, oder aber als Objekte von Sexualisierung und als Sinnbilder fiir Bedro-
hung und das Bose schlechthin extrem sichtbar gemacht worden (ebd.: 257).

Wer jenseits der ontologischen Differenz verortet werde, wiirde nicht nur
zum oder zur Subalternen gemacht, sondern zum sub-ontologischen, unter der
Schwelle des fiir menschliches Sein gehaltenen Sub-jekt (Maldonado-Torres 2008:
18, 239)."° Dieses verfiige iiber keinerlei Subjektstatus im politischen Sinne, son-
dern sei im wahrsten Sinne des Wortes Unterworfene_r und werde vom »alter-
ego« (Maldonado-Torres 2007: 257) zum »sub-alter« (ebd.). Fiir Menschen un-
terhalb dieser Schwelle sei der Tod keine auflergewdhnliche Existenzbedrohung,
sondern eine alltigliche Erfahrung, und die Holle kein Horrorszenario, sondern
der Ort, an dem sie zu leben und zu sterben gewohnt seien, wo man jederzeit
verletzt, vergewaltigt oder getotet werden konne (ebd.: 255) — und das nicht nur
im tibertragenen Sinn.

Die von Du Bois erstmals sogenannte Etablierung der »colour line« (Du Bo-
is 1903) als zentrale Demarkationslinie der »Zone der Nicht-Existenz« (Fanon
1967: 8, 2011: 64), des »Abgrundes« (Santos 2007), der »ontologischen Differenz«
(Maldonado-Torres 2007) und auch der »Kolonialitit der Macht« (Quijano 2000) ist
nach Maldonado-Torres eng verwoben mit der ganz konkreten, schmutzigen und
grausamen Praxis des Krieges und seinen unzihligen Formen von Gewalt, auch im
ganz konkreten, direkten und physischen Sinn. Die einst theologische Erfindung
der Teilungs- und Beherrschungskategorie raza, die sich als modernes Konzept
race mit dem Beginn der Neuzeit naturalisiert und global ausgebreitet hat, sei
das Vehikel, mit dem Versklavung, Mord und Vergewaltigung dieser Menschen
gerechtfertigt wiirden — ein Prozess, den Maldonado-Torres die »Naturalisierung
der Nicht-Ethik des Krieges« (Maldonado-Torres 2007: 256) nennt. Wenn Fanon
mitten im antikolonialen Widerstand der 1950er Jahre also zu einem Krieg gegen
den Kolonialismus aufgerufen und das nicht nur metaphorisch gemeint habe, so
Maldonado-Torres, habe er damit bestehende soziale Beziehungen politisiert, die
bereits auf der Primisse von Krieg entstanden wiren (ebd.). Epistemische und
ontologische Differenz sollten nach Maldonado-Torres also zwar begrifflich unter-
schieden werden, doch beide seien mit der kolonialen Ausbeutung, Beherrschung
und Kontrolle aufs Engste verbunden (ebd.: 254) — ebenso wie mit dem Krieg als
deren Basismodus, also auch mit direkter physischer und personaler Gewalt.

10  Die Bindestriche sind beabsichtigt und orientieren sich an Maldonado-Torres’ Schreibweise
sub-ject.

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Die von europiischen Klerikern in der Debatte von Valladolid Mitte des 16. Jahr-
hunderts intensiv und extensiv diskutierte Frage, ob die Indigenen der Amerikas
eine Seele hitten, also Menschen seien oder nicht, sei nach Maldonado-Torres so-
mit keine lediglich philosophische Frage der frithneuzeitlichen Theologie gewesen.
Vielmehr miisse man sie als eng an die parallel verlaufende politische Diskussion
iiber den >gerechten Krieg« gekoppelt verstehen, an die Rechtfertigung von Unter-
werfung, Ausbeutung und Vernichtung (ebd.: 246) im Kontext ganz konkreter phy-
sischer Gewaltpraktiken kriegerischer Art. Als die Frage nach der Seele und somit
nach dem Menschsein der Indigenen nach finfzig Jahren endlich geklirt gewesen
sei, hitten die frithen Kolonisator_innen bereits eine ganz spezifische Art der Be-
gegnung mit der indigenen Bevolkerung in den Amerikas etabliert, die sich von
jener unterschieden habe, wie man sich auf dem europiischen Kontinent seinen
Gegner_innen und Feind_innen gegeniiber verhalten habe (ebd.). Was auf dem eu-
ropéischen Kontinent als Ausnahme zumindest einer Rechtfertigung bedurft hitte,
sei in Ubersee zur Regel einer zunehmend naturalisierten »Nicht-Ethik des Krie-
ges« (ebd.: 247) geworden: die Vernichtung. Erméglicht worden sei dieser Uber-
gang von der Ausnahme zur Regel durch die in der kolonialen Begegnung erfun-
dene ontologische Differenz. Diese sei zur Grundlage eines neuen Denkens und
Selbstverstindnisses des »imperial man« (ebd.: 246) geronnen, das bis heute Giil-
tigkeit habe.

Das ist der Kern des Arguments zur Beschreibung der Kolonialitit des Seins
vom Ausgangspunkt der gewaltsamen Konfliktaustragung, des Krieges, aus.
Maldonado-Torres benutzt Krieg als Sammelbegriff firr die sehr direkten und
physischen Erfahrungen auch von direkter physischer Gewalt als Teil des enormen
Ausbeutungs- und Unterwerfungsprozesses im Zuge des Kolonialismus — und
nicht nur fir eine formalisierte und erklirte bewaffnete Konfliktaustragung. Fiir
die Praktiken des von ihm so genannten Paradigma des Krieges bedarf es ihm zu-
folge namlich gar keines formell erklirten Krieges. Vielmehr erfiillten im Kontext
der kolonialen Eroberung rassifizierte Menschen die Funktion des permanenten
Feindes, der bekimpft werden solle, diirfe und sogar miisse (Maldonado-Torres
2008: 238).

Die im kolonialen Kontext verankerte Etablierung von raza/race und hierar-
chisch-heteronormativ vergeschlechtlichter beziehungsweise sexualisierter Diffe-
renzierung sowie die Naturalisierung und allmihliche Sikularisierung dieser Ka-
tegorisierungen habe also kriegerisches Handeln und entsprechende Formen von
Gewalt von der Dimension der Ausnahme, die kontextspezifisch gerechtfertigt und
auch als Opfer gegeniiber hoheren Zielen gerahmt werde, in die Dimension des
ganz gewohnlichen Massakers verschoben (ebd.: 4). Dieses sei zum Normalfall und
Charakteristikum einer Moderne geworden (ebd.), die sich zugleich als gewaltmin-
derndes und sogar gewaltfreies Programm der Zivilisierung versteht. Nicht mehr
die Ausnahme der Gewaltanwendung musste fortan gerechtfertigt, sondern fir

57


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Epistemische Gewalt

deren Niitzlichkeit musste argumentiert werden. Damit sei der Krieg selbst natu-
ralisiert worden, was Maldonado-Torres als die dunkelste Seite der westlichen Mo-
derne bezeichnet (ebd.: xii). Eine Gesellschaft, die das Menschsein von einem sol-
chen Paradigma des Krieges aus denke, veriibe Maldonado-Torres zufolge Gewalt
sogar guten Gewissens, sei unfihig, sich unterschiedlichen Formen von Gewalt ent-
gegenzustellen und rechtfertige Friedensideale, die ihrerseits in Gewalt verstrickt
seien (ebd.: 238).

Auch wenn die Vereindeutigung jeglicher auf Rassismus basierenden Gewalt-
praxis im Sammelbegriff des Krieges bei Maldonado-Torres diskussionswiirdig
ist, ist das auf diese Weise gerahmte Konzept der Kolonialitit des Seins fiir meine
Begriindung der Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt sehr niitzlich. Die
Riickbindung vermeintlich abstrakter ontologischer Fragen an konkrete physische
und personale Gewalt stellt eine Grundlage bereit, um auch iber Fragen des
Epistemischen mit dem Begriff der Gewalt nachzudenken, der hier ganz bewusst
auch direkte, physische und personale Gewalt inkludiert. Ausgehend von diesem
Verstindnis lisst sich fundiert von epistemischer Gewalt sprechen und eine Kon-
zeptionierung dieses Begriffs auch fir die sozialwissenschaftliche Gewaltdebatte
entlang von zwei Argumentationsstringen weiterentwickeln: Wissen ist erstens
unverzichtbar fiir die Legitimation und Rationalisierung von Gewaltanwendung,
denn die Herausbildung einer modernen eurozentrischen Epistemologie hat Krie-
ge und andere Formen direkter, physischer und personaler Gewalt stets begleitet
und gerechtfertigt. Zweitens ist Gewalt, wie die hier diskutierten Positionen
deutlich machen, auch konstitutiv fiir das Wissen selbst.

Um diese dialektische Verwobenheit durchdenken zu kénnen, erachte ich die
Konzepte der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein fiir hilfreich, auch wenn sie
auf den ersten Blick keine unmittelbar ableitbaren Optionen fiir eine konventio-
nelle Operationalisierung von Gewalt in all ihrer Vielschichtigkeit zur Verfiigung
stellen. Das ist auch nicht ihr Anspruch. Sie kénnen jedoch dazu beitragen, enge
Gewaltbegriffe infrage zu stellen, zu ergidnzen und daran entlang weiterzudenken,
vor allem in Hinblick auf die bislang zu wenig beriicksichtigte Dimension des Wis-
sens. Dariiber hinaus steht Maldonado-Torres’ Position, die Kolonialitit des Seins
vom Standpunkt derer aus zu denken, die Gewalt erfahren und erleiden, im Ein-
klang mit der von mir gewihlten Forschungsperspektive kritischer Theorietraditio-
nen, von der aus ich zur weiteren Theoretisierung epistemischer Gewalt beitragen
will.

Nicht einzigartig, aber global systemrelevant

Gegen dekoloniale Perspektiven kann eingewandt werden, dass Krieg und Gewalt
nicht erst seit der kolonialen Expansion Europas im langen 16. Jahrhundert grau-
sam und problematisch sind. Ich stimme jedoch mit dekolonialen Autor_innen

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

iiberein, diese historische Phase als Verdichtungs- und Wendepunkt einer um-
kimpften Entwicklung zu verstehen, deren Effekte im globalen Mafistab wirksam
geworden sind und die daher - im Gegensatz zu fritheren Epochen und anderen
Weltregionen —auch heute relevant ist. In jenen historischen Prozessen, auf die die
Konzepte der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein Bezug nehmen, haben sich
politische, 6konomische, soziale und auch epistemische Moglichkeitsbedingungen
fiir das kapitalistische Weltsystem entwickelt, das gegenwirtig die gesamte Welt
dominiert. Dies ist nicht nur in 6konomischer, politischer und sozialer Hinsicht
der Fall, sondern auch in Bezug auf das, was als intelligibles Wissen gilt, um diese
Welt zu verstehen und zu gestalten.”

Es ist daher schlissig, iiber epistemische Gewalt vom Knotenpunkt der euro-
péischen >Erfolgsgeschichte« von Kolonialismus und Kapitalismus aus nachzuden-
ken — auch wenn historisch frithere oder geopolitisch anderswo zu findende Pro-
zesse von Diskriminierung, Ausbeutung und Vernichtung in ihrer Verwicklung mit
jeweils giiltigem Wissen des Teilens und Herrschens sehr allgemein als epistemi-
sche Gewalt bezeichnet werden kénnen. Dass diesem allgemeinen ein spezifisches
Verstindnis des Begriffs vorzuziehen ist, werde ich im weiteren Verlauf des Texts
Schritt fir Schritt argumentieren.

Ich habe mit Dussel und Grosfoguel den Ausgangspunkt der modernen Epis-
temologie, die kartesianische Philosophie, als Vorliuferin der Aufklirung und ihre
Verankerung in der kolonialen Unterseite der Moderne erliutert. In vielfacher Wei-
se schliefft auch das Konzept der Kolonialitit des Seins von Maldonado-Torres an
die Erfahrung der Vernichtung als Méglichkeitsbedingung des bis heute anhalten-
den modernen Verstindnisses von Wissen und Welt an, wobei er diese vom Stand-
punkt derer aus durchdenkt, die vernichtet werden (kénnen/diirfen/sollen). Doch
worin genau bestand in historischer Hinsicht die von diesen drei Autoren betonte
Dimension des »ich vernichtes, die das koloniale »ich erobere« mit dem modernen
»ich denke« verbindet? Welche konkreten Gewaltpraktiken in der Kolonialitit der
Macht sind damit gemeint und was haben diese miteinander zu tun? Und was ist
daraus schliefilich fiir eine Theoretisierung epistemischer Gewalt zu lernen?

Zur noch deutlicheren Verortung meiner Argumentation in der hier gewihlten
Forschungsperspektive illustriere ich im Folgenden ganz konkrete Gewaltprakti-
ken, auf die die Konzepte der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein Bezug neh-
men. An ihnen lisst sich nachzeichnen, inwiefern das Sprechen von epistemischer
Gewalt kein abstraktes Unterfangen ist, sondern in einem konkreten Zusammen-

11 Diese Feststellung gilt nicht nur fiir unseren Planeten, sondern auch fiir das Weltall, also den
Raum aufRerhalb der Erde, zumal dieser seit dem 20. Jahrhundert von militarischer und zi-
viler Hochtechnologie durchdrungen und inzwischen auch zum Standort privat betriebener
Grofdprojekte geworden ist.

- am 12.02.2026, 21:11:08.

59


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Epistemische Gewalt

hang mit der Analyse und Kritik historischer und gegenwirtiger Gewaltpraktiken
unterschiedlichster Art steht.

Grosfoguel (2013) spricht von vier miteinander in einem theoretischen eben-
so wie praktischen Zusammenhang stehenden Genoziden des langen 16. Jahrhun-
derts, die zugleich auch Epistemizide gewesen seien. Er beschreibt die Zurichtung
und Vernichtung von Menschen und die Ausléschung von Wissen als iiber drei
Kontinente hinweg verwobene gewaltformigen Prozesse dieser fiir dekoloniale Per-
spektiven zentralen Epoche: Erstens die Vertreibung und Vernichtung von Mus-
lim_innen, Juden und Jiidinnen von der iberischen Halbinsel wihrend der soge-
nannten Reconquista, zweitens die Unterwerfung der Indigenen in der vermeint-
lich sneuenc< Welt, drittens die Versklavung und Verschiffung von Afrikaner_innen
als jederzeit erneuerbare Arbeitskrifte zur Ausbeutung der Ressourcen in den ko-
lonisierten Territorien sowie viertens — iibernommen von der italienischen Philo-
sophin Silvia Federici (2004), die er selbst jedoch nur kurz zitiert — die sogenannte
Hexenverfolgung auf dem europdischen Kontinent.

Feministisch-materialistische Theoretiker_innen haben bereits lange vor der
dekolonialen Debatte darauf hingewiesen, dass im Zuge dieser miteinander verwo-
benen Prozesse auch die Natur selbst zum Objekt und Opfer der fiir die Moderne
konstitutiven Epistemologie und Produktionsweise geworden sei (ebd.; Merchant
1983; Mies 1986). Sie beschreiben den Paradigmenwechsel hin zu einem fragmen-
tiert-rationalistischen Naturverstindnis als eng verzahnt mit der europaischen ko-
lonialen Expansion und deren epistemischen und politischen Umbriichen inner-
halb Europas (Boatcd 2003; Pelizzon 2002; Zuckerhut 2011). Diese Argumentation
fiigt den vier von Grosfoguel genannten einen finften Vernichtungsprozess hinzu.

Vier Genozide/Epistemizide und die Transformation der Natur

In seinem Aufsatz The Structure of Knowledge in Westernized Universities. Epistemic Ra-

cism/Sexism and the Four Genocides/Epistemicides of the Long 16"

Century argumentiert
Grosfoguel (2013), dass es in den ersten 150 bis 200 Jahren des kolonialen Projekts
zu vier rasch aufeinander folgenden und miteinander in Verbindung stehenden
Genoziden gekommen sei, die zugleich auch Epistemizide gewesen seien. Dies-
und jenseits des Pazifiks seien nicht nur Millionen von Menschen vernichtet, son-
dern auch umfangreiche Wissensbestinde und alternative Existenzweisen ausge-
16scht worden. Diese vier Genozide/Epistemizide, so Grosfoguel, der diese Begrif-
fe stets mit Schrigstrich zu einer Einheit verschrinkt, seien konstitutiv fiir die bis
heute nachwirkenden epistemischen und zahlreichen darauf basierenden weite-
ren Privilegien Europas — und insbesondere seiner Weiflen, christlichen, und wie
feministisch-marxistische Theoretiker_innen erginzen, iiber Eigentum verfiigen-

den, Minner (ebd.).

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Muslim_innen, Juden und Jidinnen auf der iberischen Halbinsel

Den Beginn des ersten Genozids/Epistemizids macht Grosfoguel dort aus, von wo
die koloniale Expansion ausgegangen war. Er datiert den Ausgangspunkt dieses
doppelten Vernichtungsprozesses unmittelbar bevor Christoph Columbus und an-
dere sich auf den Weg ins vermeintliche Indien gemacht haben: auf der iberischen
Halbinsel. Das dortige katholische Kénigshaus hatte itber mehrere Jahrhunderte
hinweg und mit groflem Aufwand die Riickeroberung (reconquista) andalusischen
Territoriums betrieben, was nichts anderes bedeutet als dessen gewaltsame (Re-)
Christianisierung. Im Namen einer sogenannten Blutreinheit (limpieza de sangre)
wurden Muslim_innen ebenso wie Juden und Jiidinnen ermordet, vertrieben oder
zwangskonvertiert. Die dahinter liegende Idee der Herstellung einer Einheit zwi-
schen staatlicher Identitit, Territorium und religioser Identitit der Bevolkerung
kann nach Grosfoguel als Vorlauferin des Modells des modernen Nationalstaats
bezeichnet werden (2013: 79).

Die Reconquista habe aber nicht nur den physischen Tod fiir viele Menschen
bedeutet, sondern sei auch mit der Vernichtung ihrer Erinnerung, Spiritualitit
und Kultur einhergegangen, was Grosfoguel als »kulturellen Genozid« (2013: 78)
beziehungsweise als »Epistemizid« (ebd.: 73) bezeichnet. Dass es sich bei der zur
Rechtfertigung dieses Genozids/Epistemizids bemithten raza zwar um eine religi-
6s-theologische Rahmung, nichtsdestotrotz aber um ein proto-rassistisches Kon-
zept gehandelt habe, zeige sich in den Begriffen, mit denen die Konvertierten be-
zeichnet worden seien. Moriscos beziehungsweise Mauren wurden die ehemals
muslimischen, Marranos die ehemals jiidischen Neo-Christ_innen genannt (ebd.:
78). Der Begriff Morisco/Maure scheint nicht zufillig etymologisch mit dem spani-
schen Begriff fiir schwarz, moro, verwandt, der wiederum aus dem lateinischen mo-
rus/maurus und dem griechischen mauros kommt (Forbes, zit.n. Maldonado-Torres
2014: 650). Er kann also zugleich als ethnisierte wie auch als geopolitische Kategorie
verstanden werden, die auf religiésen Kriterien ebenso basiert wie auf phinotypi-
schen Merkmalen (ebd.).

Die Griinde dafiir liegen Grosfoguel, Maldonado-Torres, Fredrickson und ande-
ren zufolge in der Verquickung der historisch parallel verlaufenden Genozide/Epis-
temizide, in denen sich Vorliufer der modernen/kolonialen Kategorisierungsweise
>Rassecherausbildeten. Wihrend die als Moriscos verfolgten Muslim_innen und die
als Marranos ebenfalls abwertend bezeichneten Juden und Jiidinnen von der iberi-
schen Halbinsel vertrieben oder zur Konversion gezwungen worden seien, hitten
die in dieser Eindeutigkeit und Identitit noch gar nicht existierenden >Europi-
er_innen< Ende des 15. Jahrhunderts Schwarze Afrikaner innen bereits als seelen-
lose, tierdhnliche Lebewesen am untersten Ende einer zunehmend rassistisch ge-
rahmten Skala des (Nicht-)Menschseins qualifiziert (Grosfoguel 2013: 83f.). Bereits

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Epistemische Gewalt

Mitte des 15. Jahrhunderts waren nimlich portugiesische Kolonisatoren” auf den
Kanarischen Inseln und in Nordafrika gelandet und hatten dort Menschen ver-
sklavt und auf die iberische Halbinsel gebracht. Dazu habe es aber noch gar keines
expliziten ideologischen Rassismus bedurft, denn es hitte rechtlich und religios
begriindet werden konnen, diese Menschen zu unterwerfen, und es habe sich noch
nicht um ein Massenphinomen gehandelt, so Fredrickson (2015: 31).

Zugleich habe auch in der breiten Bevolkerung, die niemals zuvor einen
Schwarzen Menschen zu Gesicht bekommen hitte, ein tief verwurzelter Aber-
glauben an eine alttestamentarische Legende fiir ein rassistisch aufgeladenes
Ressentiment gesorgt (ebd.: 27). Dieser Legende zufolge sei Ham, der Sohn No-
ahs, mit einem Fluch fiir eine — als sexuell und inzestuds iiberlieferte — Siinde
bestraft und dabei im wahrsten Sinne des Wortes schwarz geworden, was all
seine Nachkommen fortan zum Dienen verdammt habe (ebd.: 39). Auch wenn
sexualisierte und andere Vorurteile gegen und Diskriminierung von Schwarzen
Menschen also bereits aus fritheren Jahrhunderten bekannt waren, als sich die
Weifd/Schwarz-Dichotomie noch aus christlicher Vorstellungswelt speiste (ebd.;
Husmann 2010), war es aus dekolonialer Perspektive die Etablierung der kolonia-
len Moderne im langen 16. Jahrhundert, die aus der mittelalterlichen Farbsymbolik
Europas eine moderne/koloniale Machtachse zur Organisation und Verteilung von
Arbeit und Ressourcen im globalen Maf3stab gemacht hat. Schwarze Menschen
seien damals dhnlich wie Muslim_innen als minderwertig betrachtet worden, und
beider zunehmend biologistische Rassifizierung habe sich wiederum in Europa
selbst rasant beschleunigt (Grosfoguel 2013: 81).

Indigene in den Amerikas

In Bezug auf den zweiten Genozid/Epistemizid verweist Grosfoguel auf den engen
zeitlichen und politischen Zusammenhang zwischen binneniberischer Expansion
und den Anfingen des transatlantischen Kolonialismus.” Kaum eine Woche nach
dem offiziellen Abschluss der Reconquista entsandte das kastilische Konigshaus
den Italiener Columbus ins vermeintliche Indien, womit nur ein knappes Jahr spi-
ter die koloniale Expansion in die Amerikas ihren Anfang nehmen konnte (ebd.: 79).
Denn wihrend in der arabischen Welt und China die Entwicklung weitreichender

12 Uberdie direkte Beteiligung von Frauen an diesen frithen Raubziigen und Eroberungsreisen
wird von den hier zitierten dekolonialen Autoren leider nicht gesprochen, es ist aber davon
auszugehen, dass in allen Phasen der Kolonisierung auch Frauen zumindest in untergeord-
neten Funktionen beteiligt waren.

13 Ausfithrlicher diskutiert Fredrickson mit Bezug auf Robert Bartlett (1996) die Erfahrung eu-
ropdischer Binnenkolonisation bis an die Rander des Kontinents. Diese sei ebenfalls von der
protorassistischen Behauptung der Uberlegenheit etwa gegeniiber der irischen, skandinavi-
schen oder auch osteuropdischen Bevélkerung begleitet gewesen (Fredrickson 2015: 23f.).

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Handelswege florierte, befand sich Europa im 6konomischen Niedergang, was die
Suche nach neuen Ressourcen aller Art massiv vorantrieb.

Diese Verbindung zwischen dem ersten und dem zweiten Genozid/Epistemi-
zid herzustellen, ist aus dekolonialer Perspektive wichtig, denn nur so kénne man
verstehen, dass und wie die in der spanischen Reconquista erprobten Methoden
des Unterscheidens und Herrschens auch in der sogenannten Neuen Welt ange-
wandt worden seien. Dem Verbrennen jiidischer und muslimischer Bibliotheken
auf europdischem Boden habe auf dem amerikanischen Kontinent das Verbrennen
indigener Wissensarchive in Form von Kodizes entsprochen, und die an den In-
digenen brutal exerzierte Zwangskonversion und Evangelisierung sei unmittelbar
zuvor an muslimischer und jidischer Bevélkerung in Europa tausendfach erprobt
worden, sehr oft von denselben Protagonisten (ebd.: 80). Auch auf umgekehrtem
Wege habe die Verwobenheit dieser beiden Prozesse massive Auswirkungen ge-
habt. Die von der spanischen Halbinsel in die Amerikas exportierte religiése Kate-
gorie raza habe sich in der kolonialen Praxis gegeniiber den Indigenen zunehmend
in Richtung einer biologistischen Differenzierung, zu race, entwickelt (ebd.: 84).

Reimportiert nach Europa habe die Diskriminierung der europiischen Ju-
den und Jidinnen sowie der Muslim_innen daher zunehmend anthropologisch
begriindete rassistische Ziige angenommen (Maldonado-Torres 2014: 648). Bald
habe auch bei der Diskriminierung und Vernichtung dieser Menschen und ihres
Wissens nicht mehr die richtige/falsche Religion im Fokus der Unterscheidung
gestanden, sondern wie in den Kolonien die infrage gestellte Menschlichkeit selbst
(ebd.: 651). Das mittelalterliche Konzept der religios argumentierten >Blutreinheit«
habe auf den transatlantischen Wegen der Kolonisierung eine neue Bedeutung
erhalten und sei in Form eines zunehmend naturwissenschaftlich begriindeten
Rassismus zum »Boomerang-Effekt des Kolonialismus« (Grosfoguel 2013: 84) fur
und in Europa selbst geworden. Diese Argumentation verbindet den politischen
Ubergang von der Kategorie >Religion< zur Kategorie >Rasse« mit einem auch
epistemologischen Wandel und umgekehrt.

Dennoch hilt Grosfoguel fest, dass es sich bei dieser frithen Diskriminierung
nach Kriterien einer >Blutreinheit< ebenso wie bei mittelalterlicher Judenfeindlich-
keit nicht um s>rassische« Konzepte im heutigen Sinne gehandelt habe, zumal das
Menschsein der Betroffenen im Gegensatz zur spiteren Logik des biologistischen
Rassismus noch aufer Streit gestanden sei (ebd.: 78). Aus heutiger Sicht bemer-
kenswert und vielfach iibersehen ist Grosfoguel zufolge das geteilte Erbe antimus-
limischer und antijidischer Ressentiments und Diskriminierung auf Basis eines
christlichen Proto-Rassismus der Reconquista. Dementsprechend sei auch Anti-
semitismus kein Effekt der Verwissenschaftlichung von race im 19. Jahrhundert,
sondern bereits seit dem 16. Jahrhundert etabliert, als ein von europiischen Eliten
propagierter und im sogenannten Volksglauben verankerter vorstaatlicher biopo-
litischer Rassismus (ebd.: 85).

- am 12.02.2026, 21:11:08.

63


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Epistemische Gewalt

Afrikaner_innen

Die Praxis, Menschen in Afrika in groflem Maf3stab zu entfithren, zu versklaven
und als kostenlose Arbeitskrifte in die Amerikas zu verschiffen, stellt aus dekolo-
nialer Perspektive eine unmittelbare Folge der Debatte von Valladolid und den drit-
ten Genozid/Epistemizid dar. Mit der dort verhandelten Entscheidung, die Indi-
genen der Amerikas nicht mehr téten und versklaven zu diirfen, sondern zu chris-
tianisieren, habe es dort an Arbeitskraft zur Erreichung des vorrangigen Ziels des
kolonialen Projekts, der 6konomischen Ausbeutung von Menschen und Ressourcen
in der fiir die Europder_innen >Neuen Welt, gefehlt, so Grosfoguel (2013).

Spitestens ab dann sei raza kein religiéses Konzept des Unterscheidens und
Herrschens mehr gewesen, sondern ein biologistischer Grundpfeiler der kolonia-
len Moderne beziehungsweise des sich herausbildenden kapitalistischen Weltsys-
tems, das immer konkretere Gestalt anzunehmen begonnen habe (Maldonado-
Torres 2014). Millionen von Afrikaner innen verloren ihr Leben in diesem iiber
mehrere Jahrhunderte andauernden Genozid/Epistemizid, in dem Menschen nicht
nur ihrer physischen Existenz, sondern auch ihrer Sprache, ihrer Kultur, Spiri-
tualitit, Erinnerung und vor allem ihrer Wiirde beraubt wurden. Das sei moglich
gewesen, weil aus dem einstigen Subjekt mit einer anderen Religion, dem soge-
nannten Morisco oder Mauren, ein phinotypisch rassifizierter Schwarzer gemacht
worden sei, der kein Subjekt im politischen Sinne einer Zuerkennung von Mensch-
lichkeit dargestellt habe, sondern lediglich ein Sub-jekt,™ einen Unterworfenen be-
ziehungsweise zu Unterwerfenden (ebd.: 655).

Die Wahrnehmung von Afrikaner_innen, die im europiischen Denkhorizont
ebenso wie in der Realitit bald nur mehr als Versklavte existiert hitten, habe eine
Kombination der Gewaltpraktiken mittelalterlicher Politik und Epistemologie der
richtigen/falschen Religion einerseits und der modernen Variante der Rassifizie-
rung andererseits gebildet (ebd.: 654). In Erinnerung an die eigenen Niederlagen
wihrend der mittelalterlichen Kreuzziige seien die Mitte des 15. Jahrhunderts mit
Muslim_innen gleichgesetzten Afrikaner_innen als gewalttitig und wild imaginiert
worden, was deren brutale Versklavung, Vergewaltigung und Ermordung erst recht
legitimiert habe (ebd.). Aus den >Moross, der Bezeichnung fiir nordafrikanische
Muslim_innen, seien die zu versklavenden >Neger« Afrikas geworden. In der Kate-
gorie »schwarz« verdichte sich bis heute die massive Abwertung und Entmenschli-
chung beider Klassifizierungssysteme, des vormals religios-ethnischen wie des be-
ginnenden anthropologisch-rassistischen (ebd.). Der in gingigen Diskurspositio-
nen gern verharmloste deutsche Begriff des >Mohren«kiindet heute noch von dieser
Verquickung (Johnston-Arthur 2004; Polaschegg 2005: 75ff.).”> Das heute aus anti-

14  Siehe Fufinote 10 in diesem Kapitel.
15 Einillustratives Beispiel ist die Figur des Angelo Soliman, eines aus Afrika geraubten Kindes,
das als Geschenk im europdischen Adel landete, hohere Bildung erhielt, als Erwachsener bei

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

rassistischer Perspektive zu Recht als problematisch erachtete sN-Wort« ist somit
gleichbedeutend mit einem Verstindnis der damit Bezeichneten als >natiirliche/r
Sklave/Sklavin« (Maldonado-Torres 2014: 654).

Fredrickson weist darauf hin, dass die frithe, christlich inspirierte protorassis-
tische Abgrenzung gegeniiber konvertierten Juden und Jidinnen und Muslim_in-
nen, die die Grundlage fir spiteren Schwarz-Weif3-Rassismus bildet, bereits mit
einer Klassendimension eng verwoben war (Fredrickson 2015: 34f.). Wahrend jii-
dische conversos durchaus auch den mittleren Schichten angehort und trotz zahl-
reicher Diskriminierungen besser angesehene und bezahlte Titigkeiten ausgeiibt
hitten, seien die muslimischen moriscos durchwegs Bauern und Biuerinnen sowie
Handwerker_innen und daher von sozialem Aufstieg in weit stirkerem Ausmaf}
ausgeschlossen gewesen (ebd.). Demzufolge ist die im dritten Genozid/Epistemi-
zid verschirfte Kategorie raza und spiter race also nicht nur eng mit Religion ver-
schrinkt, sondern auch mit >Klasse« — die, ebenso wie >Rasses, als soziales Phino-
men ebenfalls bereits lange existierte, bevor sie als analytisches Konzept intelligibel
gemacht wurde.

»Hexenc< in Europa

Als vierten Genozid/Epistemizid dieser Periode nennt Grosfoguel jenen an wider-
stindigen und marginalisierten europdischen Frauen (Grosfoguel 2013: 85f.). Da-
mit stellt er die gewaltsamen Ereignisse auf dem amerikanischen und dem afrika-
nischen Kontinent mit jenen in Europa in einen weiteren Zusammenhang. Deut-
lich weniger ausfiithrlich als @iber die drei anderen Prozesse spricht er damit eine
in der post- und dekolonialen Debatte wie auch in anderen Traditionen kritischer
Theoriebildung immer wieder vernachlissigte Dimension an.’ Auf europiischem
Boden sind die in der Reconquista, der Eroberung der Amerikas und der Verskla-
vung von Afrikaner_innen erprobten und bewdhrten Gewaltpraktiken Grosfoguel
zufolge vor allem an Menschen veriibt worden, die fiir eine zum expansionistischen
Christentum alternative Epistemologie gestanden seien (ebd.). Uberwiegend jene
Frauen, aber auch Minner, die tiber intergenerational tradiertes Wissen iiber Hei-
lung, Sexualitit und Reproduktion verfiigt hitten oder dessen auch nur verdichtigt

Hofe tatig war und schliefilich auch in eine Freimaurerloge aufgenommen wurde. Bilder von
ihm zeigen ihnin orientalisch anmutenden Kleidern und Accessoires wie Turban und Pluder-
hosen. Nach seinem Tod wurde sein Korper prapariert und im Kaiserlichen Naturalienkabi-
nett der Habsburger Monarchie in Wien als>afrikanischer Wilder« mit afrikanisch anmuten-
den Attributen eines inszenierten Lebens im>Busch<ausgestellt. Siehe dazu Blom/Kos (2011).

16  Eine Ausnahme ist der kolumbianisch-US-amerikanische Anthropologe Arturo Escobar, der
in seinem Text Worlds and Knowledges Otherwise (2007) mogliche Anschlussstellen zwischen
der Modernitat/Kolonialitat-Debatte und feministischer Theorie identifiziert. Mignolo greift
insbesondere in seinem Konzept der Kérperpolitik feministische Autor_innen wie Gloria Anz-
aldda (1987) auf, tut dies jedoch ohne ausfiihrliche Rezeption ihrer Schriften.

- am 12.02.2026, 21:11:08.

65


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Epistemische Gewalt

worden seien, habe man im Rahmen der sogenannten Hexenverfolgung gefoltert
und ermordet (ebd.: 85f.). Mit ihnen sei auch jenes zumeist miindlich und praxis-
nah tberlieferte Wissen vernichtet worden, das eine Herausforderung und Bedro-
hung fir die politische, soziale und religivse Ordnung der Neuzeit dargestellt habe
(ebd.).

Mit Verweis auf das zu diesem Thema grundlegende Werk von Federici (2004,
2012) argumentiert Grosfoguel, dass sich bereits im Mittelalter bekannte Diskrimi-
nierungspraktiken gegeniiber bestimmten marginalisierten Frauen insbesondere
zwischen 1550 und 1650 intensiviert und zu regelrechten >Hexenjagden« ausgewei-
tet hitten (Grosfoguel 2013: 86). Dass die im Kolonialismus fufienden Moglichkeits-
bedingungen fiir die spitere Entwicklung des Kapitalismus mit dem von Federici
sogenannten Krieg gegen Frauen sowohl auf europiischem Territorium als auch
in Ubersee zeitlich eng zusammenfielen, ist aus dieser Perspektive jedenfalls kein
Zufall (Federici 2012: 16).

Federici selbst stellt in ihrem Buch Caliban and the Witch. Women, the Body and
Primitive Accumulation (2004) die sogenannte Hexenverfolgung in einen deutlichen
und vor allem grofieren Zusammenhang mit biopolitischen Entwicklungen im Zu-
ge der Etablierung des kapitalistischen Weltsystems. Wie sie iiberzeugend argu-
mentiert, hat Foucaults Machtkritik und Kérpertheorie ausgerechnet diesen As-
pekt ausgeblendet (Federici 2012: 9), und auch bei Grosfoguel bleibt er unberiick-
sichtigt. Federici nennt den Kapitalismus eine Konterrevolution der herrschenden
Klassen angesichts breiter sozialer Konflikte und antifeudaler Kimpfe, in denen
sich erste von Frauen getragene und gewissermafien >mittelalterlich-proletarische«
Widerstandsformen gegen die Praxis der Leibeigenschaft verbunden hitten (ebd.:
27). Vor diesem Hintergrund stellt sie Arbeitsverweigerung gegen den Frondienst
und Widerstand gegen den Waffendienst (ebd.: 32f.) in einen Zusammenhang mit
der weiblichen Verweigerung der sexuellen Reproduktion (ebd.: 50). Gerade letz-
tere sei nach den europiischen Pestepidemien und dem seit den verlustreichen
Kreuzziigen virulenten Minnermangel zu einem massiven demografischen Pro-
blem fiir die Eliten geworden, die zur Wohlstandssicherung auf moglichst viele
billige Arbeitskrifte angewiesen gewesen seien (ebd.).

Die urspriingliche Akkumulation sei nicht nur iber die Ausbeutung von Ar-
beitskraft und die Konzentration von Kapital erfolgt, sondern auch tiber eine »Ak-
kumulation von Unterschieden und Spaltungen innerhalb der Arbeiterklasse, so-
dass Hierarchien, die auf dem Geschlecht, aber auch auf der >Rasse« und auf dem
Alter beruhen, fir die Klassenherrschaft und die Herausbildung des modernen
Proletariats konstitutiv wurden« (ebd.: 82). Der Kapitalismus und sein Zwilling,
der Kolonialismus, hitten also tiefe Spaltungen im »Kérper des Proletariats« (ebd.)
geschaffen, die der »Verschirfung und dem Verschleiern der Ausbeutung dienlich
gewesen sind« (ebd.).



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Vor diesem Hintergrund verortet Federici die sogenannte Hexenverfolgung. Als
Hexen denunzierte, zumeist alleinstehende, verarmte, manchmal auf Prostitution
angewiesene, oft kinderlose oder aus anderen Griinden marginalisierte Frauen so-
wie insbesondere Hebammen und Heiler_innen seien nicht nur dann verfolgt und
ermordet worden, wenn ihre Lebensweise als Widerspruch gegen Autoritit und als
Anstiftung zu sozialem Unfrieden verstanden worden sei (ebd.: 223). Ihre alternati-
ven Wissens- und Seinsweisen insbesondere zu Sexualitit und Reproduktion seien
auch in einem tibergeordneten Sinne als (bio-)politische Bedrohung und als Wi-
derstand interpretiert worden, als systemgefihrdende Autonomie und als Verwei-
gerung der Integration in die Anfinge einer neuen gesellschaftlichen Produktions-
weise (ebd.). Die Praxis der sogenannten Hexenverfolgung habe dementsprechend
eine ganze Welt von Wissen, Praktiken und kollektiven Seinsweisen zerstort, die
im vorkapitalistischen Europa die Basis eines gewissen MafRes an weiblicher Macht
bedeutet hitten (ebd.: 127).

Aus diesem spezifischen Verfolgungs- und Vernichtungsprozess vor allem von
marginalisierten und/oder dissidenten Frauen sei schliefilich das biirgerliche Ide-
al der passiven, keuschen, wortkargen (Ehe-)Frau hervorgegangen, das die Ge-
schlechterpolitiken der kommenden Jahrhunderte in Europa ebenso wie in sei-
nen Kolonien prigen sollte (ebd.). Erfunden in den Folterkellern und im Angesicht
der Scheiterhaufen (ebd.: 226) wurde mit diesem Ideal ein komplementires Bild
zur naturalisierten (indigenen, schwarzen oder sozial unterprivilegierten europii-
schen) Frau auf den Plan gerufen. Dies- und jenseits des Atlantiks wurden sexua-
lisierte ebenso wie rassifizierte Kérper nicht nur mit religiésem, sondern zuneh-
mend auch mit wissenschaftlichem Eifer zur Quelle allen Unheils und mit brutaler
Gewalt zum Austragungsort der miteinander verwobenen Genozide/Epistemizi-
de gemacht. Federici zufolge haben diese Vernichtungsprozesse enormen Einfluss
aufeinander genommen (ebd.: 241), und ihre Protagonist_innen seien nicht nur aus
der Kirche, sondern immer ofter auch aus politischen Institutionen hervorgegan-
gen (2012: 205).

Versklavung in Ubersee und sogenannte Hexenverfolgung in Europa kénnen
also als raumlich dislozierte, aber epistemisch und politisch eng miteinander ver-
wobene Experimentierfelder der herrschenden Klassen fiir neue Formen von Ar-
beitskontrolle und Repression verstanden werden. Der »Kampf gegen den rebelli-
schen Kérper« (ebd.: 167) habe sich dabei als Terrain der Etablierung eines neuen,
all diese Praktiken rechtfertigenden Wissens angeboten. Dieser Zusammenhang
erklirt nach Federici, wie es moglich sein konnte, dass Diskurse von Vernunft, Ra-
tionalitit und Fortschritt mit einem so massiven Angriff auf den als deviant mar-
kierten Korper korrespondierten (ebd.: 175) — in den Kolonien (auf Indigene), auf
den Plantagen (auf Versklavte) und in Europa selbst (vor allem auf Frauen).

Dieser vierte Genozid/Epistemizid erweitert und vertieft die in den drei zu-
vor genannten zentrale religiése beziehungsweise anthropologische Kategorie ra-

- am 12.02.2026, 21:11:08.

67


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Epistemische Gewalt

za/race um die Kategorien Geschlecht und Sexualitit, die zugleich auch in globa-
ler Hinsicht und intradependent mit Klasse gedacht werden. Grosfoguel spricht
von »epistemischem Rassimus/Sexismus« (2013) als miteinander verkoppelte Aus-
drucksform der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein, fithrt den zweiten Teil
des Begriffspaars und auch die Klassenfrage jedoch kaum weiter aus. Der 200 Jahre
andauernde Prozess der sogenannten Hexenverfolgung genief3t in der gegenwir-
tigen wissenschaftlichen Debatte ungleich weniger Aufmerksambkeit als die Rassi-
fizierung und Versklavung der Kolonisierten, die in post- und dekolonialer Theorie
als zentrale Achse der kolonialen Ordnung der Welt und als Grundstein des My-
thos der Moderne gilt. Wenn die Dimension des epistemischen Sexismus zur Spra-
che kommt, wird sie wiederum kaum mit der Kategorie Klasse verschrinkt. Damit
verzichten viele post- und dekoloniale Autoren auf profunde kapitalismuskritische
und zugleich feministische Analysen des Kolonialismus, die Theoretikerinnen wie
Federici (2004), Maria Mies (1986) oder Carolyn Merchant (1983) bereits viele Jahre
vor ihnen vorgelegt haben. Auch Autorinnen wie Maria Lugones (2007, 2010), Glo-
ria Anzaldda (1987) oder Cherrie Moraga (Moraga/Anzaldia 2015), die von ihren
dekolonialen Zeitgenossen ebenfalls nur am Rande zitiert werden, haben diese in-
tersektionale Dimension herausgearbeitet. Sie sind es, die race/gender/sex-Fragen
auch in den fiir das dekoloniale Argument zentralen Zusammenhang mit Klasse
beziehungsweise mit der Analyse und Kritik des globalen Kapitalismus stellen.

Global etablierter Rassismus/Sexismus
Dem Einwand, dass es Ideen von >Rasse« ja bereits in fritheren und auch aufler-
europdischen Gesellschaften gegeben habe, und dass auch das Patriarchat keine
Erfindung des europiischen Kolonialismus sei, hilt Sheila Pelizzon (2002) wie vie-
le andere dekoloniale und Weltsystemtheoretiker_innen entgegen, dass es gar nicht
darum gehe, diese beiden Elemente als Ursprung allen Ubels festzumachen. Es ist
gerade die im Kolonialismus weiter und vor allem global ausdifferenzierte Unter-
scheidung zwischen >domestizierter« und >wilder« Weiblichkeit, zwischen partieller
Emanzipation und massiver Entrechtung, zwischen Kooptation und Ausschluss,
die die Kategorien >Geschlecht< und >Sexualitit« im komplementiren Wechselspiel
zwischen Europa und seinen Kolonien und in ihrer Inter- und Intradependenz mit
der Kategorie >Rasse« und Klasse zu besonders hartnickigen, im Lauf der Zeit voll-
stindig naturalisierten Platzanweisern und Kontrollmechanismen gemacht haben.
Erst auf Basis dieser Wechselwirkungen kann man erkennen, dass es sich we-
der bei Rassismus noch bei Sexismus um ahistorische oder voneinander isolierte
Unterdriickungssysteme handelt, wie dies — im Gegensatz zu Klassismus - oft ver-
mittelt wird. Vielmehr geht es darum, auf welche Weise all diese auf epistemischen
und ontologischen Kategorisierungen basierenden Herrschaftsmechanismen mit-
einander und mit ékonomischen und politischen Briichen und Verschiebungen im

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

lokalen, regionalen und schlieflich auch globalen Kontext verwoben sind. Nach
Pelizzon ist es daher unabdingbar zu analysieren, wie es dazu kommen konn-
te, bereits bestehende, regional weit verstreute Hierarchisierungen und Unterdrii-
ckungsformen auf der Basis von Geschlecht und Sexualitit einerseits und auf der
zuerst religiés gerahmten und spiter rassifizierten Kategorisierung von Menschen
andererseits auf eine Weise zu biindeln, dass sich daraus ein 6konomisches und
epistemisches System mit globaler Durchsetzungskraft entwickeln konnte (ebd.).

Dies ist auch der gemeinsame Nenner der vier von Grosfoguel benannten Ge-
nozide/Epistemizide. Im Widerschein der Scheiterhaufen und in den Folterkellern
der sogenannten Hexenprozesse wurden Grundlagen fiir die spitere Hiuslichkeit
der prototypischen europiischen Frau nach biirgerlichem Modell gelegt, um die
relative sexuelle und dkonomische Autonomie ganz realer, insbesondere drmerer
und widerstindiger Frauen auf dem 6konomisch darbenden europiischen Konti-
nent einzudimmen. Auch die Versklavungsschiffe aus Afrika trugen dazu bei, die
zuvor iiber religiése Parameter behauptete Uberlegenheit der Weiflen >Rasse« und
der europdischen >Zivilisation« in immer stirker naturwissenschaftlich begriinde-
tem Denken durchzusetzen. In den christlichen Missionen der sogenannten neuen
Welt wurden die bewihrten Foltermethoden aus den europiischen >Hexenprozes-
sen< ebenso angewandt, wie in Europa die von Ubersee reimportierten Kontroll-
systeme und Gewaltpraktiken in der Durchsetzung einer neuen Arbeitsdisziplin
und Sozialordnung auf Basis eines nicht nur epistemischen Rassismus/Sexismus
ausdifferenziert wurden. Auf den Plantagen und in den Bergwerken der Amerikas
wurde schliefllich auf diesem Wege so viel Kapital angehiuft, dass europiische
Eliten 300 Jahre spiter auch nach Siiden und Osten expandieren und schlieflich
die ganze Welt mit ihrem Wirtschaftssystem, ihrer imperialen Lebensweise, ih-
ren kulturellen und sozialen Praktiken und nicht zuletzt ihrem privilegierten, weil
inzwischen universalisierten Wissen dominieren konnten.

Dies sind die ganz direkten und physischen Gewaltpraktiken, aus denen wis-
senschaftlicher Rassismus, Sexismus und Klassismus entstanden sind. Dass das
Epistemische von Gewalt in einem engen Sinne deutlich zu unterscheiden sei,
und dass das eine mit dem anderen nichts zu tun habe, kann vor dem Hinter-
grund dieser Perspektive nicht behauptet werden. Selbstverstindlich verliefen die
beschriebenen Prozesse nicht linear, und sie sollen auch nicht als total(itir-)e miss-
verstanden und damit vereinfacht werden. Bisweilen durchaus widerspriichliche
Entwicklungen haben in harten Kimpfen und tiber einen langen Zeitraum hinweg
das hervorgebracht, was auch von dekolonial argumentierenden Autor_innen im
Riickblick mitunter allzu selbstverstindlich als homogene Entitit des >kapitalis-
tischen Weltsystems« oder als >Europa« bezeichnet wird. Im Bewusstsein der aus
meiner Sicht berechtigten Kritik an einer allzu grof3ziigigen Verdichtung der Argu-
mentation erachte ich den hier dargelegten Zusammenhang dennoch als produk-
tiv fiir eine konzeptionelle Vertiefung des Begriffs epistemische Gewalt. Die hier

- am 12.02.2026, 21:11:08.

69


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Epistemische Gewalt

geschilderten und miteinander verbundenen Genozide/Epistemizide stellen einen
niitzlichen roten Faden dar, entlang dessen ich mein Argument zum Zusammen-
hang von Wissen und Gewalt weiterverfolge.

Erginzt werden muss diese Argumentation jedoch um einen wichtigen Aspekt,
der in der tendenziell androzentrischen, zwar postmarxistischen, aber nicht mehr
sehr materialistischen, dekolonialen Debatte bisweilen in Vergessenheit gerat: das
Verhiltnis des sich etablierenden imperial man zur Natur und sein sich im Laufe
des langen 16. Jahrhunderts radikal verinderndes Verstindnis von ebendieser.

Unterwerfung und Transformation der Natur

Einen fiinften Vernichtungsprozess dieser Epoche benennen bereits in den 1980er
Jahren feministische Autorinnen. Mit der ebenfalls im langen 16. Jahrhundert ein-
setzenden substanziellen Transformation des Naturverstindnisses beschreiben sie
eine facettenreiche epistemische, politische und nicht zuletzt 6konomische Ent-
wicklung, der mit den von Grosfoguel benannten vier Genoziden/Epistemiziden
aufs Engste verbunden ist. »Gewalt war [..] ein Schliisselwort und eine Schliissel-
methode, mit der der Neue Mann seine Herrschaft iiber Frauen und Natur errich-
tete« (Mies 1989: 109), schreibt die deutsche Soziologin Maria Mies schon Jahre vor
der internationalen Rezeption lateinamerikanischer Debatten iiber die koloniale
Moderne. Ihr Fokus auf ein sich im Zuge der Kolonisierung der sogenannten Neuen
Welt radikal verinderndes Verstindnis der Beziehungen zwischen den Menschen
und ihren natiirlichen Lebensgrundlagen stellt eine produktive Verbindungsstel-
le fir eine theoretische Verankerung der Begriffsarbeit zu epistemischer Gewalt in
der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein dar und geht iiber diese drei Konzepte
hinaus. Thr Argument vereint die oben genannten vier Genozide/Epistemizide, in-
dem sie deren Ineinanderwirken in Bezug auf einen grundlegenden Paradigmen-
wechsel analysiert und diesen noch deutlicher als viele dekoloniale Autor_innen in
einer materialistischen Kapitalismuskritik verankert.

Mies zeichnet nach, wie die Natur ausgebeutet und unter Weifle, europdische
und immer auch privilegierte mannliche Herrschaft gebracht wurde, wihrend zu-
gleich marginalisierte Frauen in Europa unterworfen und privilegierte domesti-
ziert sowie Kolonien in Ubersee etabliert und ausgebeutet wurden. Mit dieser Ana-
lyse verbindet Mies wesentliche Umwalzungsprozesse der frithen Neuzeit, die zu-
vor kaum so zusammengedacht worden waren. Sie tut dies auf dhnliche Weise wie
vor ihr Merchant (1983) und nach ihr Federici (2004) sowie die bereits genannten
Autoren aus der dekolonialen Debatte, die sich jedoch nur am Rande auf feminis-
tische Theorien beziehen.

Bereits in ihrem zuerst auf Englisch erschienenen Schliisselwerk Patriarchy
and Accumulation on a World Scale. Women in the International Division of Labour (1986)
spricht sie nicht nur von direkter kérperlicher Gewalt, sondern auch ausdriicklich

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

von einem grundlegenden epistemischen Wandel, der mit dkonomischen und
politischen Prozessen der europiischen Expansion Hand in Hand gegangen sei.
Dieser Wandel habe gleichermafien die Kolonisierung nach aufien wie auch die
von ihr als »Hausfrauisierung« (Mies 1989: 138) bezeichnete Kolonisierung nach
innen, die zuerst biirgerliche Domestizierung von Frauen bis tief hinein in prole-
tarische Milieus, ermdoglicht und gerechtfertigt — und weitreichende Folgen nach
sich gezogen. Auch wenn Mies keine konzeptionellen Fragen zu unterschiedlichen
Gewaltbegriffen erértert und den erst spiter kursierenden Begriff epistemische
Gewalt nicht verwendet, spricht aus jedem Kapitel ihres Werks die Analyse und
Kritik einer engen Verschrinkung von Gewalt und Wissen(schaft).

Insbesondere mit Bezug auf das Buch The Death of Nature. Women, Ecology, and
the Scientific Revolution der US-amerikanischen Philosophin Merchant (1983) argu-
mentiert sie, dass der Aufstieg der Naturwissenschaften im 17. und 18. Jahrhundert
mit einem grundlegenden und bereits frither einsetzenden Wandel des Naturver-
stindnisses einhergegangen und von der kolonialen Eroberung nicht zu trennen
sei. Dieses Verstindnis habe sich weg entwickelt von der Natur als einem lebendi-
gen Organismus, der sich in kosmologischen Metaphern wie Mutter Erde« wider-
spiegle, hin zur Vorstellung eines enormen Vorratslagers an Ressourcen, die es mit
immer effizienteren mechanischen Apparaturen und neuen Techniken auszubeu-
ten gelte (Mies 1989: 93). Der positiven Konnotation einer nihrenden Miitterlich-
keit der Natur hitte nach Merchant zwar bereits vor diesem Paradigmenwechsel
die Vorstellung einer wilden, unkontrollierbaren und zerstérerischen Kraft gegen-
iibergestanden (Merchant 1983: 3). Auch ist Merchant und Mies klar, dass episte-
mische und politische Trennungen zwischen Minnern und Frauen bereits in frii-
heren patriarchalen Gesellschaften Normalitit waren. Mit der Moderne und ihrem
Paradigmenwandel habe sich jedoch das Bild der zu unterwerfenden, zu kontrol-
lierenden Natur — versinnbildlicht im weiblichen Korper und iibertragen auf die
zu unterwerfende Neue Welt — auf alle Lebensbereiche ausgeweitet und universa-
lisiert (ebd.; Mies 1989: 92). Der »Untergrund des kapitalistischen Patriarchats oder
der zivilisierten Gesellschaft«, so Mies, verdankt sich also der »Unterordnung von
Frauen, Natur und Kolonien« gleichermafRen (Mies 1989: 95).

Im Kontext der Kolonialitit des Wissens habe ich bereits auf Maldonado-Torres’
Rede von der Columbianischen wissenschaftlichen Revolution beziehungsweise
Wende verwiesen, die er der Kopernikanischen voranstellt (Maldonado-Torres
2014: 648). Ebenfalls mit Bezug auf Kopernikus als Namensgeber fiir einen
Paradigmenwechsel spricht auch Merchant von einer weiteren epistemischen
Revolution des langen 16. Jahrhunderts. Wihrend die kopernikanische Wende
das Bild des Himmels iiber den Kopfen der Menschen einem radikalen Wandel
unterworfen hitte, hitten sich nimlich auch die Vorstellungen iiber die Erde
unter ihren Fiilen massiv verindert (Merchant 1983: xviii). Beides habe fiir das
allméihliche Verschwinden der antiken beziehungsweise vormodernen Vorstellung



https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Epistemische Gewalt

eines organischen, ganzheitlichen Kosmos zugunsten eines Bildes von einem
fragmentierten, ausbeutbaren Reservoir an toter Materie gesorgt (ebd.).

Diese Vorstellung geht Hand in Hand mit den Vernichtungsprozessen der hier
genannten Genozide/Epistemizide. Das neue Leitbild, sich die Natur im wahrsten
Sinne des Wortes untertan zu machen, wurde dieser Lesart zufolge gleichermaflen
auf allzu wider- und selbststindige sowie wissende Frauen in Europa, auf indigene
Minner und Frauen in den Amerikas, auf versklavte Menschen in/aus Afrika wie
auch auf die Natur selbst angewandt. Zugleich wurden diese Unterwerfungen als
zivilisatorischer Fortschritt, als Kulturleistung, als Herrschaftstechnik und Macht-
anspruch einer ganz spezifischen Minderheit gerahmt, die sich nicht nur in Taten
manifestiert hat. Auch in ihrer Vorstellungswelt begann sich diese Minderheit mit
zunehmender Selbstverstindlichkeit tiber die Natur zu erheben und sich als von
ihr getrennt zu imaginieren, so Merchants und Mies’ Argumentation.

Die enge Verwobenbheit heute globaler Klassenfragen mit >Sexualitit« und >Ras-
se«sowie die Verwobenheit dieser dichotomisierenden Kategorisierungsweisen mit
der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein wird auch bei Lugones (2007, 2010)
und Freya Schiwy (2007) deutlich. Sie erginzen ihre Analyse um den bei Mies
und Merchant noch wenig infrage gestellten Aspekt einer hierarchisch konzipier-
ten Zweigeschlechtlichkeit. Beide argumentieren, die heteronormative Vorstellung
von >Geschlecht« sei selbst ein kolonialer Import und bei der Zerstérung anderer
Volker, Kosmologien und Gemeinschaften dufierst hilfreich gewesen . Seien diese
einmal zerstort, liefSe sich auch die Natur selbst besser nach dem neuen mecha-
nistischen und linearen Modell der Akkumulation ausbeuten, so das Argument.
Damit eigneten sich diese Klassifikationen bestens zur Entwicklung und vor allem
Rechtfertigung sozialer Kontrollmechanismen innerhalb Europas und in den Ko-
lonien gegeniiber all jenen, denen im Gegensatz zum kulturell-zivilisatorisch als
iiberlegen behaupteten Europa ihre angebliche Nahe zur Natur zum Verhingnis
gemacht wurde, sowie zur Begriindung des immer stirker werdenden Raubbaus
an der Natur selbst. Mit dieser Ergidnzung schliefen Lugones und Schiwy an Mies’
und Merchants frithere Kritik am Wandel des Naturverstindnisses produktiv an
und vertiefen das Argument des gewaltférmigen epistemischen Wandels der kolo-
nialen Moderne entlang ihrer mit >Rasse, >Klasse« und »>Sexualitit< intersektional
verwobenen heteronormativen Dimension.

Beispielhaft lisst sich die Verbindung zwischen epistemischem Rassismus/Se-
xismus und der Transformation des Naturverstindnisses an dem in Europa jahr-
hundertelang benutzten Folterhandbuch mit dem Titel Der Hexenhammer (Kramer
[Institoris] 2015) zeigen. Erstmals erschien es 1486, also nur wenige Jahre vor Co-
lumbus’ Aufbruch ins vermeintliche Indien, in der deutschen Stadt Speyer. Nach
Merchant wiirden sich die darin empfohlenen Methoden der sogenannten Hexen-
verfolgung in Europa kaum von jenen der Drangsalierung und Vernichtung von

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

Indigenen in den Amerikas unterscheiden (Merchant 1983: 134) und einen dariiber-
hinausgehenden epistemischen Wandel anzeigen.

Interessant ist dahingehend der spitere Diskurs zu europiischer >Hexenverfol-
gung« und Kolonisation, in dem berithmte Intellektuelle wie etwa Descartes, Fran-
cis Bacon oder Jean Bodin sowohl das eine als auch das andere vehement vertreten
hitten und zugleich als Vordenker von Aufklirung und Fortschritt in das europii-
sche kollektive Gedichtnis moderner Philosophie eingehen hitten kénnen (ebd.).
Auch Mies thematisiert Bacon als einen der >Viter< der modernen Naturwissen-
schaften, der »die gleichen gewalttitigen Mittel empfahl, um der Mutter Natur
ihre Geheimnisse zu entlocken, wie sie von Kirche und Staat benutzt wurden, um
an die Geheimnisse der Hexen zu kommen« (Mies 1989: 93). Wie insbesondere diese
beiden Autorinnen argumentieren, sei die zu unterwerfende und auszubeutende
Natur nunmehr mit dhnlichen mechanistischen Verfahren fragmentiert, gefoltert
und penetriert worden, wie auch an den sogenannten Hexen immer neuere me-
chanische und physikalische Foltermethoden ausprobiert worden seien (Merchant
1983: 168; Mies 1989: 109). Die Verfahren zu dieser Art von >Wahrheitsfindung« hit-
ten nicht nur begrifflich jenen der Inquisition der spanischen Reconquista geih-
nelt, sondern auch methodisch. Diese neuen wissenschaftlichen Methoden hitten
Wissen und Gewalt auf zuvor unbekannte Weise vereint (Mies 1989: 109) und diese
Verbindung mit einem zuvor unbekannten Anspruch auf Rationalitit, Wahrheit,
Vernunft und Fortschrittlichkeit gerahmt.

Wie bereits in der Diskussion des vierten Genozids/Epistemizids an Frauen
und Hiretiker_innen in Europa erliutert, betonen feministische Autor_innen die
materialistische Dimension dieser ineinandergreifenden Prozesse deutlich stir-
ker als dies in der dekolonialen Debatte zumeist der Fall ist. Sie stellen fest, dass
Sklaverei und Hexenverfolgung ideale Experimentierfelder fiir neue Formen von
Repression und Arbeitskontrolle dargestellt hitten — ausgedacht und ausgefiihrt
nicht durch Europier_innen im Allgemeinen, sondern vor allem von Angehéri-
gen der dort herrschenden Klassen (Federici 2012: 130), und zur Anwendung ge-
bracht sowohl in der >neuenc als auch in der »alten Welt«. Die >Ergebnisse« die-
ser Herrschaftstechniken und Gewaltpraktiken sind dieser Argumentation zufolge
weit iiber die gemarterten Korper hinaus in einer bis heute anhaltenden rassifizier-
ten und vergeschlechtlichten internationalen Arbeitsteilung und Ressourcenver-
teilung sowie in einem fragmentierten, mechanistischen Naturverstindnis wirk-
sam geworden. Die neue, naturwissenschaftliche und mechanistische Philosophie
des Fragmentierens und Klassifizierens, die ganzheitlichere alternative Wissens-
formen auch durch deren Vernichtung zu iiberwinden trachtete, habe dafiir die
notwendigen epistemischen Grundlagen bereitgestellt (ebd.: 175).

- am 12.02.2026, 21:11:08.

13


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Epistemische Gewalt

Zwischenfazit zur Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

»We live on the other side of the line that
someone traced while thinking of us but
aiming at not thinking of us anymore. We
are invisible, inaudible, and illegible be-
cause the success of previous revolutions
decided not to include us.«

(Manifesto for Good Living/Buen Vivir,
zit.n. Santos 2014: 8)

Zwei Denktraditionen — die post- und dekoloniale sowie die materialistisch-femi-
nistische — habe ich in diesem Kapitel zusammengefiihrt, um deutlich zu machen,
entlang welcher theoretischen und epistemologischen Voraussetzungen ich zu ei-
ner Theoretisierung epistemischer Gewalt beitragen will. Die Erfindung der Kate-
gorie >Rasse« ist dafiir zentral, und sie muss intersektional mit >Geschlecht< und
»Sexualitit« zusammengedacht und in den Kontext der Moglichkeitsbedingungen
und Konsequenzen des heute globalen Kapitalismus und ebenfalls global zu den-
kender Klassenfragen gestellt werden. Auf Basis der hier geschilderten Argumente
erscheint es mir iiberzeugend, die frithe europdische Expansion in die Amerikas in
diese Betrachtung substanziell miteinzubeziehen, weil in ihr nicht nur politische
und 6konomische, sondern auch epistemische und ontologische Grundlagen fiir
gegenwartige Wissens- und Seinsweisen gelegt wurden.

Fir die hier ins Zentrum geriickte Periode des langen 16. Jahrhunderts kann
man nicht von Wissenschaft im heutigen engeren, modernen Sinne sprechen. Den-
noch wird mit der Beriicksichtigung der gewaltdurchdrungenen Kolonialitit von
Macht, Wissen und Sein und deren Konkretisierung in vier beziehungsweise finf
Genoziden/Epistemiziden deutlich, wie sich die politischen und ékonomischen
Prozesse der kolonialen Expansion auch in unser heutiges Wissenschaftssystem
eingeschrieben und es mit hervorgebracht haben. Epistemische Gewalt soll hier
also nicht als verallgemeinerter Begriff abstrahiert, sondern in jenem frithen Zu-
sammenhang von Gewalt und Wissen begriindet werden, dessen Auswirkungen bis
in die Gegenwart der kolonialen Moderne reichen.

Ohne Anspruch auf historische Vollstindigkeit und fern der Behauptung eines
chronologischen Kausalzusammenhangs erachte ich es ausgehend von den hier
diskutierten Positionen fiir plausibel und sinnvoll, diesen weiten Bogen in Raum
und Zeit zu spannen. Fiir eine Theoretisierung epistemischer Gewalt erscheint es
mir weniger niitzlich, auf einzelne historische Ereignisse Bezug zu nehmen, als
vielmehr die Verwobenheit der hier beschriebenen Phinomene und Prozesse in
den Fokus zu riicken. Ich verorte mein Anliegen einer Theoretisierung epistemi-
scher Gewalt also ganz bewusst in den gewihlten Denktraditionen und nicht in

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2: Kolonialitat von Macht, Wissen und Sein

einem abstrakten Universalismus eurozentrischer Epistemologie, auch wenn mei-
ne eigene Wissenspraxis der anhaltenden Kolonialitit ebenfalls nicht vollstindig
entkommen kann. Damit pladiere ich ausdriicklich dafiir, ein Konzept epistemi-
scher Gewalt von der Primisse der kolonialen Moderne aus zu denken, in der dieses
Wissen selbst verortet bleibt — und die es im Bewusstsein der scheinbaren Wider-
spriichlichkeit dieses Unterfangens zugleich mit zu verindern, zu dekolonisieren,
trachtet.

Direkte physische Gewalt ist also eng mit der Dimension des Wissens und dem
sich herausbildenden System Wissenschaft im modernen Sinne verzahnt. Es geht
mir aber um mehr als um ein funktionales Verstindnis einer diskursiven Legitima-
tion einerseits und von direkter physischer Gewalt andererseits. Von epistemischer
Gewalt zu sprechen bedeutet nicht, lediglich die Muster der Rechtfertigung ande-
rer Gewaltformen zu entziffern. Es bedeutet auch, die gewaltférmige Qualitit des
Wissens selbst mit in Betracht zu ziehen. Die Trennlinie zwischen vermeintlich
eindeutiger Gewalt und ihrer diskursiven Einbettung in Wissen lasst sich nicht
aufrechterhalten. Wir konnen und miissen Wissen und Gewalt zusammendenken.

Der Begriff der epistemischen Gewalt ermdglicht dies. Doch was wird darunter
von jenen verstanden, die ihn bereits benutzen und zum Teil auch definieren?

- am 12.02.2026, 21:11:08.

75


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 12.02.2026, 21:11:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

