
Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein

»Wenn die Erkenntnis ein imperiales In-

strument der Kolonialisierung ist, dann ist

die Dekolonialisierung der Erkenntnis ei-

ne der dringendsten Aufgaben.«

(Mignolo 2012: 48)

Die Aufgabe der Dekolonisierung von Denken undWissen besteht nachWalter Mi-

gnolo nicht nur darin, die Inhalte des Diskurses auszutauschen, sondern auch des-

sen Begriffe zu verändern (ebd.: 79). Wir sollten das auch mit dem Begriff Gewalt

tun, indem wir ihn in zweierlei Richtung weiterdenken: weiter denken im Sinne ei-

ner Abkehr von der Selbstverständlichkeit eines engen Verständnisses, das auf di-

rekte physische und personale Gewalt fokussiert und weite Gewaltbegriffe unter

dem Machtbegriff gut aufgehoben sieht, und weiterdenken im Sinne der notwendi-

gen Unabgeschlossenheit und Offenheit analytischerWerkzeuge und theoretischer

Zugriffe auf jene Phänomene, die wir damit fassen wollen und können. Gewalter-

eignisse in ihrer Relationalität und Prozesshaftigkeit in einen globalen historischen

Kontext einzuordnen, die Dimension des Wissens dabei mit in Betracht zu ziehen

und auf diese Weise den Begriff epistemische Gewalt weiterzuentwickeln, stellt ei-

nen Beitrag zur Dekolonisierung von Erkenntnis dar, die Mignolo in Anlehnung an

Aníbal Quijano im obigen Zitat fordert.

Doch warum muss Erkenntnis, warum muss Wissen überhaupt dekolonisiert

werden, undwovon?Umdiese Frage zu erörtern, begründe ichmeine transdiszipli-

nären Explorationen rund um epistemische Gewalt im konzeptuellen Rahmen der

Kritik an der Kolonialität von Macht,Wissen und Sein, die in der dekolonialen De-

batte insbesondere lateinamerikanischer Sozial- undGeisteswissenschaftler_innen

entwickelt wurde, wo man auch vom Begriffspaar Modernität/Kolonialität spricht

(Escobar 2007; Garbe 2013a; Mignolo/Walsh 2018).1 Ergänzt wird diese Grundle-

1 Diese Autor_innen bieten einführende Überblicke zu dieser Theorietradition, an der zahl-

reiche Stimmen insbesondere aus den USA und aus Lateinamerika beteiligt waren und

sind. Catherine Walsh und Walter Mignolo (2018: 8) zählen zur sogenannten Moderni-

tät/Kolonialität-Gruppe Edgardo Lander, Fernando Coronil, Santiago Castro-Gómez, Os-

car Guardiola-Rivera, Arturo Escobar, Javier Sanjinés, Freya Schiwy, Enrique Dussel, Nel-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Epistemische Gewalt

gung durch die Berücksichtigung feministischer Theoretikerinnen aus Westeuro-

pa, die sich diesen Fragen mit zum Teil anderen Begriffen, aber in sehr ähnlicher

Perspektive und teilweise schon viele Jahre zuvor gewidmet haben (Federici 2004;

Merchant 1983; Mies 1986).

son Maldonado-Torres, Ramón Grosfoguel, Agustín Lao-Montes, Aníbal Quijano sowie sich

selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 39

Modernität/Kolonialität und Kapitalismus

»Wenn der Kapitalismus in der Lage ge-

wesen ist, sich zu reproduzieren, dann nur

aufgrund der Ungleichheit, die er in den

Körper des Weltproletariats integriert hat,

sowie aufgrund seiner Fähigkeit, die Aus-

beutung zu globalisieren. Dieser Vorgang

entfaltet sich noch heute vor unseren Au-

gen, wie er es die letzten fünfhundert Jah-

re getan hat.«

(Federici 2012: 25)

Post- und dekoloniale Theorien stellen fest, dass wir auch nach dem formalen Ab-

schluss der politischen Dekolonisierung in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

in einem anhaltenden Zustand der Kolonialität leben, und dass diese die konstitu-

tive Unter- oder Kehrseite derModerne bildet (Quintero/Garbe 2013b).2 Sie verwei-

sen darauf, dass die heute globale Durchsetzung des Kapitalismus eng verwoben

ist mit dem europäischen Projekt des Kolonialismus und fordern, jegliche Form

von Macht, Herrschaft und Gewalt in diesem Kontext der Kolonialität zu analysie-

ren.3 PostkolonialeTheorien beziehen sich insbesondere auf die koloniale Expansi-

on Frankreichs und Großbritanniens vom 18. bis zum 20. Jahrhundert nach Afrika

und Asien und machen das Zeitalter von Aufklärung, Liberalismus und Industri-

eller Revolution zum historischen und ideengeschichtlichen Referenzpunkt (Hall

1992; Said 1978, 1993; Spivak 1999).4

Dekoloniale Ansätze verorten das Problem bereits 300 Jahre früher und Tau-

sende Kilometer weiter westlich. Sie argumentieren, dass die frühe europäische

Expansion in die Amerikas, die bereits im späten 15. Jahrhundert von der iberi-

schen Halbinsel ausgegangen war, den Grundstein für die heutige Weltordnung

gelegt habe. Ohne die durch die Eroberung und Unterwerfung der Amerikas ge-

nerierte primäre Akkumulation enormer Reichtümer im sogenannten langen 16.

2 Robert Young (2006: 3f.) widerspricht der Erzählung, dass die Welt bereits vollständig poli-

tisch dekolonisiert sei. Er argumentiert, dass es von der von Marokko besetzten Westsahara

über die nordamerikanischen First Nations bis hin zur israelischen Besetzung palästinensi-

scher Gebiete weltweit noch einige koloniale Konstellationen auch im engeren politischen

Sinne gebe.

3 Zu Abgrenzungsdebatten und Überschneidungen zwischen post- und dekolonialen Ansät-

zen siehe Castro Varela/Dhawan (2015: 318ff.), Kerner (2012: 164), Bhambra (2014b) und

Boatcă (2015b).

4 Für einen Überblick zu dieser Theorietradition siehe Kerner (2012) oder Castro Varela/Dha-

wan (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Epistemische Gewalt

Jahrhundert5 sei die spätere Expansion in den Osten und Süden, auf die sich post-

koloniale Kritik bezieht, erst gar nicht möglich gewesen, so das Argument (Dus-

sel 2013; Lander 2000; Mignolo 2000, 2009a; Quijano 2000, 2007; Quintero/Garbe

2013a; Santos 2005).

Im Gegensatz zur gängigen Begründung der modernen Fortschrittserzäh-

lung in italienischer Renaissance, lutheranischer Reformation (Deutschland),

politischer (Frankreich), industrieller (Großbritannien) oder wissenschaftlicher

Revolution (Westeuropa) legen insbesondere dekoloniale Perspektiven gerade

in diesen Prozessen die koloniale Unterseite dieser dominanten Erzählung frei

(Dussel 2013: 23). Indem die Moderne mit dem 500 Jahre währenden Zustand

der Kolonialität zusammengedacht wird, verschieben sich nicht nur ihre zeitli-

chen, sondern auch ihre geopolitischen Anfänge (ebd.: 22). Dekoloniale Theorie

spricht daher vom Begriffspaar Modernität/Kolonialität, also von zwei untrennbar

miteinander verwobenen Prozessen oder von der kolonialen Moderne. Dieses

Verständnis lege ich meinem Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer

Gewalt zugrunde.

Ein zentrales Argument dekolonialer Perspektiven ist das eines intrinsischen

Zusammenwirkens von Moderne und Kolonialität seit der Eroberung der Ameri-

kas 1492 und nicht erst mit dem Zeitalter der Revolutionen, auf das postkoloniale

Perspektiven fokussieren, wenn sie die spätere Phase des europäischen Kolonialis-

mus in Afrika und Asien analysieren. Die Moderne wird dabei nicht als exklusiv

(west-)europäisches, sondern als weltumspannendes Phänomen betrachtet, weil

sich Kapitalismus und Kolonialismus in ihr miteinander verwoben entwickelt hät-

ten (Garbe 2013a: 22). Man fokussiert daher auf soziale Ungleichheiten, Subalter-

nisierungsprozesse und Klassifizierungen im globalen Maßstab und kritisiert Eu-

rozentrismus als moderne/koloniale Form vonWissen, Repräsentation und Repro-

duktion (ebd.). Auch der Grundstein für das heute weltweit durchgesetzte (natur-)

wissenschaftliche Weltverständnis, das mit Moderne und Rationalität assoziiert

wird, ist der dekolonialen Argumentation zufolge in den Anfängen der kolonialen

Eroberung der Amerikas gelegt worden, von der aus sich das kolonial-kapitalis-

tische Modell gesellschaftlicher Organisation entwickeln konnte und schließlich

global durchgesetzt habe (ebd.).

5 Der Begriff geht zurück aufHistoriker FernandBraudel undhat insbesondere ImmanuelWal-

lersteins (1974) Theorie des kapitalistischenWeltsystems geprägt. Mit der Verortung der Ur-

sprünge von Kapitalismus und Kolonialismus in der frühen kolonialen Expansion Europas

wurde er auch für die dekoloniale Debatte zu einem wichtigen Referenzpunkt. In diesem

Verständnis umfasst das lange 16. Jahrhundert die diesseits und jenseits des Atlantiks mit-

einander verwobenen historischen Prozesse im Zeitraum von 1450 bis 1650. Jüngere Studien

(Anievas/Nişancıoğlu 2015) gehen noch weiter zurück, um die Anfänge des Kapitalismus im

Mittelalter auszumachen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 41

Dieser durchaus nicht homogene oder lineare Prozess ist über mehrere Jahr-

hunderte verlaufen und in unzähligen Kämpfen und Konflikten und mit ungeheu-

erlichen Gewaltpraktiken ausgetragen worden, deren Details und Widersprüch-

lichkeiten in der dekolonialen Argumentation bisweilen zu kurz kommen.Dennoch

überzeugt hinsichtlich einer theoretischen Fundierung epistemischer Gewalt der

Ansatz, die im globalen Maßstab wirkmächtigen Ausbeutungs- und Herrschafts-

praktiken dieser langen Periode als eng verwoben mit jenen Prozessen zu betrach-

ten, die mit der Herausbildung der Wissenschaften und der von ihnen gerahm-

ten Metaerzählung der Moderne zu tun haben. Die Dimension des Wissens erhält

nämlich in der dekolonialen Gesellschaftsanalyse im Vergleich zu ihrem intellektu-

ellen Umfeld zwischen Marxismus, Dependenztheorien, Weltsystemtheorie, Post-

kolonialer Theorie und Cultural Studies einen noch bedeutenderen Stellenwert.

Entstanden und genährt vom spezifischen europäischen Standpunkt einer klei-

nen, privilegierten Elite aus, verheißt und beansprucht die Epistemologie der kolo-

nialen Moderne universelle Gültigkeit, so die Kritik. Damit gehe die Moderne über

ökonomische und politische Dimensionen weit hinaus, sie durchdringe die Ebe-

nen des Kulturellen, des Spirituellen, der Wissens- und Seinsweisen der Mensch-

heit. Durch den Blick auf die sogenannte koloniale Unterseite der Moderne wer-

de daher klar, dass die Moderne in der behaupteten Linearität, Fortschrittlichkeit,

Aufgeklärtheit und zivilisatorischen Überlegenheit vor allem eines sei: ein macht-

voller Mythos, der die gewaltsamen Prozesse der Moderne selbst unsichtbar mache

oder legitimiere, indem er ihre tiefe Verwurzelung im kolonialen Projekt leugne,

verharmlose oder beschönige. Der Dimension des Wissens, die in Analysen von

Gewalt im politischen Kontext weitgehend vernachlässigt wird, kommt in der Ent-

stehung und Tradierung dieses Mythos eine zentrale Bedeutung zu – und muss

daher auch bei dessen Analyse und Dekonstruktion Berücksichtigung finden.

Mit diesem dekolonialen Verständnis von Modernität/Kolonialität geht das Ar-

gument einher, nicht nur die (ehemals) Kolonisierten würden in der immer noch

kolonialen Moderne leben, sondern auch jene Gesellschaften, von denen die ko-

lonialen und imperialen Prozesse der Eroberung, Unterwerfung und Ausbeutung

einst ausgegangen seien. In denWorten des indischen postkolonialen Psychologen

und Soziologen Ashis Nandy »ist der Westen […] jetzt überall, innerhalb des Wes-

tens sowie außerhalb; in Strukturen und im Bewu[ss]tsein« (zit.n. Kastner/Waibel

2016: 15). »Als moderne Subjekte atmen wir diese Kolonialität täglich und zu jeder

Zeit« (Maldonado-Torres 2007: 243), denn »der Triumph der Moderne liegt darin,

dass sie sich universalisiert hat« (Escobar 2007: 183), formulieren auch dekoloniale

Autoren. Eine Art moderner Kolonialität betreffe demnach alle Menschen auf der

ganzenWelt, was keineswegs bedeutet, unterschiedliche Positionierungen mitein-

ander gleichzusetzen und Asymmetrien einzuebnen.

Dass die Auswirkungen für unterschiedlich positionierte Menschen jedoch

höchst unterschiedlich sind, liegt auf der Hand. Nach Quijano ist

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Epistemische Gewalt

»die eurozentrierte koloniale Moderne eine durch und durch diverse, in sich wi-

dersprüchliche und konfliktive Konfiguration. Sie beruht einerseits auf den Ideen

der sozialen Gleichheit, der Solidarität, der Freiheit und Autonomie aller Men-

schen, andererseits auf einer gesellschaftlichen Reklassifizierung der Bevölke-

rung der gesamten eurozentrierten Herrschaftskolonialität nach Maßstäben ih-

rer ›rassischen Zugehörigkeit‹.« (Quijano 2010: 36)

Westeuropa habe einen hegemonialen »Gemeinsinn« (ebd.: 39) geschaffen und

weltweit verbreitet, der sich in Gleichheit, Freiheit und Autonomie, in Staatsbür-

gerschaft und Nationalstaat artikuliere (ebd.). Zugleich jedoch seien die Opfer

dieses Herrschaftsmusters an der Ausübung der damit einhergehenden Rechte

und einer entsprechenden Existenzweise systematisch gehindert worden (ebd.).

Das global durchgesetzte kapitalistische Weltsystem basiert dieser Lesart zufolge

auf einer internationalen Arbeitsteilung und Ressourcenallokation, die entlang

dieser rassifizierten und, wie feministische Autorinnen stets vertieft haben, auch

heteronormativ sexualisierten Klassifizierung organisiert sei (Anzaldúa 1987;

Lugones 2007, 2010), also auf der Basis einer ganz spezifischen Wissensformation

(Quintero/Garbe 2013a: 10), einer »kolonialen Matrix der Macht« (Mignolo 2012:

50).

Vertraute – in Debatten über Gewalt im Kontext internationaler Politik jedoch

zumeist nur oberflächlich oder gar nicht verwendete – Begriffe wie strukturelle,

kulturelle oder symbolische Gewalt reichen nicht aus, um die koloniale Matrix der

Modernität/Kolonialität analytisch zu durchdringen. Letztere beinhaltet auch Ge-

walt in Bezug auf die Hervorbringung und Verdrängung von Wissen sowie auf die

Herstellung von Subjektivitäten (ebd.). Diese Prozesse werden von dekolonialen

Autor_innen immer wieder als epistemische Gewalt bezeichnet, zumeist jedoch,

ohne diesen Begriff weiter auszuführen. Gemeint sind damit etwa nach Quijano

die selektive Aneignung kultureller Errungenschaften vonKolonisierten imDienste

des Kapitalismus, die Unterdrückung alternativer Wissenspraktiken, Sinnstiftung

und Subjektivität, die diesem Ziel entgegenstehen, sowie der Zwang zum Erlernen

der Dominanzkultur der Kolonisator_innen (Quijano 1993: 209f.).

Zahlreichen dekoloniale Theoretiker_innen greifen die epistemische Dimensi-

on der kolonialen Matrix auf und unterscheiden sie analytisch in drei weitere Di-

mensionen: die Kolonialität der Macht, die Kolonialität des Wissens und die Kolo-

nialität des Seins. Im Folgenden erläutere ich diese eng miteinander verwobenen

Konzepte. Darüber hinaus führe ich in die Begriffe Geo- und Körperpolitik des

Wissens ein, die für eine vertiefte transdisziplinäre Exploration epistemischer Ge-

walt hilfreich sind. Nach diesen theoretischen Erörterungen illustriere ich die Kon-

zepte der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein an ganz konkreten und trans-

kontinental miteinander verwobenen Gewaltpraktiken des sogenannten langen 16.

Jahrhunderts, also jener Epoche, die aus dekolonialer Perspektive für die Heraus-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 43

bildung des bis heute wirksamen kolonial-kapitalistisch-modernen Machtmodells

und seiner hegemonialen Epistemologie in vielerlei Hinsicht konstitutiv war. Er-

gänzt werden diese Beispiele durch eine marxistisch-feministisch-postkoloniale

Analyse der parallel erfolgenden Transformation des Naturverständnisses, die mit

den geschilderten Gewaltpraktiken eng verzahnt ist.

Rassifizierung als Achse der Kolonialität der Macht

Insbesondere bei Quijano (1993, 2000, 2016) ist das Konzept der »Kolonialität der

Macht« (ebd.) ausgearbeitet, das den »epistemischen Knotenpunkt« (Garbe 2013a:

37) dekolonialer Perspektiven bildet.6 Im Kern dieses globalen Machtmusters be-

nennt er drei Komponenten: den Kapitalismus als universell durchgesetztes Aus-

beutungsmodell, das alle zuvor bekannten Formen der Arbeitskontrolle in sich ver-

eint hat, den Staat als universell durchgesetzte Form öffentlicher Autorität und den

Eurozentrismus als heute einzige legitime Form von Rationalität und Wissenspro-

duktion (zit.n. Germaná 2013: 80).

In einer späteren Phase der Debatte der Modernidad/Colonialidad-Gruppe wur-

den dieser Grundkonzeption der Kolonialität der Macht drei weitere Dimensionen

hinzugefügt, in denen die europäischen Kolonisator_innen immer mehr Kontrolle

zu etablieren verstanden hätten: über Sexualität und Geschlecht, über Subjektivität

und Erkenntnis sowie über die Sphäre der Natur und ihrer Ressourcen (Mignolo

2012: 50). Auchwenn er alle diese Dimensionen alsmiteinander verwoben und rele-

vant anerkennt, stellt Quijano den Rassismus der kapitalistischen Produktionswei-

se ins Zentrum seiner Analyse und Konzeption der Kolonialität der Macht (zit.n.

Kastner/Waibel 2016: 10). Er wertet dabei allerdings die epistemische Dimension

gegenüber der ökonomischen auf. Die Mehrheit der Indigenen in Lateinamerika

seien nämlich nicht Proletarier_innen (gewesen), sondern Leibeigene – und dies

nicht aufgrund ihrer Klassenzugehörigkeit, sondern auf Basis der bereits zuvor

erfolgten Rassifizierung, der sie von den Kolonisator_innen unterworfen worden

seien (ebd.: 11).

Die aus post- und dekolonialer Perspektivewirksamste unter den sozialen Klas-

sifikationen der Moderne – ›Rasse‹ – etabliert sich nach Quijano stets in Konflik-

ten und sozialen Verteilungsprozessen, in denen historische Auseinandersetzun-

gen fortwirken (ebd.: 13). Zugleich sei es eben jene Kategorie ›Rasse‹, die die Akku-

mulation des Wohlstands im europäischen Zentrum auf Dauer gewährleiste (ebd.)

– und mit ihm die epistemischen und daraus resultierenden anderen Privilegien.

6 Auf Quijanos zentrale Konzepte beziehen sich so gut wie alle dekolonialen Autor_innen. Sie

vertiefen es in vielerlei Hinsicht, weshalb ich mich an dieser Stelle stärker auf die lebendige

dekoloniale Debatte beziehe als auf die Primärtexte aus seiner Feder.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Epistemische Gewalt

In der Ablösung einer religiös-theologischen durch eine zunehmend säkular-ver-

wissenschaftlichten Epistemologie (Maldonado-Torres 2014: 637) sei die Rassifizie-

rung vonMenschen zum »Modus [geworden], um denmit der Eroberung durchge-

setzten Herrschaftsverhältnissen Legitimität zu verleihen« (Quijano 2016: 28) und

Herrschaftsverhältnisse zwischen Europäer_innen und Nicht-Europäer_innen zu

naturalisieren (ebd.). Raza, der religiös-theologische Vorläufer der später säkulari-

sierten Kategorisierung race, sei zum »Hauptkriterium für die Einteilung derWelt-

bevölkerung in Rangstufen, Stellungen und Rollen in der Machtstruktur der neuen

Gesellschaft« geworden (ebd.: 29), zum »grundlegenden Modus der universellen

gesellschaftlichen Klassifizierung« (ebd.).

Die Kolonialität der Macht beschreibt also diejenigen modernen Machtmuster,

die, so CatherineWalsh, eine nach der Kategorie ›Rasse‹ vorgenommene Einteilung

von Menschen mit der Kontrolle von Arbeit, dem Staat und der Wissensproduk-

tion verknüpft (zit.n. Kastner/Waibel 2016: 14f.). Dieses spezifische Machtmuster

konnte der dekolonialen Argumentation zufolge im Laufe von 500 Jahren zu ei-

nem globalen Modell werden, weil es in der kolonialen Expansion und der mit

ihr verkoppelten Entwicklung des Kapitalismus weltweit zur Anwendung gebracht

wurde, erklärt César Germaná anhand der Theorie Quijanos. Dies wiederum sei

gerade deshalb gelungen, weil die Idee von raza/race eine allerorten einsetzbare

soziale Klassifikation von Menschen ermöglicht habe (Germaná 2013: 79), mit der

andere Kategorien der Differenzierung überschrieben worden seien. Bereits zuvor

und auch anderswo existierende asymmetrische Beziehungen von Ausbeutung,Be-

herrschung und Konflikt entlang von Geschlecht, Religion oder gesellschaftlichem

Rang seien im politischen und epistemischen ›Erfolgsprojekt‹ des Kolonialismus

rassifiziert worden, was die damit einhergehendenMachtverhältnisse und Gewalt-

praktiken naturalisiert und universalisiert habe (ebd.). Dabei seien die Beherrsch-

ten bisweilen selbst zu Kompliz_innen ihrer Unterdrückung geworden, da sie die

immodernen Zivilisationsparadigma immer wieder behauptete Überlegenheit der

Kolonisator_innen, die zuerst religiös, dann biologisch und schließlich kulturell

argumentiert worden sei, zunehmend selbst als legitim und naturgegeben zu be-

trachten begonnen hätten (ebd.: 81).

Die politischen und sozialen Aspekte dieses Prozesses blieben für die sich her-

ausbildendenWissenschaften nicht folgenlos. Das sich im Europa des 17. Jahrhun-

derts etablierendemoderneWissenschaftssystemkonnte sich aus dekolonialer Per-

spektive nur deshalb so erfolgreich durchsetzen, weil Europa zu diesem Zeitpunkt

bereits die Kontrolle aller Formen von Subjektivität, Kultur,Wissen und seiner Pro-

duktion innegehabt hat. Das trifft zumindest für Südamerika zu. Die Kolonialität

der Macht und die mit ihr erfolgte Implementierung von raza/race als konstitu-

tives Element der späteren globalen Organisation und Verteilung von Arbeit und

Ressourcen hätten dafür die notwendige Voraussetzung dargestellt (ebd.: 80).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 45

Quijano verortet die Entstehung des zuerst theologischen Konzepts raza, aus

dem im Zuge der Ver(natur-)wissenschaftlichung von Wissen das biologistische

Konzept race werden sollte, in den frühen europäischen Debatten darüber, ob die

zu unterwerfenden Indigenen der Amerikas eine Seele hätten oder nicht (zit.n.

Maldonado-Torres 2007: 244). Die fünf Jahrzehnte andauernden innerkirchlichen

Auseinandersetzungen, ob es sich bei diesen Menschen überhaupt um Menschen

handle, wurde deshalb zum Streitpunkt, weil man sich über die Legitimität der

kolonialen Praktiken von Versklavung, Ermordung und Misshandlung uneinig war

(Wallerstein 2007). Elemente der beiden Hauptstränge der Mitte des 16. Jahrhun-

derts geführten Debatte von Valladolid, verkörpert durch Bartolomé de las Casas

einerseits und Gines Sepúlveda andererseits (ebd.), setzen sich bis heute in kul-

turalistisch beziehungsweise biologistisch gerahmtem Rassismus fort (Grosfoguel

2013: 83).

So gänzlich fremd wie die an den Küsten der Amerikas angetroffenen Men-

schen den ersten europäischen Kolonisatoren erschienen sein mögen, galten sie

den Europäer_innen nicht als lediglich auf andere Weise religiös wie etwa die auf

europäischem Territorium vertriebenen oder zwangskonvertierten Muslim_innen,

Juden und Jüdinnen der spanischen Reconquista (ebd.: 81ff.). Diese habe man zwar

als minderwertig und verdächtig erachtet, aber immerhin noch für menschlich ge-

halten (ebd.). Damit habe zumindest theoretisch die Option der Konversion offen

gestanden, die die christliche Gleichheit aller (Christen-)Menschen vor Gott ge-

währleiste. Die amerikanischen Indigenen hingegen seien von den Kolonisator_in-

nen als überhaupt ohne jeglichen Glauben an irgendeinen Gott betrachtet worden

(ebd.: 82).

Da in der frühen christlichen Vorstellungswelt notwendigerweise alle Men-

schen eine Religion hatten und zur christlichen bekehrt werden konnten, schloss

man aus der angenommenen Abwesenheit von Religion konsequenterweise auf das

Nichtvorhandensein einer Seele (ebd.: 81). Wer keiner Religion zugeordnet werden

konnte, konnte aus europäisch-christlicher Sicht auch keinen Gott haben; wer kei-

nen Gott hatte, konnte demzufolge keine Seele haben; und ohne Seele war man

in dieser Logik dem Tier näher als dem Menschen. Da man den in den Amerikas

angetroffenen Menschen keinerlei Religiosität im engen christlichen Verständnis

zusprechen konnte und wollte, sei also deren Menschsein selbst auf dem Prüf-

stand gestanden (ebd.: 82). Mitte des 16. Jahrhunderts hat der katholische Klerus

nach langen philosophischen, theologischen und rechtlichen Debatten zwar ein

indigenes Menschsein im Sinne einer Fähigkeit zur Konversion zum Christentum

anerkannt, welche, so das Argument der Kirche, die Seelen der dann nicht mehr

so gänzlich anderen zu retten vermocht hätte (ebd.: 83). Von der Vorstellung von

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Epistemische Gewalt

Menschsein eines Weißen7 männlichen europäischen Christen war diese Qualifi-

zierung jedoch weit entfernt.

Noch bevor also Mitte des 17. Jahrhunderts der methodische Skeptizismus des

französischen Gelehrten René Descartes zur Debatte stand, den ich im folgenden

Punkt der Kolonialität des Wissens diskutiere, hatte sich der dekolonialen These

zufolge schon eine subtilere Form des »imperialen, manichäischen, misanthropi-

schen Skeptizismus« (Maldonado-Torres 2007: 245) gegenüber bereits rassifizier-

ten Anderen durchgesetzt – ein auf höchst problematischen epistemischen Grund-

lagen basierender Generalverdacht, der sich in einer grundlegend imperialen Hal-

tung äußerte (ebd.). Diese Haltung definierte nicht nur die zu unterwerfenden

Indigenen in den Amerikas, die im Fortgang des Kolonialismus zu versklavenden

Afrikaner_innen und die als biologisch und intellektuell minderwertig erachteten

europäischen Frauen sowie erst recht alle Frauen außerhalb Europas. Sie konsti-

tuierte auch den modernen imperialen Menschen selbst, der wenig überraschend

exklusiv als Weißer, christlicher Mann gedacht wurde, der zumindest nicht arm

und krank und später auch heterosexuell zu sein hatte. Ausgestattet mit diesem

Selbstverständnis sowie dem epistemischen Privileg, das expandierende Europa

und wachsenden Ressourcen als sich neu herausbildenden epistemischen, ökono-

mischen und politischen Mittelpunkt der Welt hinter sich zu wissen, konnte sich

der »imperial man« (Maldonado-Torres 2008: 113) zahlreiche weitere Privilegien an-

eignen und zu seinen Gunsten durchsetzen.

Unterscheiden und Herrschen in der Kolonialität des Wissens

Amdirektestenmit demKonzept der Kolonialität desWissens verbunden, aber sel-

ten zitiert, ist der Name Edgardo Lander. In seinem eigenen Beitrag zur von ihm

herausgegebenen Anthologie LaColonialidad del Saber. Eurocentrismo yCiencas Sociales

(Lander 1993b) problematisiert der venezolanische Soziologe die Rolle der Sozial-

wissenschaften im Kontext der Kolonialität der Macht und lotet aus, inwiefern von

diesen auch eine theoretisch und politisch wirksame Alternative zum Status quo

zu erwarten sei. Auch in Eurocentrism and Colonialism in Latin American SocialThought

spricht Lander von einem kolonialen Wissenssystem, weil es Europa gelungen sei,

ein Monopol auf ›richtiges‹ und ›wahres‹ Wissen zu etablieren (Lander 2000: 527).

Diese vermeintliche Selbstverständlichkeit werde in der modernen Erzählung als

Resultat von hierarchisch organisierten Differenzen erklärt und zugleich von ihr

mit hervorgebracht, sei es durch ›Rassen‹, ›Kulturen‹ oder andere Klassifizierungs-

systeme, in denen der Weiße Westen als höchste Stufe der menschlichen Entwick-

7 Die Großschreibung steht dafür, dass es keine phänotypisch eindeutig voneinander abgrenz-

baren ›Rassen‹ gibt und diese Konstrukte eines rassistischen Wissenssystems sind. Weiter-

führend dazu siehe Arndt (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 47

lung imaginiert und jegliche Abweichung davon als Ausdruck einer intrinsischen

Unterlegenheit argumentiert werde (ebd.: 527f.).

Lander zufolge besteht die Kolonialität des Wissens in der Verschränkung von

zwei Dimensionen. Die eine umfasse die sukzessiven Trennungen und Teilungen

der realen Welt ebenso wie der Formen, in denen wir Wissen über diese Welt ge-

nerieren, die andere das spezifische Zusammenwirken dieser modernen Wissens-

formen mit kolonialen/imperialen Machtverhältnissen (Lander 1993a: 13f.). Diese

beiden Dimensionen würden als Basis für die naturalisierende Konstruktion der

modernen Sozialwissenschaften dienen (ebd.: 14). Die erste und wichtigste dieser

Differenzierungen sei religiösen, das heißt christlichen Ursprungs: jene zwischen

Gott, demMenschen und der Natur als drei voneinander unterschiedenen Existen-

zen (ebd.). Diese Vorstellung unterscheidet sich grundsätzlich von jenen indigenen

Kosmologien, auf die europäische Kolonisator_innen in den Amerikas und später

auch in Asien und Afrika gestoßen sind. Eine für die Kolonialität des Wissens zen-

trale, spätere Differenzierung, die auf dieser christlichen Unterteilung zwischen

Gott, dem Menschen und der Natur basiert, ist nach Lander jene zwischen Körper

und Geist und damit auch zwischen Welt und Vernunft (ebd.). Wer im Richtigen –

im Christentum – gelebt habe, dem sei Vernunft zugesprochen worden, während

auf ewig ans Körperliche gebunden erschienen sei, wer an diesem Privileg keinen

Anteil gehabt habe (Maldonado-Torres 2014: 656).

Ich denke, also bin ich

Diese Differenzierung verdichtet sich insbesondere in Descartesʼ paradigmati-

schem »Ich denke, also bin ich« (cogito ergo sum), das dieser 1641 erstmals formuliert

hat (zit.n. Lander 1993a: 14). Dieser zumeist nicht mehr mitgedachte christliche

Subtext mag zunächst erstaunen, gilt Descartesʼ Satz doch als Credo von Auf-

klärung und Säkularität schlechthin und damit als modernes Gegenprogramm

zum einst christlichen Wissensmonopol. Descartes wird von vielen dekolonialen

Autor_innen herangezogen, um den Paradigmenwechsel von einer »Theopolitik«

(Mignolo 2012: 162) zu einer »Egopolitik« (ebd.) des Wissens zu veranschauli-

chen. Erster Begriff bezeichnet das theologisch-christliche Paradigma, zweiter

das aufgeklärt-säkulare, das in Descartesʼ cogito ergo sum auf den kürzesten und

wichtigsten Punkt gebracht wird, um die in der Neuzeit erfolgende Abwen-

dung vom vormals christlichen Welterklärungs- und Sinnstiftungsanspruch zu

markieren. In diesem für die Debatte um die Kolonialität des Wissens zentral

gesetzten Leitmotiv der Aufklärung entledigt sich das ›ich denke‹ von der vor-

mals exklusiv religiösen Bedingung des ›ich bin‹, so das dekoloniale Argument.

Dabei werde jedoch unmissverständlich von der im vorigen Abschnitt erläuterten

Unterstellung ausgegangen, dass ›die anderen‹ keine Religion und infolgedessen

auch keine Seele hätten und daher keine Menschen seien (Maldonado-Torres

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Epistemische Gewalt

2014: 648). Damit bleibe das vermeintlich säkulare ›ich denke‹ einem religiösen

Begründungszusammenhang eng verbunden.

Dass das kartesianische cogito ergo sum tatsächlich keiner radikalen Abwendung

von der christlichen Epistemologie gleichkommt, sondern vielmehr als deren säku-

larisierte Fortsetzung betrachtet werden kann (Apffel-Marglin 2004: 5), macht den

Erfolg dieses neuenWissensmodus aus. Descartes hat zwar einen alternativenWeg

zu epistemischer Gewissheit jenseits von zeitgenössischen religiösen Konflikten

und Dogmen geöffnet (ebd.). Doch die Vorstellung einer natürlichen Ordnung der

Dinge, in der alles nach rein mechanisch-physikalischen Gesetzen ablaufe, die zu-

mindest bis zur Etablierung des Darwinismus immer noch von einem dreifaltigen

Gott insWerk gesetzt worden seien, unterscheide sich kaum von einer vormals rein

göttlichen Schöpfungsgeschichte mit theologisch erklärbaren Gesetzmäßigkeiten,

so Apffel-Marglin (ebd.). Der große Unterschied zwischen dem einen und dem an-

deren besteht diesem Argument zufolge in der »Entzauberung der Welt« (Weber

2002: 19), die offensichtlich auf der kolonialen Unterscheidung zwischen Mensch-

sein und Nicht-Menschsein und all den daraus folgenden Vernichtungspraktiken

basiert. Ganz im Gegensatz zum modernen Loblied auf diesen Prozess der in-

dividuellen Befreiung erachten dekoloniale Theoretiker_innen diese vermeintliche

Entzauberung und die mit ihr einhergehende Gewissheit über Richtig und Falsch,

Gut und Böse als problematisch und für die Moderne paradigmatisch (Maldonado-

Torres 2008: 241) – und das nicht nur aufgrund eines gewaltdurchdrungenen Be-

gründungszusammenhangs, sondern auch aufgrund ihrer ebenso gewaltförmigen

Wirkung.

Diese sich mit Descartes öffnende »ontologische Kluft« (Apffel-Marglin 2004:

3) zwischen dem abstrakten Sein der eurozentrischen Philosophie und dem geleb-

ten Sein der Kolonisierten mündet in der modernen Vorstellung von Materie als

etwas Unbelebtem, über das der (rationale, europäische, moderne, in seiner Sub-

jektivität radikal entkörperte, zugleich aber auch männlich und Weiß gedachte)

Mensch nach Belieben und Kräften verfügen könne (ebd.: 3f.). Und er tut es auch,

selbst dann,wenn es sich bei dieser ›objektifiziertenMaterie‹ um andereMenschen

handelt. Jene Menschen würden aus der Perspektive imperialer Subjektivität keine

gewöhnlichen anderen darstellen und auch nicht als adäquates Alter Ego taugen

(Maldonado-Torres 2008: 182), wie im vorherigen Abschnitt anhand der zentralen

Kategorisierung von raza/race erläutert. Als unterhalb der Schwelle des Menschli-

chen gälten sie als verzicht- und vernichtbar, könnten also gleichermaßen gehasst,

begehrt oder auch vollständig ignoriert werden (ebd.: 239). Dafür sorgen aus die-

ser Perspektive die Kolonialität des Wissens, die genau diese Trennung zwischen

Geist und Natur in ein Teilen von und Herrschen über Menschen übersetzt, und

die Kolonialität der Macht, die diese Trennung im wahrsten Sinne des Wortes in

ihnen verkörpert.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 49

Descartes und ähnlich argumentierende Zeitgenossen gelten als Vordenker der

Aufklärung und damit als Wegbereiter der Emanzipation aus Unterdrückung und

Gewalt.8Wie können sie also gleichzeitig rassistisch und frauenfeindlich argumen-

tieren? Bei genauer Betrachtung ist dieses Paradoxon nur ein scheinbares. So ar-

gumentiert etwa der US-amerikanische Historiker George M. Fredrickson, dass in

einem von so gut wie allen Beteiligten anerkannten System der vererbten Differenz

die vollständige Gleichheit zu argumentieren ja gar nicht notwendig sei (Fredrick-

son 2015: 11f.). Erst wenn dieses System massiv infrage gestellt würde, müsse sich

ein neuer Begründungszusammenhang konstituieren, bei dem gleichwohl Konti-

nuitäten festzustellen seien (ebd.: 45). Am christlichen ebenso wie am säkulari-

sierten Universalismus zeigt der Rassismustheoretiker, wie je nach Kontext unter-

schiedliche Ausnahmen von der unterstellten Norm etabliert worden seien, um aus

Perspektive der Macht jeweils erwünschte Ausschlüsse zu rechtfertigen.

Sowohl im expandierenden Christentum des langen 16. Jahrhunderts als auch

in der vermeintlichen Überwindung des religiösen Paradigmas 200 Jahre später

durch die Aufklärung habe die real durchaus nicht existierende Gleichheit aller

Menschen als Norm gegolten und beide Narrative hätten von sich behauptet, eine

Befreiung vom jeweils vorangegangenen Zustand der Ungleichheit zu ermöglichen

(ebd.). Hätten einst Volksmythen, Aberglaube und Tradition dabei geholfen, ge-

sellschaftliche Unterschiede aufrechtzuerhalten, so habe die Kirche ein religiöses

Wertesystem der Differenz etabliert, die jedoch durch Konversion zum richtigen

Glauben zumindest theoretisch überwunden werden konnte. Die spätere biologis-

tisch-rassistische Ideologie habe den christlichen Expansionsanspruch durch Mis-

sion und Konversion daher nicht gefördert, sondern untergraben, so Fredrickson

(ebd.: 46). Erst die Gedankenwelt der Aufklärung habe die totale Entfaltung eines

naturwissenschaftlich begründeten Rassismus ermöglicht (ebd.: 47) und das poli-

tische Projekt der kolonialen Expansion Europas habe dieses Wissen globalisiert.

Um zur ideologischen Basis einer globalen sozialen Ordnung zu werden, sei es

dementsprechend notwendig gewesen, das frühe Konzept raza von traditionellen

Vorstellungen sozialer und religiöser Hierarchie zu lösen und als race allmählich

vollständig zu naturalisieren (ebd.).

Auch der aus Puerto Rico kommende und in den USA tätige Soziologe Ramón

Grosfoguel (2013) argumentiert, dass der Dreh- und Angelpunkt der modernen

Epistemologie, das aufgeklärt-rationale »Ich denke, also bin ich«, in die die um-

fassende Gewaltförmigkeit der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein eingebet-

tet und ohne sie gar nicht denkbar sei. Um als von Gott unterschiedenes Ich uni-

8 Wissenschafts- und Philosophiegeschichte ignorieren die wenigen, aber in nahezu jeder

Epoche vorhandenen weiblichen Denkerinnen weitgehend. Die exklusiv männliche Form er-

scheint hier als angemessen, weil auch fast keine Schriften von Frauen überliefert sind oder

rezipiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Epistemische Gewalt

versell gültiges Wissen und Wahrheit produzieren zu können, hätten eine onto-

logische und eine epistemische Voraussetzung erfüllt sein müssen, so Grosfoguel,

der sein Argument ebenfalls am Beispiel Descartesʼ veranschaulicht. Dessen erstes,

das ontologische Argument laute, der menschliche Geist bestehe aus einer ande-

ren Substanz als der Körper, Gott also in seiner Fluidität und materiellen Nicht-

Determiniertheit ähnlich und damit frei von partikularen Verortungen und Ver-

körperungen sei (ebd.: 75f.). Das zweite, epistemische Argument beruhe auf der

Annahme, menschliche Fragen und Zweifel seien allein durch inneren Monolog

und rationale Überlegung zu klären, durch einen Solipsismus, in dem die Existenz

jeglicher außenweltlichen Objekte vom Bewusstseinszustand dieses räsonierenden

Ichs abhänge (ebd.: 76).

Dialogizität und Kommunikation waren für die Frage nach Wissen und Er-

kenntnis bei Descartes also irrelevant, ja sogar hinderlich. Dasselbe gilt auch für

soziale Beziehungen, die an partikulare Verkörperungen und Verortungen gebun-

den sind und damit für Descartes erkenntnistheoretisch problematisch waren, so

die dekoloniale Argumentation. Der lange währendenTheopolitik des Wissens, die

das epistemische Privileg der christlichen Theologie sicherstelle, sei mit diesem

Denken eine Egopolitik des Wissens, eine Ermächtigung des idealiter rationalen,

modernen und universellen Subjekts gegenübergestellt worden (Mignolo 2009a:

19, 2012: 165). Obwohl als radikaler Gegensatz konzipiert, ist der Theo- ebenso wie

der Egopolitik die Annahme gemeinsam, weder verkörpert noch verortet zu sein,

also sozial ungebunden, entkörpert und damit frei über jeglicher (geo-)politischen

Realität schwebend.

Soweit die Theorie. Frauen und Versklavte, Angehörige unterer Gesellschafts-

schichten, Kinder, körperlich oder geistig Kranke und in zahlreichen Schattierun-

gen rassifizierte ›andere‹ gelten Descartes und seinen Zeitgenoss_innen jedoch

keineswegs als subjekt- und erkenntnisfähig und damit auch nicht als potenzi-

elle Produzent_innen von intelligiblem Wissen. Dennoch wird in der Egopolitik

des Wissens am Ende des langen 16. Jahrhunderts nicht weniger behauptet, als

die göttliche Autorität über Wissen und Wahrheit ersetzen und damit ebenso uni-

versell gültigen, also gewissermaßen gottähnlichen, Anspruch auf Relevanz und

Richtigkeit erheben zu können.

Grosfoguel bringt auf den Punkt, was viele dekoloniale Autor_innen mit Rück-

griff auf die kartesianische Logik argumentieren:

»By delinking ethnic/racial/gender/sexual epistemic location from the subject

that speaks, Western philosophy and sciences are able to produce a myth about

a Truthful universal knowledge that covers up, that is, conceals who is speaking

as well as the geo-political and body-political epistemic location in the structures

of colonial power/knowledge from which the subject speaks.« (Grosfoguel 2007:

213)

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 51

Die Basisoperation der Epistemologie der kolonialen Moderne ist demzufol-

ge die Entkoppelung von Materialität und Sozialität einerseits und Erkennt-

nis(produktions-)fähigkeit andererseits. Mit dem argentinisch-mexikanischen

Theologen, Philosophen und Historiker Enrique Dussel fragt Grosfoguel auch

danach, wie man auf eine solche auch im Kontext ihrer Zeit recht verwegene Idee

gekommen sein konnte (Grosfoguel 2013: 77). Worin also bestehen die politischen,

ökonomischen, historischen und kulturellen Möglichkeitsbedingungen für einen

europäischen Philosophen Mitte des 17. Jahrhunderts, dies zu denken, und für

seine Zeitgenoss_innen und Nachfahr_innen, es ihm gleichzutun (ebd.)?

Ich erobere und vernichte, also bin ich

Dussels Antwort auf diese Frage zielt auf die koloniale Unterseite dieses paradig-

matischen modernenMottos: Dem ›Ich denke, also bin ich‹ (cogito ergo sum) sei not-

wendigerweise die europäische Erfahrung eines ›Ich erobere, also bin ich‹ (conquiro

ergo sum) vorausgegangen.9 Nur wer die koloniale Eroberung als Selbstverständ-

lichkeit erachte und sich selbst dementsprechend für das Zentrum der Welt hal-

te, könne überhaupt auf diesen Gedanken kommen – ein »imperial being« (zit.n.

ebd.), das seine eigenen Möglichkeitsbedingungen und Privilegien unsichtbar zu

machen versteht und auch selbst zu vergessen scheint. Doch nach Grosfoguel fehlt

in dieser dekolonialen Erklärung der Kolonialität desWissens einwesentliches Bin-

deglied. Zwischen dem ›Ich erobere, also bin ich‹ und dem ›Ich denke, also bin ich‹

liege nichts weniger als die gewaltsame koloniale Praxis des ›Ich vernichte, also bin

ich‹ (extermino ergo sum) (ebd.):

»It is the logic of genocide/epistemicide together that mediates the ›I conquer‹

with the epistemic racism/sexism of the ›I think‹ as the new foundation of knowl-

edge in the modern/colonial world.« (ebd.)

Nur wer sich die Welt zuvor gewaltsam unterworfen und diesen Zustand zur

Normalität erklärt hat, kann sich selbst als deren Zentrum und als privilegierten

Wissensproduzenten imaginieren, so Dussel (zit.n. ebd.). Nicht die Abwendung

von einem christlichen Gott ermögliche dieses Selbstverständnis, sondern die

Selbsterhöhung des »imperial man« (Maldonado-Torres 2008: 113), gottähnlich,

gottgleich und daher zu allem fähig und auch berechtigt zu sein. Diese Anmaßung

erlaubt dem eurozentrischen Subjekt die trickreiche Verquickung der Behaup-

tung eines universellen Menschseins mit der weiterhin ausgeübten Praxis der

Unterwerfung der von ihm rassifizierten und sexualisierten ›anderen‹. Das mit

der kolonialen Expansion 1492 einsetzende ›ich erobere‹ ist nach Grosfoguel und

Dussel also die Grundlage und Möglichkeitsbedingung des ›ich denke‹, das alle

9 Zur Einbettung der kartesianischen Philosophie in ihren zeitgenössischen, christlich gepräg-

ten, ideengeschichtlichen Kontext siehe Dussel (2013: 22ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Epistemische Gewalt

Attribute des christlichen Gotts säkularisiert und diesen Gott damit als Grund-

lage des Wissens ersetzt (Grosfoguel 2013: 77). Das Descartes’sche Ego ist dem

erobernden Ich nicht nur nachgefolgt, sondern hat es verabsolutiert und ihm ein

ontologisches Fundament errichtet, so Dussel (2013: 13).

Erst die Logik des Genozids/Epistemizids, also der Vernichtung von Leben und

Wissen, verbinde das ›ich erobere‹ mit dem »epistemischen Rassismus/Sexismus«

(Grosfoguel 2013: 77) des ›ich denke‹ als neue Grundlage des Wissens in der mo-

dernen/kolonialen Welt. Erst das ›ich vernichte‹ bilde die soziohistorische struk-

turelle Bedingung dafür, das ›ich erobere‹ mit dem ›ich denke‹ zu verschränken

(ebd.). Daraus lässt sich schließen, dass die Vernichtung von Wissen und Leben

im zweifachen Prozess der Moderne, die aufgrund ihres universalisierten Aufklä-

rungspostulats bis heute als lebensfreundlich und wissensbasiert imaginiert und

propagiert werden kann, Hand in Hand miteinander geht, während die Unterseite

der Moderne, die Kolonialität, unbenannt bleibt. In welchen ganz konkreten und

physischen Gewaltpraktiken sich dies äußerst, diskutiere ich an späterer Stelle in

diesem Kapitel entlang von vier beziehungsweise fünf ineinander verschränkten

Genoziden/Epistemiziden.

Das lange 16. Jahrhundert

Zuvor will ich jedoch eine Verbindungslinie herstellen zwischen ›1492‹ (dem Beginn

der europäischen kolonialen Expansion als Möglichkeitsbedingung der Koloniali-

tät des Wissens), ›1641‹ (der Artikulation des kartesianischen ›Ich denke, also bin

ich‹ als Grundlage der Entwicklung dermodernenWissenschaften) und der Gegen-

wart des 21. Jahrhunderts, von der aus dekolonialeTheoretiker_innen einen großen

Bogen zurück zu Descartes und sogar zu Columbus spannen. Der Soziologe und

Religionswissenschaftler Maldonado-Torres argumentiert, dass man in Bezug auf

das 16. Jahrhundert nicht nur von einer Kopernikanischen Wende oder Revoluti-

on sprechen sollte, die die Sonne die Erde als Mittelpunkt des Universums abgelöst

habe (Maldonado-Torres 2014: 648). Mindestens ebenso massive Auswirkungen auf

unser Verständnis von Welt und Wissen hätten jene hier beschriebenen Prozes-

se gehabt, die der Autor in Bezug auf den bis heute als Entdecker und Seefahrer

verharmlosten italienischen Söldner im Dienste der spanischen Krone, Cristoforo

Colombo, als »Columbianische Revolution« (ebd.) bezeichnet.

Erstmit dessen –und anderer europäischer Kolonisatoren – folgenreicher Lan-

dung auf dem amerikanischen Kontinent habe das beginnende koloniale Projekt

Europas sich räumlich ausgeweitet und zeitlich beschleunigt. Diese Expansion sei

mit einem massiven epistemischen Wandel einhergegangen, dessen Auswirkun-

gen bis heute anhalten würden. Diese in der modernen Wissenschaftsgeschich-

te keineswegs so bezeichnete (geistes- und kultur-)wissenschaftliche Revolution

habe die theologisch-klerikale Epistemologie des Mittelalters zutiefst erschüttert

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 53

(ebd.). Zugleich habe sie zentrale Elemente dieses Wissenssystems in Richtung ei-

nes sich entwickelnden säkularen Eurozentrismus transformiert, der sich als noch

viel folgenreicher und wirkmächtiger erweisen sollte, als seine religiösen Ursprün-

ge dies vermuten ließen. Aus theologischen Exklusionsargumenten und Selbstbe-

hauptungsansprüchen über Macht und Ressourcen seien mit dieser Columbiani-

schen Wende allmählich anthropologische geworden (ebd.: 651) – und das noch

lange, bevor sich dieses Wissen als eigenständige Disziplin zur Erforschung und

Beherrschung der weltweit Kolonisierten im formalen Wissenschaftssystem eta-

bliert hatte.

Auch bei Quijano beziehungsweise Germaná finden sich Erklärungen für die-

sen räumlich und zeitlich weit gespannten Bogen. Quijano nennt vier Merkmale

des eurozentrischen Wissenschaftsmodells (zit.n. Germaná 2013: 82). Erstens

beruhe auf der kartesianischen Erkenntnistheorie ein radikaler Dualismus der

Trennung von Subjekt und Objekt. Dabei werde das Subjekt nicht in Raum und

Zeit verortet und daher als körperlos betrachtet, was ihm die imperiale Behaup-

tung von Objektivität und Universalität überhaupt erst ermögliche (ebd.). Santiago

Castro-Gómez spricht in diesem Zusammenhang von der »Hybris des Nullpunkts«

(Castro-Gómez 2005: 13), Donna Haraway in der früheren feministischen Debatte

um die Verwobenheit zwischen Standort und Standpunkt noch pointierter vom

»god-trick« (Haraway 1988: 581). Beidesmeint die Anmaßung, einen frei schweben-

den, übergeordneten Standort der Beobachtung und damit auch einen universell

gültigen Standpunkt einnehmen und von dort aus ›die Wahrheit‹ über alles und

vor allem für alle sprechen zu können. Mit der Annahme, dass das materialisierte

Objekt des Wissens und auch die darauf basierende Erkenntnis vom entkörperten

Subjekt radikal unterschieden werden könnten, geht zweitens die Unsichtbarma-

chung des/der Forschenden selbst einher, und damit auch seiner/ihrer Interessen,

so Quijano (zit.n. Germaná 2013: 82). Drittens wird das damit gewissermaßen

von oben und von außen beobachtbare soziale Leben als atomistisch und un-

verbunden verstanden und in unendlich kleine Entitäten ausdifferenziert, mit

denen es sich gut teilen und herrschen lässt (ebd.). Das vierte Merkmal ist nach

Quijano die übergeordnete Vorstellung eines gesellschaftlichen Evolutionismus im

globalen Maßstab, des unaufhaltsamen Fortschritts nach europäischem Modell,

das seinerseits die Spitze dieser linearen Fortschrittserzählung darstellt (ebd.).

Wissenschaft in der kolonialen Moderne ist in dieser Lesart also allein schon auf-

grund ihrer strukturellen und epistemischen Möglichkeitsbedingungen in erster

Linie »Herrschaftsdienst« (Pappe 2011), gerade auch dann, wenn sie als Suche

nach Erkenntnis und Wahrheit inszeniert und als Verkörperung der Befreiung von

religiöser und damit vormoderner Bevormundung verstanden wird.

Die Kolonialität des Wissens ist also zugleich historisches Erbe und gegenwär-

tige Herausforderung für kritische Sozialtheorie, die gegen diese Kolonialität ar-

gumentiert, ohne sich jemals gänzlich von ihr befreien zu können. Wissenschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Epistemische Gewalt

ler_innen sind in dieselben ausbeuterischen Produktionsmechanismen verwickelt,

die sie aufgrund ihres epistemischen und (geo-)politischen Privilegs akademisch

kritisieren können (Bahri 1995: 77). Auch wenn die transdisziplinäre Theoretisie-

rung epistemischer Gewalt einen Versuch darstellt, in der sozialwissenschaftlichen

Gewaltdebatte einen Schritt weiter und anderswohin zu kommen, steckt sie also

zugleich selbst in einem Dilemma. Dieses gilt es jedoch auszuloten anstatt auszu-

blenden. Ähnlich wie feministische Standpunkttheorie (Ernst 1999; Haraway 1988;

Harding 1991; Mendel 2015; Singer 2005), Schwarzer (Collins 1990; Lorde 1984) und

Chicana-Feminismus (Anzaldúa 1987; Moraga/Anzaldúa 2015) argumentiert auch

post- und dekoloniale Theorie gegen den machtvollen Mythos des »god-trick« (Ha-

raway 1988: 581) und der »Hybris desNullpunkts« (Castro-Gómez 2005: 13). Ganz im

Gegenteil geht es zusätzlich zu dieser in der gewaltvollen Praxis des Kolonialismus

verwurzelten intellektuellen Abstraktion um die konkrete räumliche und zeitliche

Verortung von Wissen ebenso wie um dessen Verkörperung, insbesondere entlang

der Kategorien ›Rasse‹ und ›Geschlecht‹.

Geo- und auch Körperpolitik des Wissens (Mignolo 2012: 162), zwei weitere für

die Debatte um Kolonialität wichtige Begriffe, benennen genau das Gegenteil der

kartesianischen Behauptung, dass (ganz bestimmtes) menschliches Denken aus

sich selbst heraus, abgetrennt von jeglicher sozialen Verortung und Einbettung,

möglich und damit universell gültig sei. Mit den deutlich an feministische Theorie

angelehnten, diese aber kaum zitierenden Konzepten argumentieren Autor_innen

für eine notwendigerweise in Zeit, Raum und Körpern verortete normative (Denk-)

Bewegung der Dekolonisierung. Das meint ein Ausgehen von jenen Standpunkten

und Standorten, die über Jahrhunderte hinweg an der Unterseite der Moderne, in

der Kolonialität, angesiedelt und damit als Orte von Wissensproduktion unintelli-

gibel gemacht worden sind.

Einer solchen, auf vielfache Weise auf gewaltsamer »VerAnderung« (Reuter

2002: 143) basierenden Epistemologie wird das Potenzial zugesprochen, »einen

Bruch in der Hegemonie von Theopolitik und Egopolitik« (Mignolo 2012: 162) her-

beizuführen, »den beiden Stützen in der Kolonialisierung der Seelen und des Den-

kens« (ebd.). Diese nicht zuletzt auch personale Dimension wird mit dem Konzept

der Kolonialität des Seins reflektiert.

Krieg als Grundlage der Kolonialität des Seins

Der Kolonialität des Seins widmet sich vor allem Maldonado-Torres (2004, 2007,

2008, 2014). Diesem Konzept liegt die Annahme zugrunde, dass koloniale Macht-

beziehungen nicht nur in Bezug auf öffentliche Autorität, Sexualität,Wissen, Öko-

nomie und Natur tiefe Spuren hinterlassen haben, sondern auch in Bezug auf

das, was das Sein selbst bedeutet – als Theorie ebenso wie als gelebte Erfahrung

(Maldonado-Torres 2007: 242). Damit ergänzt Maldonado-Torres die epistemologi-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 55

schen Überlegungen zur Kolonialität von Macht und Wissen um eine ontologische

Dimension.

Nicht epistemische, sondern ganz direkte physische Gewalt stellt den Aus-

gangspunkt für seine Überlegungen dar (Maldonado-Torres 2008). Er setzt ein

umfassendes Paradigma des Krieges und der Gewalt zentral, in dem gewaltför-

mige Konfliktaustragung als privilegiertes Mittel zur Herstellung einer Ordnung

gelte, die genau in jener Logik der physischen Vernichtung beständig naturalisiert

und als alternativlos dargestellt werde. Nicht nur politische Ereignisse unterliegen

ihm zufolge dieser Logik, sondern auch soziale Beziehungen, das Wissen und die

hegemoniale Vorstellung davon, was das Menschsein bedeutet.

Ich darf vernichtet werden, also bin ich nicht

Maldonado-Torres distanziert sich von der weit verbreiteten Annahme, dass die

Ontologie als Teildisziplin der Philosophie ein allgemeines, universelles menschli-

ches Sein beschreiben könne.Wenn er ähnlich wie Grosfoguel (2013) davon spricht,

wie das kartesianische ›ich denke‹ (also die epistemologische Dimension) mit dem

zweiten Teil des berühmten Satzes ›also bin ich‹ (also mit der ontologischen) in

der Kolonialität des Wissens zusammenfällt, geht er, komplementär zu Grosfo-

guel, nicht in erster Linie vom ›ich vernichte‹ der Kolonisator_innen aus. Vielmehr

betont er das, was dieser für das Paradigma von Aufklärung undModerne verdich-

tete Satz von Descartes ausschließt, nämlich die Perspektive derer, die vernichtet

werden können, dürfen oder sogar sollen. Er spricht daher von einem »Paradig-

ma des Krieges« (Maldonado-Torres 2008: 1), das nicht nur der Kolonialität von

Macht und Wissen zugrunde liege, sondern auch eine Kolonialität des Seins her-

vorbringe. Nicht ausgehend von den Täter_innen denkt er dabei, sondern von den

Opfern. Diese Perspektive bringt er in einer prägnanten Ergänzung des oben be-

reits ausführlich diskutierten Zitats von Descartes zum Ausdruck, auf das auch er

zur Veranschaulichung seines Arguments zurückgreift:

»›I think (others do not think, or do not think properly), therefore I am (others

are-not, lack being, should not exist or are dispensable)‹.« (Maldonado-Torres

2007: 252)

Maldonado-Torres plädiert mit Bezug auf antikoloniale Denker wie Aimé Césaire,

Frantz Fanon und W. E. B. Du Bois dafür, eben jene Erfahrung der in der mo-

dernen Epistemologie nach Descartes Ausgeschlossenen und hier in Klammern

Eingeschlossenen zum Ausgangspunkt einer dekolonialen Ontologie zu machen

(Maldonado-Torres 2006, 2007). Insbesondere die in antikolonialerTheoriebildung

geprägte Figur der damnés (Fanon 1961), der »Verdammten dieser Erde« (Fanon

1966), dient ihm als Referenzpunkt zur Vertiefung des Begriffs der Kolonisierten

in der post- und dekolonialen Theorie. Diese durch die Kolonialität von Macht und

Wissen zu minderwertigen Anderen gemachten Menschen, denen auf Basis ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Epistemische Gewalt

Rassifizierung nichts weniger als das Menschsein selbst abgesprochen worden sei,

seien im Zuge der epistemischen und politischen Mechanismen der Kolonisati-

on auch in einer »ontologischen Differenz« (Maldonado-Torres 2007: 253) verortet

worden. Dabei seien sie entweder als Menschen und als politische Subjekte un-

sichtbar, oder aber als Objekte von Sexualisierung und als Sinnbilder für Bedro-

hung und das Böse schlechthin extrem sichtbar gemacht worden (ebd.: 257).

Wer jenseits der ontologischen Differenz verortet werde, würde nicht nur

zum oder zur Subalternen gemacht, sondern zum sub-ontologischen, unter der

Schwelle des für menschliches Sein gehaltenen Sub-jekt (Maldonado-Torres 2008:

18, 239).10 Dieses verfüge über keinerlei Subjektstatus im politischen Sinne, son-

dern sei im wahrsten Sinne des Wortes Unterworfene_r und werde vom »alter-

ego« (Maldonado-Torres 2007: 257) zum »sub-alter« (ebd.). Für Menschen un-

terhalb dieser Schwelle sei der Tod keine außergewöhnliche Existenzbedrohung,

sondern eine alltägliche Erfahrung, und die Hölle kein Horrorszenario, sondern

der Ort, an dem sie zu leben und zu sterben gewohnt seien, wo man jederzeit

verletzt, vergewaltigt oder getötet werden könne (ebd.: 255) – und das nicht nur

im übertragenen Sinn.

Die von Du Bois erstmals sogenannte Etablierung der »colour line« (Du Bo-

is 1903) als zentrale Demarkationslinie der »Zone der Nicht-Existenz« (Fanon

1967: 8, 2011: 64), des »Abgrundes« (Santos 2007), der »ontologischen Differenz«

(Maldonado-Torres 2007) und auch der »Kolonialität der Macht« (Quijano 2000) ist

nach Maldonado-Torres eng verwoben mit der ganz konkreten, schmutzigen und

grausamen Praxis des Krieges und seinen unzähligen Formen von Gewalt, auch im

ganz konkreten, direkten und physischen Sinn. Die einst theologische Erfindung

der Teilungs- und Beherrschungskategorie raza, die sich als modernes Konzept

race mit dem Beginn der Neuzeit naturalisiert und global ausgebreitet hat, sei

das Vehikel, mit dem Versklavung, Mord und Vergewaltigung dieser Menschen

gerechtfertigt würden – ein Prozess, den Maldonado-Torres die »Naturalisierung

der Nicht-Ethik des Krieges« (Maldonado-Torres 2007: 256) nennt. Wenn Fanon

mitten im antikolonialen Widerstand der 1950er Jahre also zu einem Krieg gegen

den Kolonialismus aufgerufen und das nicht nur metaphorisch gemeint habe, so

Maldonado-Torres, habe er damit bestehende soziale Beziehungen politisiert, die

bereits auf der Prämisse von Krieg entstanden wären (ebd.). Epistemische und

ontologische Differenz sollten nach Maldonado-Torres also zwar begrifflich unter-

schieden werden, doch beide seien mit der kolonialen Ausbeutung, Beherrschung

und Kontrolle aufs Engste verbunden (ebd.: 254) – ebenso wie mit dem Krieg als

deren Basismodus, also auch mit direkter physischer und personaler Gewalt.

10 Die Bindestriche sind beabsichtigt und orientieren sich an Maldonado-Torresʼ Schreibweise

sub-ject.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 57

Die von europäischen Klerikern in der Debatte von ValladolidMitte des 16. Jahr-

hunderts intensiv und extensiv diskutierte Frage, ob die Indigenen der Amerikas

eine Seele hätten, also Menschen seien oder nicht, sei nach Maldonado-Torres so-

mit keine lediglich philosophische Frage der frühneuzeitlichenTheologie gewesen.

Vielmehr müsse man sie als eng an die parallel verlaufende politische Diskussion

über den ›gerechten Krieg‹ gekoppelt verstehen, an die Rechtfertigung von Unter-

werfung, Ausbeutung und Vernichtung (ebd.: 246) im Kontext ganz konkreter phy-

sischer Gewaltpraktiken kriegerischer Art. Als die Frage nach der Seele und somit

nach dem Menschsein der Indigenen nach fünfzig Jahren endlich geklärt gewesen

sei, hätten die frühen Kolonisator_innen bereits eine ganz spezifische Art der Be-

gegnung mit der indigenen Bevölkerung in den Amerikas etabliert, die sich von

jener unterschieden habe, wie man sich auf dem europäischen Kontinent seinen

Gegner_innen und Feind_innen gegenüber verhalten habe (ebd.). Was auf dem eu-

ropäischen Kontinent als Ausnahme zumindest einer Rechtfertigung bedurft hätte,

sei in Übersee zur Regel einer zunehmend naturalisierten »Nicht-Ethik des Krie-

ges« (ebd.: 247) geworden: die Vernichtung. Ermöglicht worden sei dieser Über-

gang von der Ausnahme zur Regel durch die in der kolonialen Begegnung erfun-

dene ontologische Differenz. Diese sei zur Grundlage eines neuen Denkens und

Selbstverständnisses des »imperial man« (ebd.: 246) geronnen, das bis heute Gül-

tigkeit habe.

Das ist der Kern des Arguments zur Beschreibung der Kolonialität des Seins

vom Ausgangspunkt der gewaltsamen Konfliktaustragung, des Krieges, aus.

Maldonado-Torres benutzt Krieg als Sammelbegriff für die sehr direkten und

physischen Erfahrungen auch von direkter physischer Gewalt als Teil des enormen

Ausbeutungs- und Unterwerfungsprozesses im Zuge des Kolonialismus – und

nicht nur für eine formalisierte und erklärte bewaffnete Konfliktaustragung. Für

die Praktiken des von ihm so genannten Paradigma des Krieges bedarf es ihm zu-

folge nämlich gar keines formell erklärten Krieges. Vielmehr erfüllten im Kontext

der kolonialen Eroberung rassifizierte Menschen die Funktion des permanenten

Feindes, der bekämpft werden solle, dürfe und sogar müsse (Maldonado-Torres

2008: 238).

Die im kolonialen Kontext verankerte Etablierung von raza/race und hierar-

chisch-heteronormativ vergeschlechtlichter beziehungsweise sexualisierter Diffe-

renzierung sowie die Naturalisierung und allmähliche Säkularisierung dieser Ka-

tegorisierungen habe also kriegerisches Handeln und entsprechende Formen von

Gewalt von der Dimension der Ausnahme, die kontextspezifisch gerechtfertigt und

auch als Opfer gegenüber höheren Zielen gerahmt werde, in die Dimension des

ganz gewöhnlichenMassakers verschoben (ebd.: 4). Dieses sei zumNormalfall und

Charakteristikum einerModerne geworden (ebd.), die sich zugleich als gewaltmin-

derndes und sogar gewaltfreies Programm der Zivilisierung versteht. Nicht mehr

die Ausnahme der Gewaltanwendung musste fortan gerechtfertigt, sondern für

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Epistemische Gewalt

deren Nützlichkeit musste argumentiert werden. Damit sei der Krieg selbst natu-

ralisiert worden, was Maldonado-Torres als die dunkelste Seite der westlichen Mo-

derne bezeichnet (ebd.: xii). Eine Gesellschaft, die das Menschsein von einem sol-

chen Paradigma des Krieges aus denke, verübe Maldonado-Torres zufolge Gewalt

sogar gutenGewissens, sei unfähig, sich unterschiedlichen Formen vonGewalt ent-

gegenzustellen und rechtfertige Friedensideale, die ihrerseits in Gewalt verstrickt

seien (ebd.: 238).

Auch wenn die Vereindeutigung jeglicher auf Rassismus basierenden Gewalt-

praxis im Sammelbegriff des Krieges bei Maldonado-Torres diskussionswürdig

ist, ist das auf diese Weise gerahmte Konzept der Kolonialität des Seins für meine

Begründung der Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt sehr nützlich. Die

Rückbindung vermeintlich abstrakter ontologischer Fragen an konkrete physische

und personale Gewalt stellt eine Grundlage bereit, um auch über Fragen des

Epistemischen mit dem Begriff der Gewalt nachzudenken, der hier ganz bewusst

auch direkte, physische und personale Gewalt inkludiert. Ausgehend von diesem

Verständnis lässt sich fundiert von epistemischer Gewalt sprechen und eine Kon-

zeptionierung dieses Begriffs auch für die sozialwissenschaftliche Gewaltdebatte

entlang von zwei Argumentationssträngen weiterentwickeln: Wissen ist erstens

unverzichtbar für die Legitimation und Rationalisierung von Gewaltanwendung,

denn die Herausbildung einer modernen eurozentrischen Epistemologie hat Krie-

ge und andere Formen direkter, physischer und personaler Gewalt stets begleitet

und gerechtfertigt. Zweitens ist Gewalt, wie die hier diskutierten Positionen

deutlich machen, auch konstitutiv für das Wissen selbst.

Um diese dialektische Verwobenheit durchdenken zu können, erachte ich die

Konzepte der Kolonialität von Macht,Wissen und Sein für hilfreich, auch wenn sie

auf den ersten Blick keine unmittelbar ableitbaren Optionen für eine konventio-

nelle Operationalisierung von Gewalt in all ihrer Vielschichtigkeit zur Verfügung

stellen. Das ist auch nicht ihr Anspruch. Sie können jedoch dazu beitragen, enge

Gewaltbegriffe infrage zu stellen, zu ergänzen und daran entlang weiterzudenken,

vor allem in Hinblick auf die bislang zu wenig berücksichtigte Dimension desWis-

sens. Darüber hinaus steht Maldonado-Torresʼ Position, die Kolonialität des Seins

vom Standpunkt derer aus zu denken, die Gewalt erfahren und erleiden, im Ein-

klangmit der vonmir gewählten Forschungsperspektive kritischerTheorietraditio-

nen, von der aus ich zur weiteren Theoretisierung epistemischer Gewalt beitragen

will.

Nicht einzigartig, aber global systemrelevant

Gegen dekoloniale Perspektiven kann eingewandt werden, dass Krieg und Gewalt

nicht erst seit der kolonialen Expansion Europas im langen 16. Jahrhundert grau-

sam und problematisch sind. Ich stimme jedoch mit dekolonialen Autor_innen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 59

überein, diese historische Phase als Verdichtungs- und Wendepunkt einer um-

kämpften Entwicklung zu verstehen, deren Effekte im globalen Maßstab wirksam

geworden sind und die daher – im Gegensatz zu früheren Epochen und anderen

Weltregionen –auch heute relevant ist. In jenen historischen Prozessen, auf die die

Konzepte der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein Bezug nehmen, haben sich

politische, ökonomische, soziale und auch epistemische Möglichkeitsbedingungen

für das kapitalistische Weltsystem entwickelt, das gegenwärtig die gesamte Welt

dominiert. Dies ist nicht nur in ökonomischer, politischer und sozialer Hinsicht

der Fall, sondern auch in Bezug auf das, was als intelligibles Wissen gilt, um diese

Welt zu verstehen und zu gestalten.11

Es ist daher schlüssig, über epistemische Gewalt vom Knotenpunkt der euro-

päischen ›Erfolgsgeschichte‹ von Kolonialismus und Kapitalismus aus nachzuden-

ken – auch wenn historisch frühere oder geopolitisch anderswo zu findende Pro-

zesse von Diskriminierung, Ausbeutung und Vernichtung in ihrer Verwicklungmit

jeweils gültigem Wissen des Teilens und Herrschens sehr allgemein als epistemi-

sche Gewalt bezeichnet werden können. Dass diesem allgemeinen ein spezifisches

Verständnis des Begriffs vorzuziehen ist, werde ich im weiteren Verlauf des Texts

Schritt für Schritt argumentieren.

Ich habe mit Dussel und Grosfoguel den Ausgangspunkt der modernen Epis-

temologie, die kartesianische Philosophie, als Vorläuferin der Aufklärung und ihre

Verankerung in der kolonialen Unterseite derModerne erläutert. In vielfacherWei-

se schließt auch das Konzept der Kolonialität des Seins von Maldonado-Torres an

die Erfahrung der Vernichtung als Möglichkeitsbedingung des bis heute anhalten-

den modernen Verständnisses vonWissen undWelt an, wobei er diese vom Stand-

punkt derer aus durchdenkt, die vernichtet werden (können/dürfen/sollen). Doch

worin genau bestand in historischer Hinsicht die von diesen drei Autoren betonte

Dimension des ›ich vernichte‹, die das koloniale ›ich erobere‹ mit dem modernen

›ich denke‹ verbindet? Welche konkreten Gewaltpraktiken in der Kolonialität der

Macht sind damit gemeint und was haben diese miteinander zu tun? Und was ist

daraus schließlich für eine Theoretisierung epistemischer Gewalt zu lernen?

Zur noch deutlicheren Verortung meiner Argumentation in der hier gewählten

Forschungsperspektive illustriere ich im Folgenden ganz konkrete Gewaltprakti-

ken, auf die die Konzepte der Kolonialität von Macht,Wissen und Sein Bezug neh-

men. An ihnen lässt sich nachzeichnen, inwiefern das Sprechen von epistemischer

Gewalt kein abstraktes Unterfangen ist, sondern in einem konkreten Zusammen-

11 Diese Feststellung gilt nicht nur für unseren Planeten, sondern auch für dasWeltall, also den

Raum außerhalb der Erde, zumal dieser seit dem 20. Jahrhundert von militärischer und zi-

viler Hochtechnologie durchdrungen und inzwischen auch zum Standort privat betriebener

Großprojekte geworden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Epistemische Gewalt

hang mit der Analyse und Kritik historischer und gegenwärtiger Gewaltpraktiken

unterschiedlichster Art steht.

Grosfoguel (2013) spricht von vier miteinander in einem theoretischen eben-

so wie praktischen Zusammenhang stehenden Genoziden des langen 16. Jahrhun-

derts, die zugleich auch Epistemizide gewesen seien. Er beschreibt die Zurichtung

und Vernichtung von Menschen und die Auslöschung von Wissen als über drei

Kontinente hinweg verwobene gewaltförmigen Prozesse dieser für dekoloniale Per-

spektiven zentralen Epoche: Erstens die Vertreibung und Vernichtung von Mus-

lim_innen, Juden und Jüdinnen von der iberischen Halbinsel während der soge-

nannten Reconquista, zweitens die Unterwerfung der Indigenen in der vermeint-

lich ›neuen‹ Welt, drittens die Versklavung und Verschiffung von Afrikaner_innen

als jederzeit erneuerbare Arbeitskräfte zur Ausbeutung der Ressourcen in den ko-

lonisierten Territorien sowie viertens – übernommen von der italienischen Philo-

sophin Silvia Federici (2004), die er selbst jedoch nur kurz zitiert – die sogenannte

Hexenverfolgung auf dem europäischen Kontinent.

Feministisch-materialistische Theoretiker_innen haben bereits lange vor der

dekolonialenDebatte darauf hingewiesen, dass im Zuge diesermiteinander verwo-

benen Prozesse auch die Natur selbst zum Objekt und Opfer der für die Moderne

konstitutiven Epistemologie und Produktionsweise geworden sei (ebd.; Merchant

1983; Mies 1986). Sie beschreiben den Paradigmenwechsel hin zu einem fragmen-

tiert-rationalistischen Naturverständnis als eng verzahntmit der europäischen ko-

lonialen Expansion und deren epistemischen und politischen Umbrüchen inner-

halb Europas (Boatcă 2003; Pelizzon 2002; Zuckerhut 2011). Diese Argumentation

fügt den vier von Grosfoguel genannten einen fünften Vernichtungsprozess hinzu.

Vier Genozide/Epistemizide und die Transformation der Natur

In seinem AufsatzThe Structure of Knowledge in Westernized Universities. Epistemic Ra-

cism/Sexism and the Four Genocides/Epistemicides of the Long 16th Century argumentiert

Grosfoguel (2013), dass es in den ersten 150 bis 200 Jahren des kolonialen Projekts

zu vier rasch aufeinander folgenden und miteinander in Verbindung stehenden

Genoziden gekommen sei, die zugleich auch Epistemizide gewesen seien. Dies-

und jenseits des Pazifiks seien nicht nur Millionen von Menschen vernichtet, son-

dern auch umfangreiche Wissensbestände und alternative Existenzweisen ausge-

löscht worden. Diese vier Genozide/Epistemizide, so Grosfoguel, der diese Begrif-

fe stets mit Schrägstrich zu einer Einheit verschränkt, seien konstitutiv für die bis

heute nachwirkenden epistemischen und zahlreichen darauf basierenden weite-

ren Privilegien Europas – und insbesondere seiner Weißen, christlichen, und wie

feministisch-marxistische Theoretiker_innen ergänzen, über Eigentum verfügen-

den, Männer (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 61

Muslim_innen, Juden und Jüdinnen auf der iberischen Halbinsel

Den Beginn des ersten Genozids/Epistemizids macht Grosfoguel dort aus, von wo

die koloniale Expansion ausgegangen war. Er datiert den Ausgangspunkt dieses

doppelten Vernichtungsprozesses unmittelbar bevor Christoph Columbus und an-

dere sich auf den Weg ins vermeintliche Indien gemacht haben: auf der iberischen

Halbinsel. Das dortige katholische Königshaus hatte über mehrere Jahrhunderte

hinweg und mit großem Aufwand die Rückeroberung (reconquista) andalusischen

Territoriums betrieben, was nichts anderes bedeutet als dessen gewaltsame (Re-)

Christianisierung. Im Namen einer sogenannten Blutreinheit (limpieza de sangre)

wurden Muslim_innen ebenso wie Juden und Jüdinnen ermordet, vertrieben oder

zwangskonvertiert. Die dahinter liegende Idee der Herstellung einer Einheit zwi-

schen staatlicher Identität, Territorium und religiöser Identität der Bevölkerung

kann nach Grosfoguel als Vorläuferin des Modells des modernen Nationalstaats

bezeichnet werden (2013: 79).

Die Reconquista habe aber nicht nur den physischen Tod für viele Menschen

bedeutet, sondern sei auch mit der Vernichtung ihrer Erinnerung, Spiritualität

und Kultur einhergegangen, was Grosfoguel als »kulturellen Genozid« (2013: 78)

beziehungsweise als »Epistemizid« (ebd.: 73) bezeichnet. Dass es sich bei der zur

Rechtfertigung dieses Genozids/Epistemizids bemühten raza zwar um eine religi-

ös-theologische Rahmung, nichtsdestotrotz aber um ein proto-rassistisches Kon-

zept gehandelt habe, zeige sich in den Begriffen, mit denen die Konvertierten be-

zeichnet worden seien. Moriscos beziehungsweise Mauren wurden die ehemals

muslimischen, Marranos die ehemals jüdischen Neo-Christ_innen genannt (ebd.:

78). Der Begriff Morisco/Maure scheint nicht zufällig etymologisch mit dem spani-

schen Begriff für schwarz,moro, verwandt, der wiederum aus dem lateinischenmo-

rus/maurus und dem griechischen mauros kommt (Forbes, zit.n. Maldonado-Torres

2014: 650). Er kann also zugleich als ethnisierte wie auch als geopolitische Kategorie

verstanden werden, die auf religiösen Kriterien ebenso basiert wie auf phänotypi-

schen Merkmalen (ebd.).

Die Gründe dafür liegenGrosfoguel,Maldonado-Torres, Fredrickson und ande-

ren zufolge in der Verquickung der historisch parallel verlaufenden Genozide/Epis-

temizide, in denen sich Vorläufer der modernen/kolonialen Kategorisierungsweise

›Rasse‹ herausbildeten.Während die alsMoriscos verfolgtenMuslim_innen und die

als Marranos ebenfalls abwertend bezeichneten Juden und Jüdinnen von der iberi-

schen Halbinsel vertrieben oder zur Konversion gezwungen worden seien, hätten

die in dieser Eindeutigkeit und Identität noch gar nicht existierenden ›Europä-

er_innen‹ Ende des 15. Jahrhunderts Schwarze Afrikaner_innen bereits als seelen-

lose, tierähnliche Lebewesen am untersten Ende einer zunehmend rassistisch ge-

rahmten Skala des (Nicht-)Menschseins qualifiziert (Grosfoguel 2013: 83f.). Bereits

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Epistemische Gewalt

Mitte des 15. Jahrhunderts waren nämlich portugiesische Kolonisatoren12 auf den

Kanarischen Inseln und in Nordafrika gelandet und hatten dort Menschen ver-

sklavt und auf die iberische Halbinsel gebracht. Dazu habe es aber noch gar keines

expliziten ideologischen Rassismus bedurft, denn es hätte rechtlich und religiös

begründet werden können, diese Menschen zu unterwerfen, und es habe sich noch

nicht um ein Massenphänomen gehandelt, so Fredrickson (2015: 31).

Zugleich habe auch in der breiten Bevölkerung, die niemals zuvor einen

Schwarzen Menschen zu Gesicht bekommen hätte, ein tief verwurzelter Aber-

glauben an eine alttestamentarische Legende für ein rassistisch aufgeladenes

Ressentiment gesorgt (ebd.: 27). Dieser Legende zufolge sei Ham, der Sohn No-

ahs, mit einem Fluch für eine – als sexuell und inzestuös überlieferte – Sünde

bestraft und dabei im wahrsten Sinne des Wortes schwarz geworden, was all

seine Nachkommen fortan zum Dienen verdammt habe (ebd.: 39). Auch wenn

sexualisierte und andere Vorurteile gegen und Diskriminierung von Schwarzen

Menschen also bereits aus früheren Jahrhunderten bekannt waren, als sich die

Weiß/Schwarz-Dichotomie noch aus christlicher Vorstellungswelt speiste (ebd.;

Husmann 2010), war es aus dekolonialer Perspektive die Etablierung der kolonia-

len Moderne im langen 16. Jahrhundert, die aus der mittelalterlichen Farbsymbolik

Europas eine moderne/koloniale Machtachse zur Organisation und Verteilung von

Arbeit und Ressourcen im globalen Maßstab gemacht hat. Schwarze Menschen

seien damals ähnlich wie Muslim_innen als minderwertig betrachtet worden, und

beider zunehmend biologistische Rassifizierung habe sich wiederum in Europa

selbst rasant beschleunigt (Grosfoguel 2013: 81).

Indigene in den Amerikas

In Bezug auf den zweiten Genozid/Epistemizid verweist Grosfoguel auf den engen

zeitlichen und politischen Zusammenhang zwischen binneniberischer Expansion

und den Anfängen des transatlantischen Kolonialismus.13 Kaum eine Woche nach

dem offiziellen Abschluss der Reconquista entsandte das kastilische Königshaus

den Italiener Columbus ins vermeintliche Indien, womit nur ein knappes Jahr spä-

ter die koloniale Expansion in die Amerikas ihren Anfang nehmen konnte (ebd.: 79).

Denn während in der arabischen Welt und China die Entwicklung weitreichender

12 Über die direkte Beteiligung von Frauen an diesen frühen Raubzügen und Eroberungsreisen

wird von den hier zitierten dekolonialen Autoren leider nicht gesprochen, es ist aber davon

auszugehen, dass in allen Phasen der Kolonisierung auch Frauen zumindest in untergeord-

neten Funktionen beteiligt waren.

13 Ausführlicher diskutiert Fredrickson mit Bezug auf Robert Bartlett (1996) die Erfahrung eu-

ropäischer Binnenkolonisation bis an die Ränder des Kontinents. Diese sei ebenfalls von der

protorassistischen Behauptung der Überlegenheit etwa gegenüber der irischen, skandinavi-

schen oder auch osteuropäischen Bevölkerung begleitet gewesen (Fredrickson 2015: 23f.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 63

Handelswege florierte, befand sich Europa im ökonomischen Niedergang, was die

Suche nach neuen Ressourcen aller Art massiv vorantrieb.

Diese Verbindung zwischen dem ersten und dem zweiten Genozid/Epistemi-

zid herzustellen, ist aus dekolonialer Perspektive wichtig, denn nur so könne man

verstehen, dass und wie die in der spanischen Reconquista erprobten Methoden

des Unterscheidens und Herrschens auch in der sogenannten Neuen Welt ange-

wandt worden seien. Dem Verbrennen jüdischer und muslimischer Bibliotheken

auf europäischem Boden habe auf dem amerikanischen Kontinent das Verbrennen

indigener Wissensarchive in Form von Kodizes entsprochen, und die an den In-

digenen brutal exerzierte Zwangskonversion und Evangelisierung sei unmittelbar

zuvor an muslimischer und jüdischer Bevölkerung in Europa tausendfach erprobt

worden, sehr oft von denselben Protagonisten (ebd.: 80). Auch auf umgekehrtem

Wege habe die Verwobenheit dieser beiden Prozesse massive Auswirkungen ge-

habt. Die von der spanischen Halbinsel in die Amerikas exportierte religiöse Kate-

gorie raza habe sich in der kolonialen Praxis gegenüber den Indigenen zunehmend

in Richtung einer biologistischen Differenzierung, zu race, entwickelt (ebd.: 84).

Reimportiert nach Europa habe die Diskriminierung der europäischen Ju-

den und Jüdinnen sowie der Muslim_innen daher zunehmend anthropologisch

begründete rassistische Züge angenommen (Maldonado-Torres 2014: 648). Bald

habe auch bei der Diskriminierung und Vernichtung dieser Menschen und ihres

Wissens nicht mehr die richtige/falsche Religion im Fokus der Unterscheidung

gestanden, sondern wie in den Kolonien die infrage gestellte Menschlichkeit selbst

(ebd.: 651). Das mittelalterliche Konzept der religiös argumentierten ›Blutreinheit‹

habe auf den transatlantischen Wegen der Kolonisierung eine neue Bedeutung

erhalten und sei in Form eines zunehmend naturwissenschaftlich begründeten

Rassismus zum »Boomerang-Effekt des Kolonialismus« (Grosfoguel 2013: 84) für

und in Europa selbst geworden. Diese Argumentation verbindet den politischen

Übergang von der Kategorie ›Religion‹ zur Kategorie ›Rasse‹ mit einem auch

epistemologischen Wandel und umgekehrt.

Dennoch hält Grosfoguel fest, dass es sich bei dieser frühen Diskriminierung

nach Kriterien einer ›Blutreinheit‹ ebenso wie bei mittelalterlicher Judenfeindlich-

keit nicht um ›rassische‹ Konzepte im heutigen Sinne gehandelt habe, zumal das

Menschsein der Betroffenen im Gegensatz zur späteren Logik des biologistischen

Rassismus noch außer Streit gestanden sei (ebd.: 78). Aus heutiger Sicht bemer-

kenswert und vielfach übersehen ist Grosfoguel zufolge das geteilte Erbe antimus-

limischer und antijüdischer Ressentiments und Diskriminierung auf Basis eines

christlichen Proto-Rassismus der Reconquista. Dementsprechend sei auch Anti-

semitismus kein Effekt der Verwissenschaftlichung von race im 19. Jahrhundert,

sondern bereits seit dem 16. Jahrhundert etabliert, als ein von europäischen Eliten

propagierter und im sogenannten Volksglauben verankerter vorstaatlicher biopo-

litischer Rassismus (ebd.: 85).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Epistemische Gewalt

Afrikaner_innen

Die Praxis, Menschen in Afrika in großem Maßstab zu entführen, zu versklaven

und als kostenlose Arbeitskräfte in die Amerikas zu verschiffen, stellt aus dekolo-

nialer Perspektive eine unmittelbare Folge der Debatte von Valladolid und den drit-

ten Genozid/Epistemizid dar. Mit der dort verhandelten Entscheidung, die Indi-

genen der Amerikas nicht mehr töten und versklaven zu dürfen, sondern zu chris-

tianisieren, habe es dort an Arbeitskraft zur Erreichung des vorrangigen Ziels des

kolonialen Projekts, der ökonomischen Ausbeutung vonMenschen und Ressourcen

in der für die Europäer_innen ›Neuen Welt‹, gefehlt, so Grosfoguel (2013).

Spätestens ab dann sei raza kein religiöses Konzept des Unterscheidens und

Herrschens mehr gewesen, sondern ein biologistischer Grundpfeiler der kolonia-

len Moderne beziehungsweise des sich herausbildenden kapitalistischen Weltsys-

tems, das immer konkretere Gestalt anzunehmen begonnen habe (Maldonado-

Torres 2014). Millionen von Afrikaner_innen verloren ihr Leben in diesem über

mehrere Jahrhunderte andauernden Genozid/Epistemizid, in demMenschen nicht

nur ihrer physischen Existenz, sondern auch ihrer Sprache, ihrer Kultur, Spiri-

tualität, Erinnerung und vor allem ihrer Würde beraubt wurden. Das sei möglich

gewesen, weil aus dem einstigen Subjekt mit einer anderen Religion, dem soge-

nannten Morisco oder Mauren, ein phänotypisch rassifizierter Schwarzer gemacht

worden sei, der kein Subjekt im politischen Sinne einer Zuerkennung vonMensch-

lichkeit dargestellt habe, sondern lediglich ein Sub-jekt,14 einen Unterworfenen be-

ziehungsweise zu Unterwerfenden (ebd.: 655).

Die Wahrnehmung von Afrikaner_innen, die im europäischen Denkhorizont

ebenso wie in der Realität bald nur mehr als Versklavte existiert hätten, habe eine

Kombination der Gewaltpraktiken mittelalterlicher Politik und Epistemologie der

richtigen/falschen Religion einerseits und der modernen Variante der Rassifizie-

rung andererseits gebildet (ebd.: 654). In Erinnerung an die eigenen Niederlagen

während der mittelalterlichen Kreuzzüge seien die Mitte des 15. Jahrhunderts mit

Muslim_innen gleichgesetzten Afrikaner_innen als gewalttätig undwild imaginiert

worden,was deren brutale Versklavung, Vergewaltigung und Ermordung erst recht

legitimiert habe (ebd.). Aus den ›Moros‹, der Bezeichnung für nordafrikanische

Muslim_innen, seien die zu versklavenden ›Neger‹ Afrikas geworden. In der Kate-

gorie ›schwarz‹ verdichte sich bis heute die massive Abwertung und Entmenschli-

chung beider Klassifizierungssysteme, des vormals religiös-ethnischen wie des be-

ginnenden anthropologisch-rassistischen (ebd.). Der in gängigen Diskurspositio-

nen gern verharmloste deutsche Begriff des ›Mohren‹ kündet heute noch von dieser

Verquickung (Johnston-Arthur 2004; Polaschegg 2005: 75ff.).15 Das heute aus anti-

14 Siehe Fußnote 10 in diesem Kapitel.

15 Ein illustratives Beispiel ist die Figur des Angelo Soliman, eines aus Afrika geraubten Kindes,

das als Geschenk im europäischen Adel landete, höhere Bildung erhielt, als Erwachsener bei

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 65

rassistischer Perspektive zu Recht als problematisch erachtete ›N-Wort‹ ist somit

gleichbedeutend mit einem Verständnis der damit Bezeichneten als ›natürliche/r

Sklave/Sklavin‹ (Maldonado-Torres 2014: 654).

Fredrickson weist darauf hin, dass die frühe, christlich inspirierte protorassis-

tische Abgrenzung gegenüber konvertierten Juden und Jüdinnen und Muslim_in-

nen, die die Grundlage für späteren Schwarz-Weiß-Rassismus bildet, bereits mit

einer Klassendimension eng verwoben war (Fredrickson 2015: 34f.). Während jü-

dische conversos durchaus auch den mittleren Schichten angehört und trotz zahl-

reicher Diskriminierungen besser angesehene und bezahlte Tätigkeiten ausgeübt

hätten, seien die muslimischen moriscos durchwegs Bauern und Bäuerinnen sowie

Handwerker_innen und daher von sozialem Aufstieg in weit stärkerem Ausmaß

ausgeschlossen gewesen (ebd.). Demzufolge ist die im dritten Genozid/Epistemi-

zid verschärfte Kategorie raza und später race also nicht nur eng mit Religion ver-

schränkt, sondern auch mit ›Klasse‹ – die, ebenso wie ›Rasse‹, als soziales Phäno-

men ebenfalls bereits lange existierte, bevor sie als analytisches Konzept intelligibel

gemacht wurde.

›Hexen‹ in Europa

Als vierten Genozid/Epistemizid dieser Periode nennt Grosfoguel jenen an wider-

ständigen und marginalisierten europäischen Frauen (Grosfoguel 2013: 85f.). Da-

mit stellt er die gewaltsamen Ereignisse auf dem amerikanischen und dem afrika-

nischen Kontinent mit jenen in Europa in einen weiteren Zusammenhang. Deut-

lich weniger ausführlich als über die drei anderen Prozesse spricht er damit eine

in der post- und dekolonialen Debatte wie auch in anderen Traditionen kritischer

Theoriebildung immer wieder vernachlässigte Dimension an.16 Auf europäischem

Boden sind die in der Reconquista, der Eroberung der Amerikas und der Verskla-

vung von Afrikaner_innen erprobten und bewährten Gewaltpraktiken Grosfoguel

zufolge vor allem anMenschen verübt worden, die für eine zum expansionistischen

Christentum alternative Epistemologie gestanden seien (ebd.). Überwiegend jene

Frauen, aber auch Männer, die über intergenerational tradiertes Wissen über Hei-

lung, Sexualität und Reproduktion verfügt hätten oder dessen auch nur verdächtigt

Hofe tätig war und schließlich auch in eine Freimaurerloge aufgenommen wurde. Bilder von

ihm zeigen ihn in orientalisch anmutenden Kleidern und Accessoires wie Turban und Pluder-

hosen. Nach seinem Tod wurde sein Körper präpariert und im Kaiserlichen Naturalienkabi-

nett der Habsburger Monarchie in Wien als ›afrikanischer Wilder‹ mit afrikanisch anmuten-

den Attributen eines inszenierten Lebens im ›Busch‹ ausgestellt. Siehe dazu Blom/Kos (2011).

16 Eine Ausnahme ist der kolumbianisch-US-amerikanische Anthropologe Arturo Escobar, der

in seinem TextWorlds and Knowledges Otherwise (2007) mögliche Anschlussstellen zwischen

derModernität/Kolonialität-Debatte und feministischer Theorie identifiziert. Mignolo greift

insbesondere in seinemKonzept der Körperpolitik feministischeAutor_innenwieGloria Anz-

aldúa (1987) auf, tut dies jedoch ohne ausführliche Rezeption ihrer Schriften.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Epistemische Gewalt

worden seien, habe man im Rahmen der sogenannten Hexenverfolgung gefoltert

und ermordet (ebd.: 85f.). Mit ihnen sei auch jenes zumeist mündlich und praxis-

nah überlieferte Wissen vernichtet worden, das eine Herausforderung und Bedro-

hung für die politische, soziale und religiöse Ordnung der Neuzeit dargestellt habe

(ebd.).

Mit Verweis auf das zu diesem Thema grundlegende Werk von Federici (2004,

2012) argumentiert Grosfoguel, dass sich bereits imMittelalter bekannte Diskrimi-

nierungspraktiken gegenüber bestimmten marginalisierten Frauen insbesondere

zwischen 1550 und 1650 intensiviert und zu regelrechten ›Hexenjagden‹ ausgewei-

tet hätten (Grosfoguel 2013: 86). Dass die imKolonialismus fußendenMöglichkeits-

bedingungen für die spätere Entwicklung des Kapitalismus mit dem von Federici

sogenannten Krieg gegen Frauen sowohl auf europäischem Territorium als auch

in Übersee zeitlich eng zusammenfielen, ist aus dieser Perspektive jedenfalls kein

Zufall (Federici 2012: 16).

Federici selbst stellt in ihrem Buch Caliban and the Witch. Women, the Body and

Primitive Accumulation (2004) die sogenannte Hexenverfolgung in einen deutlichen

und vor allem größeren Zusammenhang mit biopolitischen Entwicklungen im Zu-

ge der Etablierung des kapitalistischen Weltsystems. Wie sie überzeugend argu-

mentiert, hat Foucaults Machtkritik und Körpertheorie ausgerechnet diesen As-

pekt ausgeblendet (Federici 2012: 9), und auch bei Grosfoguel bleibt er unberück-

sichtigt. Federici nennt den Kapitalismus eine Konterrevolution der herrschenden

Klassen angesichts breiter sozialer Konflikte und antifeudaler Kämpfe, in denen

sich erste von Frauen getragene und gewissermaßen ›mittelalterlich-proletarische‹

Widerstandsformen gegen die Praxis der Leibeigenschaft verbunden hätten (ebd.:

27). Vor diesem Hintergrund stellt sie Arbeitsverweigerung gegen den Frondienst

und Widerstand gegen den Waffendienst (ebd.: 32f.) in einen Zusammenhang mit

der weiblichen Verweigerung der sexuellen Reproduktion (ebd.: 50). Gerade letz-

tere sei nach den europäischen Pestepidemien und dem seit den verlustreichen

Kreuzzügen virulenten Männermangel zu einem massiven demografischen Pro-

blem für die Eliten geworden, die zur Wohlstandssicherung auf möglichst viele

billige Arbeitskräfte angewiesen gewesen seien (ebd.).

Die ursprüngliche Akkumulation sei nicht nur über die Ausbeutung von Ar-

beitskraft und die Konzentration von Kapital erfolgt, sondern auch über eine »Ak-

kumulation von Unterschieden und Spaltungen innerhalb der Arbeiterklasse, so-

dass Hierarchien, die auf dem Geschlecht, aber auch auf der ›Rasse‹ und auf dem

Alter beruhen, für die Klassenherrschaft und die Herausbildung des modernen

Proletariats konstitutiv wurden« (ebd.: 82). Der Kapitalismus und sein Zwilling,

der Kolonialismus, hätten also tiefe Spaltungen im »Körper des Proletariats« (ebd.)

geschaffen, die der »Verschärfung und dem Verschleiern der Ausbeutung dienlich

gewesen sind« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 67

Vor diesemHintergrund verortet Federici die sogenannteHexenverfolgung. Als

Hexen denunzierte, zumeist alleinstehende, verarmte, manchmal auf Prostitution

angewiesene, oft kinderlose oder aus anderen Gründen marginalisierte Frauen so-

wie insbesondere Hebammen und Heiler_innen seien nicht nur dann verfolgt und

ermordet worden, wenn ihre Lebensweise als Widerspruch gegen Autorität und als

Anstiftung zu sozialemUnfrieden verstandenworden sei (ebd.: 223). Ihre alternati-

venWissens- und Seinsweisen insbesondere zu Sexualität und Reproduktion seien

auch in einem übergeordneten Sinne als (bio-)politische Bedrohung und als Wi-

derstand interpretiert worden, als systemgefährdende Autonomie und als Verwei-

gerung der Integration in die Anfänge einer neuen gesellschaftlichen Produktions-

weise (ebd.). Die Praxis der sogenannten Hexenverfolgung habe dementsprechend

eine ganze Welt von Wissen, Praktiken und kollektiven Seinsweisen zerstört, die

im vorkapitalistischen Europa die Basis eines gewissenMaßes an weiblicherMacht

bedeutet hätten (ebd.: 127).

Aus diesem spezifischen Verfolgungs- und Vernichtungsprozess vor allem von

marginalisierten und/oder dissidenten Frauen sei schließlich das bürgerliche Ide-

al der passiven, keuschen, wortkargen (Ehe-)Frau hervorgegangen, das die Ge-

schlechterpolitiken der kommenden Jahrhunderte in Europa ebenso wie in sei-

nen Kolonien prägen sollte (ebd.). Erfunden in den Folterkellern und im Angesicht

der Scheiterhaufen (ebd.: 226) wurde mit diesem Ideal ein komplementäres Bild

zur naturalisierten (indigenen, schwarzen oder sozial unterprivilegierten europäi-

schen) Frau auf den Plan gerufen. Dies- und jenseits des Atlantiks wurden sexua-

lisierte ebenso wie rassifizierte Körper nicht nur mit religiösem, sondern zuneh-

mend auch mit wissenschaftlichem Eifer zur Quelle allen Unheils und mit brutaler

Gewalt zum Austragungsort der miteinander verwobenen Genozide/Epistemizi-

de gemacht. Federici zufolge haben diese Vernichtungsprozesse enormen Einfluss

aufeinander genommen (ebd.: 241), und ihre Protagonist_innen seien nicht nur aus

der Kirche, sondern immer öfter auch aus politischen Institutionen hervorgegan-

gen (2012: 205).

Versklavung in Übersee und sogenannte Hexenverfolgung in Europa können

also als räumlich dislozierte, aber epistemisch und politisch eng miteinander ver-

wobene Experimentierfelder der herrschenden Klassen für neue Formen von Ar-

beitskontrolle und Repression verstanden werden. Der »Kampf gegen den rebelli-

schen Körper« (ebd.: 167) habe sich dabei als Terrain der Etablierung eines neuen,

all diese Praktiken rechtfertigenden Wissens angeboten. Dieser Zusammenhang

erklärt nach Federici, wie es möglich sein konnte, dass Diskurse von Vernunft, Ra-

tionalität und Fortschritt mit einem so massiven Angriff auf den als deviant mar-

kierten Körper korrespondierten (ebd.: 175) – in den Kolonien (auf Indigene), auf

den Plantagen (auf Versklavte) und in Europa selbst (vor allem auf Frauen).

Dieser vierte Genozid/Epistemizid erweitert und vertieft die in den drei zu-

vor genannten zentrale religiöse beziehungsweise anthropologische Kategorie ra-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Epistemische Gewalt

za/race um die Kategorien Geschlecht und Sexualität, die zugleich auch in globa-

ler Hinsicht und intradependent mit Klasse gedacht werden. Grosfoguel spricht

von »epistemischem Rassimus/Sexismus« (2013) als miteinander verkoppelte Aus-

drucksform der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein, führt den zweiten Teil

des Begriffspaars und auch die Klassenfrage jedoch kaumweiter aus.Der 200 Jahre

andauernde Prozess der sogenannten Hexenverfolgung genießt in der gegenwär-

tigen wissenschaftlichen Debatte ungleich weniger Aufmerksamkeit als die Rassi-

fizierung und Versklavung der Kolonisierten, die in post- und dekolonialer Theorie

als zentrale Achse der kolonialen Ordnung der Welt und als Grundstein des My-

thos derModerne gilt.Wenn die Dimension des epistemischen Sexismus zur Spra-

che kommt, wird sie wiederum kaummit der Kategorie Klasse verschränkt. Damit

verzichten viele post- und dekoloniale Autoren auf profunde kapitalismuskritische

und zugleich feministische Analysen des Kolonialismus, die Theoretikerinnen wie

Federici (2004), Maria Mies (1986) oder Carolyn Merchant (1983) bereits viele Jahre

vor ihnen vorgelegt haben. Auch Autorinnen wie María Lugones (2007, 2010), Glo-

ria Anzaldúa (1987) oder Cherríe Moraga (Moraga/Anzaldúa 2015), die von ihren

dekolonialen Zeitgenossen ebenfalls nur am Rande zitiert werden, haben diese in-

tersektionale Dimension herausgearbeitet. Sie sind es, die race/gender/sex-Fragen

auch in den für das dekoloniale Argument zentralen Zusammenhang mit Klasse

beziehungsweise mit der Analyse und Kritik des globalen Kapitalismus stellen.

Global etablierter Rassismus/Sexismus

Dem Einwand, dass es Ideen von ›Rasse‹ ja bereits in früheren und auch außer-

europäischen Gesellschaften gegeben habe, und dass auch das Patriarchat keine

Erfindung des europäischen Kolonialismus sei, hält Sheila Pelizzon (2002) wie vie-

le andere dekoloniale undWeltsystemtheoretiker_innen entgegen, dass es gar nicht

darum gehe, diese beiden Elemente als Ursprung allen Übels festzumachen. Es ist

gerade die im Kolonialismus weiter und vor allem global ausdifferenzierte Unter-

scheidung zwischen ›domestizierter‹ und ›wilder‹Weiblichkeit, zwischen partieller

Emanzipation und massiver Entrechtung, zwischen Kooptation und Ausschluss,

die die Kategorien ›Geschlecht‹ und ›Sexualität‹ im komplementären Wechselspiel

zwischen Europa und seinen Kolonien und in ihrer Inter- und Intradependenz mit

der Kategorie ›Rasse‹ und Klasse zu besonders hartnäckigen, im Lauf der Zeit voll-

ständig naturalisierten Platzanweisern und Kontrollmechanismen gemacht haben.

Erst auf Basis dieser Wechselwirkungen kann man erkennen, dass es sich we-

der bei Rassismus noch bei Sexismus um ahistorische oder voneinander isolierte

Unterdrückungssysteme handelt, wie dies – im Gegensatz zu Klassismus – oft ver-

mittelt wird. Vielmehr geht es darum, auf welcheWeise all diese auf epistemischen

und ontologischen Kategorisierungen basierenden Herrschaftsmechanismen mit-

einander und mit ökonomischen und politischen Brüchen und Verschiebungen im

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 69

lokalen, regionalen und schließlich auch globalen Kontext verwoben sind. Nach

Pelizzon ist es daher unabdingbar zu analysieren, wie es dazu kommen konn-

te, bereits bestehende, regional weit verstreute Hierarchisierungen und Unterdrü-

ckungsformen auf der Basis von Geschlecht und Sexualität einerseits und auf der

zuerst religiös gerahmten und später rassifizierten Kategorisierung vonMenschen

andererseits auf eine Weise zu bündeln, dass sich daraus ein ökonomisches und

epistemisches System mit globaler Durchsetzungskraft entwickeln konnte (ebd.).

Dies ist auch der gemeinsame Nenner der vier von Grosfoguel benannten Ge-

nozide/Epistemizide. ImWiderschein der Scheiterhaufen und in den Folterkellern

der sogenannten Hexenprozesse wurden Grundlagen für die spätere Häuslichkeit

der prototypischen europäischen Frau nach bürgerlichem Modell gelegt, um die

relative sexuelle und ökonomische Autonomie ganz realer, insbesondere ärmerer

und widerständiger Frauen auf dem ökonomisch darbenden europäischen Konti-

nent einzudämmen. Auch die Versklavungsschiffe aus Afrika trugen dazu bei, die

zuvor über religiöse Parameter behauptete Überlegenheit der Weißen ›Rasse‹ und

der europäischen ›Zivilisation‹ in immer stärker naturwissenschaftlich begründe-

temDenken durchzusetzen. In den christlichenMissionen der sogenannten neuen

Welt wurden die bewährten Foltermethoden aus den europäischen ›Hexenprozes-

sen‹ ebenso angewandt, wie in Europa die von Übersee reimportierten Kontroll-

systeme und Gewaltpraktiken in der Durchsetzung einer neuen Arbeitsdisziplin

und Sozialordnung auf Basis eines nicht nur epistemischen Rassismus/Sexismus

ausdifferenziert wurden. Auf den Plantagen und in den Bergwerken der Amerikas

wurde schließlich auf diesem Wege so viel Kapital angehäuft, dass europäische

Eliten 300 Jahre später auch nach Süden und Osten expandieren und schließlich

die ganze Welt mit ihrem Wirtschaftssystem, ihrer imperialen Lebensweise, ih-

ren kulturellen und sozialen Praktiken und nicht zuletzt ihrem privilegierten, weil

inzwischen universalisierten Wissen dominieren konnten.

Dies sind die ganz direkten und physischen Gewaltpraktiken, aus denen wis-

senschaftlicher Rassismus, Sexismus und Klassismus entstanden sind. Dass das

Epistemische von Gewalt in einem engen Sinne deutlich zu unterscheiden sei,

und dass das eine mit dem anderen nichts zu tun habe, kann vor dem Hinter-

grund dieser Perspektive nicht behauptet werden. Selbstverständlich verliefen die

beschriebenen Prozesse nicht linear, und sie sollen auch nicht als total(itär-)e miss-

verstanden und damit vereinfacht werden. Bisweilen durchaus widersprüchliche

Entwicklungen haben in harten Kämpfen und über einen langen Zeitraum hinweg

das hervorgebracht, was auch von dekolonial argumentierenden Autor_innen im

Rückblick mitunter allzu selbstverständlich als homogene Entität des ›kapitalis-

tischen Weltsystems‹ oder als ›Europa‹ bezeichnet wird. Im Bewusstsein der aus

meiner Sicht berechtigten Kritik an einer allzu großzügigen Verdichtung der Argu-

mentation erachte ich den hier dargelegten Zusammenhang dennoch als produk-

tiv für eine konzeptionelle Vertiefung des Begriffs epistemische Gewalt. Die hier

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Epistemische Gewalt

geschilderten und miteinander verbundenen Genozide/Epistemizide stellen einen

nützlichen roten Faden dar, entlang dessen ich mein Argument zum Zusammen-

hang von Wissen und Gewalt weiterverfolge.

Ergänzt werdenmuss diese Argumentation jedoch um einen wichtigen Aspekt,

der in der tendenziell androzentrischen, zwar postmarxistischen, aber nicht mehr

sehr materialistischen, dekolonialen Debatte bisweilen in Vergessenheit gerät: das

Verhältnis des sich etablierenden imperial man zur Natur und sein sich im Laufe

des langen 16. Jahrhunderts radikal veränderndes Verständnis von ebendieser.

Unterwerfung und Transformation der Natur

Einen fünften Vernichtungsprozess dieser Epoche benennen bereits in den 1980er

Jahren feministische Autorinnen. Mit der ebenfalls im langen 16. Jahrhundert ein-

setzenden substanziellen Transformation des Naturverständnisses beschreiben sie

eine facettenreiche epistemische, politische und nicht zuletzt ökonomische Ent-

wicklung, der mit den von Grosfoguel benannten vier Genoziden/Epistemiziden

aufs Engste verbunden ist. »Gewalt war […] ein Schlüsselwort und eine Schlüssel-

methode, mit der der Neue Mann seine Herrschaft über Frauen und Natur errich-

tete« (Mies 1989: 109), schreibt die deutsche Soziologin Maria Mies schon Jahre vor

der internationalen Rezeption lateinamerikanischer Debatten über die koloniale

Moderne. Ihr Fokus auf ein sich imZuge der Kolonisierung der sogenanntenNeuen

Welt radikal veränderndes Verständnis der Beziehungen zwischen den Menschen

und ihren natürlichen Lebensgrundlagen stellt eine produktive Verbindungsstel-

le für eine theoretische Verankerung der Begriffsarbeit zu epistemischer Gewalt in

der Kolonialität vonMacht,Wissen und Sein dar und geht über diese drei Konzepte

hinaus. Ihr Argument vereint die oben genannten vier Genozide/Epistemizide, in-

dem sie deren Ineinanderwirken in Bezug auf einen grundlegenden Paradigmen-

wechsel analysiert und diesen noch deutlicher als viele dekoloniale Autor_innen in

einer materialistischen Kapitalismuskritik verankert.

Mies zeichnet nach, wie die Natur ausgebeutet und unter Weiße, europäische

und immer auch privilegierte männliche Herrschaft gebracht wurde, während zu-

gleich marginalisierte Frauen in Europa unterworfen und privilegierte domesti-

ziert sowie Kolonien in Übersee etabliert und ausgebeutet wurden.Mit dieser Ana-

lyse verbindet Mies wesentliche Umwälzungsprozesse der frühen Neuzeit, die zu-

vor kaum so zusammengedacht worden waren. Sie tut dies auf ähnliche Weise wie

vor ihr Merchant (1983) und nach ihr Federici (2004) sowie die bereits genannten

Autoren aus der dekolonialen Debatte, die sich jedoch nur am Rande auf feminis-

tische Theorien beziehen.

Bereits in ihrem zuerst auf Englisch erschienenen Schlüsselwerk Patriarchy

and Accumulation on a World Scale. Women in the International Division of Labour (1986)

spricht sie nicht nur von direkter körperlicher Gewalt, sondern auch ausdrücklich

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 71

von einem grundlegenden epistemischen Wandel, der mit ökonomischen und

politischen Prozessen der europäischen Expansion Hand in Hand gegangen sei.

Dieser Wandel habe gleichermaßen die Kolonisierung nach außen wie auch die

von ihr als »Hausfrauisierung« (Mies 1989: 138) bezeichnete Kolonisierung nach

innen, die zuerst bürgerliche Domestizierung von Frauen bis tief hinein in prole-

tarische Milieus, ermöglicht und gerechtfertigt – und weitreichende Folgen nach

sich gezogen. Auch wenn Mies keine konzeptionellen Fragen zu unterschiedlichen

Gewaltbegriffen erörtert und den erst später kursierenden Begriff epistemische

Gewalt nicht verwendet, spricht aus jedem Kapitel ihres Werks die Analyse und

Kritik einer engen Verschränkung von Gewalt und Wissen(schaft).

Insbesondere mit Bezug auf das Buch The Death of Nature. Women, Ecology, and

the Scientific Revolution der US-amerikanischen Philosophin Merchant (1983) argu-

mentiert sie, dass der Aufstieg der Naturwissenschaften im 17. und 18. Jahrhundert

mit einem grundlegenden und bereits früher einsetzenden Wandel des Naturver-

ständnisses einhergegangen und von der kolonialen Eroberung nicht zu trennen

sei. Dieses Verständnis habe sich weg entwickelt von der Natur als einem lebendi-

gen Organismus, der sich in kosmologischen Metaphern wie ›Mutter Erde‹ wider-

spiegle, hin zur Vorstellung eines enormen Vorratslagers an Ressourcen, die es mit

immer effizienteren mechanischen Apparaturen und neuen Techniken auszubeu-

ten gelte (Mies 1989: 93). Der positiven Konnotation einer nährenden Mütterlich-

keit der Natur hätte nach Merchant zwar bereits vor diesem Paradigmenwechsel

die Vorstellung einer wilden, unkontrollierbaren und zerstörerischen Kraft gegen-

übergestanden (Merchant 1983: 3). Auch ist Merchant und Mies klar, dass episte-

mische und politische Trennungen zwischen Männern und Frauen bereits in frü-

heren patriarchalen Gesellschaften Normalität waren. Mit der Moderne und ihrem

Paradigmenwandel habe sich jedoch das Bild der zu unterwerfenden, zu kontrol-

lierenden Natur – versinnbildlicht im weiblichen Körper und übertragen auf die

zu unterwerfende Neue Welt – auf alle Lebensbereiche ausgeweitet und universa-

lisiert (ebd.; Mies 1989: 92). Der »Untergrund des kapitalistischen Patriarchats oder

der zivilisierten Gesellschaft«, so Mies, verdankt sich also der »Unterordnung von

Frauen, Natur und Kolonien« gleichermaßen (Mies 1989: 95).

ImKontext der Kolonialität desWissens habe ich bereits aufMaldonado-Torresʼ

Rede von der Columbianischen wissenschaftlichen Revolution beziehungsweise

Wende verwiesen, die er der Kopernikanischen voranstellt (Maldonado-Torres

2014: 648). Ebenfalls mit Bezug auf Kopernikus als Namensgeber für einen

Paradigmenwechsel spricht auch Merchant von einer weiteren epistemischen

Revolution des langen 16. Jahrhunderts. Während die kopernikanische Wende

das Bild des Himmels über den Köpfen der Menschen einem radikalen Wandel

unterworfen hätte, hätten sich nämlich auch die Vorstellungen über die Erde

unter ihren Füßen massiv verändert (Merchant 1983: xviii). Beides habe für das

allmähliche Verschwinden der antiken beziehungsweise vormodernen Vorstellung

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Epistemische Gewalt

eines organischen, ganzheitlichen Kosmos zugunsten eines Bildes von einem

fragmentierten, ausbeutbaren Reservoir an toter Materie gesorgt (ebd.).

Diese Vorstellung geht Hand in Hand mit den Vernichtungsprozessen der hier

genannten Genozide/Epistemizide. Das neue Leitbild, sich die Natur im wahrsten

Sinne desWortes untertan zu machen, wurde dieser Lesart zufolge gleichermaßen

auf allzu wider- und selbstständige sowie wissende Frauen in Europa, auf indigene

Männer und Frauen in den Amerikas, auf versklavte Menschen in/aus Afrika wie

auch auf die Natur selbst angewandt. Zugleich wurden diese Unterwerfungen als

zivilisatorischer Fortschritt, als Kulturleistung, als Herrschaftstechnik und Macht-

anspruch einer ganz spezifischen Minderheit gerahmt, die sich nicht nur in Taten

manifestiert hat. Auch in ihrer Vorstellungswelt begann sich diese Minderheit mit

zunehmender Selbstverständlichkeit über die Natur zu erheben und sich als von

ihr getrennt zu imaginieren, so Merchants und Miesʼ Argumentation.

Die enge Verwobenheit heute globaler Klassenfragen mit ›Sexualität‹ und ›Ras-

se‹ sowie die Verwobenheit dieser dichotomisierendenKategorisierungsweisenmit

der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein wird auch bei Lugones (2007, 2010)

und Freya Schiwy (2007) deutlich. Sie ergänzen ihre Analyse um den bei Mies

und Merchant noch wenig infrage gestellten Aspekt einer hierarchisch konzipier-

ten Zweigeschlechtlichkeit. Beide argumentieren, die heteronormative Vorstellung

von ›Geschlecht‹ sei selbst ein kolonialer Import und bei der Zerstörung anderer

Völker, Kosmologien und Gemeinschaften äußerst hilfreich gewesen . Seien diese

einmal zerstört, ließe sich auch die Natur selbst besser nach dem neuen mecha-

nistischen und linearen Modell der Akkumulation ausbeuten, so das Argument.

Damit eigneten sich diese Klassifikationen bestens zur Entwicklung und vor allem

Rechtfertigung sozialer Kontrollmechanismen innerhalb Europas und in den Ko-

lonien gegenüber all jenen, denen im Gegensatz zum kulturell-zivilisatorisch als

überlegen behaupteten Europa ihre angebliche Nähe zur Natur zum Verhängnis

gemacht wurde, sowie zur Begründung des immer stärker werdenden Raubbaus

an der Natur selbst. Mit dieser Ergänzung schließen Lugones und Schiwy an Miesʼ

und Merchants frühere Kritik am Wandel des Naturverständnisses produktiv an

und vertiefen das Argument des gewaltförmigen epistemischen Wandels der kolo-

nialen Moderne entlang ihrer mit ›Rasse‹, ›Klasse‹ und ›Sexualität‹ intersektional

verwobenen heteronormativen Dimension.

Beispielhaft lässt sich die Verbindung zwischen epistemischem Rassismus/Se-

xismus und der Transformation des Naturverständnisses an dem in Europa jahr-

hundertelang benutzten Folterhandbuch mit dem Titel Der Hexenhammer (Kramer

[Institoris] 2015) zeigen. Erstmals erschien es 1486, also nur wenige Jahre vor Co-

lumbusʼ Aufbruch ins vermeintliche Indien, in der deutschen Stadt Speyer. Nach

Merchant würden sich die darin empfohlenen Methoden der sogenannten Hexen-

verfolgung in Europa kaum von jenen der Drangsalierung und Vernichtung von

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 73

Indigenen in den Amerikas unterscheiden (Merchant 1983: 134) und einen darüber-

hinausgehenden epistemischen Wandel anzeigen.

Interessant ist dahingehend der spätere Diskurs zu europäischer ›Hexenverfol-

gung‹ und Kolonisation, in dem berühmte Intellektuelle wie etwa Descartes, Fran-

cis Bacon oder Jean Bodin sowohl das eine als auch das andere vehement vertreten

hätten und zugleich als Vordenker von Aufklärung und Fortschritt in das europäi-

sche kollektive Gedächtnis moderner Philosophie eingehen hätten können (ebd.).

Auch Mies thematisiert Bacon als einen der ›Väter‹ der modernen Naturwissen-

schaften, der »die gleichen gewalttätigen Mittel empfahl, um der Mutter Natur

ihre Geheimnisse zu entlocken, wie sie von Kirche und Staat benutzt wurden, um

an die Geheimnisse der Hexen zu kommen« (Mies 1989: 93).Wie insbesondere diese

beiden Autorinnen argumentieren, sei die zu unterwerfende und auszubeutende

Natur nunmehr mit ähnlichen mechanistischen Verfahren fragmentiert, gefoltert

und penetriert worden, wie auch an den sogenannten Hexen immer neuere me-

chanische und physikalische Foltermethoden ausprobiert worden seien (Merchant

1983: 168; Mies 1989: 109). Die Verfahren zu dieser Art von ›Wahrheitsfindung‹ hät-

ten nicht nur begrifflich jenen der Inquisition der spanischen Reconquista geäh-

nelt, sondern auch methodisch. Diese neuen wissenschaftlichen Methoden hätten

Wissen und Gewalt auf zuvor unbekannte Weise vereint (Mies 1989: 109) und diese

Verbindung mit einem zuvor unbekannten Anspruch auf Rationalität, Wahrheit,

Vernunft und Fortschrittlichkeit gerahmt.

Wie bereits in der Diskussion des vierten Genozids/Epistemizids an Frauen

und Häretiker_innen in Europa erläutert, betonen feministische Autor_innen die

materialistische Dimension dieser ineinandergreifenden Prozesse deutlich stär-

ker als dies in der dekolonialen Debatte zumeist der Fall ist. Sie stellen fest, dass

Sklaverei und Hexenverfolgung ideale Experimentierfelder für neue Formen von

Repression und Arbeitskontrolle dargestellt hätten – ausgedacht und ausgeführt

nicht durch Europäer_innen im Allgemeinen, sondern vor allem von Angehöri-

gen der dort herrschenden Klassen (Federici 2012: 130), und zur Anwendung ge-

bracht sowohl in der ›neuen‹ als auch in der ›alten Welt‹. Die ›Ergebnisse‹ die-

ser Herrschaftstechniken und Gewaltpraktiken sind dieser Argumentation zufolge

weit über die gemarterten Körper hinaus in einer bis heute anhaltenden rassifizier-

ten und vergeschlechtlichten internationalen Arbeitsteilung und Ressourcenver-

teilung sowie in einem fragmentierten, mechanistischen Naturverständnis wirk-

sam geworden. Die neue, naturwissenschaftliche und mechanistische Philosophie

des Fragmentierens und Klassifizierens, die ganzheitlichere alternative Wissens-

formen auch durch deren Vernichtung zu überwinden trachtete, habe dafür die

notwendigen epistemischen Grundlagen bereitgestellt (ebd.: 175).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Epistemische Gewalt

Zwischenfazit zur Kolonialität von Macht, Wissen und Sein

»We live on the other side of the line that

someone traced while thinking of us but

aiming at not thinking of us anymore. We

are invisible, inaudible, and illegible be-

cause the success of previous revolutions

decided not to include us.«

(Manifesto for Good Living/Buen Vivir,

zit.n. Santos 2014: 8)

Zwei Denktraditionen – die post- und dekoloniale sowie die materialistisch-femi-

nistische – habe ich in diesem Kapitel zusammengeführt, um deutlich zu machen,

entlang welcher theoretischen und epistemologischen Voraussetzungen ich zu ei-

ner Theoretisierung epistemischer Gewalt beitragen will. Die Erfindung der Kate-

gorie ›Rasse‹ ist dafür zentral, und sie muss intersektional mit ›Geschlecht‹ und

›Sexualität‹ zusammengedacht und in den Kontext der Möglichkeitsbedingungen

und Konsequenzen des heute globalen Kapitalismus und ebenfalls global zu den-

kender Klassenfragen gestellt werden. Auf Basis der hier geschilderten Argumente

erscheint es mir überzeugend, die frühe europäische Expansion in die Amerikas in

diese Betrachtung substanziell miteinzubeziehen, weil in ihr nicht nur politische

und ökonomische, sondern auch epistemische und ontologische Grundlagen für

gegenwärtige Wissens- und Seinsweisen gelegt wurden.

Für die hier ins Zentrum gerückte Periode des langen 16. Jahrhunderts kann

man nicht vonWissenschaft im heutigen engeren,modernen Sinne sprechen.Den-

noch wird mit der Berücksichtigung der gewaltdurchdrungenen Kolonialität von

Macht, Wissen und Sein und deren Konkretisierung in vier beziehungsweise fünf

Genoziden/Epistemiziden deutlich, wie sich die politischen und ökonomischen

Prozesse der kolonialen Expansion auch in unser heutiges Wissenschaftssystem

eingeschrieben und es mit hervorgebracht haben. Epistemische Gewalt soll hier

also nicht als verallgemeinerter Begriff abstrahiert, sondern in jenem frühen Zu-

sammenhang von Gewalt undWissen begründet werden, dessen Auswirkungen bis

in die Gegenwart der kolonialen Moderne reichen.

Ohne Anspruch auf historische Vollständigkeit und fern der Behauptung eines

chronologischen Kausalzusammenhangs erachte ich es ausgehend von den hier

diskutierten Positionen für plausibel und sinnvoll, diesen weiten Bogen in Raum

und Zeit zu spannen. Für eine Theoretisierung epistemischer Gewalt erscheint es

mir weniger nützlich, auf einzelne historische Ereignisse Bezug zu nehmen, als

vielmehr die Verwobenheit der hier beschriebenen Phänomene und Prozesse in

den Fokus zu rücken. Ich verorte mein Anliegen einer Theoretisierung epistemi-

scher Gewalt also ganz bewusst in den gewählten Denktraditionen und nicht in

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 2: Kolonialität von Macht, Wissen und Sein 75

einem abstrakten Universalismus eurozentrischer Epistemologie, auch wenn mei-

ne eigene Wissenspraxis der anhaltenden Kolonialität ebenfalls nicht vollständig

entkommen kann. Damit plädiere ich ausdrücklich dafür, ein Konzept epistemi-

scher Gewalt von der Prämisse der kolonialenModerne aus zu denken, in der dieses

Wissen selbst verortet bleibt – und die es im Bewusstsein der scheinbaren Wider-

sprüchlichkeit dieses Unterfangens zugleich mit zu verändern, zu dekolonisieren,

trachtet.

Direkte physische Gewalt ist also eng mit der Dimension des Wissens und dem

sich herausbildenden System Wissenschaft im modernen Sinne verzahnt. Es geht

mir aber ummehr als um ein funktionales Verständnis einer diskursiven Legitima-

tion einerseits und von direkter physischer Gewalt andererseits. Von epistemischer

Gewalt zu sprechen bedeutet nicht, lediglich die Muster der Rechtfertigung ande-

rer Gewaltformen zu entziffern. Es bedeutet auch, die gewaltförmige Qualität des

Wissens selbst mit in Betracht zu ziehen. Die Trennlinie zwischen vermeintlich

eindeutiger Gewalt und ihrer diskursiven Einbettung in Wissen lässt sich nicht

aufrechterhalten. Wir können und müssen Wissen und Gewalt zusammendenken.

Der Begriff der epistemischen Gewalt ermöglicht dies. Doch was wird darunter

von jenen verstanden, die ihn bereits benutzen und zum Teil auch definieren?

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451311-003 - am 12.02.2026, 21:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

