
3 Christlicher Einspruch 

Das theologisch prekäre Moment des Dialogs: Die Debatte 

um Notger Slenczka 2015 

3.1 Provokation: De-Kanonisierung des Alten Testaments? 

(1.) Provokative These: Keine kanonische Gültigkeit für das Alte Testament Im Jahr 2015 erregte im 
deutschen Sprachraum ein theologischer Aufsatz mediales Aufsehen.1 Der in Berlin leh
rende evangelische Systematiker Notger Slenczka verhandelt in »Die Kirche und das Alte 
Testament« die Frage, welchen Stellenwert das Alte Testament für Theologie und Kirche 
einnimmt, respektive einnehmen soll. Seine Forderung: Das Alte Testament soll nicht 
weiter Teil des christlichen Kanons und damit der christlichen Bibel sein: 

»›Provocare‹ heißt herausrufen. Wer sich in Selbstverständlichkeiten eingerichtet hat, 
hat es verdient, durch Infragestellung dieser Selbstverständlichkeiten aus ihnen her
ausgerufen zu werden. Das ist die Absicht des folgenden Textes. In ihm bündle ich vor
ausgehende Überlegungen zu der These, dass das AT in der Tat, wie Harnack vorge
schlagen hat, eine kanonische Geltung in der Kirche nicht haben sollte.«2 

1 Slenczka, Notger: Die Kirche und das Alte Testament. In: Elisabeth Gräb-Schmidt/Reiner 
Preul (Hg.): Marburger Jahrbuch Theologie XXV. Das Alte Testament in der Theologie (MThSt 119). 
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2013, 83–119, 83. Die Überlegungen im dritten Kapitel ba
sieren auf Schmuck, Andrea/Höftberger, Elisabeth: Systematisch-theologische Überlegungen zur 
theologischen Bedeutung des Alten Testaments am Beispiel der Slenczka-Debatte. In: Franz Gmai

ner-Pranzl/Gregor Maria Hoff: Das Theologische der Theologie: wissenschaftstheoretische Refle
xionen – methodische Bestimmungen – disziplinäre Konkretionen (STS 62). Innsbruck/Wien: Ty
rolia-Verlag 2019, 9–34. Dieser Beitrag beruht seinerseits auf Vorüberlegungen im Rahmen einer 
Diplomarbeit (Schmuck, Andrea: Die Slenczka-Debatte. Zwischen ideologiekritischer Debatte und 
erkenntnistheoretischem Diskurs (Diplomarbeit). Salzburg: o. V. 2018). Einzelne Passagen wurden 
aus erstgenanntem Aufsatz übernommen. Für eine diskursanalytische Aufarbeitung der Debatte 
und ihrer theologischen Hintergründe s. ausführlich Schmuck: Die Slenczka-Debatte. Auch Ber
nard Mallmann befasst sich in seiner Dissertation mit Notger Slenczka und legt eine umfängliche 
Analyse und Einschätzung seiner Thesen vor: Mallmann, Bernard: Dekanonisierung des Alten Tes
taments? Rückfragen an Notger Slenczka aus Sicht katholischer Theologie. Würzburg: Echter 2021. 

2 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Deutschsprachige Theolog*innen aller Disziplinen fühlten sich angesichts dieser theo
logischen Minderheitenposition zur Opposition gegen Slenczka und dessen Thesen her
ausgefordert.3 

Obwohl sie bereits einige Jahre zurückliegt, ist die Debatte um Notger Slenczka in der 
jüdisch-christlichen Dialogpraxis noch immer präsent. Sie wird vor allem, wenn auch 
nicht immer berechtigt, weil Slenczkas Thesen verkürzend, als aktuelles Beispiel für an
tijüdische Tendenzen in der christlichen Theologie zitiert. 

Slenczkas, der selbst im Dialog engagiert ist (beispielsweise zum Zeitpunkt der 
Debatte noch als Mitglied im gemeinsamen Ausschuss Kirche und Judentum der EKD, 
VELKD und UEK)4, tritt nach eigener Auffassung mit seiner Forderung gegen eine ille
gitime Aneignung der Heiligen Schriften Israels durch das Christentum auf.5 Der Streit 
um Slenczkas Thesen betrifft dabei nicht nur das Alte Testament und die historische und 

3 Notger Slenczka sammelt auf seiner Homepage Texte zur Debatte um seine Thesen und stellt 
sie (teils kommentiert) zur Verfügung: https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stell 
en/st/AT (10.02.2025) zugänglich. Friedhelm Hartenstein kommt diesbezüglich zu einer anderen 
Einschätzung. Er glaubt zu beobachten, dass Slenczka sich durchaus im »›mainstream‹ deutsch
sprachiger Systematischer Theologie« befinde, in dem Historismus und religionstheologische 
Überlegungen in der Tradition Friedrich Schleiermachers und Adolf von Harnacks wieder ver
stärkt rezipiert werden. Vgl. dazu Hartenstein, Friedhelm: Zur Bedeutung des Alten Testaments 
für die evangelische Kirche. Eine Auseinandersetzung mit den Thesen von Notger Slenczka. In: 
ThLZ J 140 (2015) 7, Sp. 738–751, 739f. Umso dringlicher ist eine Auseinandersetzung mit Slenczkas 
Thesen und Theorie sowie die Offenlegung ihrer Konsequenzen, die theologisch prekär sind. 

4 Vgl. dazu Slenczkas Homepage: https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/sl 
enczka/mitglied (10.02.2025). 

5 Vgl. Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 111. Dem Vorwurf einer unrechtmäßigen Aneig
nung des Judentums sind christliche Perspektiven und auch diese Studie im jüdisch-christlichen 
Dialog und gerade aus den eigenen, christlichen Reihen immer wieder ausgesetzt. Kritisiert wer
den zurecht Versuche einer Verobjektivierung des Judentums, um die eigene Theologie zu profi
lieren. Zwar zeugen diese Einwürfe von einer hohen Sensibilität angesichts der Schuldgeschichten 
der Kirchen gegenüber dem Judentum. Problematisch werden sie aber dort, wo jeglicher Versuch 
einer theologischen Annäherung an das Judentum mit dem Vorwurf einer illegitimen Aneignung 
des Judentums als, umgangssprachlich, »Totschlagargument« verunmöglicht wird. Dabei wird die 
Performance des Dialogs (vgl. Einleitung) ignoriert und auch die Disposition hermeneutischer 
Prozesse: Aneignung per se ist keineswegs etwas Negatives, sondern ist im Gegenteil sogar eine 
wichtige Voraussetzung in Verständigungsprozessen (es gibt einen Unterschied zwischen An- und 
Enteignung). Zu diesem hermeneutischen Problem s. auch Hoff: »Die Frage nach der Identität des 
Anderen stellt sich nur standpunktbezogen. Sie hängt an der Konstruktion des Anderen. Ihm kommt 
zwar im Dialog ein Einspruchsrecht zu, aber es führt an Grenzen der hermeneutischen Wahrneh

mung seiner Alterität. Der jeweils andere Standpunkt muss interpretiert werden. Um verstehen 
zu können, braucht es eine wechselseitige Perspektivenübernahme, die aber niemals die gelebte 
Gleichzeitigkeit beider Perspektiven im Dialog gestattet. Diesen Abstand gilt es im Dialog zu be
stimmen – und zwar theologisch.« Hoff: Performative Theologie, 164. Oder auch Bernhardt: »Ver
stehen kann nicht nur darin bestehen, das Selbstverständnis des Anderen möglichst authentisch 
abzubilden. Es gehört auch dazu, eigene (deskriptive, analytische und sogar evaluative) Katego
rien an den Gegenstand (bzw. das Gegenüber) des Verstehens heranzutragen und ihn in diesem 
Bezugsrahmen zu interpretieren. Das kann und sollte mit der Einladung an die betreffenden Re
ligionsangehörigen verbunden sein, solche Verstehensbemühungen zu kommentieren und ggf. 
zu korrigieren. Solange die Deutung des Anderen im je eigenen Kategoriensystem in einer alteri
tätssensiblen und dialogischen Weise erfolgt, kann sie sogar ein tieferes Verstehen ermöglichen, 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/AT
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/AT
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/slenczka/mitglied
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/slenczka/mitglied
https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/AT
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/AT
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/slenczka/mitglied
https://www.theologie.hu-berlin.de/de/professuren/stellen/st/slenczka/mitglied


3 Christlicher Einspruch 123 

exegetische Beschäftigung damit, sondern er berührt die Frage nach der Identität der 
Kirche (Kapitel 2.1) und die Beziehungen zum Judentum (Kapitel 2.2) in grundsätzlicher 
Weise. Würden Slenczkas Forderungen nach einer Bestreitung des offenbarungstheolo
gischen Rangs des Alten Testaments sowie der Behauptung einer strikten Trennung von 
Judentum und Christentum tatsächlich zutreffen, würde das den jüdisch-christlichen 
Dialog, zumindest einen theologischen Dialog letztlich verzichtbar, obsolet und sogar 
unmöglich machen. 

(2.) Provokative Argumentation. Logik und Begründung der Forderung nach Dekanonisierung Wie 
kommt Slenczka zu seiner Einschätzung und seiner Forderung? Slenczka geht von drei 
Prämissen aus, die in seiner Logik eine Bestreitung des kanonischen Rangs des Alten 
Testaments geradezu zwingend machten. 

(1.) Religionstheologisch: Das Alte Testament und der jüdisch-christliche Dialog. Innerhalb 
des jüdisch-christlichen Dialogs werde dem Alten Testament zumeist die Bedeutung 
einer gemeinsamen Grundlage, eines verbindenden Fundaments von Judentum und 
Christentum zugeschrieben (auch hier in Kapitel 6.1.2).6 Für Slenczka sind Aussagen in 
diese Richtung allerdings hoch problematisch, denn eine derartige Beanspruchung der 
alttestamentlichen Schriften von christlicher Seite geschehe überwiegend in vereinnah
mender Weise, ohne Wahrung und Respektierung der Eigenständigkeit des Judentums 
als unabhängiger Religionsgemeinschaft. Verschärft werde die Aneignungsproblematik 
mit Blick auf die Erkenntnisse aus der historisch-kritischen Forschung, die das Volk 
Israel als Erstadressaten der alttestamentlichen Texte benenne. Für Christ*innen sei 
deshalb ein Bezug auf die Heiligen Schriften Israels nicht mehr ohne Weiteres legitim: 

»Sobald sich das Bewusstsein ausbildet, dass dieses Buch nicht von der Kirche, sondern 
von einer Religionsgemeinschaft handelt und zu ihr spricht, von der sich die Kirche ge
trennt hat, wird das Verhältnis der Kirche zu diesem Schriftenkorpus hochproblema

tisch: Es handelt sich eben von vornherein nicht mehr um ein unmittelbar in die eige
ne Geschichte hineinredendes Buch, sondern um die Identität stiftende Urkunde einer 
anderen Religionsgemeinschaft.«7 

(2.) Systematisch-theologisch: Kanonhermeneutik und Hermeneutik des Alten Testaments. Für 
seine Theoriebildung kann sich Slenczka auf prominente Vorgänger – von der Antike 
(Marcion und der Marcionismus) bis ins 20. Jahrhundert (allen voran auf Friedrich 
Schleiermacher und Adolf von Harnack) – berufen. Mit Schleiermacher meint Slenczka 
konstatieren zu können, dass sich das christliche Selbstverständnis (bei Schleierma
cher: das christlich fromme Selbstbewusstsein) in den alttestamentlichen Texten nicht 

als dies beim bloßen Nachvollzug des jeweils anderen Selbstverständnisses möglich wäre.« Bern
hardt: Inter-Religio, 56. 

6 Vgl. Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 83. Vgl. aktuell auf katholischer Seite G&C 27–34, 
insb. G&C 28: »Mit der Existenz des Alten Testaments als eines wesentlichen Teils der einen christ
lichen Bibel gibt es eine tief verwurzelte Zusammengehörigkeit und innere Verwandtschaft von 
Judentum und Christentum.« 

7 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

wiederfinden könne.8 Wie Harnack, der glaubt einen Kern dieses christlich frommen 
Selbstbewusstseins extrahieren zu können, sieht Slenczka den Kern der jesuanischen 
Botschaft und des Christentums in der »Bedingungslosigkeit und damit [der] Uni
versalität der Vaterliebe Gottes und seines Reiches«9. Dieser Kern wird für Slenczka 
zum Kriterium für Kanonizität. Das Alte Testament allerdings sei »[i]n seiner Gänze 
[…] kein Zeugnis der Universalität des Gottesverhältnisses, sondern ein Zeugnis einer 
Stammesreligion mit partikularem Anspruch«10. Deshalb könne sich das christliche 
Selbstbewusstsein in den Texten des Alten Testaments nicht wiederfinden. Die für Slen
czka logische Konsequenz daraus ist, »dass das AT in der Tat, wie Harnack vorgeschlagen 
hat, eine kanonische Geltung in der Kirche nicht haben sollte.«11 Dabei leugnet Slenczka 
eigenen Angaben zufolge weder, dass das Christentum seine Wurzeln im Judentum hat 
und auch nicht, dass Jesus und seine Jünger*innen Jüd*innen waren, die sich selbst
verständlich auf den TaNaK als ihre heilige Schrift bezogen und aus ihm lebten.12 Aus 
dieser historischen Verwurzelung komme dem Alten Testament zwar große Bedeu
tung als religionsgeschichtliche Quelle zu, um die Ursprünge und die Geschichte des 
Christentums verstehen zu können. Nach seinem Verständnis solle das Alten Testament 
deshalb in seiner Gesamtheit als religionsgeschichtliche Quelle wertgeschätzt werden 
und den apokryphen Schriften (im Lutherischen Verständnis) zugeordnet werden.13 
Diese Wertschätzung begründe aber noch nicht den kanonischen und, in Slenczkas 
Verständnis, für Glauben und Kirche normativen Rang des Alten Testaments. 

(3.) Pastoral-praktisch: Das Alte Testament im Glaubensvollzug der Kirche. Slenczka glaubt 
beobachten zu können, dass Christ*innen in ihrem Glaubensvollzug hinsichtlich der 
Normativität (im Sinne einer Verbindlichkeit, die Leben und Handeln bestimmt) zwi
schen Altem und Neuem Testament differenzierten: »Es ist faktisch so, dass wir den 
Texten des AT in unserer Frömmigkeitspraxis einen minderen Rang im Vergleich zu 
den Texten des NT zuerkennen […]. Ausdrücklich wird dieses Fremdeln in der Auswahl 
der alttestamentlichen Predigttexte und in der Versauswahl, die unter den Psalmen in 
den liturgischen Beigaben des EG [Evangelischen Gesangsbuchs – AS] vorgenommen 
wird.«14 

Für Slenczka setzt sich damit pragmatisch durch, was Harnack mit seiner Forderung 
nach Dekanonisierung angestoßen hatte:15 »[D]as AT im 19. Jahrhundert als kanonische 

8 Vgl. ebd. 110. 
9 Ebd. 92. Vgl. auch Harnack, Adolf von: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 1. Die Entstehung des 

kirchlichen Dogmas. Tübingen: Mohr 1990 (Original von 1886), 48–55 sowie 195–199. 
10 Ebd. 94. 
11 Ebd. 83. 
12 Vgl. ebd. 119. 
13 Vgl. ebd. Luther definierte als apokryph jene Schriften, die zu seiner Zeit keine hebräische, son

dern lediglich eine griechische Vorlage in der Septuaginta hatten (also die Bücher Tobit, Judit, 1. 
und 2. Makkabäer, Weisheit Salomos, Jesus Sirach, Baruch und Zusätze zu Ester und Daniel). Für die 
katholische Kirche gelten diese als »deuterokanonisch«. Vgl. dazu: Rüger, Hans-Peter/McLachlan, 
Wilson Robert: Apokryphen. In: Horst Robert Balz u.a. (Hg.): TRE, Bd. 3: Anselm von Laon-Aristo
teles/Aristotelismus. Berlin/New York: De Gruyter 1995, 289–362, 293f. 

14 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 119 Hervorhebung AS. 
15 Vgl. ebd. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 125 

Urkunde im Protestantismus noch zu conservieren, ist die Folge einer religiösen und 
kirchlichen Lähmung.«16 Dem Alten Testament seinen Status als kanonische Schrift ab
zusprechen, ist für Slenczka deshalb ein überfälliger Schritt: »Vielleicht ist es im Blick 
darauf durchaus wohlgetan, wenigstens darüber nachzudenken, ob nicht die Feststel
lung Harnacks – dass die Texte des AT zwar selektiv Wertschätzung und auch religiösen 
Gebrauch, nicht aber kanonischen Rang verdienen – lediglich die Art und Weise ratifi
ziert, in der wir mit den Texten im kirchlichen Gebrauch faktisch umgehen.17 

Problematisch ist in diesem Zusammenhang zum einen, dass Slenczka seine Beob
achtung empirisch nicht absichert und zum anderen, dass er aus dieser scheinbaren Fak
tizität Argumente ableitet, ohne den entsprechenden Übergang von einer deskriptiven 
Ebene hin zu einer normativen Verwendung offenzulegen und wohl auch selbst nicht zu 
reflektieren. Außerdem wäre zu fragen, ob diese faktische oder subjektiv wahrgenom
mene Praxis weniger Argument gegen die theologische Bedeutung des Alten Testamen
tes ist, als vielmehr Anlass, die gängige liturgische und pastorale Praxis zu hinterfragen 
und in dieser Hinsicht ggf. als problematisch und erneuerungsbedürftig zu kritisieren. 

3.2 Tradition einer Provokation: Theologiegeschichtliche Einordnung 

(1.) Ringen um den Kanon und Abwertung des Jüdischen in der christlichen Theologie Die Frage, 
welche Schriften in den christlichen Kanon gehören, ist für das Christentum keines
wegs neu. Im Gegenteil: Das Ringen um den Kanon gehört von Beginn an zur christ
lichen Theologie. Die gegenwärtige historische Forschung belegt, dass sich der Prozess 
einer verbindlichen Definition von Schriften als kanonisch weitaus vielschichtiger und 
langwieriger vollzog als lange angenommen. Erst im vierten Jahrhundert war dieser Vor
gang einer verbindlichen Festlegung für die christlichen, aber auch jüdischen Schriften 
an einen zumindest vorläufigen Endpunkt gelangt.18 Spätestens mit der Reformation 
wurde der Kanon erneut zum Kampfplatz unterschiedlicher Interessen und Identitäts
politiken. Es war Andreas Karlstadt (1486–1541)19, der sich als erster eingehend mit dem 
Problem des Kanons beschäftigte. Unter Berufung auf Hieronymus erkannte er lediglich 
jene Schriften des Alten Testaments als kanonisch an, welche in die hebräische Bibel auf
genommen worden waren. Alle anderen bezeichnete er als apocrypha.20 Bis heute sind 

16 Harnack: Marcion, 248f. 
17 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 119. 
18 Vgl. Tiwald, Markus: Das Frühjudentum und die Anfänge des Christentums. Ein Studienbuch 

(BWANT 208). Stuttgart: Kohlhammer 2016, 267. Stimmen, die für die jüdische Bibel einen abge
schlossenen Kanon mit Verweis auf die Synode von Javne (Josephus (Ap I, 38–42) oder in Esr 14,18- 
47) in frühjüdischer Zeit sehen wollen, weist Tiwald als anachronistisch zurück, vgl. ebd. 267–269. 

19 Zu Andreas Karlstadt vgl. Bubenheimer, Ulrich: Karlstadt, Andreas Rudolff Bodenstein von 
(1486–1541). In: Horst Robert Balz u.a. (Hg.): TRE Bd. 17: Jesus Christus-Katechismuspredigt. Ber
lin/New York: De Gruyter 1988, 649–657, v.a. 649–651. 

20 Vgl. dazu Karlstadts Schrift De canonicis scripturis libellus (1520); vgl. Rüger/McLachlan: Apokry
phen, 294. In katholischen Bibelausgaben werden jene Schriften (Tobit, Judit, 1. und 2. Makkabäer, 
die Weisheit Salomos, Jesus Sirach, Baruch und Zusätze zu Ester und Daniel) als »deuterokano
nisch« bezeichnet, vgl. ebd. 293f. Inzwischen allerdings geht die historische Forschung, vor allem 
aufgrund neuer archäologischer Befunde aus Qumran, davon aus, dass der Großteil dieser deute

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Karlstadts kanontheoretische Überlegungen Grundlage für Bibelausgaben der Kirchen 
der Reformation, wobei die im reformierten Sinne »apokryphen« Schriften als »Spät
schriften des Alten Testaments« beigefügt werden. 

Auch dass jüdische Elemente im Laufe der christlichen Theologiegeschichte abge
wertet oder gar negiert wurden, ist keineswegs ein Novum. Tendenzen solcherart sind 
bereits so alt wie das Christentum selbst und schon in den neutestamentlichen Schrif
ten anzutreffen.21 Mal offensichtlicher, mal subtiler war die Abwertung von Jüdischem 
im Laufe der Kirchengeschichte fester Bestandteil vieler Theologien. Auch die »Haltung 
der Kirchenväter zum jüdischen Volk«22 war eine abwertend polemische. Gerade in der 
spätantiken und frühmittelalterlichen Theologiegeschichte ist eine antijüdische Haltung 
die Norm.23 

In der Frühphase der Geschichte des Christentums und in den vielschichtigen Iden
titätsfindungsprozessen (Kapitel 1.4.1) lässt auch der wirkmächtige frühchristliche Streit 
um den Kanon im Zusammenhang mit der Bekämpfung der häretischen Strömung des 
Marcionismus verorten. Gegen Marcions (ca. 85–160) Theologie ist uns die reichste an
tihäretische Literatur überliefert.24 Laut Barbara Aland geht Marcion aus von 

rokanonischen Schriften auf hebräische oder aramäische Originale zurückgehen, vgl. Rösel, Mar

tin: Die Apokryphen des Alten Testaments. In: Deutsche Bibel Gesellschaft: www.bibelwissensch 
aft.de/bibelkunde/spaetschriften-des-at/ (10.02.2025). 

21 Häufig angeführte Beispiele für antijüdische Äußerungen in neutestamentlichen Schriftworten 
sind Mt 27,25 (der sogenannte »Blutfluch«, der als Topos in zahlreichen Anti-Judaeos-Schriften der 
Kirchenväter herangezogen wird); Mt 23,13-36 par. Lk 11,38-52 (»Weherufe gegen die Pharisäer«); 
1 Thess 2,15f. (Vorwurf des Prophetenmordes). Eine aktuelle Studie zu Antijudaismus und Neuem 
Testament bietet das interdisziplinär angelegte mehrbändige Werk Plaar, Klaus: Juden, Jesus, Ju
das. Neues Testament, christlicher Antijudaismus und rezeptionsgeschichtliche Wurzeln der Ju
denverfolgung von der Antike bis zur Gegenwart. Bde. 1 und 2. Hanau: Haag + Herchen 2016. Auf
schlussreich sind in diesem Zusammenhang insbesondere die Kapitel 2.2. »Antijudaismus bei Pau
lus«, 230–251; 2.3. »Antijudaismus bei Johannes« sowie Teil 6 »Theologie und Schoah«, 815–1014. 
Für eine umfangreiche Studie zur Entstehung und Tradierung antijüdischer Ressentiments und 
Zerrbilder in vorchristlicher und vorantiker Zeit s. Schäfer, Peter: Judenhaß und Judenfurcht. Die 
Entstehung des Antisemitismus in der Antike. Berlin: Verlag der Weltreligionen 2010 (englischer 
Originaltitel: Judeophobia. Attitudes toward the Jews in the Ancient World, 1998). 

22 Lenzen, Verena: Zum gegenwärtigen Stand des jüdisch-christlichen Dialogs und seinen Perspek
tiven. In: Hubert Frankemölle (Hg.): Juden und Christen im Gespräch über »Dabru emet – Redet 
Wahrheit«. Paderborn/Frankfurt a.M.: Lembeck 2005, 235–247, 235. Für Augustinus beispielsweise 
diente das Judentum als »Negativfolie für die Wahrheit des Christentums« (Renz, Andreas: Die 
katholische Kirche und der interreligiöse Dialog: 50 Jahre »Nostra aetate«. Vorgeschichte, Kom

mentar, Rezeption. Stuttgart: Kohlhammer 2014, 26). 
23 Lenzen: Zum gegenwärtigen Stand des jüdisch-christlichen Dialogs und seinen Perspektiven, 236. 

Doch entsprechende Aussagen müssen in der Geschichte des frühen Christentums, in den kom

plexen Abgrenzungs- und Identitätsfindungsprozessen von Judentum und Christentum kontex
tualisiert werden (Kapitel 1.4.1). Das sei bisher jedoch viel zu selten geschehen, so Verena Lenzen: 
Es war »ein fataler Fehler, dass man diese Aussagen nicht situationsbedingt relativierte, sondern 
als absolut gültige Norm überlieferte« (ebd. 235). 

24 Vgl. Aland, Barbara: Marcion (ca. 85–160)/Marcioniten. In: Horst Robert Balz u.a. (Hg.): TRE Bd. 22: 
Malaysia-Minne. Berlin/New York: De Gruyter 1992, 89–101, 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.bibelwissenschaft.de/bibelkunde/spaetschriften-des-at/
http://www.bibelwissenschaft.de/bibelkunde/spaetschriften-des-at/
https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.bibelwissenschaft.de/bibelkunde/spaetschriften-des-at/
http://www.bibelwissenschaft.de/bibelkunde/spaetschriften-des-at/


3 Christlicher Einspruch 127 

»zwei Göttern mit je einem eigenen ›Werk‹ und entsprechender Qualifizierung: den 
Schöpfergott, der die Welt geschaffen hat, die er mit seinem Gesetz regiert, und der 
gerecht ist, sowie dem fremden Gott, der sich des Menschen aus reiner Güte erbarmt; 
kennzeichnend ist für ihn das Evangelium; er ist ganz und gar und ausschließlich gut. 
Entsprechend kündet vom Schöpfergott vollgültig das Alte Testament, vom fremden 
Gott das – von judaistischen Verfälschungen gereinigte – Apostolikon und Evangeli
um.«25 

Durch diese grundsätzliche Unterscheidung, die Marcion einführt, wird auch eine 
scharfe, dualistische Trennung von Judentum und Christentum, dem Schöpfergott 
des Alten Testaments und dem liebenden Gott, den Christus verkündet und den die 
Evangelien bezeugen, vollzogen. Für Marcion gehört das Alte Testament als Zeugnis des 
gerechten, aber grausamen Schöpfergottes nicht in den christlichen Kanon. Marcion 
zufolge muss das Alte Testament, welches für ihn Zeugnis eines Demiurgen ist, als 
christliche Schrift zurückgewiesen werden.26 Die Forschungsgeschichte zu Marcion »ist 
epochal bestimmt durch die brillante Monografie von Adolf von Harnack«27. Über ihn 
gelangen wir zu unserer Ausgangsfrage nach dem Stellenwert des Alten Testaments für 
das Christentum und die Thesen Notger Slenczkas zurück. 

(2.) Historisierung und Enthistorisierung bei Friedrich Schleiermacher (1768–1834) und Adolf von Har
nack (1851–1930) Notger Slenczka kann sich auf eine theologiegeschichtlich bis heute wirk
mächtige Traditionslinie berufen, namentlich auf zwei hochgeachtete Theologen, welche 
wie Slenczka an der Berliner Universität als Lehrende tätig waren: Friedrich Schleierma
cher und der eben schon erwähnte Adolf von Harnack.28 Dabei weiß Slenczka um die pre
käre Rezeptionsgeschichte seiner beiden Vorgänger und die missbräuchliche Interpre
tation und Nutzbarmachung ihrer Argumente durch nationalistische (und später natio
nalsozialistische) Gruppierungen.29 Allerdings scheint er darin keinen Grund zu sehen, 

25 Aland: Marcion, 93. 
26 Vgl. dazu Schmid, Ulrich: Marcions Evangelium und die neutestamentlichen Evangelien. Rückfra

gen zur Geschichte und Kanonisierung der Evangelienüberlieferung. In: Gerhard May/Katharina 
Greschat/Martin Meiser (Hg.): Marcion und seine kirchengeschichtliche Wirkung. Vorträge der 
Internationalen Fachkonferenz zu Marcion, gehalten vom 15.-18. August 2001 in Mainz (Tex
te und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 150). Berlin u.a.: De Gruyter 
2002, 67–78. Marcion lehnte außerdem jene Schriften aus dem sich herausbildenden Neuen Tes
tament ab, die nicht seinen theologischen Vorstellungen entsprachen (vgl. Zenger: Einleitung, 12). 

27 Aland: Marcion, 89. 
28 Schleiermacher lehrte von 1810 bis 1834 in Berlin. Vgl. Axt-Piscalar, Christine: Friedrich Schleierma

cher (1768–1834). In: Gregor Maria Hoff/Ulrich H. J. Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschich
te. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohl
hammer 2013, 138–154, 139f. Harnack lehrte von 1887 bis 1921 in Berlin. Vgl. Essen, Georg: Adolf 
von Harnack (1815–1930). In: Gregor Maria Hoff/Ulrich H. J. Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologie
geschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: 
Kohlhammer 2013, 198–217, 202–204. Neben Schleiermacher und Harnack zieht Slenczka in Die 
Kirche und das Alte Testament auch Bultmann als Gewährsmann heran. Dieser Rekurs bei Slenczka 
wäre eine eigenständige Analyse Wert. 

29 Vgl. Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 85. Zur Wirkungsgeschichte Harnacks vgl. Kin
zig, Wolfram: Harnack, Marcion und das Judentum. Nebst einer kommentierten Edition des Brief

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sich in ein kritisches Verhältnis zu seinen Referenzgrößen zu setzen. Umso bedeutender 
ist es deshalb, Schleiermacher und Harnack auf Slenczka hin kritisch gegenzulesen, um 
so normative Implikationen und theologische Präsumtionen in Slenczkas Argumentati
on offenlegen zu können. 

Kirche und Theologie sehen sich im Übergang vom 19. bis weit ins 20. Jahrhundert 
aufgrund epochaler gesellschaftlicher, politischer und ökonomischer Umbrüche vor 
enorme Herausforderungen gestellt. 

• Im Zuge der Entwicklungen nach der Französischen Revolution setzt sich als neue 
politische Organisationsform die Bildung von Nationalstaaten durch. 

• Die Industrialisierung in diesen neu entstandenen Staaten schreitet rasant voran 
und bringt ungeachtet des wirtschaftlichen Wachstums vielfach soziale Missstände 
mit sich. 

• Im Zuge imperialistischen Machtstrebens werden zudem weltweit immer größere 
Gebiete unter europäische Herrschaftsansprüche gestellt und ökonomisch ausge
beutet. 

• Auf kirchlicher Seite sorgt die Erfahrung der Dialektik der Aufklärung für Irritatio
nen: die zunehmende Säkularisierung, kulturell-religiöse Pluralisierungen (gerade 
angesichts des Imperialismus) sowie ein erstarkender Atheismus stellen Kirche und 
Theologie vor neue Fragen, deren Problemdruck sie sich nicht mehr länger entziehen 
kann. 

• In der Philosophie sieht man sich mit Verschiebungen konfrontiert, im Zuge derer 
neue Kategorien zentrale Bedeutung erlangen, allen voran das Subjekt und seine au
tonome Vernünftigkeit, die ins Zentrum der Betrachtungen rücken. »Entwicklung« 
wird als Kategorie auf allen Ebenen in den Blick genommen und die Geschichtlich
keit allen Denkens und Lebens entdeckt.30 

All diese Entwicklungen stellen abermals traditionelle Identitätskonzepte und insbeson
dere Religion als kulturelles Bezugssystem als Ganzes in Frage. Für die theologischen 
Denker dieser Zeit wird angesichts dessen die Frage drängend, worin das Wesen 
von Religion bestünde.31 Vor dem Hintergrund der Erfahrungen der Grausamkeit 
und Sinnlosigkeit der Religionskriege in Europa ist es Anliegen der Aufklärung, die 
rationalen Grundlagen von Religion als »anthropologisches Modell kulturübergrei

wechsels Adolf von Harnacks mit Houston Stewart Chamberlain (Arbeiten zur Kirchen- und Theo
logiegeschichte 13). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2004, 108–152 und 196–202. 

30 Vgl. dazu Siebenrock, Roman A.: Zäsur: Neuscholastik, Antimodernismus. In: Gregor Maria Hoff/ 
Ulrich H. J. Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. 
Bd. 2: 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 185–197, 189f. 

31 Das gilt nicht nur für Schleiermacher, sondern erklärt generell das Blühen von Abhandlungen zum 
Religionsbegriff im 18. Jahrhundert. Vgl. Barth, Ulrich: Was heißt »Vernunft der Religion«? Subjekt
philosophische, kulturtheoretische und religionswissenschaftliche Erwägungen im Anschluss an 
Schleiermacher. In: Jörg Lauster/Bernd Oberdorfer (Hg.): Der Gott der Vernunft. Protestantismus 
und vernünftiger Gottesgedanke (Religion in Philosophy and Theology 41). Tübingen: Mohr Sie
beck 2009, 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 129 

fenden Charakters«32 zu rekonstruieren. Wegen einer großen Skepsis gegenüber des 
Offenbarungsgedankens strebt der aufklärerische theologische Rationalismus die Re
formulierung einseitiger Offenbarungswahrheiten als reine Vernunftwahrheiten an.33 
Der Autonomiegedanke rückt dabei den Menschen als Subjekt ins Zentrum und lei
tete eine zunehmende Individualisierung von Religion ein. Die Romantik geht nicht 
hinter diese Entwicklungen zurück, vollzieht aber eine entscheidende Verschiebung: 
Aus den Erfahrungen der ambivalenten Geschichte der Französischen Revolution wird 
eine Überbetonung von Vernunft zunehmend kritisch gesehen. Demgegenüber werden 
individuelles Erleben und Empfinden stärker in den Blick genommen. 

Unter diesen Voraussetzungen versucht auch Friedrich Schleiermacher Religion neu 
zu denken. Ihm gelingt es, den Herausforderungen für die Theologie in der Moderne 
mit einem leistungsstarken System zu begegnen, das allerdings an Engführungen und 
problematischen Überhängen leidet, wie sie die Rezeption durch Slenczka offenlegt. Für 
die Frühromantiker in Deutschland, zu denen Friedrich Schleiermacher enge Kontakte 
pflegt,34 kann Schleiermacher mit seinem Werk »Über die Religion« entscheidende reli
giöse Impulse setzen. Seine »epochemachende[n] Reden […] sprechen aus einem Zeital
ter der Reflektiertheit, der Religion nicht mehr selbstverständlich ist«35 und formulieren 
das Verhältnis von Religion und Moderne neu: Schleiermachers Ansatzpunkt dabei ist 
die Eigentümlichkeit religiöser Erfahrung. In den Erfahrungen, die wir täglich als be
grenzte Wesen machen, sind wir mit dem Unendlichen konfrontiert und erkennen an
gesichts dessen unsere Endlichkeit und »schlechthinnige Abhängigkeit«36 vom unend
lichen Schöpfer (Religion als »Sinn und Geschmack für’s Unendliche«37). Indem Schlei
ermacher Religion als »Anschauung und Gefühl«38 entwickelt, definiert er Religion als 
anthropologisches Grundphänomen, also als etwas, das zum Wesen des Menschen ge
hört.39 Für das Christentum bringe Christus als Mittler zwischen dem Endlichen und 
dem Unendlichem dieses Verhältnis auf vollendete Weise zum Ausdruck. Mit seiner For
mel vom »christlich frommen Selbstbewusstsein« ist es Schleiermacher nicht nur gelun

32 Barth, Ulrich: Zäsur: Religion in der europäischen Aufklärung. In: Gregor Maria Hoff/Ulrich H. J. 
Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2: 16. Jahr
hundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 103–120, 117. 

33 Vgl. ebd. 114. Vgl. dazu auch die Offenbarungskritik Herberts von Cherbury und des englischen 
Deismus (vgl. ebd. 104). 

34 Schleiermachers theologisches Wirken ist maßgebend von seiner Freundschaft zu Schlegel, der 
zeitweise sogar sein Mitbewohner war, geprägt. Ausführlich zu Schleiermacher und die Frühro
mantik vgl.: Nowak, Kurt: Schleiermacher. Leben, Werk und Wirkung (Uni-Taschenbücher). Göt
tingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001, 79–97. 

35 Seubert, Harald: Zwischen Religion und Vernunft. Vermessung eines Terrains. Baden-Baden: No
mos Verlagsgesellschaft 2013, 285. 

36 Schleiermacher, Friedrich: Der christliche Glaube. Nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche 
im Zusammenhange dargestellt. In: ders.: Kritische Gesamtausgabe. Hg. v. Hans-Joachim Birkner 
u.a. Bd. 13.1 hg.v. Rolf Schäfer. Berlin/New York: De Gruyter 2003 (21830/31), § 4 (Leitsatz 6). 

37 Schleiermacher, Friedrich: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern. In: 
ders.: Kritische Gesamtausgabe. Hg. v. Hans-Joachim Birkner u.a. Bd. 12 hg.v. Günter Meckenstock. 
Berlin/New York: De Gruyter 1995 (21831), 53. 

38 Vgl. Schleiermacher: Über die Religion, 57. 
39 Vgl. Axt-Piscalar: Schleiermacher, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

gen, die Dimension der Innerlichkeit von Religion zu codieren, sondern zugleich, sie ra
tional fassen zu können. 

Auf dem Weg in die Moderne bleibt Schleiermachers Ansatz wirkmächtig. Die li
berale Theologie führt seine Ansätze, wenn auch mit entscheidenden Verschiebungen, 
weiter. Die Pluralisierungserfahrungen angesichts der Begegnung mit anderen Religio
nen im Zuge des Imperialismus verschärfen sich und erzeugen neuerlichen Druck für 
die Notwendigkeit einer Wesensbestimmung des Christentums. Die Historiografie setzt 
dafür im 19. Jahrhundert die entscheidenden wissenschaftstheoretischen Standards, de
rer sich auch die Theologie zu bedienen hat. So auch der Kirchenhistoriker Adolf von 
Harnack. Sein Anliegen ist eine Wesensbestimmung des Christentums mit den Mitteln 
der Vernunft über den Weg der Historisierung.40 Seiner Überzeugung nach muss die ge
schichtliche Vermittlung des Glaubens als Schale abgelöst werden, um an den Kern, das 
Wesen des Christentums zu gelangen. Diesen Kern bestimmt Harnack wiederum chris
tologisch, also über Christus, der den Willen des Vaters wie kein anderer kennt.41 

Mit Harnack wird die »überlieferungskritische Selbsthistorisierung des Christen
tums«42 weiter vorangetrieben, im Zuge derer letzten Endes zentrale christliche Grund
ideen aufgelöst werden: Denn wenn Religion ein anthropologisches Grundphänomen 
ist und gelebte Religion nur noch die geschichtliche Vermittlung dieses Grundphäno
mens – wozu braucht es dann noch Offenbarung? 

»Die Verbindung des Offenbarungsgedankens mit dem der Geschichte wurde [in der 
Liberalen Theologie – AS] ausdrücklich nicht gesucht, sondern, im Gegenteil, entschie
den zurückgewiesen. Das hatte nicht nur Folgen für das Verständnis der christlichen 
Offenbarung, sondern für das christliche Verständnis von Welt und Geschichte über
haupt. Im Fahrwasser einer unvermittelt bibeltheologischen Argumentation wurde so
mit die Geschichtsbezogenheit des Handelns Gottes und seines Daseins in der Welt 
lediglich existentialistisch ausgewiesen. Damit wurde allerdings die Geschichte in ih
rer theologischen Dignität preisgegeben. Ein Anschluss an die Harnack umtreibende 
Geschichtsproblematik war somit nicht mehr möglich und lag obendrein auch nicht 
mehr im Fokus des theologischen Interesses.«43 

3.3 Problematik einer Provokation: Kanonisierung und Sakralisierung 

Slenczkas Thesen einer Kritik zu unterziehen, ist bei näherer Betrachtung ein weitaus 
anspruchsvolleres und komplexeres Unterfangen als es zunächst den Anschein hat. 

40 Vgl. Essen, Georg: Adolf von Harnack (1815–1930). In: Gregor Maria Hoff/Ulrich H. J. Kört- 
ner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse. Akteure. Wissensformen. Bd. 2: 16. Jahr
hundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer 2013, 198–217, 205f. 

41 Vgl. ebd. 211. 
42 Barth, Ulrich: Was heißt »Vernunft der Religion«? Subjektphilosophische, kulturtheoretische und 

religionswissenschaftliche Erwägungen im Anschluss an Schleiermacher. In: Jörg Lauster/Bernd 
Oberdorfer (Hg.): Der Gott der Vernunft. Protestantismus und vernünftiger Gottesgedanke (Re
ligion in Philosophy and Theology 41). Tübingen: Mohr Siebeck 2009, 190. 

43 Essen: Harnack, 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 131 

Grund dafür ist, dass die Frage nach dem Stellenwert des Alten Testaments eine »hoch
gradig transdisziplinäre«44 ist. Kritische Einwände können und müssen deshalb auf 
unterschiedlichen Ebenen ansetzen. 

Trotz des eigenen Anspruchs konsequent historisch zu arbeiten, scheint Slenczka 
den derzeitigen Stand historischer Forschung zur Entstehung von Judentum und Chris
tentum nicht oder zumindest nur eingeschränkt wahrzunehmen: Zwar bestreitet Slen
czka nicht, dass das Christentum historisch auf das Judentum verwiesen ist, insofern 
es seinen Ursprung im Judentum hat: »Die Kirche ist sich dessen bewusst, dass sie die
ser Religionsgemeinschaft entsprungen ist und zum Verständnis ihrer eigenen Texte 
des religionsgeschichtlichen Hintergrundes der alttestamentlichen Überlieferung be
darf.«45 Allerdings bleibt der Eindruck einer einseitigen Verwiesenheit.46 Denn wie in 
Kapitel 1.4.1 deutlich wurde, war die formative Phase beider Traditionen nach der Zer
störung des Tempels ein zeitlich schwer eingrenzbarer und lokal höchst differenziert 
verlaufender Prozess mit komplexen wechselseitigen und sich überlagernden Beeinflus
sungsvorgängen.47 

Mit Konsequenzen für die Entstehung sowohl des christlichen wie des jüdischen Ka
nons: Analog zu den religionshistorischen und -soziologischen Forschungen unter dem 
Forschungsparadigma »Parting of the Ways« müssen die Kanonisierungsprozesse der 

44 Feldtkeller, Andreas: Vom Reichtum der ganzen Bibel. Die Zusammengehörigkeit von Altem 
und Neuem Testament aus der Perspektive Interkultureller Theologie. In: ThLZ 140 (2015) 7, 
752–765, 756. 

45 Vgl. Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 118. 
46 Vgl. ebd. 
47 Zu einer jüdischen Rezeption der These des »Parting of the Ways« siehe Israel Jacob Yuval, Profes

sor für jüdische Geschichte und akademischer Leiter des interdisziplinären Forschungszentrums 
für Jüdische Studien Scholion an der Hebräischen Universität Jerusalem. Er beschäftigt sich mit 
der gegenseitigen Wahrnehmung von Judentum und Christentum in Spätantike und Mittelalter 
und vertritt die These, dass das Christentum eine treibende Kraft für die Entstehung und Iden
titätsbildung des rabbinischen Judentums war. Vgl. Yuval, Israel Jacob: Was das Judentum dem 
Christentum verdankt. In: MThZ 69 (2018), 167–179; ders.: Zwei Völker in deinem Leib. Gegenseiti
ge Wahrnehmung von Juden und Christen in Spätantike und Mittelalter. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht 2007. 
Erinnert sei auch an den Judaisten Peter Schäfer, der analog zum Ursprung des Christentums von 
einer »Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums« spricht und damit darauf aufmerk

sam macht, dass sich aus den Traditionen Israels rabbinisches Judentum und Christentum entwi
ckelten und dass sich diese Entstehungsprozesse nicht isoliert voneinander vollziehen. Vgl. Schä
fer: Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, VIII. Schäfer weiter: »Nicht nur de
finiert sich dieses Christentum im Rückgriff auf das zeitgenössische Judentum und in der aktiven 
Auseinandersetzung mit ihm, auch das rabbinische Judentum findet zu sich selbst erst im Aus
tausch mit dem Christentum – und dies in dem doppelten Sinne der Abstoßung und Anziehung: 
der Ausscheidung von (ursprünglich im Judentum angelegten) Elementen, die das Christentum 
usurpieren und verabsolutieren sollte, sowie der stolzen und selbstbewussten Wiederaneignung 
eben solcher religiöser Traditionen, trotz oder auch gerade wegen ihrer christlichen Usurpation.« 
Ebd. X. Was m.E. allerdings weitestgehend noch aussteht, sind die epistemischen und theologi
schen Konsequenzen auf jüdischer und christlicher Seite, die sich aus der historisch-exegetischen 
Forschung zu den Anfängen von rabbinischem Judentum und Christentum und den wechselseiti
gen Einflussnahmen ergeben. Die hier vorgelegte Studie kann dafür von christlicher Seite einen 
Beitrag leisten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

christlichen Bibel und des jüdischen TaNaK wie auch die Genese sowohl der neutesta
mentlichen Schriften als auch der jüdischen mündlichen Tradition »im bleibenden Be
zug aufeinander gesehen werden.«48 Bibelhermeneutisch findet sich auf dieser Grund
lage vielfach die Rede vom sogenannten »doppelte[n] Ausgang«49 der Schriften Israels. 

Vor diesem Hintergrund ist Notger Slenczkas Behauptung, das Alte Testament spre
che nicht zu Christ*innen, nicht haltbar: »[D]as AT [ist] als Grundlage einer Predigt, die 
einen Text als Anrede an die Gemeinde auslegt, nicht mehr geeignet: Sie, die christ
liche Kirche, ist als solche in den Texten des AT nicht angesprochen.«50 Der Alttesta
mentler Ludger Schwienhorst-Schönberger erwidert Slenczka: »Adressat der Heiligen 
Schrift (des von Christen später sogenannten ›Alten Testaments‹) ist weder das Juden
tum noch das Christentum, sondern das Gottesvolk (›Israel‹).«51 Beide Traditionen, Ju
dentum und Christentum lesen die Heiligen Schriften Israels und legen sie aus. Im Zu
ge unterschiedlicher Leseweisen gelangen sie zu differenzierten Deutungen, aus denen 
sich eigenständige Auslegungstraditionen entwickeln (Kapitel 6.1.2). Für das Christen
tum ist eine christologische Lektüre der alttestamentlichen Schriften bereits Kennzei
chen der neutestamentlichen Zeugnisse. Das Christusereignis veränderte den »situati
ve[n] Kontext« und mit ihm veränderte sich für die Jesusanhänger*innen und die neutes
tamentlichen Autoren auch der »Sinn der ihnen bekannten ›Heiligen Schriften‹«.52 

Wenn Notger Slenczka das Alte Testament lediglich als historisch bedeutsam 
würdigt, ignoriert er die historisch rekonstruierbaren Kanonisierungsprozesse:53 Die 

48 Hoff: Ekklesiologie, 223. 
49 Vgl. dazu Zenger: Einleitung in das Alte Testament, 20f. »Die in den letzten Jahren vielfach be

tonte Erkenntnis, dass die Heiligen Schriften einen doppelten Ausgang bzw. eine zweifache Nach
geschichte in Judentum und Christentum haben, ist eine hermeneutische Option, die es möglich 
macht, eine jüdische und eine christliche Leseweise der Bibel Israels als TaNaK bzw. als Alte/Erstes 
Testament nicht nur zu tolerieren, sondern zu fordern.« Vgl. Kapitel 6.1.2.2. An dieser Stelle sei an 
einen Hinweis aus der Einleitung dieser Studie erinnert: Die Bezeichnung »(Heilige) Schriften Isra
els« wird in dieser Studie als Gesamtbezeichnung für eine Sammlung »heiliger Schriften« verwen
det, die für Jüd*innen unterschiedlichster Strömungen und darunter auch Jesusanhänger*innen 
(später »Christ*innen«) im 1. Jahrhundert n. Chr. maßgeblich war. Die Bezeichnung ist bewusst im 
Plural gewählt, weil es bis in 2. Jahrhundert n. Chr. kein »allgemeines Einverständnis über Aufbau 
und Umfang« dieser Schriften gab, sondern weil diese Sammlung eine »im Umfang noch offene 
und von den einzelnen Gruppierungen des Judentums teilweise unterschiedliche abgegrenzte« 
Größe darstellt (Zenger: Einleitung ins Alte Testament, 12). Wo in der Studie die christliche Le
seweise und Auslegungstradition als Perspektive betont werden soll (wie hier in Kapitel 3 über 
Slenczka), ist die Rede vom »Alten Testament«. Wo in dieser Studie die jüdische Leseweise und 
Auslegungstradition als Perspektive betont werden soll, wird die Bezeichnung »TaNaK« verwen
det. 

50 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 118. 
51 Schwienhorst-Schönberger, Ludger: Die Rückkehr Markions. In: IkaZ Communio 44 (2015) 3, 

286–302, 295. Hervorhebung AS. 
52 Schwienhorst-Schönberger: Die Rückkehr Markions, 291. Für Schwienhorst-Schönberger ist dieser 

Vorgang »ein klassisches Beispiel für die Kontextualität des Verstehens« (ebd.). 
53 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 118. Vgl. dazu Jürgen Werbick: »Aber was bedeutet 

es dann noch, dass sie auch für die Christen Heilige Schrift sind? Etwa nur dies, dass sie diese Tex
te brauchen, um Jesus, den Juden, zu verstehen? Oder werden diese Schriften unter den Händen 
der Exegeten schließlich zu einer religionsgeschichtlich mehr oder weniger interessanten Biblio
thek, so dass man sie als Heilige Schrift eben doch nur systematisch-theologisch – im Glaubens

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 133 

Schriften, auf die sich jüdische Gruppierungen und damit auch jene der Jesusanhän
ger*innen (die sich erst nach und nach als eigenständige Gruppierung sogenannter 
»Christ*innen« herausbildete) bezogen, war diesen Gruppierungen zunächst vorgege
ben in Form einer nicht eindeutig fixierbaren Sammlung »Heiliger Schriften«, wie sie im 
1. Jahrhundert n. Chr. vorlag. Diese Sammlung war selbstverständlicher »Deutehorizont 
und Sprachwelt« und diente »zum Ausdruck der eigenen neuen Erfahrungen«.54 Diese 
Schriften dokumentieren und eröffnen zugleich einen Raum der Kommunikation mit 
Gott, so Friedhelm Hartenstein: 

»Die Kanonentscheidung war eine Entscheidung für ein Zusammengehören, das nicht 
durch eine lehrhafte Normierung und Identifizierung des darin bezeugten Gottesworts 
kontrolliert oder gar hervorgebracht wurde, sondern als Kommunikationszusammen

hang geschützt werden sollte, weil sich in diesem spannungsreichen Kommunikati

onszusammenhang und nur in ihm der Gottesgeist mitteilt, der zum Zeugnis inspiriert 
und die Zeugnisse als solche erschließt.«55 

Das Festhalten an dieser Schriftensammlung für das Christentum als »Altes Testament« 
und für das Judentum als »TaNaK« im Zuge der Kanonisierungsprozesse, wird von Dyna
miken einer »normative[n] Aufladung von Schriften und ihrer Sakralisierung (vor allem 
im impliziten theologalen Ausweis als Wort Gottes)«56 getragen und zugleich ausgelöst. 
Diese performativen Sakralisierungs- und Theologisierungsmomente werden bei Not
ger Slenczka nicht ausreichend berücksichtigt. Ohne es explizit auszuweisen, arbeitet 
Slenczka mit einem lutherschen Kanonbegriff, demzufolge der Kanon Schriften versam
melt, die normative Geltung für die Kirche und das Christentum beanspruchen können:57 

zusammenhang, und das hieße für Christen: streng und ausschließlich christologisch – zu lesen 
hätte?« Werbick, Jürgen: Heilige Schrift und kirchliche Tradition – Identifikationsorte christlichen 
Glaubens. In: Regina Grundmann/Assaad Elias Kattan (Hg.): Jenseits der Tradition? Tradition und 
Traditionskritik in Judentum, Christentum und Islam (Judaism, Christianity, and Islam – Tension, 
Transmission, Transformation 2). Boston/Berlin/München: De Gruyter 2015, 171–182, 175. Hervor
hebungen im Original. 

54 Hartenstein, Friedhelm: Zur Bedeutung des Alten Testaments für die evangelische Kirche. Eine 
Auseinandersetzung mit den Thesen von Notger Slenczka. In: ThLZ J 140 (2015) 7, Sp. 738–751, 742. 

55 Ebd. 
56 Hoff: Glaubensräume, 289. Zum Begriff »Sakralisierung« s. Joas, Hans: Die Macht des Heiligen. 

Eine Alternative zur Geschichte der Entzauberung. Berlin: Suhrkamp 2017. Für eine theologische 
Adaption s. ausführlich Hoff: Glaubensräume, bspw. 720 (FN 111): »›Unter Sakralisierung ist… die 
Änderung einer etablierten Praxis der Zuschreibung von Heiligkeit zu verstehen, derzufolge neu
en Entitäten im Spannungsverhältnis von Immanenz und Transzendenz Heiligkeit zuerkannt bzw. 
als heilig anerkannten Entitäten diese Eigenschaft abgesprochen wird.‹ Über den mit dem Trans
formationsmotiv beanspruchten säkularisierungstheoretischen Hintergrund hinaus kann Sakra
lisierung auch den Prozess beschreiben, in dem Gegenstände, Personen oder Ereignissen eine 
herausgehobene Bedeutung zugewiesen wird, die eine Eigendignität (Sakralität) annimmt.« Bei 
Hoff Verweis auf Schlette, Magnus/Krech, Volkhard: Sakralisierung. In: Detlef Pollack/Volkhard 
Krech/Olaf Müller/Markus Hero (Hg.): Handbuch Religionssoziologie. Veröffentlichungen der Sek
tion Religionssoziologie der Deutschen Gesellschaft für Soziologie. Wiesbaden: Springer 2018, 
437–463, 437. 

57 Vgl. Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 86–89, insb. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

»Das AT ist somit ›gut und nützlich zu lesen‹, aber es ist nicht kanonisch. ›Kanonizität‹ 
besagt dabei nicht einfach ›Zugehörigkeit zum Schrift-Kanon‹, sondern bezieht sich auf 
die normative Funktion, die diese Schrift in der Kirche hat oder die für sie beansprucht 
wird.«58 

Das Kriterium für normative Funktionalität und damit Kanonizität weist Slencz
ka in Fortführung Schleiermachers subjektphilosophisch aus: Schriften könnten dann 
normative Geltung und damit kanonischen Status beanspruchen, wenn sich in ihnen 
das christlich fromme Selbstbewusstsein wiederfinden könne.59 Dieses Selbstbewusst
sein glaubt Slenczka, wie schon Schleiermacher, inhaltlich bestimmen zu können. Der 
»Kern« christlicher Identität, den er aus den Evangelien extrahieren zu können glaubt, 
bestehe in der »Bedingungslosigkeit und Universalität der Menschenliebe Gottes«60. Im 
Alten Testament hingegen sei die Kernaussage jene der Exklusivität und Partikularität der 
Liebe Gottes zu seinem Volk.61 Deshalb, so Slenczka, könne sich das christliche Selbst
bewusstsein in den alttestamentlichen Schriften nicht wiedererkennen. Es »fremdle«62 
sogar mit diesen Texten. Im Sinne dieser Argumentationslogik spricht Slenczka den alt
testamentlichen Texten die Kanonizität ab. 

Slenczkas Verständnis von Kanon und Kanonizität ist also nicht nur historisch frag
würdig: Ein normativ-funktionales Verständnis vernachlässigt auch die Vielschichtig
keit von Tradierungsprozessen und ihr komplexes Zusammenspiel mit der Performanz 
von Glaubens- und Identitätsvollzügen. Der Prozess der Kanonisierung der christlichen 
Bibel begann zunächst aus dem pragmatischen Anspruch heraus, jene Schriften zu ver
einen die liturgisch in Gebrauch waren. Sie erlangten Bedeutung als Identitätsmarker 
für die sich konstituierende Christusbewegung. Innerkanonische Spannungen und Plu
ralitäten wurden bewahrt. Für Ulrich Barth ist es bereits diese Diversität der Kanoni
sierungsprozesse und des Kanons selbst, die sich einseitiger Schematisierung wie bei 
Slenczka und daraus abgeleiteter Fehlschlüsse versperrt.63 

Aus kulturtheoretischer, vor allem postkolonialer Perspektive ist insbesondere die 
Rede vom christlichen Selbstbewusstsein, das Slenczka inhaltlich als »Bedingungslo
sigkeit und Universalität der Menschenliebe Gottes«64 bestimmt, problematisch. Auch 
Slenczkas Religionsverständnis, das den Hintergrund seiner Thesen bildet, ist entschei
dend von Schleiermacher geprägt: Religion sei allgemeiner Ausdruck des menschlichen 
Wesens.65 Doch so wie es Kulturen und Religionen nur als Hybride gibt, gibt es keine 
reinen, eindeutig identifizierbaren kulturellen oder religiösen Identitäten. Der Versuch 
der Reduktion religiöser Traditionsgemeinschaften und ihrer Texte auf ein scheinbar 

58 Ebd. 90. 
59 Vgl. bspw. ebd. 119. 
60 Ebd. 100. 
61 Vgl. ebd. 94f. 
62 Ebd. bspw. 119. 
63 Vgl. Barth, Ulrich: Symbolisches Kapital. Gegen eine christliche Relativierung des Alten Testa

ments. In: Zeitzeichen, Jg. 16 (2015), 10, 12–15, 14f. 
64 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 100. 
65 Vgl. ebd. 118. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 135 

eindeutig bestimmbares »Wesen« oder einen »Kern« birgt die Gefahr unreflektierter 
Zuschreibungen sowie unzulässiger Homogenisierungen und Essentialisierungen.66 

Wenn Slenczka den »Kern« des Alten Testaments antithetisch zu jenem des Neuen 
Testaments konstruiert, also gerade nicht in der Bedingungslosigkeit und Universalität 
identifiziert, sondern als Partikularität und Exklusivität der Liebe Gottes zum Volk Isra
el, reproduziert er überholte Stereotype. Tatsächlich wird das Verhältnis von Partikula
rität und Universalität im Glauben des biblischen Volkes Israel und auch in der daraus 
entstehenden rabbinisch Tradition weitaus komplexer und differenzierter reflektiert, als 
Slenczka es wahrzunehmen scheint.67 Eine Überbetonung der Differenz zwischen Ju
dentum und Christentum und Strategien des Othering, ob bewusst oder unbewusst, leis
tet antijüdischen Rezeptionen theologischer Ansätze (wie bei Schleiermacher und insbe
sondere Harnack geschehen) Vorschub.68 

Argumentationslogisch ist darüber hinaus problematisch, dass Slenczkas Beweis
führung nur als Zirkelschluss funktioniert, in welchem die Aussage selbst bereits als Vor
aussetzung verwendet wird. Denn das Kriterium für Kanonizität, das Slenczka inhaltlich 
den Schriften des Neuen Testaments entnehmen zu können glaubt, setzt er als gültig für 
die Schriften des Neuen Testaments und deren Kanonizität voraus. 

3.4 Motivation einer Provokation: Konsequenzen für den jüdisch-christlichen 
Dialog und eine Erkenntnistheorie des Dialogs 

Aus der Perspektive des jüdisch-christlichen Dialogs ist es besonders prekär, dass Not
ger Slenczka der Überzeugung ist, die Forderung einer Entkanonisierung des Alten Tes
taments sei für das Christentum notwendige Konsequenz aus dem jüdisch-christlichen 
Dialog: 

»Vollends mit dem christlich-jüdischen Dialog und der damit verbundenen Anerken
nung des Selbstverständnisses des Judentums als Volk eines Bundes, der nicht ohne 
Weiteres christologisch vereinnahmt werden kann, verkompliziert sich das Verhältnis 
zum AT. Denn nun steht die Brücke einer Einheit von Kirche und ›Israel nach dem Geist‹, 

66 Vgl. dazu ausführlich in dieser Studie die Einleitung, den kulturwissenschaftlichen Ansatz, insbe
sondere Kapitel 1.1.3.1 sowie den diskursiven Religionsbegriff (Kapitel 1 in FN 7) und die Verhält
nisbestimmung zwischen Kultur und Religion (Kapitel 1 in FN 211). 

67 Die jüdischen Traditionen haben die Reduktion der hebräischen Bibel auf die Vorstellung der Par
tikularität des Volkes Israel vielfach reflektiert. Die jüdisch-orthodoxe Erklärung BJR gibt Auskunft 
über diesen Diskurs in der »Modern Orthodoxy«: »Nach unserem Verständnis schließt die jüdische 
Berufung den Auftrag ein, ein Licht für die Völker zu sein, was uns verpflichtet, dazu beizutragen, 
dass die Menschen Heiligkeit, Moral und Frömmigkeit wertschätzen« (BJR S. 12). In dieser Aussage 
verbindet sich die Innenperspektive mit dem Auftrag nach außen. Die Dimensionen Partikularität 
und Universalität verschränken sich in typisch modern-orthodoxem Verständnis. Vgl. Bollag, Mi

chel: Auf dem Weg zum Paradigmenwechsel im Verhältnis des Judentums zum Christentum. In: 
Jehoshua Ahrens u.a. (Hg.): Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Die Erklärung 
orthodoxer Rabbiner zum Christentum. Berlin: Metropol-Verlag 2017, 124–134, 125. 

68 Vgl. dazu Koerrenz, Ralf: Semitismus und Antisemitismus. Über aktives und passives Othering. In: 
Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 73 (2021) 2, 130–150. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

unter deren Vorzeichen das AT als Zeugnis der Kirche und als Anrede an die Kirche ge
lesen wurde, unter dem Verdacht der Bestreitung des religiösen Selbstverständnisses 
Israels; damit bleiben einer Kirche, in deren gegenwärtigem Bewusstsein sich diese 
Option durchsetzt, eigentlich nur die Verhältnisbestimmungen Schleiermachers, Har
nacks und Bultmanns übrig [Entkanonisierung des Alten Testaments – AS].«69 

Slenczkas These und Argumentation zeigt, dass die Selbsthistorisierung des Christen
tums in der Traditionslinie von Schleiermacher und Harnack bis heute in der Theologie 
wirksam ist. In seinem theologischen Entwurf wird die Geschichtlichkeit der in Jesus er
gangenen Offenbarung aufgelöst. Geschichte ist bei Slenczka nicht mehr Ort der Selbst
mitteilung Gottes im Sinne von Offenbarung, sondern lediglich das Charakteristikum 
der gelebten Religion, die vom allzeit gültigen Wesen der Religion zu unterscheiden ist. 
Seine Argumentation hält also auf eine ungeschichtliche Disposition des Christentums 
zu, denn aufgrund seines eigenen Anspruchs auf konsequente Historisierung der Schrif
ten des Alten Testaments kann Slenczka die alttestamentlichen Schriften nicht mehr in 
ihrer Dignität als Wort Gottes, als Selbstmitteilung Gottes und damit als Offenbarung 
wahrnehmen. 

Das Christentum als Religion wäre dann lediglich Ausdruck eines allgemein mensch
lichen Phänomens: Ein derart ungeschichtliches, subjektiviertes Religionsverständnis 
widerspricht dem Selbstverständnis des Christentums als Offenbarungsreligion und löst 
das hoch komplexe Zueinander von Offenbarung, Tradition und Kirche eindimensional 
auf. Eine Vorordnung der Schrift als Autorität gegenüber Kirche und Tradition kann so 
nicht mehr gedacht werden und Kirche bleibt als Kommunikationsgemeinschaft, wel
che – als Akt der Vergemeinschaftung – Schriften sammelt, redigiert und in einem fort
währenden Tradierungsprozess trägt, ausgeblendet.70 Die Reflexion auf Kanonizität im 
Raum der Kirche aber ist immer schon eine nachträgliche: das Konstatieren der Norma
tivität der Heiligen Schrift als ein nicht unwesentlich machtförmiger Rationalisierungs
prozess geschieht immer schon sekundär aus einer Interpretationsperspektive heraus. 
Das jahrhundertelange Ringen um den Kanon und das Festhalten an den Heiligen Schrif
ten Israels ist Teil eines Identitätsdiskurses der Traditions- und Interpretationsgemein
schaft Kirche, der ekklesiologisch verortet und pneumatologisch bestimmt ist und selbst 
offenbarungstheologische Qualität hat – ebenso die intertextuellen Bezüge und alttesta
mentlichen Schriftzitate im Neuen Testament. Das Neue Testament und das Christen
tum sind auf die »bleibende Autorität der jüdischen Bibel«71 festgelegt. 

Wenn Slenczka in seiner Verhältnisbestimmung des Christentums zum Judentum 
vor allem die Differenzen betont und sie als strikt getrennte Religionen betrachtet, ne
giert er diese bleibende Verwiesenheit (Kapitel 2). Das gegenwärtige Judentum hat in 
seinem Entwurf für die Kirche theologisch keine Relevanz. Lediglich das biblische Volk 
Israel ist als historischer Bezugspunkt für ein Verständnis Jesu von Bedeutung. Dabei 

69 Slenczka: Die Kirche und das Alte Testament, 119. 
70 Vgl. dazu ausführlich Hoff: Glaubensräume, 325–352 (»Kapitel 14: Die Organisation normativer 

Glaubensräume«). 
71 Hoff: Ekklesiologie, 224. Vgl. Kapitel 2.2 und 6.1.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Christlicher Einspruch 137 

wird übersehen, dass ebenso wie die Heilige Schrift der Kirche vorgegeben ist (sie ver
fügt nicht einfach über sie), der Kirche in ihrer Identitätsbestimmung das Judentum als 
ihr Gegenüber entgegentritt, über das sie nicht verfügt.72 

»Das Christliche trägt von Anfang an und bleibend die Signatur des Jüdischen, ist ein
geschrieben in eine Geschichte, die zugleich die Geschichte einer anderen Religion ist. 
[…] Vielmehr ist das Alte Testament konstitutiv für christliche Identität. Christenmen

schen leben als die, die sie sind, in einer bleibenden Spannung […]. Wir können nicht 
Christen sein, ohne auf das Judentum bezogen zu bleiben.«73 

Slenczka jedoch glaubt, die Kirche käme für ihre Identitätsbestimmung ohne den jü
dischen Alteritätsvermerk aus. Eine christliche Identitätsbestimmung unter Ausblen
dung des Judentums und des Alten Testaments verfehlt allerdings das eigene, christliche 
Selbstverständnis. 

Folgte man Slenczka, wäre ein Dialog mit dem Judentum zwar als interreligiöser 
Dialog wie mit anderen nicht-christlichen Religionen möglich. Ein theologischer Dia
log zwischen Judentum und Christentum aber wäre nicht nur nicht möglich, sondern 
für Slenczka auch gar nicht notwendig. Eine theologische Dignität dieses Dialogs wäre 
nicht mehr begründbar. Das Judentum würde als locus theologicus, der Dialog als Glau
bens- und Erkenntnisraum christlicher Theologie aufgegeben (Kapitel 8.1) – antijudais
tischen Theologien und ihren fatalen performativen, gewaltförmigen Auswirkungen wä
ren Tür und Tor geöffnet.74 

72 Für Gregor Maria Hoff ist Israel der »Wurzelgrund der Kirche«, ohne den sie sich selbst nicht ver
stehen kann (vgl. Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 94). Vgl. Kapitel 2. 

73 Deeg, Alexander: Die zwei-eine Bibel. Der Dialog der Testamente und die offene christliche Iden
tität. In: Zeitzeichen 16 (2015) 7, 41–43, 43. 

74 Vgl. dazu Christian Wiese: »Angesichts gegenwärtiger Debatten über die Bedeutung und über die 
Kanonizität des ›Alten Testaments‹ kommt in diesem Zusammenhang der christlichen Hermeneu

tik der Hebräischen Bibel besondere Bedeutung zu. Zu den kritischen Anfragen Leo Baecks 1954 
zählte auch die Frage, ob die Kirchen bereit seien, anzuerkennen, dass die Schriften Israels die ge
meinsame Grundlage von Judentum und Christentum seien und das Christentum ohne die Hebräi
sche Bibel sein eigenes Wesen verfehlen würde. Jüdische Intellektuelle wie Baeck, Martin Buber 
und Franz Rosenzweig fürchteten nicht so sehr ein Christentum, das eine eigenständige, christli
che Deutung der Hebräischen Bibel vertrat, sondern ein seiner Wurzeln beraubtes, neo-marcio

nitisches, »entjudetes« Christentum. Ihr leidenschaftliches Plädoyer dafür, dass das Christentum 
um seiner selbst willen an der Hebräischen Bibel festhalten und zugleich die eigenständige jüdi
sche Exegese anerkennen und zur Kenntnis nehmen möge, fand im Zuge des christlich-jüdischen 
Dialogs in den christlichen Theologien der letzten Jahrzehnte ein starkes Echo.« Wiese: Unterwegs 
zu einer historisch fundierten, theologisch achtsamen Dialogizität, o.S. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-006 - am 14.02.2026, 06:40:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

