1. Anerkennung

Um dem Anerkennungsbegriff’ bei Metz und Butler nachzugehen, werde ich zu-
nichst erliutern, inwiefern Anerkennung und Normativitit bei Butler zusammen-
hingen (1.1) und ihre dann Uberlegungen zu verschiedenen Voraussetzungen der
Anerkennung darstellen (1.2). Dem folgt eine Auseinandersetzung mit Metz’ Unter-
scheidung zwischen Beherrschungs- und Anerkennungshermeneutik (1.3). In der
Auswertung stellt sich schlieflich die Frage nach den Differenzen und Gemeinsam-
keiten der Anerkennungsbegriffe bei Metz und Butler (1.4). Doch zunichst einige
grundlegende Anmerkungen:

Metz fordert in seinen Arbeiten eine Kultur der Anerkennung oder Politik der
Anerkennung ein. Dabei ist der Geist der Compassion eine Hilfe, da er dazu beitra-
genkann, »das Verhaltnis der Einen zu den bedrohten und ausgeschlossenen Ande-
ren«” hin zu mehr Anerkennung zu verindern. Eine Kultur der Anerkennung reali-
siert sich allerdings nicht in symmetrischen Anerkennungsverhiltnissen, da diese
auf einer »Logik der Markt-, der Tausch- und Konkurrenzverhiltnisse«® basieren.
Sie bestehtvielmehr in asymmetrischen Anerkennungsverhiltnissen, die sich durch
die »Zuwendung der Einen zu den ausgegrenzten und vergessenen Anderen«* aus-
zeichnen. Hierin liegt, wie bereits erwdhnt, auch eine moralische Implikation der
Politik.

Butlerlegt eine Theorie der Anerkennung vor, sie begreift dabei Anerkennung als
»einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von Subjekten<’. Diese

1 Zu Anerkennung aus praktisch-theologischer Perspektive s. bspw. Krobath, Thomas (Hg.),
Anerkennung in religiésen Bildungsprozessen. Interdisziplindre Perspektiven (Wiener Fo-
rum fiir Theologie und Religionswissenschaft 8), Gottingen 2013. Braune-Krickau, Tobias, Re-
ligion und Anerkennung. Ein Versuch Gber Diakonie als Ort religiser Erfahrung (Praktische
Theologie in CGeschichte und Gegenwart 17), Tiibingen 2015.

2 Metz, Mp, 170.

3 Ebd., 170.

4 Ebd., 170.

5 Butler, Judith, Raster des Krieges. Warum wir nichtjedes Leid beklagen. Aus dem Englischen

von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2010, 13.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Anerkennung bedarf allerdings einiger Bedingungen und kann nicht einfach so ge-
geben werden, da sie durch Anerkennungsnormen geregelt ist. Dementsprechend
sucht dieser Ansatz nach »egalitir angelegten Bedingungen der Anerkennbarkeit«®.
So ist Anerkennung hier kein »statistisches Bekenntnis zum Bestehenden«’, son-
dern vielmehr eine Kategorie der Verinderung. Grundlegend dafiir ist sowohl der
Alterititsgedanke bei Levinas als auch die Anerkennungstheorie Hegels.®

1.1 Anerkennung und Normativitat

Fiur Butlers Theorien ist der Begriff der Norm von entscheidender Bedeutung.
Zunichst handelt es sich um eine ethische Regel, Rechtfertigung, Orientierung,
Richtung oder Vorannahme. Diese sozialen Normen sind immer vorhanden und da-
bei im Sinne einer Normierung oder Normalisierung wirksam.’ Diese produktiven
Wirkungen der Norm sind — und das ist der entscheidende Punkt — ermoglichend
und repressiv. Das heif3t: Normen ermdglichen und verunméglichen Anerkennung,
sie eréffnen und verwerfen.”® Anerkennung ist also normativ gerahmt und daher
konstitutiv exklusiv. Aufgrund dieser Wirkungen von Normen ist Butler selbst du-
f3erst vorsichtig, wenn es darum geht, Normen aufzustellen.” Diese Schwierigkeit
ergibt sich daraus, »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu kénnen, und
gut leben zu kénnen, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale
Welt verindern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen
werden, die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Griinden sozialer
Gerechtigkeit bekimpfen miissen«”. Butler nimmt also zunichst Abstand von der

6 Dies., RdK, 14.

7 Dies., MdE, 124.

8 Vgl. Riedl, Anna Maria, Judith Butler, in: Breul, Martin/Langenfeld, Aaron (Hg.), Kleine Phi-
losophiegeschichte. Eine Einfithrung ins Theologiestudium (Grundwissen Theologie), Pader-
born 2017, 309314, 312.

9 Vgl. dazu die pastoraltheologischen Debatten zur Soll-Ist-Relation bzw. zum Verhaltnis von
»normativ« und »deskriptiv«. S. Seip, Jorg, Der weifSe Raum. Prolegomena einer dsthetischen
Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009, 233—234, 309—328, 355-362.

10 S.dazuFlatscher, Matthias/Pistrol, Florian, Zur Normativitit in Anerkennungsverhiltnissen.
Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler, in: Posselt, Gerald/Schonwalder-Kunt-
ze, Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.), Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektiiren
(Edition Moderne Postmoderne), Bielefeld 2018, 99—124.

b8 Eine Beschaftigung mit den Folgen dessen fiir eine politisch-theologische Ethik findet sich
bei Riedl, Anna Maria, Das Gegebene als MaR des Moglichen zuriickweisen. Zum Verhaltnis
von Ethik, Politik und Kritik, in: Griimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und
die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,
173-188.

12 Butler, MdCesch, 327.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

Formulierung von Normen, sie setzt quasi frither an und fragt nach einem anderen
Umgang mit Normen®, wobei sie die Dynamisierung und Verinderbarkeit von
Normen im Blick hat.™

Thr Anliegen ist daher eine Philosophie der Moglichkeitserweiterung, der Aus-
weitung von Lebbarkeit, der es darum geht, die »Fihigkeit zu [...] leben, atmen und
sich bewegen zu kénnen«* egalitir zu verteilen. Ziel ist dabei die Unterminierung
von Exklusionen und nicht die normative Bewertung der eréffneten Moglichkeiten
als»gutcoder>schlecht«. Zur Frage, ob es sich bei diesem Anliegen nicht ebenfalls um
eine Norm handelt, dufert sich Butler folgendermafien:

»Man mag sich fragen, wozu das >Mdglichkeiten-Eréffnen<am Ende gut sein soll,
aber niemand, der verstanden hat, was es heifit in einer sozialen Welt als das zu
leben, was sunméglichs, unlesbar, unwirklich, illegitim und nicht zu machen ist,
kime auf die Idee, diese Frage zu stellen.«'®

Sowohl Butler als auch Metz setzen sich also fiir eine Ausweitung von Anerkennung
ein. Metz tritt fiir eine »Anerkennung der Autoritit der Leidenden«” bzw. fiir eine
»Option fiir die Armen«® ein. Er begriindet dies mit der Gleichheit aller Menschen.
Dies wiederum plausibilisiert er schopfungstheologisch, da er alle Menschen als Ge-
schépfe Gottes versteht.” Dabei merkt er an, dass diese Gleichheit eingelést, wenn
auch nicht bewahrheitet werden muss.?® Daraus ergibt sich die Option fir die Ar-
men, die im jidisch-christlichen Gottesgedanken griindet, der als universal gedacht
wird.* Der jiidisch-christliche Gott ist dabei derjenige, »der alle ins Subjektsein vor
seinem Angesicht ruft«**. Zusitzlich liegt die Begriindung fiir eine universelle Ver-
antwortung in der Leidensgeschichte der Menschheit.” Dieser Verantwortung ge-
recht zu werden, heifdt auch, dem jidisch-christlichen Liebesgebot zu folgen, das
daher keinen rein individuellen, sondern einen gesellschaftlichen Charakter hat.

13 Vgl. von Redecker, Eva, Zur Aktualitdt von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (Aktuelle und
klassische Sozial- und Kulturwissenschaf‘tler|innen), Wiesbaden 2011, 52.

14 S.dazuKapitel 11 7.2

15 Butler, MdCesch, 347f.

16  Dies., Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/London 1999, VIII.
Ubersetzung: von Redecker, Eva, Zur Aktualitit von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (Ak-
tuelle und klassische Sozial- und Kulturwissenschaftler|innen), Wiesbaden 2011, 51f.

17 Metz, ZB, 202.

18 Vgl. ebd., 121.

19 Vgl ders., GiG, 225.

20 Vgl. ders., ZB,194.

21 Vgl.ebd., 156.

22 Ders., GiG, 86.

23 Vgl. ders., ZB, 158.

14,02.2026, 16:57:24.

67


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Mit der Option fiir die Armen liegt der Fokus auf sozialer Gerechtigkeit bzw. vor-
handenen »soziale Klassendifferenzen«*, wihrend die Option fiir die Anderen der
»ethnisch-kulturellen Vielfalt«** Rechnung trigt. Dabei ist die sogenannte »Kultur
der Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein«*® fiir beide Optionen zentral.

Butler plausibilisiert ihre Forderung nach einer Ausweitung der Anerkennung
mit dem Verweis auf die Relationalitit des Menschen und die konstitutive Soziali-
tit des Lebens.” Diese wird als »eine dauerhaft normative Dimension unseres so-
zialen und politischen Lebens«*® gewertet und fithrt dazu, dass »wir von Anfang
an dem anderen ausgeliefert sind«*. In dieser »Idee wechselseitiger Abhingigkeit
von Leben, die ineinander eingelassen sind«*°griindet fiir Butler auch die Annahme
der Gleichheit aller Menschen. Dabei reicht es nicht aus, anzunehmen, dass »jeder
abstrakten Person der gleiche Wert zugeschrieben wird«*'. Es geht darum, Gleich-
behandlung in der sozialen Organisation des Lebens, also beispielsweise dem Zu-
gang zu materiellen Ressourcen, einzufordern. Gleichheit muss sich also auf glei-
che Bedingungen von Lebbarkeit®* beziehen, sie ist daher anzustreben und nicht
grundsitzlich gegeben.*® In diesem Zusammenhang ist auch der Kérper von Be-
deutung, denn dieser »ist gesellschaftlich und politisch geprigten Kriften eben-
so wie den Forderungen des sozialen Zusammenlebens — wie der Sprache, der Ar-
beit und dem Begehren — ausgesetzt«** und »existiert nicht nur im Vektor dieser
Beziehungen, sondern ist selbst dieser Vektor«*. Der Kérper kann daher nicht als
abgegrenzt verstanden werden. Auf diese Weise entsteht auch ein Zusammenhang
zwischen Anerkennung und Prekaritit®®, also den sozialen und 6konomischen Fol-
genvon (Nicht-)Anerkennung. Dariiber hinaus stellt sich jedoch die grundlegendere
Frage: »Wer gilt als Mensch?«*” Ebenso wie die Frage danach, welche Voraussetzun-
gen erfiillt sein miissen, damit Anerkennung tiberhaupt stattfinden kann.

24  Ebd.,121.
25  Ebd., 121
26 Ebd., 120.

27  Vgl. Butler, pTV, 130.

28 Dies., GL, 44.

29 Ebd, 48.

30 Dies., MdE, 151.

31 Dies., Die Macht der Gewaltlosigkeit. Uber das Ethische im Politischen. Aus dem Amerikani-
schen von Reiner Ansén, Berlin 2020, 30.

32 Vgl. dies., MdGew, 30.

33 Vgl dies., pTV,12.

34 Dies., RdK, 11.

35 Ebd., 57.

36 S Kapitel 113.3

37  Butler, GL, 36.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

1.2 Theorie der Anerkennung

Butler beschiftigt sich in ihren Texten ausfiihrlich mit Fragen nach der Moglich-
keit und Begrenzung von Anerkennung. Sie diskutiert dabei folgenden Gedanken:
»[W]ir konnen die allgemein normative Frage nach der besten Moglichkeit der An-
erkennung und Reprisentation solcher Subjekte weder stellen noch beantworten,
ohne das Machtdifferential zu begreifen, das zwischen anerkennungsfihigen und
nicht anerkennungsfihigen Subjekten unterscheidet.«*® So zeigt sich, dass ein nor-
matives Einfordern von Anerkennung alleine nicht ausreicht, bzw. nichts an den An-
erkennungsverhiltnissen indert, denn »gerade die Moglichkeit der Anerkennung
[ist] durch die Existenz einer erméglichenden Norm bedingt«*. Daher ist zu ana-
lysieren, wie Anerkennung hervorgebracht wird, fiir wen Anerkennung maglich ist
und wie die Unterscheidung zwischen Anerkennbaren und Nicht-Anerkennbaren
funktioniert. Dabei ist ein politisches Verstindnis von Anerkennung grundlegend.
Ziel ist es, den intersubjektiven Akt der Anerkennung im Hinblick auf die ihn er-
méglichenden und rahmenden diskursiven Normen zu untersuchen.*® Gerade die-
se Analyse konnte eine hilfreiche Erginzung zu einer von Metz eingeforderten Kul-
tur der Anerkennung sein und wird daher im Folgenden ausfiihrlich dargestellt.

Nach Butler ist eine Voraussetzung der Anerkennung die Anerkennbarkeit. Mit
diesem Begriff werden »die allgemeineren Bedingungen, die ein Subjekt auf die An-
erkennung vorbereiten oder ihm die dazu nétige Form vermitteln«*' beschrieben.
Oder anders gesagt: »Diese Kategorien, Konventionen und Normen, die ein Sub-
jekt zum moglichen Subjekt der Anerkennung machen und itberhaupt erst Anerken-
nungsfihigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerkennung selbst voraus und er-
moglichen ihn allererst.«** Anerkennbarkeit ist folglich »nicht Eigenschaft oder Po-
tenzial einzelner Menschen«*. Daher kann nicht davon ausgegangen werden, dass
»Anerkennbarkeit ein universelles Potenzial ist und allen Personen als solchen zu-
kommt«*. Denn eine solche Behauptung impliziert bereits einen bestimmten Be-
grift der Person und damit vorausgesetzte Normen des Personseins. Doch gerade in
diesen Normen liegt einer der Griinde fir die Nicht-Anerkennbarkeit, wie noch zu
zeigen sein wird.

38  Dies., RdK, 130.

39  Dies., KHU, 218.

40  Vgl. Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian, Zur Normativitatin Anerkennungsverhaltnissen. Po-
litiken der Anerkennung bei Honneth und Butler, in: Posselt, Cerald/Schonwalder-Kuntze,
Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.), Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektiiren
(Edition Moderne Postmoderne), Bielefeld 2018, 99—124.

41 Vgl. Butler, RdK, 13.

42 Ebd,13.

43 Ebd.,13.

44  Ebd.,13.

14,02.2026, 16:57:24.

69


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Butler arbeitet in ihren Texten mit Beispielen, um die Auswirkungen von feh-
lender Anerkennbarkeit zu beschreiben. Sie verweist beispielsweise auf Menschen,
die im Gefingnis sind und keine andere Moglichkeit des Widerstands haben als den
Hungerstreik und damit »die Dekonstitution der Subjektposition selbst«*. Butler
nennt auflerdem die Einwanderungsgesetzgebung »als eine Macht, die Lebende[n]
nicht zum Tode verurteilen muss, um sie sterben zu lassen«*. Diese Form des Aus-
schlusses sollte laut Butler daher als Biopolitik*” bzw. Nekropolitik*® begriffen wer-
den.

Um iiber Anerkennbarkeit nachdenken zu kénnen, ist es auflerdem nétig, nach
einer weiteren Voraussetzung zu fragen: Wer kann erscheinen? Wer ist erkennbar?
Wahrnehmung wird hier als ein Modus des Erkennens begriffen, wobei von Butler
nicht scharf zwischen den beiden Begriffen unterschieden wird. Dabei ist es durch-
aus méglich, etwas zu erkennen bzw. wahrzunehmen, dass nicht anerkannt ist.*
Diese Moglichkeit wird bei der Frage nach der Moglichkeit von Verinderung noch
relevant werden. Dabei bleibt Erkennbarkeit bzw. die Mdglichkeit zu Erscheinen ei-
ne Voraussetzung fiir Anerkennbarkeit.

Das Feld des Erkennbaren ist wiederum durch Intelligibilitit geregelt. Intelli-
gibilitit wird hier »als allgemeines historisches Schema oder als Reihe allgemeiner
historischer Schemata, die das Erkennbare als solches konstituieren«®® verstanden.
Intelligibel ist folglich das, was »entsprechend der vorherrschenden sozialen Nor-
men produziert wird«’'. Daraus ergibt sich: »Ein Leben muss als Leben intelligibel
sein, es muss gewissen Konzeptionen des Lebens entsprechen, um anerkennbar zu
werden.«** Auf diese Weise formt und rahmt Intelligibilitit die Ansprechbarkeit.>
Und so lasst sich folgern, »dafd normative Schemata der Intelligibilitit die Etablie-
rung dessen bewirken, was als menschlich gelten wird und was nicht«*.

Intelligibilitit als normatives Schema ist notwendigerweise begrenzt: »Durch
den Riickgriff auf Normen wird die Sphire des menschlich Intelligiblen einge-

45  Dies., MdE, 200.

46  Ebd., 229.

47  Vgl. dazu Foucault, Michel, Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitat I1.
Aus dem Franzosischen von Jirgen Schorder, (Vorlesung am Collége de France 1977-1978),
Frankfurt 2006.

48 Vgl. dazu Mbembe, Achille, Nekropolitik, in: Folkers, Andreas/Lemke, Thomas (Hg.), Bio-
macht. Ein Reader, Berlin 2014, 228-273.

49 Vgl Butler, RdK, 12.

5o Ebd,14.

51 Dies., MdGesch, 11.

52 Dies., RdK, 14.

53 Vgl. dies., Krieg und Affekt. Aus dem Englischen von Judith Mohrmann, Juliane Rebentisch
und Eva von Redecker, Zirich/Berlin 2009, 12.

54  Dies., GL,173.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

grenzt«*®, Folglich haben die kulturellen Normen der Anerkennung eine hohe
Bedeutung: »Normen >handeln«dabei selbst in spezifischer Weise, indem sie ein le-
bendiges Wesen zu einem anerkennbaren Subjekt machen«*®. Es handelt sich dabei
nicht um individuelle Normen, ihre Funktion basiert vielmehr auf ihrem sozialen
Charakter.”” Thre Wirksamkeit entfaltet sich daher nicht einmalig, sondern bedarf
der stindigen Wiederholung, einer Reiteration.®® Die Wirksamkeit von Normen
spielt auch in Butlers Uberlegungen zum Subjekt eine entscheidende Rolle.*

1.3 Hermeneutik und Macht

Auch Metz beschiftigt sich mit dem Verhiltnis von Erkennen und Anerkennung.
Er versteht dabei Erkennen als hermeneutischen Akt, der mit zwei verschiedenen
Absichten ausgeiibt werden kann. Dabei wird zwischen einer Beherrschungsher-
meneutik, die vom Machtwillen gekennzeichnet ist und einer Anerkennungsher-
meneutik unterschieden. Ein Beispiel fiir eine Beherrschungshermeneutik ist die
koloniale Hermeneutik, »die keine Augen hatte fiir die Spur Gottes in der Anders-
heit der Anderen und die deshalb diese unbegriffenen Anderen immer wieder auch
kulturell entwiirdigte und zu Opfern machte«®. Eine Ursache fiir die Verwendung
der Beherrschungshermeneutik liegt in der Rezeption des griechischen Identitats-
denkens bzw. Seinsdenkens.®

Metz fordert die Ausarbeitung einer »neuen nachidealistischen hermeneu-
tischen Kultur«®* in der Theologie, um so die Beherrschungs- durch eine Aner-
kennungshermeneutik zu ersetzen. Es soll eine hermeneutische Kultur sein, »der
eigentlich jeder >Wille zur Macht« beim Erkennen der Anderen in ihrem Anderssein
fremd ist«*>. Eine wichtige Quelle fiir eine Anerkennungshermeneutik liegt im
biblischen Bundesdenken und dessen Annahme, dass »Ungleiches — anerkennend
- einander erkennt«®*. Dabei geht es jedoch nicht um eine »Verklirung der Anderen

55  Dies., MdGesch, 64.

56 Dies., RdK, 13.

57  Vgl. dies., KeG, 34.

58  Vgl. dies., RdK, 155. S. Kapitel 11 7.1

59 S Kapitel Il 2.2

60 Metz, ZB,127.

61 Vgl. ebd., 147. Die Gegeniiberstellung von griechischer und hebréischer Philosophie findet
sich auch bei Levinas. Vgl. dazu Butler, Judith, Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am
Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 32.

62  Metz, ZB,126.

63  Ebd.,126.

64 Ebd.,133.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Ellen Geiser: Wer zahlt?

in ihrem Anderssein«®, da diese zu einem »Relativismus der Kulturwelten«®® fith-
ren kann. Ziel ist vielmehr, dass die Theologie »auf die Eigenarten der sozialen und
kulturellen Identititsbildungen, mit ihren Hoffnungsbildern und Erinnerungen«*’
eingeht. Dazu gehort auch ein kritischer Blick auf »die vermeintlich politik- und
moralfreien Systemzwinge westlicher Zivilisation«®®.

An dieser Stelle ist es wichtig, einen genaueren Blick auf das Machtverstindnis
bei Metz und Butler zu werfen. Denn in diesem wichtigen Punkt unterscheiden sich
die beiden Ansitze.

Ein Machtverstindnis wird in Metz Texten nicht explizit thematisiert. Aller-
dings lasst sich aus der Begriffsverwendung ableiten, dass Macht als soziales Han-
deln im Sinne einer einschriankenden Einflussnahme verstanden wird. Dabei wer-
den die Michtigen in einem Atemzug mit den Reichen und den Herrschenden ge-
nannt.%® Unterdriickende Machtverhiltnisse fithren demnach dazu, dass es Ohn-
michtige gibt.”® Auflerdem fillt der Machtbegriff hiufig im Zusammenhang mit
Gott, indem von der Macht Gottes die Rede ist.

Auch Butler hilt fest, dass Macht die Wirkung hat, Druck auf Subjekte zum
Zweck der Unterordnung auszuiiben. Allerdings versteht sie Macht dariiber hinaus
im Anschluss an Foucault auch als produktiv und daher als Bedingung jeglicher
Subjektivierung.” Dieser Gedankengang wird im Kapitel 1.3 genauer ausgefiihrt,
lasst sich aber zunichst wie folgt zusammenfassen: »Die Macht wirkt nicht nur
auf ein Subjekt ein, sondern bewirkt im transitiven Sinn auch die Entstehung des
Subjekts. Als Bedingung geht die Macht dem Subjekt vorher.«” Wie gesagt, kniipft
Butler an das Machtverstindnis Foucaults an. Dieser beschreibt Macht als »die
Vielfiltigkeit von Krifteverhiltnissen, die ein Gebiet bevélkern und organisieren;
das Spiel, das in unaufhérlichen Kimpfen und Auseinandersetzungen diese Krif-
teverhiltnisse verwandelt, verstirke, verkehre, [...] die Strategien, in denen sie zur
Wirkung gelangen und deren grofRe Linien und institutionellen Kristallisierungen
sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaftlichen
Hegemonien verkérpern«”. Und weiter: »Die Macht ist nicht etwas, was man

65 Ebd., 127.
66 Ebd., 127.
67 Ebd., 127.
68 Ebd., 127.

69 Vgl. ders., GiG, 116.

70 Vgl.ebd., 129.

71 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Aus dem Amerika-
nischen von Reiner Ansén, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt
2001, 7f.

72 Ebd.,18.

73 Foucault, Michel, Sexualitat und Wahrheit. Bd. 1 Der Wille zum Wissen. Aus dem Franzosi-
schen von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt 1983, 113f.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

erwirbt, wegnimmt, teilt, was man bewahrt oder verliert; die Macht ist etwas,
was sich von unzihligen Punkten aus und im Spiel ungleicher und beweglicher
Beziehungen vollzieht.«” Fiir Butler ist beispielsweise Anerkennung und die damit
einhergehenden regulierenden Normen ein »Ort der Macht«”™. Mit dieser regulie-
renden Macht kommt also eine Macht zur Sprache, »die mehr oder weniger dariiber
bestimmt, was wir sind und was wir sein kénnen«”. Eine Kritik dieser Normen
beinhaltet auch den »Widerstand gegen eine naturalisierte Form der Erkenntnis,
deren Begriffe Unterdriickung hinnehmen«”’. Denn naturalistische Begriffe und
Epistemologien beinhalten eine Form der Gewalt gegeniiber Phinomenen, »die
sich ihren herrschenden Bedingungen nicht fiigen oder nicht fiigen wollen«”.

1.4 Auswertung

Im Hinblick auf Anerkennung besteht ein wichtiger Unterschied zwischen den bei-
den Ansitzen besteht darin, dass Butler die produktive Wirkung von Normen selbst
reflektiert und sich daher bei der »Artikulation eines angestrebten normativen Ide-
als (das, um esletztendlich zu realisieren, angefochten werden muss)«” zuriickhilt.
Metz hingegen unterzieht die diskursiv-normative Ebene selber nicht noch einmal
einer Metakritik, sondern belisst es bei der Setzung von Idealen, wie beispielswei-
se der Option fiir die Armen. Er griindet also seine Uberlegungen im theologischen
Denken und leitet daraus universale ethische Primissen ab. Wohin diese beiden un-
terschiedlichen Umgangsweisen mit Normativitat fithren, wird sich im Laufe der
Arbeit besonders im Hinblick auf die Frage nach Praktiken der Verinderung noch
genauer zeigen.

74 Ebd., 115

75  Butler, MdGesch 11.

76  Ebd., 97. Zur sprachlichen Macht s. auch die Auseinandersetzung mit den Ebenen >Sagen —
Meinen — Zeigenc<in Seip, Jorg, Der weifle Raum. Prolegomena einer dsthetischen Pastoral-
theologie (PThK 21), Freiburg 2009, 342.

77  Butler,Judith, Ricksichtslose Kritik. Kérper, Rede, Aufstand. Aus dem Englischen von Michael
Adrian und Bettina Engels, Konstanz 2019, 18.

78  Ebd., 23.

79  Dies., MdE, 117.

14,02.2026, 16:57:24.

13


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Sowohl Metz als auch Butler denken Anerkennung auf Alteritit hin.®® Metz’ An-
liegen ist dabei eine Politik der Anerkennung, das heif3t Anerkennung soll nicht nur
zwischen einzelnen Individuen stattfinden, sondern impliziert eine gesellschaft-
liche Dimension. Diese gesellschaftliche und politische Dimension wird auch von
Butler betont, indem sie die Bedeutung regulierender Anerkennungsnormen her-
vorhebt. Thre Analyse macht dabei deutlich, dass es vielfiltige (politische) Voraus-
setzungen der Anerkennung gibt.

Metz’ Ansatz einer Kultur der Anerkennung basiert zunichst auf der Feststel-
lung, dass Anerkennung auf gesellschaftlicher Ebene fehlt bzw. ungleich verteilt ist.
Diese Analyse wird durch den Hinweis auf die Gleichheit aller Menschen qua Schép-
fung erginzt, so dass sich die Schlussfolgerung und Forderung ergibt, dass Aner-
kennung ausgeweitet werden muss. Diesem Ziel stehen allerdings Unterdriickung,
Unrecht, Elend und Menschenfeindlichkeit im Wege. Darin zeigt sich die implizi-
te Annahme, dass Anerkennung grundsitzlich allen zukommen kann, insofern ge-
sellschaftlich-politische Unterdriickungsverhiltnisse beseitigt sind. Anerkennung
wird also als eine Art universales Potenzial betrachtet.

Butler widerspricht dieser Annahme, indem sie neben den gesellschaftlich-po-
litischen Faktoren besonders Augenmerk auf die Epistemologie der Hermeneutik
legt. Sie lenkt dazu den Fokus auf die Begriffsverwendung:

»Wenn wir davon ausgehen, dass Anerkennbarkeit ein universelles Potenzial ist
und allen Personen als solchen zukommt, dann ist das vor uns liegende Problem
in gewisser Weise schon gel6st. Wir haben in diesem Fall schon dariiber befun-
den, dass ein ganz bestimmter Begriff des >Personseins«< Reichweite und Bedeu-
tung der Anerkennbarkeit festlegt. Damit setzen wir ein normatives Ideal als Vor-
bedingung unserer Analyse fest<®'.

Dieser Einwand gilt analog fiir den Begriff >Subjekt< und andere analytischen Be-
griffe. Mit dem Blick auf die Vorannahmen der Analyse zeigt Butler damit auf, dass
Anerkennbarkeit (und daher auch Anerkennung) eben nicht per se allen zukommen
kann, sondern nur in einem begrenzten Feld iiberhaupt moglich ist. Anerkennbar ist
also nur wer auch erkennbar ist. Und erkennbar ist wiederum nur das, was im Rah-
men einer normativ begrenzten Intelligibilitit sichtbar werden kann. Diese Normen

80  Zu Fragen von Anerkennung und Alteritdt gibt es eine breite Forschung. S. bspw. Hetzel,
Andreas/Quadflieg, Dirk/Salaverria, Heidi (Hg.), Alteritit und Anerkennung (Zeitgenossi-
sche Diskurse des Politischen 2), Baden-Baden 2011. Bedorf, Thomas, Verkennende Aner-
kennung. Uber Identitat und Politik, Berlin 22021. Bohm, Alexandra/Kley, Antje/Schonleben,
Mark (Hg.), Ethik — Anerkennung — Gerechtigkeit. Philosophische, literarische und gesell-
schaftliche Perspektiven (Ethik — Text— Kultur 6), Miinchen 2011. Benhabib, Seyla, Die Rechte
der Anderen. Auslidnder, Migranten, Biirger (Edition Zweite Moderne), Frankfurt 2008.

81 Butler, RdK, 13.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

konstituieren das Menschliche und somit immer auch das Nichtmenschliche, als
dasvom Menschlichen Ausgeschlossene. Entlang dieser Grenzen verlaufen die Mog-
lichkeiten der Anerkennbarkeit bzw. Nicht-Anerkennbarkeit und damit auch der
Anerkennung, die daher nicht als universales Potenzial verstanden werden kann.
An diesem Punkt zeigt sich deutlich, dass Metz und Butler mit unterschiedli-
chen Verstindnissen von Anerkennung arbeiten.®* Ein wichtiger Unterschied be-
steht dabei in der Frage, welche Funktion dem Akt der Anerkennung zugeschrieben
wird. Bei Metz ist die Forderung nach Anerkennung eine sozial-politische, die auf
die Schaffung von Gerechtigkeit abzielt und als ethisches Gut betrachtet wird. Es
handelt sich dabei also um einen rezeptiven Akt der Wertschitzung, Achtung oder
Wiirdigung. Dieser rezeptive Akt ist ein Akt der Wahrnehmung, des Aufnehmens
und Wiedergebens, eine Reaktion auf ein bereits vorhandenes Subjekt bzw. auf vor-
handene Subjekte.® Hier lieRe sich einwenden, dass gerade Metz der Subjektwer-
dung einen zentralen Stellenwert in seiner Theorie einrdumt. Diese bezieht sich al-
lerdings auf eine soziale Praxis, im Sinne von Solidaritit und Widerstand gegen Un-
terdriickung.® Daher nimmt Metz auch keine kausale Verkniipfung von Anerken-
nung und Subjektwerdung vor. Butler hingegen verweist darauf, dass eine Verinde-
rung sozialer Praxis ohne eine Verinderung diskursiver Praktiken nicht gelingt.®

82  Eine hilfreiche Begriffsanalyse aus sozialwissenschaftlicher Perspektive findet sich bei
Frischmann, Barbel, Zum Begriff der Anerkennung. Philosophische Crundlegung und pad-
agogische Relevanz, in: Soziale Passagen 1, 2 (2009) 145-161.

83 Indiesem Verstindnis von Anerkennung lassen sich Parallelen zum Anerkennungsbegriff bei
Axel Honneth finden, auch wenn dieser anders als Metz eher intersubjektive Anerkennung
in den Blick nimmt. Honneth beschriebt Anerkennung als »die expressive Bekundung einer
individuellen Dezentrierung, die wir angesichts des Wertes einer Person vollziehen«/bezie-
hungsweise als Akt, in dem »zum Ausdruckt kommt, dafd die andere Person Geltung besit-
zen soll/[dass sie,] die Quelle von legitimen Anspriichen ist«. Honneth, Axel, Unsichtbarkeit,
Stationen einer Theorie der Intersubjektivitat, Frankfurt 2003, 27. Zur Debatte des Anerken-
nungsbegriffs zwischen Butler und Honnethss. Ikiheimo, Heikki/Lepold, Kristina/Stahl, Titus,
Recognition and Ambivalence (New Directions in Cirtical Theory), New York 2021, 21-68.

84  Vgl. dazu die Ausfithrung zur Handlungsformation in Seip, Jérg, Der weifde Raum. Prolego-
mena einer dsthetischen Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009, 207f.

85 »Metz hilt diese Einsicht fiir die Theologie fiir bedeutsam, da sie uns zwingt zu fragen, wer
wie zum Subjekt wird. Es bedeutet aber auch, anzuerkennen, dass die Nichtanerkennung ei-
niger Menschen als Subjekte nicht aus ihrer eigenen moralischen Schwiche resultiert, son-
dern Teil einer sozialen Praxis ist, in der einige ermachtigt werden und andere machtlos blei-
ben oder gemacht werden [..]. Butler zeigt konsequent, dass wir, um diese soziale Praxis zu
hinterfragen und zu verandern, nicht nur (iber konsensorientierte Deliberation unter legiti-
mierten und gleichberechtigten Diskurspartnern nachdenken kénnen, sondern uns auf die-
jenigen konzentrieren missen, denen die Teilhabe an Diskursen und Rechten von vornher-
einverwehrtist. Dabei gehtesihrum eine kritische Analyse unserer Reprasentationssysteme
undihrer Mechanismen.«Riedl|, Anna Maria, Judith Butlerand Theology, Paderborn 2021, 131.
(Ubersetzung E.G.)

14,02.2026, 16:57:24.

75


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Obwohl also beide »Subjektivierung als zentrales Problem der Ethik«®® betrachten,
muss zwischen der Subjektwerdung bei Metz und dem konstituierten Subjekt bei
Butler unterschieden werden.®”

Butler versteht den Akt der Anerkennung als einen produktiven: Da Anerkennung
durch Normen geregelt wird, die Anerkennung erméglichen und verunméglichen
und somit Anerkennbarkeit regeln, ist sie Teil der Konstitution von Subjekten. An-
erkennung wird hier also nicht als Rezeption eines bereits vorhandenen Subjekts
verstanden, sondern ist Teil der Konstitution von anerkennbaren Subjekten.®® Denn
wenn Anerkennung die Anerkennung einzelner Subjekte meint, muss kritisch da-
nach gefragt werden, wie diese Subjekte itberhaupt gedacht und bestimmt werden.
Anders gesagt, festigt dieses Konzept der Anerkennung bestimmte normative Rah-
men, innerhalb derer Subjekte iiberhaupt erst erscheinen kénnen. So stellt sich die
Frage: »Wird das Subjekt der Anerkennung auf diese Weise erzeugt oder gefunden,
und ldsst sich in einem solchen Rahmen iiberhaupt zwischen Erzeugen und Finden
unterscheiden?«®

Dieser Gedankengang ist auch im Hinblick auf die Hermeneutik relevant. Metz
differenziert zwischen machtvollen und machtfreien Formen des Erkennens, und
stellt die Anerkennungshermeneutik als eine Hermeneutik ohne Willen zur Macht
dar. Auf diese Weise ist es eine Frage der hermeneutischen Kultur, ob Erkennen
machtvoll wirkt oder nicht. Butler hingegen bestreitet, dass Erkennen auflerhalb
von Machtverhiltnissen stattfinden kann. Sie versteht Erkennen als produktive und
daher machtvolle Handlung. Erkennen ist folglich mehr als das Wahrnehmen und
Erfassen eines gegebenen Subjekts oder Objekts. Die Macht des Erkennens liegt da-
mit bereits in der Funktionsweise des Erkennens selbst. Hinzu kommen die norma-
tiven Begrenzungen des Felds des Erkennbaren. Daraus folgt, dass die Frage nach
der Macht des Erkennens viel mehr ist, als eine Frage nach der hermeneutischen
Kultur. Wihrend Metz also danach fragt, wie erkannt wird, fragt Butler danach, was
tiberhaupt erkennbar ist. Dieser erweiterte Blick auf die Frage der Erkennbarkeit
ist im Zusammenhang mit Anerkennung relevant, weil er offenlegt, dass eine aus-
schlieRlich hermeneutische Herangehensweise ihre eigenen Vorannahmen iiberse-
hen kann. Dadurch werden Ausschliisse reproduziert, auch wenn es, wie bei Metz,
gerade darum geht, diese zu iberwinden.

86  Ebd.,131. (Ubersetzung EG.)

87  S.dazu Kapitel Il 2.5

88  Diehiervorgenommene Unterscheidung zwischen einem rezeptiven und einem produktiven
Anerkennungsverstandnis ist von der Unterscheidung zwischen einem Attributmodell (nach
Heikki Ikdheimo) und einem Rezeptionsmodell (nach Arto Laitinen) der Anerkennung inspi-
riert. S. dazu Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer
Konflikte, Frankfurt 1994, 317-332.

89  Butler, RdK, 132.

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Anerkennung

Sowohl Metz als auch Butler geht es also um eine Ausweitung von Anerkennung
— allerdings setzen sie unterschiedlich an. Die aufjidisch-christlicher Liebe basie-
rende Kultur der Anerkennung setzt voraus, dass es moglich und machbar ist, dass
alle alle anerkennen, solange der Wille und die Entschlossenheit der anerkennenden
Person gegeben ist.”® Dies wird von Butler hinterfragt, indem sie deutlich macht,
dass Anerkennung nicht einfach machbar ist und nicht auf alle ausgeweitet werden
kann. Dieser kritische Blick auf die Forderung nach einer Ausweitung der Anerken-
nung zeigt, dass Anerkennungspraktiken immer von Machtverhiltnissen in Form
von Anerkennungsnormen durchzogen sind.” Daraus ergibt sich, dass zu einer ge-
rechteren Verteilung und Ausweitung von Anerkennbarkeit und Anerkennung mehr
gehért als eine Zuwendung der Einen zu den Anderen, nimlich eine Anderung der
Anerkennungsverhiltnisse hin zu »egalitir angelegten Bedingungen der Anerkenn-
barkeit«®*.

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass beide Ansitze Anerkennung alteri-
tatstheoretisch fassen. Ein wichtiger Unterschied besteht darin, dass Metz Aner-
kennung als rezeptiven Akt darstellt, wihrend Butler Anerkennung als einen pro-
duktiven Akt im Sinne der Subjektkonstitution versteht. Sie fragt nach der Aner-
kennbarkeit, die eben nicht per se gegeben ist und damit kein universelles Potenzial
darstellt. Metz hingegen fordert eine bestimmte hermeneutische Kultur, die Aner-
kennungshermeneutik, um Anerkennung universell zu gestalten. Butler wendet da-
gegen ein, dass Erkennen nicht losgelést von Machtverhiltnissen stattfindet, son-
dern von diesen durchzogen ist und damit immer auch selbst eine machtvolle bzw.
produktive Praktik darstellt.

90  Vgl. Metz, Johann Baptist, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 111f.

91 Leimgruber sieht in der Reflexion dessen eine wichtige Herausforderung fiir die Pastoral-
theologie. Vgl. Leimgruber, Ute, »Unsere Chance ... menschlich zu werden«. Anstofle aus der
Lektiire Judith Butlers fiir die pastoraltheologische Rede von Menschen und Macht, in: Grim-
me, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und
Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43-62, 55ff.

92  Butler, RdK, 14.

14,02.2026, 16:57:24.

71


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14,02.2026, 16:57:24.


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

