
1. Anerkennung

Um dem Anerkennungsbegriff1 bei Metz und Butler nachzugehen, werde ich zu-

nächst erläutern, inwiefern Anerkennung und Normativität bei Butler zusammen-

hängen (1.1) und ihre dann Überlegungen zu verschiedenen Voraussetzungen der

Anerkennung darstellen (1.2). Dem folgt eine AuseinandersetzungmitMetz’ Unter-

scheidung zwischen Beherrschungs- und Anerkennungshermeneutik (1.3). In der

Auswertung stellt sich schließlich die Frage nach denDifferenzen undGemeinsam-

keiten der Anerkennungsbegriffe bei Metz und Butler (1.4). Doch zunächst einige

grundlegende Anmerkungen:

Metz fordert in seinen Arbeiten eine Kultur der Anerkennung oder Politik der

Anerkennung ein. Dabei ist der Geist der Compassion eine Hilfe, da er dazu beitra-

gen kann, »das Verhältnis der Einen zu den bedrohten und ausgeschlossenen Ande-

ren«2 hin zu mehr Anerkennung zu verändern. Eine Kultur der Anerkennung reali-

siert sich allerdings nicht in symmetrischen Anerkennungsverhältnissen, da diese

auf einer »Logik der Markt-, der Tausch- und Konkurrenzverhältnisse«3 basieren.

Siebesteht vielmehr inasymmetrischenAnerkennungsverhältnissen,die sichdurch

die »Zuwendung der Einen zu den ausgegrenzten und vergessenen Anderen«4 aus-

zeichnen. Hierin liegt, wie bereits erwähnt, auch eine moralische Implikation der

Politik.

Butler legt eineTheoriederAnerkennungvor, sie begreift dabeiAnerkennungals

»einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von Subjekten«5. Diese

1 Zu Anerkennung aus praktisch-theologischer Perspektive s. bspw. Krobath, Thomas (Hg.),

Anerkennung in religiösen Bildungsprozessen. Interdisziplinäre Perspektiven (Wiener Fo-

rum für Theologie und Religionswissenschaft 8), Göttingen 2013. Braune-Krickau, Tobias, Re-

ligion und Anerkennung. Ein Versuch über Diakonie als Ort religiöser Erfahrung (Praktische

Theologie in Geschichte und Gegenwart 17), Tübingen 2015.

2 Metz, Mp, 170.

3 Ebd., 170.

4 Ebd., 170.

5 Butler, Judith, Raster des Krieges. Warumwir nicht jedes Leid beklagen. Aus dem Englischen

von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2010, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ellen Geiser: Wer zählt?

Anerkennung bedarf allerdings einiger Bedingungen und kann nicht einfach so ge-

geben werden, da sie durch Anerkennungsnormen geregelt ist. Dementsprechend

sucht dieser Ansatz nach »egalitär angelegtenBedingungen der Anerkennbarkeit«6.

So ist Anerkennung hier kein »statistisches Bekenntnis zum Bestehenden«7, son-

dern vielmehr eine Kategorie der Veränderung. Grundlegend dafür ist sowohl der

Alteritätsgedanke bei Levinas als auch die Anerkennungstheorie Hegels.8

1.1 Anerkennung und Normativität

Für Butlers Theorien ist der Begriff der Norm von entscheidender Bedeutung.

Zunächst handelt es sich um eine ethische Regel, Rechtfertigung, Orientierung,

RichtungoderVorannahme.Diese sozialenNormen sind immer vorhandenundda-

bei im Sinne einer Normierung oder Normalisierung wirksam.9 Diese produktiven

Wirkungen der Norm sind – und das ist der entscheidende Punkt – ermöglichend

und repressiv.Das heißt: Normen ermöglichen und verunmöglichen Anerkennung,

sie eröffnen und verwerfen.10 Anerkennung ist also normativ gerahmt und daher

konstitutiv exklusiv. Aufgrund dieser Wirkungen von Normen ist Butler selbst äu-

ßerst vorsichtig, wenn es darum geht, Normen aufzustellen.11 Diese Schwierigkeit

ergibt sich daraus, »dass wir zwar Normen brauchen, um leben zu können, und

gut leben zu können, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere soziale

Welt verändern wollen, dass wir aber auch von den Normen in Weisen gezwungen

werden, die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Gründen sozialer

Gerechtigkeit bekämpfen müssen«12. Butler nimmt also zunächst Abstand von der

6 Dies., RdK, 14.

7 Dies., MdE, 124.

8 Vgl. Riedl, Anna Maria, Judith Butler, in: Breul, Martin/Langenfeld, Aaron (Hg.), Kleine Phi-

losophiegeschichte. Eine Einführung ins Theologiestudium (Grundwissen Theologie), Pader-

born 2017, 309–314, 312.

9 Vgl. dazu die pastoraltheologischen Debatten zur Soll-Ist-Relation bzw. zum Verhältnis von

»normativ« und »deskriptiv«. S. Seip, Jörg, Der weiße Raum. Prolegomena einer ästhetischen

Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009, 233–234, 309–328, 355–362.

10 S. dazu Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian, Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen.

Politiken der Anerkennung bei Honneth und Butler, in: Posselt, Gerald/Schönwälder-Kunt-

ze, Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.), Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren

(Edition Moderne Postmoderne), Bielefeld 2018, 99–124.

11 Eine Beschäftigung mit den Folgen dessen für eine politisch-theologische Ethik findet sich

bei Riedl, Anna Maria, Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen. Zum Verhältnis

von Ethik, Politik und Kritik, in: Grümme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und

die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,

173–188.

12 Butler, MdGesch, 327.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 67

Formulierung von Normen, sie setzt quasi früher an und fragt nach einem anderen

Umgang mit Normen13, wobei sie die Dynamisierung und Veränderbarkeit von

Normen im Blick hat.14

Ihr Anliegen ist daher eine Philosophie der Möglichkeitserweiterung, der Aus-

weitung von Lebbarkeit, der es darum geht, die »Fähigkeit zu […] leben, atmen und

sich bewegen zu können«15 egalitär zu verteilen. Ziel ist dabei die Unterminierung

von Exklusionen und nicht die normative Bewertung der eröffneten Möglichkeiten

als ›gut‹ oder ›schlecht‹. Zur Frage, ob es sich bei diesemAnliegennicht ebenfalls um

eine Norm handelt, äußert sich Butler folgendermaßen:

»Man mag sich fragen, wozu das ›Möglichkeiten-Eröffnen‹ am Ende gut sein soll,

aber niemand, der verstanden hat, was es heißt in einer sozialen Welt als das zu

leben, was ›unmöglich‹, unlesbar, unwirklich, illegitim und nicht zu machen ist,

käme auf die Idee, diese Frage zu stellen.«16

Sowohl Butler als auchMetz setzen sich also für eine Ausweitung von Anerkennung

ein. Metz tritt für eine »Anerkennung der Autorität der Leidenden«17 bzw. für eine

»Option für die Armen«18 ein. Er begründet dies mit der Gleichheit aller Menschen.

Dieswiederumplausibilisiert er schöpfungstheologisch,da er alleMenschenalsGe-

schöpfe Gottes versteht.19 Dabei merkt er an, dass diese Gleichheit eingelöst, wenn

auch nicht bewahrheitet werden muss.20 Daraus ergibt sich die Option für die Ar-

men,die im jüdisch-christlichenGottesgedankengründet,der als universal gedacht

wird.21 Der jüdisch-christliche Gott ist dabei derjenige, »der alle ins Subjektsein vor

seinem Angesicht ruft«22. Zusätzlich liegt die Begründung für eine universelle Ver-

antwortung in der Leidensgeschichte der Menschheit.23 Dieser Verantwortung ge-

recht zu werden, heißt auch, dem jüdisch-christlichen Liebesgebot zu folgen, das

daher keinen rein individuellen, sondern einen gesellschaftlichen Charakter hat.

13 Vgl. von Redecker, Eva, Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (Aktuelle und

klassische Sozial- und Kulturwissenschaftler|innen), Wiesbaden 2011, 52.

14 S. dazu Kapitel II 7.2

15 Butler, MdGesch, 347f.

16 Dies., Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New York/London 1999, VIII.

Übersetzung: von Redecker, Eva, Zur Aktualität von Judith Butler. Einleitung in ihr Werk (Ak-

tuelle und klassische Sozial- und Kulturwissenschaftler|innen), Wiesbaden 2011, 51f.

17 Metz, ZB, 202.

18 Vgl. ebd., 121.

19 Vgl. ders., GiG, 225.

20 Vgl. ders., ZB, 194.

21 Vgl. ebd., 156.

22 Ders., GiG, 86.

23 Vgl. ders., ZB, 158.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ellen Geiser: Wer zählt?

Mit der Option für die Armen liegt der Fokus auf sozialer Gerechtigkeit bzw. vor-

handenen »soziale Klassendifferenzen«24, während die Option für die Anderen der

»ethnisch-kulturellen Vielfalt«25 Rechnung trägt. Dabei ist die sogenannte »Kultur

der Anerkennung der Anderen in ihrem Anderssein«26 für beide Optionen zentral.

Butler plausibilisiert ihre Forderung nach einer Ausweitung der Anerkennung

mit dem Verweis auf die Relationalität des Menschen und die konstitutive Soziali-

tät des Lebens.27 Diese wird als »eine dauerhaft normative Dimension unseres so-

zialen und politischen Lebens«28 gewertet und führt dazu, dass »wir von Anfang

an dem anderen ausgeliefert sind«29. In dieser »Idee wechselseitiger Abhängigkeit

von Leben, die ineinander eingelassen sind«30gründet für Butler auch die Annahme

der Gleichheit aller Menschen. Dabei reicht es nicht aus, anzunehmen, dass »jeder

abstrakten Person der gleiche Wert zugeschrieben wird«31. Es geht darum, Gleich-

behandlung in der sozialen Organisation des Lebens, also beispielsweise dem Zu-

gang zu materiellen Ressourcen, einzufordern. Gleichheit muss sich also auf glei-

che Bedingungen von Lebbarkeit32 beziehen, sie ist daher anzustreben und nicht

grundsätzlich gegeben.33 In diesem Zusammenhang ist auch der Körper von Be-

deutung, denn dieser »ist gesellschaftlich und politisch geprägten Kräften eben-

so wie den Forderungen des sozialen Zusammenlebens – wie der Sprache, der Ar-

beit und dem Begehren – ausgesetzt«34 und »existiert nicht nur im Vektor dieser

Beziehungen, sondern ist selbst dieser Vektor«35. Der Körper kann daher nicht als

abgegrenzt verstanden werden. Auf diese Weise entsteht auch ein Zusammenhang

zwischen Anerkennung und Prekarität36, also den sozialen und ökonomischen Fol-

genvon (Nicht-)Anerkennung.Darüberhinaus stellt sich jedochdie grundlegendere

Frage: »Wer gilt alsMensch?«37 Ebensowie die Frage danach,welche Voraussetzun-

gen erfüllt sein müssen, damit Anerkennung überhaupt stattfinden kann.

24 Ebd., 121.

25 Ebd., 121.

26 Ebd., 120.

27 Vgl. Butler, pTV, 130.

28 Dies., GL, 44.

29 Ebd., 48.

30 Dies., MdE, 151.

31 Dies., Die Macht der Gewaltlosigkeit. Über das Ethische im Politischen. Aus dem Amerikani-

schen von Reiner Ansén, Berlin 2020, 30.

32 Vgl. dies., MdGew, 30.

33 Vgl. dies., pTV, 12.

34 Dies., RdK, 11.

35 Ebd., 57.

36 S. Kapitel II 3.3

37 Butler, GL, 36.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 69

1.2 Theorie der Anerkennung

Butler beschäftigt sich in ihren Texten ausführlich mit Fragen nach der Möglich-

keit und Begrenzung von Anerkennung. Sie diskutiert dabei folgenden Gedanken:

»[W]ir können die allgemein normative Frage nach der besten Möglichkeit der An-

erkennung und Repräsentation solcher Subjekte weder stellen noch beantworten,

ohne das Machtdifferential zu begreifen, das zwischen anerkennungsfähigen und

nicht anerkennungsfähigen Subjekten unterscheidet.«38 So zeigt sich, dass ein nor-

mativesEinfordern vonAnerkennungalleinenicht ausreicht,bzw.nichts andenAn-

erkennungsverhältnissen ändert, denn »gerade die Möglichkeit der Anerkennung

[ist] durch die Existenz einer ermöglichenden Norm bedingt«39. Daher ist zu ana-

lysieren, wie Anerkennung hervorgebracht wird, für wen Anerkennung möglich ist

und wie die Unterscheidung zwischen Anerkennbaren und Nicht-Anerkennbaren

funktioniert. Dabei ist ein politisches Verständnis von Anerkennung grundlegend.

Ziel ist es, den intersubjektiven Akt der Anerkennung im Hinblick auf die ihn er-

möglichenden und rahmenden diskursiven Normen zu untersuchen.40 Gerade die-

se Analyse könnte eine hilfreiche Ergänzung zu einer vonMetz eingeforderten Kul-

tur der Anerkennung sein und wird daher im Folgenden ausführlich dargestellt.

Nach Butler ist eine Voraussetzung der Anerkennung die Anerkennbarkeit. Mit

diesemBegriff werden »die allgemeinerenBedingungen,die ein Subjekt auf die An-

erkennung vorbereiten oder ihm die dazu nötige Form vermitteln«41 beschrieben.

Oder anders gesagt: »Diese Kategorien, Konventionen und Normen, die ein Sub-

jekt zummöglichenSubjektderAnerkennungmachenundüberhaupt erstAnerken-

nungsfähigkeit herstellen, liegen dem Akt der Anerkennung selbst voraus und er-

möglichen ihn allererst.«42 Anerkennbarkeit ist folglich »nicht Eigenschaft oder Po-

tenzial einzelner Menschen«43. Daher kann nicht davon ausgegangen werden, dass

»Anerkennbarkeit ein universelles Potenzial ist und allen Personen als solchen zu-

kommt«44. Denn eine solche Behauptung impliziert bereits einen bestimmten Be-

griff der Person und damit vorausgesetzteNormendes Personseins.Doch gerade in

diesen Normen liegt einer der Gründe für die Nicht-Anerkennbarkeit, wie noch zu

zeigen sein wird.

38 Dies., RdK, 130.

39 Dies., KHU, 218.

40 Vgl. Flatscher, Matthias/Pistrol, Florian, Zur Normativität in Anerkennungsverhältnissen. Po-

litiken der Anerkennung bei Honneth und Butler, in: Posselt, Gerald/Schönwälder-Kuntze,

Tatjana/Seitz, Sergej (Hg.), Judith Butlers Philosophie des Politischen. Kritische Lektüren

(Edition Moderne Postmoderne), Bielefeld 2018, 99–124.

41 Vgl. Butler, RdK, 13.

42 Ebd., 13.

43 Ebd., 13.

44 Ebd., 13.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Ellen Geiser: Wer zählt?

Butler arbeitet in ihren Texten mit Beispielen, um die Auswirkungen von feh-

lender Anerkennbarkeit zu beschreiben. Sie verweist beispielsweise auf Menschen,

die imGefängnis sind und keine andereMöglichkeit desWiderstands haben als den

Hungerstreik und damit »die Dekonstitution der Subjektposition selbst«45. Butler

nennt außerdem die Einwanderungsgesetzgebung »als eine Macht, die Lebende[n]

nicht zum Tode verurteilenmuss, um sie sterben zu lassen«46. Diese Form des Aus-

schlusses sollte laut Butler daher als Biopolitik47 bzw.Nekropolitik48 begriffen wer-

den.

Um über Anerkennbarkeit nachdenken zu können, ist es außerdem nötig, nach

einer weiteren Voraussetzung zu fragen: Wer kann erscheinen? Wer ist erkennbar?

Wahrnehmung wird hier als ein Modus des Erkennens begriffen, wobei von Butler

nicht scharf zwischen den beiden Begriffen unterschiedenwird.Dabei ist es durch-

aus möglich, etwas zu erkennen bzw. wahrzunehmen, dass nicht anerkannt ist.49

Diese Möglichkeit wird bei der Frage nach der Möglichkeit von Veränderung noch

relevant werden.Dabei bleibt Erkennbarkeit bzw. dieMöglichkeit zu Erscheinen ei-

ne Voraussetzung für Anerkennbarkeit.

Das Feld des Erkennbaren ist wiederum durch Intelligibilität geregelt. Intelli-

gibilität wird hier »als allgemeines historisches Schema oder als Reihe allgemeiner

historischer Schemata, die das Erkennbare als solches konstituieren«50 verstanden.

Intelligibel ist folglich das, was »entsprechend der vorherrschenden sozialen Nor-

men produziert wird«51. Daraus ergibt sich: »Ein Leben muss als Leben intelligibel

sein, es muss gewissen Konzeptionen des Lebens entsprechen, um anerkennbar zu

werden.«52 Auf diese Weise formt und rahmt Intelligibilität die Ansprechbarkeit.53

Und so lässt sich folgern, »daß normative Schemata der Intelligibilität die Etablie-

rung dessen bewirken, was als menschlich gelten wird und was nicht«54.

Intelligibilität als normatives Schema ist notwendigerweise begrenzt: »Durch

den Rückgriff auf Normen wird die Sphäre des menschlich Intelligiblen einge-

45 Dies., MdE, 200.

46 Ebd., 229.

47 Vgl. dazu Foucault, Michel, Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II.

Aus dem Französischen von Jürgen Schörder, (Vorlesung am Collège de France 1977–1978),

Frankfurt 2006.

48 Vgl. dazu Mbembe, Achille, Nekropolitik, in: Folkers, Andreas/Lemke, Thomas (Hg.), Bio-

macht. Ein Reader, Berlin 2014, 228–273.

49 Vgl. Butler, RdK, 12.

50 Ebd., 14.

51 Dies., MdGesch, 11.

52 Dies., RdK, 14.

53 Vgl. dies., Krieg und Affekt. Aus dem Englischen von Judith Mohrmann, Juliane Rebentisch

und Eva von Redecker, Zürich/Berlin 2009, 12.

54 Dies., GL, 173.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 71

grenzt«55. Folglich haben die kulturellen Normen der Anerkennung eine hohe

Bedeutung: »Normen ›handeln‹ dabei selbst in spezifischerWeise, indem sie ein le-

bendigesWesen zu einem anerkennbaren Subjektmachen«56. Es handelt sich dabei

nicht um individuelle Normen, ihre Funktion basiert vielmehr auf ihrem sozialen

Charakter.57 Ihre Wirksamkeit entfaltet sich daher nicht einmalig, sondern bedarf

der ständigen Wiederholung, einer Reiteration.58 Die Wirksamkeit von Normen

spielt auch in Butlers Überlegungen zum Subjekt eine entscheidende Rolle.59

1.3 Hermeneutik und Macht

Auch Metz beschäftigt sich mit dem Verhältnis von Erkennen und Anerkennung.

Er versteht dabei Erkennen als hermeneutischen Akt, der mit zwei verschiedenen

Absichten ausgeübt werden kann. Dabei wird zwischen einer Beherrschungsher-

meneutik, die vom Machtwillen gekennzeichnet ist und einer Anerkennungsher-

meneutik unterschieden. Ein Beispiel für eine Beherrschungshermeneutik ist die

koloniale Hermeneutik, »die keine Augen hatte für die Spur Gottes in der Anders-

heit der Anderen und die deshalb diese unbegriffenen Anderen immer wieder auch

kulturell entwürdigte und zu Opfern machte«60. Eine Ursache für die Verwendung

der Beherrschungshermeneutik liegt in der Rezeption des griechischen Identitäts-

denkens bzw. Seinsdenkens.61

Metz fordert die Ausarbeitung einer »neuen nachidealistischen hermeneu-

tischen Kultur«62 in der Theologie, um so die Beherrschungs- durch eine Aner-

kennungshermeneutik zu ersetzen. Es soll eine hermeneutische Kultur sein, »der

eigentlich jeder ›Wille zur Macht‹ beim Erkennen der Anderen in ihrem Anderssein

fremd ist«63. Eine wichtige Quelle für eine Anerkennungshermeneutik liegt im

biblischen Bundesdenken und dessen Annahme, dass »Ungleiches – anerkennend

–einander erkennt«64.Dabei geht es jedoch nicht umeine »Verklärung der Anderen

55 Dies., MdGesch, 64.

56 Dies., RdK, 13.

57 Vgl. dies., KeG, 34.

58 Vgl. dies., RdK, 155. S. Kapitel II 7.1

59 S. Kapitel II 2.2

60 Metz, ZB, 127.

61 Vgl. ebd., 147. Die Gegenüberstellung von griechischer und hebräischer Philosophie findet

sich auch bei Levinas. Vgl. dazu Butler, Judith, Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am

Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 32.

62 Metz, ZB, 126.

63 Ebd., 126.

64 Ebd., 133.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Ellen Geiser: Wer zählt?

in ihrem Anderssein«65, da diese zu einem »Relativismus der Kulturwelten«66 füh-

ren kann. Ziel ist vielmehr, dass dieTheologie »auf die Eigenarten der sozialen und

kulturellen Identitätsbildungen,mit ihren Hoffnungsbildern und Erinnerungen«67

eingeht. Dazu gehört auch ein kritischer Blick auf »die vermeintlich politik- und

moralfreien Systemzwänge westlicher Zivilisation«68.

An dieser Stelle ist es wichtig, einen genaueren Blick auf das Machtverständnis

beiMetz undButler zuwerfen.Denn in diesemwichtigen Punkt unterscheiden sich

die beiden Ansätze.

Ein Machtverständnis wird in Metz’ Texten nicht explizit thematisiert. Aller-

dings lässt sich aus der Begriffsverwendung ableiten, dass Macht als soziales Han-

deln im Sinne einer einschränkenden Einflussnahme verstanden wird. Dabei wer-

den die Mächtigen in einem Atemzug mit den Reichen und den Herrschenden ge-

nannt.69 Unterdrückende Machtverhältnisse führen demnach dazu, dass es Ohn-

mächtige gibt.70 Außerdem fällt der Machtbegriff häufig im Zusammenhang mit

Gott, indem von der Macht Gottes die Rede ist.

Auch Butler hält fest, dass Macht die Wirkung hat, Druck auf Subjekte zum

Zweck der Unterordnung auszuüben. Allerdings versteht sie Macht darüber hinaus

im Anschluss an Foucault auch als produktiv und daher als Bedingung jeglicher

Subjektivierung.71 Dieser Gedankengang wird im Kapitel 1.3 genauer ausgeführt,

lässt sich aber zunächst wie folgt zusammenfassen: »Die Macht wirkt nicht nur

auf ein Subjekt ein, sondern bewirkt im transitiven Sinn auch die Entstehung des

Subjekts. Als Bedingung geht die Macht dem Subjekt vorher.«72Wie gesagt, knüpft

Butler an das Machtverständnis Foucaults an. Dieser beschreibt Macht als »die

Vielfältigkeit von Kräfteverhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und organisieren;

das Spiel, das in unaufhörlichen Kämpfen und Auseinandersetzungen diese Kräf-

teverhältnisse verwandelt, verstärkt, verkehrt, […] die Strategien, in denen sie zur

Wirkung gelangen und deren große Linien und institutionellen Kristallisierungen

sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaftlichen

Hegemonien verkörpern«73. Und weiter: »Die Macht ist nicht etwas, was man

65 Ebd., 127.

66 Ebd., 127.

67 Ebd., 127.

68 Ebd., 127.

69 Vgl. ders., GiG, 116.

70 Vgl. ebd., 129.

71 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Aus dem Amerika-

nischen von Reiner Ansén, (Gender Studies. Vom Unterschied der Geschlechter), Frankfurt

2001, 7f.

72 Ebd., 18.

73 Foucault, Michel, Sexualität und Wahrheit. Bd. 1 Der Wille zum Wissen. Aus dem Französi-

schen von Ulrich Raulff und Walter Seitter, Frankfurt 1983, 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 73

erwirbt, wegnimmt, teilt, was man bewahrt oder verliert; die Macht ist etwas,

was sich von unzähligen Punkten aus und im Spiel ungleicher und beweglicher

Beziehungen vollzieht.«74 Für Butler ist beispielsweise Anerkennung und die damit

einhergehenden regulierenden Normen ein »Ort der Macht«75. Mit dieser regulie-

rendenMacht kommt also eineMacht zur Sprache, »diemehr oderweniger darüber

bestimmt, was wir sind und was wir sein können«76. Eine Kritik dieser Normen

beinhaltet auch den »Widerstand gegen eine naturalisierte Form der Erkenntnis,

deren Begriffe Unterdrückung hinnehmen«77. Denn naturalistische Begriffe und

Epistemologien beinhalten eine Form der Gewalt gegenüber Phänomenen, »die

sich ihren herrschenden Bedingungen nicht fügen oder nicht fügen wollen«78.

1.4 Auswertung

ImHinblick auf Anerkennung besteht ein wichtiger Unterschied zwischen den bei-

den Ansätzen besteht darin, dass Butler die produktiveWirkung vonNormen selbst

reflektiert und sich daher bei der »Artikulation eines angestrebten normativen Ide-

als (das,umes letztendlich zu realisieren, angefochtenwerdenmuss)«79 zurückhält.

Metz hingegen unterzieht die diskursiv-normative Ebene selber nicht noch einmal

einer Metakritik, sondern belässt es bei der Setzung von Idealen, wie beispielswei-

se der Option für die Armen. Er gründet also seine Überlegungen im theologischen

Denkenund leitet daraus universale ethische Prämissen ab.Wohin diese beiden un-

terschiedlichen Umgangsweisen mit Normativität führen, wird sich im Laufe der

Arbeit besonders im Hinblick auf die Frage nach Praktiken der Veränderung noch

genauer zeigen.

74 Ebd., 115

75 Butler, MdGesch 11.

76 Ebd., 97. Zur sprachlichen Macht s. auch die Auseinandersetzung mit den Ebenen ›Sagen –

Meinen – Zeigen‹ in Seip, Jörg, Der weiße Raum. Prolegomena einer ästhetischen Pastoral-

theologie (PThK 21), Freiburg 2009, 342.

77 Butler, Judith, Rücksichtslose Kritik. Körper, Rede, Aufstand. Aus demEnglischen vonMichael

Adrian und Bettina Engels, Konstanz 2019, 18.

78 Ebd., 23.

79 Dies., MdE, 117.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Ellen Geiser: Wer zählt?

SowohlMetz als auch Butler denken Anerkennung auf Alterität hin.80Metz’ An-

liegen ist dabei eine Politik der Anerkennung, das heißt Anerkennung soll nicht nur

zwischen einzelnen Individuen stattfinden, sondern impliziert eine gesellschaft-

liche Dimension. Diese gesellschaftliche und politische Dimension wird auch von

Butler betont, indem sie die Bedeutung regulierender Anerkennungsnormen her-

vorhebt. Ihre Analyse macht dabei deutlich, dass es vielfältige (politische) Voraus-

setzungen der Anerkennung gibt.

Metz’ Ansatz einer Kultur der Anerkennung basiert zunächst auf der Feststel-

lung, dass Anerkennung auf gesellschaftlicher Ebene fehlt bzw.ungleich verteilt ist.

DieseAnalysewirddurchdenHinweis auf dieGleichheit allerMenschenquaSchöp-

fung ergänzt, so dass sich die Schlussfolgerung und Forderung ergibt, dass Aner-

kennung ausgeweitet werdenmuss. Diesem Ziel stehen allerdings Unterdrückung,

Unrecht, Elend und Menschenfeindlichkeit im Wege. Darin zeigt sich die implizi-

te Annahme, dass Anerkennung grundsätzlich allen zukommen kann, insofern ge-

sellschaftlich-politische Unterdrückungsverhältnisse beseitigt sind. Anerkennung

wird also als eine Art universales Potenzial betrachtet.

Butler widerspricht dieser Annahme, indem sie neben den gesellschaftlich-po-

litischen Faktoren besonders Augenmerk auf die Epistemologie der Hermeneutik

legt. Sie lenkt dazu den Fokus auf die Begriffsverwendung:

»Wenn wir davon ausgehen, dass Anerkennbarkeit ein universelles Potenzial ist

und allen Personen als solchen zukommt, dann ist das vor uns liegende Problem

in gewisser Weise schon gelöst. Wir haben in diesem Fall schon darüber befun-

den, dass ein ganz bestimmter Begriff des ›Personseins‹ Reichweite und Bedeu-

tung der Anerkennbarkeit festlegt. Damit setzen wir ein normatives Ideal als Vor-

bedingung unserer Analyse fest«81.

Dieser Einwand gilt analog für den Begriff ›Subjekt‹ und andere analytischen Be-

griffe.Mit dem Blick auf die Vorannahmen der Analyse zeigt Butler damit auf, dass

Anerkennbarkeit (und daher auch Anerkennung) eben nicht per se allen zukommen

kann,sondernnur in einembegrenztenFeldüberhauptmöglich ist.Anerkennbar ist

also nur wer auch erkennbar ist. Und erkennbar ist wiederum nur das, was im Rah-

meneinernormativbegrenzten Intelligibilität sichtbarwerdenkann.DieseNormen

80 Zu Fragen von Anerkennung und Alterität gibt es eine breite Forschung. S. bspw. Hetzel,

Andreas/Quadflieg, Dirk/Salaverría, Heidi (Hg.), Alterität und Anerkennung (Zeitgenössi-

sche Diskurse des Politischen 2), Baden-Baden 2011. Bedorf, Thomas, Verkennende Aner-

kennung. Über Identität und Politik, Berlin 22021. Böhm, Alexandra/Kley, Antje/Schönleben,

Mark (Hg.), Ethik – Anerkennung – Gerechtigkeit. Philosophische, literarische und gesell-

schaftliche Perspektiven (Ethik – Text – Kultur 6), München 2011. Benhabib, Seyla, Die Rechte

der Anderen. Ausländer, Migranten, Bürger (Edition Zweite Moderne), Frankfurt 2008.

81 Butler, RdK, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 75

konstituieren das Menschliche und somit immer auch das Nichtmenschliche, als

das vomMenschlichenAusgeschlossene.EntlangdieserGrenzenverlaufendieMög-

lichkeiten der Anerkennbarkeit bzw. Nicht-Anerkennbarkeit und damit auch der

Anerkennung, die daher nicht als universales Potenzial verstanden werden kann.

An diesem Punkt zeigt sich deutlich, dass Metz und Butler mit unterschiedli-

chen Verständnissen von Anerkennung arbeiten.82 Ein wichtiger Unterschied be-

steht dabei in der Frage,welche Funktion demAkt der Anerkennung zugeschrieben

wird. Bei Metz ist die Forderung nach Anerkennung eine sozial-politische, die auf

die Schaffung von Gerechtigkeit abzielt und als ethisches Gut betrachtet wird. Es

handelt sich dabei also um einen rezeptiven Akt der Wertschätzung, Achtung oder

Würdigung. Dieser rezeptive Akt ist ein Akt der Wahrnehmung, des Aufnehmens

undWiedergebens, eine Reaktion auf ein bereits vorhandenes Subjekt bzw. auf vor-

handene Subjekte.83 Hier ließe sich einwenden, dass gerade Metz der Subjektwer-

dung einen zentralen Stellenwert in seinerTheorie einräumt. Diese bezieht sich al-

lerdings auf eine soziale Praxis, imSinne vonSolidarität undWiderstand gegenUn-

terdrückung.84 Daher nimmt Metz auch keine kausale Verknüpfung von Anerken-

nungundSubjektwerdung vor.Butler hingegen verweist darauf, dass eineVerände-

rung sozialer Praxis ohne eine Veränderung diskursiver Praktiken nicht gelingt.85

82 Eine hilfreiche Begriffsanalyse aus sozialwissenschaftlicher Perspektive findet sich bei

Frischmann, Bärbel, Zum Begriff der Anerkennung. Philosophische Grundlegung und päd-

agogische Relevanz, in: Soziale Passagen 1, 2 (2009) 145–161.

83 In diesemVerständnis vonAnerkennung lassen sich Parallelen zumAnerkennungsbegriff bei

Axel Honneth finden, auch wenn dieser anders als Metz eher intersubjektive Anerkennung

in den Blick nimmt. Honneth beschriebt Anerkennung als »die expressive Bekundung einer

individuellen Dezentrierung, die wir angesichts des Wertes einer Person vollziehen«/bezie-

hungsweise als Akt, in dem »zum Ausdruckt kommt, daß die andere Person Geltung besit-

zen soll/[dass sie,] die Quelle von legitimen Ansprüchen ist«. Honneth, Axel, Unsichtbarkeit,

Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt 2003, 27. Zur Debatte des Anerken-

nungsbegriffs zwischenButler undHonneth s. Ikäheimo,Heikki/Lepold, Kristina/Stahl, Titus,

Recognition and Ambivalence (New Directions in Cirtical Theory), New York 2021, 21–68.

84 Vgl. dazu die Ausführung zur Handlungsformation in Seip, Jörg, Der weiße Raum. Prolego-

mena einer ästhetischen Pastoraltheologie (PThK 21), Freiburg 2009, 207f.

85 »Metz hält diese Einsicht für die Theologie für bedeutsam, da sie uns zwingt zu fragen, wer

wie zum Subjekt wird. Es bedeutet aber auch, anzuerkennen, dass die Nichtanerkennung ei-

niger Menschen als Subjekte nicht aus ihrer eigenen moralischen Schwäche resultiert, son-

dern Teil einer sozialen Praxis ist, in der einige ermächtigt werden und anderemachtlos blei-

ben oder gemacht werden […]. Butler zeigt konsequent, dass wir, um diese soziale Praxis zu

hinterfragen und zu verändern, nicht nur über konsensorientierte Deliberation unter legiti-

mierten und gleichberechtigten Diskurspartnern nachdenken können, sondern uns auf die-

jenigen konzentrieren müssen, denen die Teilhabe an Diskursen und Rechten von vornher-

ein verwehrt ist. Dabei geht es ihr umeine kritische Analyse unserer Repräsentationssysteme

und ihrerMechanismen.« Riedl, AnnaMaria, Judith Butler andTheology, Paderborn 2021, 131.

(Übersetzung E.G.)

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ellen Geiser: Wer zählt?

Obwohl also beide »Subjektivierung als zentrales Problem der Ethik«86 betrachten,

muss zwischen der Subjektwerdung bei Metz und dem konstituierten Subjekt bei

Butler unterschieden werden.87

Butler versteht denAkt der Anerkennung als einen produktiven: Da Anerkennung

durch Normen geregelt wird, die Anerkennung ermöglichen und verunmöglichen

und somit Anerkennbarkeit regeln, ist sie Teil der Konstitution von Subjekten. An-

erkennung wird hier also nicht als Rezeption eines bereits vorhandenen Subjekts

verstanden, sondern ist Teil derKonstitution vonanerkennbarenSubjekten.88Denn

wenn Anerkennung die Anerkennung einzelner Subjekte meint, muss kritisch da-

nach gefragt werden,wie diese Subjekte überhaupt gedacht und bestimmtwerden.

Anders gesagt, festigt dieses Konzept der Anerkennung bestimmte normative Rah-

men, innerhalb derer Subjekte überhaupt erst erscheinen können. So stellt sich die

Frage: »Wird das Subjekt der Anerkennung auf dieseWeise erzeugt oder gefunden,

und lässt sich in einem solchen Rahmen überhaupt zwischen Erzeugen und Finden

unterscheiden?«89

Dieser Gedankengang ist auch imHinblick auf die Hermeneutik relevant.Metz

differenziert zwischen machtvollen und machtfreien Formen des Erkennens, und

stellt die Anerkennungshermeneutik als eine Hermeneutik ohne Willen zur Macht

dar. Auf diese Weise ist es eine Frage der hermeneutischen Kultur, ob Erkennen

machtvoll wirkt oder nicht. Butler hingegen bestreitet, dass Erkennen außerhalb

vonMachtverhältnissen stattfinden kann. Sie versteht Erkennen als produktive und

daher machtvolle Handlung. Erkennen ist folglich mehr als das Wahrnehmen und

Erfassen eines gegebenen Subjekts oderObjekts.DieMacht des Erkennens liegt da-

mit bereits in der Funktionsweise des Erkennens selbst.Hinzu kommendie norma-

tiven Begrenzungen des Felds des Erkennbaren. Daraus folgt, dass die Frage nach

der Macht des Erkennens viel mehr ist, als eine Frage nach der hermeneutischen

Kultur.WährendMetz also danach fragt,wie erkanntwird, fragt Butler danach,was

überhaupt erkennbar ist. Dieser erweiterte Blick auf die Frage der Erkennbarkeit

ist im Zusammenhang mit Anerkennung relevant, weil er offenlegt, dass eine aus-

schließlich hermeneutischeHerangehensweise ihre eigenen Vorannahmen überse-

hen kann. Dadurch werden Ausschlüsse reproduziert, auch wenn es, wie bei Metz,

gerade darum geht, diese zu überwinden.

86 Ebd., 131. (Übersetzung E.G.)

87 S. dazu Kapitel II 2.5

88 Die hier vorgenommeneUnterscheidung zwischen einem rezeptiven und einemproduktiven

Anerkennungsverständnis ist von der Unterscheidung zwischen einemAttributmodell (nach

Heikki Ikäheimo) und einem Rezeptionsmodell (nach Arto Laitinen) der Anerkennung inspi-

riert. S. dazu Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte, Frankfurt 1994, 317–332.

89 Butler, RdK, 132.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Anerkennung 77

SowohlMetz als auch Butler geht es also um eine Ausweitung von Anerkennung

– allerdings setzen sie unterschiedlich an. Die auf jüdisch-christlicher Liebe basie-

rende Kultur der Anerkennung setzt voraus, dass es möglich undmachbar ist, dass

alle alle anerkennen, solangederWille unddieEntschlossenheit der anerkennenden

Person gegeben ist.90 Dies wird von Butler hinterfragt, indem sie deutlich macht,

dass Anerkennung nicht einfachmachbar ist und nicht auf alle ausgeweitet werden

kann.Dieser kritische Blick auf die Forderung nach einer Ausweitung der Anerken-

nung zeigt, dass Anerkennungspraktiken immer von Machtverhältnissen in Form

von Anerkennungsnormen durchzogen sind.91 Daraus ergibt sich, dass zu einer ge-

rechterenVerteilungundAusweitung vonAnerkennbarkeit undAnerkennungmehr

gehört als eine Zuwendung der Einen zu den Anderen, nämlich eine Änderung der

Anerkennungsverhältnisse hin zu »egalitär angelegten Bedingungen der Anerkenn-

barkeit«92.

Zusammenfassend lässt sich festhalten,dass beideAnsätzeAnerkennungalteri-

tätstheoretisch fassen. Ein wichtiger Unterschied besteht darin, dass Metz Aner-

kennung als rezeptiven Akt darstellt, während Butler Anerkennung als einen pro-

duktiven Akt im Sinne der Subjektkonstitution versteht. Sie fragt nach der Aner-

kennbarkeit, die eben nicht per se gegeben ist und damit kein universelles Potenzial

darstellt. Metz hingegen fordert eine bestimmte hermeneutische Kultur, die Aner-

kennungshermeneutik,umAnerkennunguniversell zu gestalten.Butlerwendet da-

gegen ein, dass Erkennen nicht losgelöst von Machtverhältnissen stattfindet, son-

dern von diesen durchzogen ist und damit immer auch selbst eine machtvolle bzw.

produktive Praktik darstellt.

90 Vgl. Metz, Johann Baptist, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968, 111f.

91 Leimgruber sieht in der Reflexion dessen eine wichtige Herausforderung für die Pastoral-

theologie. Vgl. Leimgruber, Ute, »Unsere Chance … menschlich zu werden«. Anstöße aus der

Lektüre Judith Butlers für die pastoraltheologische Rede vonMenschen undMacht, in: Grüm-

me, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und die Theologie. Herausforderung und

Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020, 43–62, 55ff.

92 Butler, RdK, 14.

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471135-008 - am 14.02.2026, 16:57:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471135-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

