
Frederik von Harbou, Empathie als Element einer rekonstruktiven Theorie der
Menschenrechte, Baden-Baden 2014, 393 Seiten, 99 €

Arnd-Christian Kulow*

Was hat „Empathie“ als Topos der Menschenrechtsdogmatik mit der
Rechtsdidaktik zu tun?

So spannend ja epistemische Verknüpfungsversuche von der Rechtswissenschaft zu
seelischen Phänomenen sein mögen, spezifisch rechtsdidaktische Gehalte scheinen
jedenfalls prima facie dabei nicht sichtbar zu sein.

Es geht zunächst um Menschenrechtsdogmatik und nicht um Rechtsdidaktik. Und
doch: Diese Arbeit ist für die Rechtsdidaktik hochspannend.

Dafür gibt es mindestens zwei Gründe:

Empathie ist eine wesentliche Fähigkeit für eine rechtsdidaktische Tätigkeit. Der
Autor unternimmt den Versuch das – somit gerade auch für die Rechtsdidaktik
zentrale – Konzept der Empathie juristisch zu fassen und dieses damit in die rechts-
wissenschaftliche Diskussion zu holen.

Zum Zweiten greift die Arbeit – ebenso wie eine wissenschaftlich fundierte Rechts-
didaktik – fachlich aus und integriert Erkenntnisse der Philosophie, Theologie, Li-
teraturwissenschaft, Psychologie und Neurowissenschaften.

Herangehensweise und Ergebnisse dieser Arbeit können daher sehr befruchtend
auf die derzeitige Diskussion zur Interdisziplinarität der Rechtsdidaktik wirken.
Ein näherer Blick auf das Buch ist daher lohnend.

Empathie im weiten Sinn

Der Autor teilt sein Werk in drei große Kapitel auf. In einem ersten Kapitel be-
schäftigt sich der Autor mit dem „Begriff der Empathie“ und versucht eine erste
Arbeitsdefinition. In einem zweiten Kapitel beschreibt er das Verhältnis von „Em-
pathie und Moral“, um in einem letzten, dritten Kapitel das Thema „Empathie
und Menschenrechte“ abzuhandeln.

In einer sehr sorgfältigen und schon für sich lesenswerten Begriffsgeschichte zeich-
net von Harbou eine mögliche begriffsgeschichtliche Linie von Herder über Robert
Vischer bis zu den zeitbedingt psychologistischen Deutungen und deren Rezeption
in der amerikanischen Psychologie. Ein wenig schade, dass der Autor mit der Be-
schreibung des „Reimports“ des Begriffs der Empathie in die deutschsprachige
Psychologie in den 1950er Jahren seine historische Darstellung abbricht. Aus Sicht
des Rezensenten wäre hier sicher noch Carl Rogers (1902-1987) zu nennen, der
mit seinem humanistischen Ansatz sehr einflussreich in Einsatz und Erforschung

A.

B.

* Der Autor ist Rechtsanwalt in Herrenberg und Stuttgart, Lehrbeauftragter an den Universitäten
Bayreuth, Heidelberg und Tübingen.

ZDRW 4 | 2015 323

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:51:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323


des Empathiekonzepts für die klientenorientierte Gesprächstherapie1 war. Mar-
shall Rosenberg (1934-2015), ein Schüler von Carl Rogers, der das Empathiekon-
zept mit dem Bedürfniskonzept2 verband und es so weiterentwickelte, steht für
einen weiteren, qualitativen Entwicklungsschritt.

Der Autor bietet auf S. 37 eine erste „Arbeitsdefinition“ der Empathie „im weiten
Sinne“. Demnach betrachtet er Empathie synonym mit dem Begriff der „Einfüh-
lung“ in ein anderes Lebewesen im weitesten Sinne. Dazu nimmt er die damit ver-
bundenen Gefühle von Mitgefühl und Mitleid „..., aber auch jeden Prozess der (zu-
meist passiven) Übertragung emotionaler Zustände oder auch nur motorischen
Verhaltens“ (S. 37). Mit diesem, zu recht weit und offen gehaltenen, Begriffskon-
zept untersucht von Harbou nun fünf Perspektiven, fünf „Zugänge“ nämlich: den
der Weltreligionen, den der Literatur und Literaturtheorie, den der Philosophie,
den der Psychologie und den der Neurowissenschaften. Aus diesen verschiedenen
Perspektiven entwickelt er sodann eine Definition der Empathie im engeren Sinne.
Sicher ein anspruchsvolles Unterfangen.Der Autor weist dabei selbst auf den „kur-
sorischen Charakter“ (S. 38) der Darstellung hin. Die jeweiligen Perspektiven wer-
den sehr souverän dargestellt und nehmen den Leser durch ausgewählte Originalzi-
tate mit. So kommt von Harbou zu dem nicht überraschenden Bild, dass Empa-
thiekonzepte in den verschiedenen Religionen sehr verschieden ausgeprägt sind.
Gleichwohl sieht er in dem allen Weltreligonen gemeinsamen Gebot des „tätigen
Mitgefühls“ eine Art von universal geteiltem Empathiekern.

In der Literatur und Literaturtheorie ist die Empathie – so von Harbou – in vierfa-
cher Hinsicht bedeutsam: Sie ist zunächst eine Fähigkeit des Rezipienten, um Lite-
ratur zu verstehen, sie ist Gegenstand der Literatur, die Steigerung der Empathiefä-
higkeit kann Aufgabe der Literatur sein (Lessing), und nicht zuletzt kann sie via
Identifikation mit literarischen Figuren sozialen Wandel bewirken (S. 67).

Über die Antike mit Platon und Aristoteles, das Mittelalter und die frühe Neuzeit
bis hin zum Feminismus und die Fürsorgeethik erstreckt sich der Bogen, den der
Autor in der Abteilung Philosophie schlägt. Das sich hieran anschließende Zwi-
schenfazit (S. 102 f.) zeigt, dass es sehr schwierig ist, die in sich verschiedenen Posi-
tionen der Philosophie zusammenzufassen. Sicher kann man normative und de-
skriptive Ansätze trennen, rationalistische von eher emotionalen unterscheiden,
einen Abschluss wird man nicht finden. So ist es folgerichtig, dass von Harbou hier
nur Fragen notiert.

Aus einer Sichtung der ebenfalls komplexen und teils gegenläufigen beschreiben-
den Aussagen der Psychologie arbeitet der Autor heraus, dass kognitive und affek-

1 Rogers, Die klientenzentrierte Gesprächspsychotherapie, 17. Auflage, Frankfurt am Main 2005,
passim; Eberwein, Humanistische Psychotherapie, Stuttgart 2009, S. 71 ff.

2 Rosenberg, Nonviolent Communication, 2nd Edition, Encinitas, CA/USA, 2003, S. 113; vgl. zur
Einordnung in die humanistische Psychotherapie Eberwein, Humanistische Psychotherapie, Stutt-
gart 2009, S. 83.

324 Medienkritik 

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:51:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323


tive Aspekte unterschieden werden können. Zu Erklärung dient hier die Entwick-
lungspsychologie.

Die letzte neurowissenschaftliche Perspektive leitet von Harbou mit einer Darstel-
lung der derzeit gängigen Techniken zur Erzeugung empirischer Forschungsergeb-
nisse ein. Sodann folgt sofort ein Abschnitt zur Methodenkritik (S. 134 ff.), der an
dieser Stelle mehr als gerechtfertigt ist. Dankenswerterweise zeigt der Autor hier
die Theorieabhängigkeit der neurowissenschaftlichen Erkenntnisse auf und be-
wahrt sich und den Leser souverän vor in „Neurokontexten“ leider häufig anzu-
treffenden physikalistischen Fehlschlüssen. Sehr wichtig für die Empathiekonzepte
ist die Forschung zu den sogenannten Spiegelneuronen, die der Autor samt den da-
mit verbundenen wichtigen fMRI-Experimenten darstellt. Wie schon bei der Philo-
sophie ist es schwierig, die neurowissenschaftlichen Forschungsergebnisse in Sa-
chen Empathie auf einen Punkt zu bringen. Es ist aus Sicht des Rezensenten auch
gar nicht nötig. Dadurch, dass sich der Autor nicht scheute, kursorisch zu arbeiten,
hat der Leser nach dem ersten Kapitel ein sehr differenziertes, aber noch gut fass-
bares Bild der Vielschichtigkeit des Empathiebegriffs-Konzepts. Dies ist auch für
den Empathiebegriff der Rechtsdidaktik sehr wertvoll.

Empathie und Moral

Im zweiten Kapitel geht der Autor dem Verhältnis von Empathie und Moral nach.
Hierzu arbeitet er zunächst einen Begriff der Moral heraus (S. 174) und stellt zwei
klassischen Moraltheorien von Hume und Schopenhauer ein analytisch-deskriptives
Modell gegenüber. In einem letzten Abschnitt (S. 223 ff.) zeigt er am Topos des natu-
ralistischen Fehlschlusses die Probleme einer nur auf Empathie gegründeten Ethik auf.
Er kommt so zu dem Fazit, dass die Empathie notwendige aber nicht hinreichende Be-
dingung der Moral ist. Der Rezensent möchte hier insbesondere die vom Autor darge-
stellten Empathie-Studien von R.J. Blair hervorheben. Blair konnte zeigen, dass schon
Kleinkinder einen Unterschied zwischen dem „moralisch bösen“ Verletzen anderer
Menschen und der Verletzung nur „konventioneller Normen“ machen. Menschen
mit einer sogenannten psychopathischen Persönlichkeitsstörung können diese funda-
mentale Zäsur oft nicht abbilden. Für sie ist das Verletzen oder Töten anderer Men-
schen nicht per se schlecht, sondern nicht gut, weil es verboten ist. Die Differenzierung
empathiegegründeter moralischer Bewertungen von Verhalten als per se schlecht und
die weitaus weniger zwingend eindeutig beurteilbare Verletzung von „nur“ Konven-
tionsnormen ist hochspannend. Gleichwohl ist dem Autor im Fazit zuzustimmen:
Auch empathiegegründete moralische Bewertungen sind nicht stabil. Sie unterliegen
stark fremden Einflussgrößen wie etwa dem Verhalten anderer, den kognitiven Erklä-
rungen einer Handlung und Ähnlichem.

Empathie und Menschenrechte

Der Autor geht auch hier wieder ganz klassisch vor und erarbeitet sich einen Be-
griff der Menschenrechte, die er zwischen Recht und Moral verortet. Damit deutet

C.

D.

ZDRW 4 | 2015 325

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:51:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323


sich die Grundspannung an, die sich nun durch das dritte Kapitel ziehen wird.
Wenn der Autor im zweiten Kapitel zu dem Ergebnis kommt, Empathiefähigkeit
sei notwendige Voraussetzung für moralisches Empfinden und damit für im Allge-
meinen, stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von Recht und Moral. Men-
schenrechte sind moralische Rechte sagt von Harbou und erläutert das sogleich
(S. 268 ff.). Moralische Rechte sind Rechte, so der Autor in Anlehnung an J. Fein-
berg, die moralisch begründet sind und unabhängig von Konventionen oder Ge-
setzgebung gelten. Diese wirken – so der Autor mit Verweis auf Tugendhat – ge-
genüber allen Individuen, aber auch gegenüber Kollektiven wie z. B. Staaten. Diese
spezielle Begründung der Menschenrechte als moralische Rechte bedeutet nach von
Harbou jedoch nicht, dass diese nicht normiert werden müssten. Im Gegenteil:
„...die Bedeutung der institutionellen, nach Möglichkeit sanktionsbewehrten Absi-
cherung der Menschenrechte für ihre tatsächliche politische Achtung kann kaum
überschätzt werden - ...“ (S. 273).

In einem nächsten Schritt destilliert von Harbou nun zunächst eine Art Minimalge-
halt der Menschenrechte heraus. Dies sind die körperliche und psychische Integri-
tät, die Subsistenz, die Freiheit und die Gleichheit. Der Autor geht dann zu den
klassischen Begründungsversuchen der Menschenrechte über; der Rezensent bleibt
aber noch ein wenig beim „Minimalgehalt“ der Menschenrechte. Hier wäre es
spannend gewesen, die in Kapitel 2 herausgearbeitete Differenzierung noch einmal
zu betrachten. Deckt sich nicht der Minimalgehalt mit dem empathiegegründeten
Moralempfinden? Könnte es sein, dass der Empathiebegriff gemeinsam mit dem
Bedürfnisbegriff zu sehen ist? Könnte in diesem Zusammenhang Empathie das Ge-
wahrwerden einer gleichen Bedürfnisstruktur (biologische Bedürfnisse, psychische
Bedürfnisse und soziale Bedürfnisse) sein? Die Wirtschaftswissenschaften haben
mit Manfred Max-Neef hier einen ökonomischen Ansatz3 entwickelt, der genau in
dieses Koordinatensystem passt. Dies würde auch Auswirkungen auf die Begrün-
dung von Menschenrechten haben.

Der Autor konstatiert Defizite einer nur deskriptiven Menschenrechtsfundierung
und zeigt wie die Leerstelle in der traditionellen Menschenrechtstheorie „...wo-
möglich durch einen Einbezug der menschlichen Fähigkeit zu Empathie und Mit-
gefühl geschlossen werden kann“ (S. 304). Hierzu greift der Autor die vier Postula-
te eines Minimalgehalts der Menschenrechte von oben auf und deutet diese vor
dem Hintergrund empathisch gegründeter Moralurteile. Hier wird es jedoch
schwierig, denn der Autor verlässt jetzt den Bereich des rein Deskriptiven und ten-
diert zumindest in Richtung normativer Aussagen. Wie der Autor selbst feststellt
(S. 310), sind die Bezüge der genannten Minimalpostulate zur Empathiefähigkeit
anderer Menschen allerdings häufig offensichtlich. Wir haben eben Mitleid, wenn
Menschen getötet oder gequält, ihrer Freiheit grundlos beraubt werden oder hun-
gern. Dieser offensichtliche Zusammenhang zwischen einem auch als Mitgefühl

3 Max-Neef, Human Scale Development, New York 1991, passim.

326 Medienkritik 

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:51:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323


definierten Empathiebegriff macht die entscheidende, begründende Zusammenfüh-
rung von Empathie und Menschenrechten schwach.

Fazit

Die Lektüre des Werkes hinterlässt den Rezensenten sehr beeindruckt. Der Autor
schöpft aus einem immensen Hintergrundwissen über sehr unterschiedliche Kon-
texte. Nur dieses Wissen macht es möglich, ein fächerübergreifendes Konzept wie
das der „Empathie“ adäquat – und sei es auch nur kursorisch – zu behandeln. Aus
Sicht des Rezensenten ist die schwierige Aufgabe voll gelungen. Von Harbou hat
ein komplexes Konzept der Empathie multiperspektivisch gründlich beleuchtet und
dem rechtswissenschaftlichen System fassbar gemacht. Hiervon kann, wie schon in
der Einleitung angedeutet, nicht nur die Menschenrechtsdogmatik profitieren, son-
dern auch die Rechtsdidaktik.

Die Arbeit regt zu weiteren Fragestellungen an? Reicht es, nur mit einem Empathiebe-
griff im engeren Sinne zu arbeiten oder ist nicht doch eher ein „Konzept“ der Empathie
zugrundezulegen? Erschöpft sich dieses Konzept tatsächlich nur in der menschlichen
Fähigkeit zum Mitgefühl oder steht hinter der Empathie das Wahrnehmen gleicher
Bedürfnisse bei anderen Lebewesen als „metaempathische Fähigkeit“?

Hier setzt behutsame Kritik an der Arbeit an: Der Autor schöpft aus dem Vollem;
er fixiert den Empathiebegriff in ein sehr engmaschiges multikontexturales Netz.
Die menschenrechtsdogmatische Verankerung wirkt gleichwohl etwas kraftlos,
weil zu offensichtlich. Hier zeigt sich die Schwäche solcher „großen“ abstrakten
Konzepte. Sie sind – und das zeigten die immer wieder eingefügten Zwischenergeb-
nisse in der Arbeit – nicht auf „auf den Punkt“ zu bringen. Gleichzeitig ist aber
genau diese Erkenntnis auch ein Gewinn für die Rechtsdidaktik. Will man sich die
fraglose Stärke eines empathiebasierten Ansatzes für diese nämlich zu eigen ma-
chen, muss man wohl einen Schritt weiter gehen und konkreter werden. Die Ergeb-
nisse der Arbeit bestärken den Rezensenten daher in der Überzeugung, dass die
Zeit für eine viel stärkere Bedürfnisorientierung beim Verständnis der tieferen
Wirkschichten von Rechtsdidaktik gekommen ist. Was heute unter der Überschrift
„Studierende-wie-Kollegen-behandeln“ diskutiert wird, ist in den 50er Jahren des
vorigen Jahrhunderts von Carl Rogers vorgedacht4 und in der bedürfnisorientier-
ten Didaktik seines Schülers Rosenberg5 bedürfnisbezogen ausgearbeitet worden.
Wenn es bei Rosenberg also in einer Kapitelüberschrift heißt: „Creating Part-
nership Relations between Teachers and Students“6, so ist das dahinterstehende
Empathiekonzept genau der Schlüssel für die Rechtsdidaktik, um diese Lehr-Lern-
Partnerschaften zu ermöglichen.

E.

4 Rogers, Die klientenzentrierte Gesprächspsychotherapie, 17. Aufl., Frankfurt am Main 2005,
S. 335 ff.: „Schüler-bezogenes Unterrichten“; die Originalausgabe stammt von 1951.

5 Rosenberg, Life-Enriching Education, Encinitas, CA/USA, 2003, passim.
6 Rosenberg, Life-Enriching Education, Encinitas, CA/USA, 2003, S. 67.

ZDRW 4 | 2015 327

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 03:51:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2196-7261-2015-4-323

