
II Psyche-Soma 125

Ich werde im Folgenden versuchen, diese Spannungs- und Konflikt-

felder darzustellen und dafür genauer auf Castoriadis’ Weiterführung des

Freud’schen Begriffs der Anlehnung eingehen.

2 Schwierige Freiheit zwischen Psyche-Soma
und kultureller Verkörperung

An der Schnittstelle von Philosophie und Psychoanalyse vertieft Castoriadis

den Begriff des Psyche-Soma18 als Schlüsselmoment seiner Anthropologie.

Neben – und eine Zeit lang zusammen mit – Aulagnier19 hat er zuerst das

Verhältnis zwischen Psyche und Soma in derHerausbildung des Ich zu verste-

hen gesucht. Dafür prägte er – in Anlehnung an Platon, Kant und Hegel – die

Begriffe des »an und zu sich« (en et vers soi im Sinne des auto kath’auton)20 sowie

des »für sich« (pour soi), die im Zuge ihrer Herausbildung den Psyche-Soma-

Begriff verändern. Es wird zu sehen sein, wie Castoriadis das Verhältnis der

beiden Termini in dieser unauflösbaren und aporetischen Einheit zwischen

Harmonie und Widerstreit, zwischen Verbindung und Dehiszenz oszillieren

lässt.

Das Psyche/Soma stellt bei ihm zwar einen Begriff von entscheidender Re-

levanz dar, wird aber zugleich von einem anderen Begriff überlagert, nämlich

jenem der Psyche als radikaler Einbildungskraft, dem eine grundlegende Rol-

le in der Konzeptualisierung des instituierenden Imaginären zukommt (siehe

oben Kapitel I).Wenn ich von Konzeptualisierung bei Castoriadis spreche, ha-

be ich nicht den klaren, bestimmten/bestimmbaren und vollendeten Begriff

18 Wir finden in seinen Texten beide Schreibweisen, psyché/soma und psyché-soma, oh-

ne dass eine systematische Differenzierung ausmachbar wäre. In seinen späten Auf-

sätzen zu diesemThemaüberwiegt die erste Schreibweise, welche die Einheit undVer-

wobenheit (enchevêtrement) der beiden stärker betont als ihre Abgrenzbarkeit vonein-

ander.

19 Siehe insbesondere La violence de l’interprétation, Paris 1975, »La ›filiation‹ persécu-

tive«, in: Psychanalyse à l’université, n°18, März 1980, S . 213-223 sowie »Naissance d’un

corps, origine d’une histoire«, in: Corps et histoire. IV. Rencontres Psychanalytiques d’Aix-

en-Provence, 1985, Paris 1986.

20 Mit en/ver soi (an/zu sich) übersetzt Castoriadis das griechische auto kath’auton, das

herkömmlich mit »an sich« oder mit »an und für sich« übersetzt wird. Zum Gebrauch

dieser Kategorien, siehe sein Seminar »Institution de la société et création historique«,

EHESS 1989/90, Fonds Castoriadis, IMEC.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

(im Sinne der Entelechie) als Maßstab vor Augen, sondern – wie bereits in

Teil I aufgezeigt – einen Begriff, in dem die »magmatische Dimension« nicht

zugunsten der identitätslogischen Dimension verdrängt wird.21

Gerade als aporetische Einheit ist das Psyche-Soma nicht, oder nur sehr

schwer, in formal- bzw. identitäslogischen Termini beschreib- und begreif-

bar. Das geht schon aus der Aristotelischen Abhandlung Über die Seele hervor

und ändert sich auch nicht mit den reduktionistischen Versuchen, den See-

lenbegriff oder den des Psyche-Soma auf rein physiologische Termini zurück-

zuführen. Ich sehe darin den Hauptgrund dafür, warum die von Castoriadis

entwickelte Magmalogik der beste Ausgangspunkt, ja das besteWerkzeug (im

Sine des Organon) für die philosophische Bearbeitung dieses Problems war.

Der zentrale Status dieses Begriffs sowohl innerhalb der psychoanalyti-

schen Theoriebildung als auch innerhalb der Anthropologie ganz allgemein

erfordert eine stets neue Auseinandersetzung. Die aporetische Verfasstheit

des Begriffs, die mit jener des Phänomens, das dieser fassen soll, korreliert,

kommt in unterschiedlichen Aspekten zum Tragen. So betont Castoriadis ei-

nerseits die notwendige Sozialisation des Psyche/Soma, andererseits beharrt

er auf dessen Irreduzibilität: Das Psyche/Soma sei weder auf die Psyche, noch

auf die Physis, aber auch nicht auf die Sprache reduzierbar. Wenn er also da-

von ausgeht, dass die Sozialisation des Psyche/Soma mit jeder grundlegen-

den kulturellen oder soziopolitischen Veränderung neu instituiert wird, heißt

das nicht, dass er nicht zugleich an der Widerspenstigkeit der Kernpsyche

bzw. des Psyche/Soma gegenüber der Erziehung und Sozialisation festgehal-

ten hätte.

Bereits Freud hatte versucht, die entweder idealistische oder physikalis-

tische bzw. mechanistische Dichotomie zwischen Psyche und Soma zu über-

schreiten, doch Castoriadis ging diesenWeg konsequenter, indem er die Auf-

gabe mit seiner ontognoseologischen Zugangsweise systematisch zu lösen

versuchte. Er setzt demgemäß die Psyche des Ich (je) als Selbst (soi), welches

sich für sich herausbildet und zugleich als das, was sich – ausgehend vom So-

ma und vermittels des Soma – als das andere des Soma fasst bzw. als das,

21 Der Begriff wie ihn Hegel in der Phänomenologie des Geistes einführt ist bereits der erste

Versuch einer ontologischen Öffnung in diese Richtung, obschon er letztlich auf sich

selbst als göttliche Idee eines Repräsentanten (oder Meistersignifikanten) des gesam-

ten abgeschlossenen und sich selbst transparenten Weltgeist- und Wissenssystems

zurückgeworfen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 127

was das Soma als das Andere von »sich« als »psychische Monade« fasst. Hier-

in ist die aporetische Einheit der monadischen Perspektive geschuldet, durch

die die Psyche dazu tendiert, ihren Körper (der sie ja auch ist) als Quelle der

Unlust von sich abzuspalten und als ihr Anderes zu phantasieren bzw. zu at-

tackieren. Im Falle einer Verabsolutierung dieser monadischen Perspektive

der Psyche auf sich und auf das Soma als sein ganz Anderes kann diese »ori-

ginäre« Spaltung ja sogar in den Tod führen.

Die Aufspaltung zwischen Psyche und Soma bei gleichzeitiger – biolo-

gischer, nicht psychischer – Unmöglichkeit einer solchen Aufspaltung lässt

mich von einer aporetischen Einheit sprechen, aber auch die Tatsache, dass

die Seinsweise dessen, was der Begriff der Psyche bezeichnet, eine ganz an-

dere ist als die Seinsweise dessen, was der Begriff des Soma fassen soll.22

Im Zentrum dieser Dialektik, welche die Unterscheidung zwischen Psy-

che und Soma prägt, treffen wir auf Emergenzen, Funktionen, Gestaltun-

gen und Strukturierungen, die durch Begriffe wie Anlehnung (Freud), Ent-

lehnung (Aulagnier) oder Metabolisierung (Bion) am treffendsten erhellt wer-

den.23 Innerhalb eines ersten Chiasmas öffnet sich das Psyche-Soma und –

widerstrebender – die psychischeMonade auf und für dieWelt.Wennwirmit

Castoriadis das Psyche-Soma gleichsam als Substrat oder – aristotelischer –

als menschliche protê hylê (erste Materie) begreifen, von der aus die Psyche

sich als empfindende, begehrende, wünschende, vorstellende und schließlich

als denkende herausbildet, dann sind diese Tätigkeiten immer schon als an

der Schnittstelle von Psyche und Soma angesiedelte zu betrachten. »Psyche-

Soma« erscheint dann als begrifflicher Raum, in dem und vermittels dessen

Bestimmung undUnbestimmtheit, Kosmos und Chaos sowohl im Bereich des

Psychischen als auch in jenem des Somatischen zu verorten sind.

22 Siehe zu diesem Thema das gesamte Werk von Aulagnier und im Anschluss daran D.

Rosé, L’endurance primaire. De la clinique psychosomatique de l’excitation à la théorie de la

clinique psychanalytique de l’excès, Paris 1997. Nicht nur die Anorexie von Säuglingen,

auch viele Fälle von Selbstmord können in diesem Sinn als ein vernichtender Angriff

auf den »Anderen«, in diesem Fall den »eigenen« Körper, gesehen werden, der für die

Psyche den bedrohlichen Anderen verkörpert. Ich komme darauf gleich zurück.

23 Anders als in den psychoanalytisch eingeschliffenen Begriffen Sublimierung, Symbo-

lisierung, Mentalisierung etc., geht es hier vor allem um das Verhältnis zum Leiblich-

Materiellen bzw. um die Frage nach der Entstehung der Vorstellungstätigkeit und der

Versprachlichung aus dem Leiblichen heraus und nicht umdie Prozesse der Versprach-

lichung oder Repräsentation selbst, auch nicht um die bio-physiologischen und che-

mischen Prozesse, die dabei amWerk sind.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Die Einbildungskraft und der Begriff der Anlehnung

in ihrem Bezug zum Psyche-Soma

Ich werde in der Folge die für die Weiterführung des Anlehnungsbegriffs

wichtigsten Aspekte der Leib-Seele-Theorie von Castoriadis und seine Ver-

wendung dieses Begriffs resümieren, bevor ich diese Theorie weiter vertiefe

und einige Unterscheidungen einführe, die bei Castoriadis zum Teil angelegt

sind.

Ich erwähnte bereits die Hervorhebung der aporetischen Struktur des

Psyche-Soma in der Begriffsbildung von Castoriadis. Diese aporetischen Mo-

mente sind vor allem als Zeichen der Schwierigkeit zu sehen, die wir da-

mit haben, die Überwindung von Dualismen im/durch das Chiasma zu den-

ken. Ich gehe davon aus, dass die den gesamten Aufbau des menschlichen

Körpers, insbesondere die Nervensysteme durchziehende chiastische Struk-

tur für die Begriffsbildung zum Psyche-Soma-Problem den dichotomisieren-

den oder monistischen Zugangsweisen vorzuziehen ist. Diese Annahme hat

nichts mit einer konkretistisch-naiven Anwendung somatischer Strukturen

und Engramme auf Begriffe zu tun, sondern steht im Zeichen einer Methode,

die Strukturanalogien in zwar abstrakt-begrifflicher Weise Rechnung trägt,

damit aber Verbindungen bzw. Übertragungen zwischen heterogenen Seins-

weisen (Psyche und Soma; Sprache und Physis, Natur und Gesellschaft etc.)

herzustellen vermag.

In diesem Kontext ist auch der Begriff der Anlehnung zu verstehen, wie

Freud ihn entwickelt hat, und wie Castoriadis ihn durch sein ontologisch-sys-

tematisches Nachdenken weiter ausdifferenzierte. Ich werde zu zeigen ver-

suchen, inwiefern »Anlehnung« implizit schon ein chiastischer Begriff ist,

der zwei Gegensatzpaare miteinander überkreuzgelegt verbindet: Triebvor-

stellungsrepräsentant zwischen Psyche und Soma, Gesellschaft und Natur.

(Das Explizieren dieser chiastischen Struktur nenne ich chiasmatisch.)

Psyche/Soma ist für Castoriadis eine Bezeichnung des »beseelten Körpers,

das heißt für die Menschen: der verkörperten Psyche.«24 Es ist, als ob er bei-

des gleichsetzen wollte, verkörperte Seele und beseelten Körper, als seien dies

nur zwei – obschon höchst unterschiedliche – Gewichtungen (nicht Aspekte!)

24 »… corps animé, c’est-à-dire chez les humains de la psyché incorporée«, C. Castoriadis,

»Imagination, imaginaire et réflexion«, in: Fait et à faire, CL 5, Paris 1996, S. 234, kursiv

im Original ; dt. »Imagination, Imaginäres, Reflexion« (in der Folge: IIR).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 129

in der Betrachtung (aber auch im Leben) des menschlichen Organismus und

des Menschen als Ganzen.25

Mehr als an Spinozas Ethik lehnt Castoriadis sich mit dieser Formulie-

rung an die Aristotelische Auffassung (De ainma) an, wonach Körper und See-

le untrennbar miteinander verbunden sind, ja in der die Psyche (gr. Hauch,

Atem) weniger eine Entität als vielmehr das Prinzip der Lebendigkeit alles

Lebendigen (bios) darstellt, welches sich in den einzelnen Lebewesen (zôa), je

individuell und im Sinne der jeweiligen Gattung (genos) oder Spezies (eidos)

verwirklicht. Zugleich ist die Psyche für Aristoteles, auch diesen Gedanken

übernimmt Castoriadis von ihm, wie die Form (eidos) des Körpers, also das,

was ihn unablässig in Form hält, wenn man so will. Analog zur Verfassung,

die nach Aristoteles (Politik) die Form der Polis ist, ist die Seele also weniger

etwas, das im Körper ist, als vielmehr das, was den Köper als Lebendigen aber

auch als irgendwie gestalteten, das heißt als dieses je besondere Lebe-Wesen

(zôon) ausmacht: sein Wachsen, seine Bewegung, seine Energie und Atmung,

seine Tätigkeiten und Hervorbringungen, die Fortpflanzung als sein biologi-

scher Anteil »an der Ewigkeit«, schließlich seine Vorstellungskraft, Denkfä-

higkeit, Sprachbegabtheit, sein Charakter und sogar seine Fähigkeit, sich als

Poliswesen im Verbund mit anderen selbst zu regieren.26

Castoriadis sieht das Psyche/Soma als Wurzel und gemeinsamen Stamm

des psychischen Flusses (Affekt-Wunsch-Vorstellungsfluss als noch undiffe-

renzierter), den er ursprüngliche vis formandi bzw. Einbildungskraft nennt.27

Als transzendentales Schema im Sinne Kants stellt das Psyche-Soma die

Bedingung der Möglichkeit, über Kant hinaus die Bedingung der Verwirkli-

chung jeglicher menschlichen Tätigkeit dar. In diesem Sinne hat Castoriadis

25 So wie etwa Angst zuweilen eher psychisch wahrnehmbar ist (zerfahrenes Denken

oder Zwangsgedanken), zuweilen eher somatisch (Herzrasen), manchmal fast nur auf

die eineWeise und so gut wie gar nicht auf die andere… Das sind keine Aspekte, die ja

eigentlich den Betrachter, dem diese Aspekte erschienen, in den Mittelpunkt stellen,

sondern je situative und dispositionsbedingte Verlagerungen und Gewichtungen des,

im und für das Psyche-Soma.

26 Es wäre ein eigenes Forschungsprojekt, genau herauszufinden, wie sehr die »Ontote-

leologie«, für die Catoriadis Aristoteles kritisiert, gerade in Angelegenheiten das See-

lenleben und die Politik betreffend, die für den Stagiriten ja die wichtigsten waren, im

Sinne der Emergenz von Neuem gesprengt wird und inwieweit Aristoteles dem auch

irgendwie ontologisch Rechnung trug.

27 Siehe hierzu weiter oben Kap. 1, B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft«,

S. 55-80, sowie N. Poirier, Castoriadis. L’imaginaire radical, Paris 2004, S. 75-110.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

es vor allem in seinen letzten Schriften immer expliziter als konkretes,

nicht als Kantisch abstraktes a priori konzipiert, wie das Gesellschaftlich-

Geschichtliche auch.

Den »psychischen Fluss« begreift er wie schon erwähnt als noch undif-

ferenzierten Wunsch-Affekt-Vorstellungsfluss, also als immer schon zugleich

psychisch und somatisch; genaugenommen trifft das –wenn auch in sehr un-

terschiedlicher Zusammensetzung – auf alle Affekte, Begierden, Vorstellun-

gen, ja sogar auf Gedanken zu. Dies ist nicht nur im Sinne des somatischen

»Korrelats« zu fassen, als das die neuronalen und überhaupt die biochemi-

schen und physiologisch erforschten Prozesse zuweilen bezeichnet werden,

die im Zuge der Vorstellungs- und Denktätigkeit von statten gehen, insofern

sie bis jetzt beobachtet werden können. Es ist auch dahingehend zu verste-

hen, dass Vorstellungen und Gedanken immer von somatisch verspürten bzw.

erlittenen Affekten (gr. pathoi, frz. passions, also Leidenschaften der Seele)

begleitet, (mit)hervorgerufen oder mit diesen assoziiert werden.28 Doch sie

müssen sich nicht immer mit ihnen als spezifischen Affekten (oder mit noch

spezifischeren Gefühlen) verbinden, denn das gelingt erst durch die Vorstel-

lungstätigkeit und die Versprachlichung (in-Sinn- und in-Szene-Setzung bei

Castoriadis und Aulagnier).

In der Psychoanalyse geht es genau um diese sprachliche Differenzierung

der Affekte sowie um die vorstellungsbezogene Re-legierung der somatischen

oder psychosomatischen Affektionen, die durch die Abwehr zuerst nur ins

Unbewusste verbannt werden, von wo aus sie zu somatisch dysfunktionalen

Blockaden werden können, welche nicht nur das Leben erschweren, sondern

immer umfassender als Unlustaffekte erlebt bzw. vermieden werden. Durch

diese Re-legierung als Neuzuordnung durch die Vorstellungstätigkeit kommt

ein poietisches Moment ins Spiel, das zur Entwirrung beiträgt und somit zu

größerer Handlungsfreiheit. Insgesamt geschieht derart eine heilsame, vor

allem aber befreiende Neuausrichtung des Seelenlebens, die Hauptaufgabe

und wichtigste Auswirkung der Psychoanalyse.29

28 Wir haben es zuerst mit begrifflichen Differenzierungen und Klassifikationen zu tun;

es hat wenig Sinn, über die somatische oder psychische bzw. sprachlich-geistige Di-

mension von Affekten, Wünschen und Vorstellungen zu diskutieren, wenn wir uns

über die Notwendigkeit eines möglichst genauen semantischen – also die Wortbe-

deutung betreffenden – Gebrauchs hinwegheben. Das hat Castoriadis als Aristoteles-

kenner stets berücksichtigt und eingefordert.

29 Castoriadis findet deutliche Worte nicht nur in Bezug auf die Beurteilung der psycho-

analytischen Theorie nach szientistischen Kriterien, die ihr nicht angemessen sind,

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 131

Castoriadis differenziert von daher die Einbildungskraft immer weiter

aus, wobei die Implikationen dieser Theorie auch widersprüchlich sind. So

nennt er die radikale Einbildungskraft später konstitutive Einbildungskraft.

Es ist anzunehmen, dass er mit diesem Ausdruck dem erwähnten a priori-

Charakter der Einbildungskraft gerecht zu werden suchte. Die konstitutive

Einbildungskraft ist konkreter undweniger unbestimmt als das radikale Ima-

ginäre im Bereich des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.30 Sie ist gleichsam

der transzendentale Aspekt der Einbildungskraft, die andererseits auch als

»sinnliche«, später als »sensorische und, allgemeiner gesprochen, körperli-

che« Einbildungskraft bezeichnet wird.31 Gegen Kant führt er ins Feld, dass

die Einbildungskraft nicht Teil der Sinnlichkeit (sensibilité) sei, sondern umge-

kehrt: Diese sei vielmehr Teil der Einbildungskraft, welche die Voraussetzung

für die Sinnlichkeit sei (im Sinne des o.g. konkreten a priori), das heißt dafür,

dass etwas (quelque chose) überhaupt als etwas verspürt werden könne.32

sondern auch in Bezug auf die so genannte Wirkungsforschung, die dem Ruf nach ei-

ner Theorie als praktische Anleitung entspräche; das aber spotte dem Wort Theorie

ebenso wie der psychoanalytischen Theoriebildung, die ja der schwierigen Sinnfra-

ge in Bezug auf das Unbewusste gerecht werden muss, ohne der begrifflichen Kohä-

renz zu entbehren: »Die Psychoanalyse: Situation undGrenzen, AS 5, S. 185-203. Dieser

späte, posthum veröffentlichte Text ist gleichsam ein Abriss seines Verständnisses von

Psychoanalyse.

30 Castoriadis, Seminar 1994/95 EHESS und IIR.

31 IIR, CL 5, S. 259 (dt. AS 3, S. 323).

32 IIR, CL 5, S. 232 (dt. AS, S. 298). Zum Problem des Verhältnisses zwischen Philosophie

und Psychologie als – unmögliche – Wissenschaft des inneren Sinns siehe I. Kant,Me-

taphysische Anfangsgründe der Naturwissenschaft in: Schriften zur Naturphilosophie (1786),

Werkausgabe t. IX, Frankfurt a.M. 1977, S. 7-135. Bei Kant ist der Unterschied zwischen

äußeren Sinnen (welche den Körper als res extensa betreffen) und innerem Sinn − oder

innerer Wahrnehmung (welche die Seele und die Einbildungskraft als sehende/den-

kendeNatur in der Apperzeptionsformder Zeit darstellt) an jenenUnterschiedDescar-

tes’ zwischen res extensa und res cogitans angelehnt, obschon Kant als Kriterium nicht

mehr die Substanz des »Dings« setzt, sondern den Akt der Produktion und die a prio-

rische/n Form/en der Apperzeption, die da sind Raum und vor allem Zeit. Die Einbil-

dungskraft ist dabei also keineswegs nur auf der Seite der Sinnlichkeit, was sie ja zu ei-

ner Fakultät der äußeren Sinnemachen würde. Gleichzeitig löst Kant die Einbildungs-

kraft, die er aufs engste mit dem »inneren Sinn« verknüpft, auch wieder von diesen

Sinnen ab, was für Castoriadis ein umso größeres Problem darstellen dürfte, als sie da-

mit nichtmehr als eine Fakultät ausgesagt werden kann, die zwischen (metaxy) Sinnen

und Formen angesiedelt ist und diese gleichsam in einer Art spiralenförmiger Emer-

genzbewegung mit- und auseinander hervorbringt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Die Einbildungskraft sei also gleichsam mit dem Psyche/Soma co-tran-

szendental, sodass es für Castoriadis durchaus eine Physiologie der Phanta-

sie geben kann (das heißt ihrer physischen Dimension, welche die somati-

sche Ausstattung für das Phantasieren darstellt). Castoriadis hat den ersten

Teil seines Seminars 1994/95 diesemThema gewidmet und dabei vor allem die

Irreduzibilität der heterogenen Seinsweisen erläutert, die dennoch untrenn-

bar miteinander verbunden sind und einander beeinflussen. Auch wenn die

psychische Tätigkeit bestimmter physiologischer Abläufe bedarf, erklären die

exakten physiologischen Beschreibungen dieser Abläufe (die etwas ungenau

als Korrelat bezeichnet werden) noch lange nicht die psychische und geisti-

ge Vorstellungs- und Denktätigkeit als solche. Dafür bedarf es eigener, der

Sprache und der Einbildungskraft angemessener Beschreibungsarten, und

auf physikalischer Ebene, um es mit Roger Penrose zu sagen, quantenphy-

sikalischer Beschreibungen, die jedenfalls über die kausal-deterministische

Erklärungsweise hinausgehen.33

Auf den ersten Blick tauchen aus dem Problemaufriss von Castoriadis’

Theorie der Einbildungskraft zwei Schwierigkeiten auf: Erstens die einer ge-

wissen Prävalenz des Dings (chose) oder des un/bestimmten Etwas (quelque

chose), welche Castoriadis in seiner Repräsentationsontologie immer wieder

kritisierte, und die ihrerseits jene Schwierigkeit im Begriff der Affekte ver-

deckt, die uns das Sprechen über diese Affekte schwer bis unmöglich macht

(was Affekte ja vonGefühlen oder differenzierter benennbaren Emotionen un-

terscheidet). Affekte sind im üblichen Gebrauch, der von diesem Begriff ge-

macht wird, nicht an konkrete Dinge oder Sachvorstellungen gebunden (au-

ßer, insofern sie von solchen ausgelöst werden können, etwa in bestimmten

Phobien, oder in der Panik als Reaktion auf Katastrophen, die aber die Pa-

nik selbst als affektives psychisches Phänomen nicht erklären bzw. wenig zu

deren Verständnis beitragen, sondern nur zu dem ihres Ausgelöst-Werdens).

Die zweite Schwierigkeit, auf die man bei der zitierten Formulierung stößt,

33 In dem Seminar vom 14.12.1994 verweist Castoriadis auf Penrose’s Kritik am Kogniti-

vismus in The Emperors NewMind, Oxford 1989. Siehe zuletzt auch das Interview, das L.

Fridman mit Penrose führte: »Physics of Consciousness and the Infinite Universe«, Lex

»Whatever consciousness is, it is not a physical process which can be described by com-

putation«. Castoriadis hatte das vor allem gegen die in ihren begrifflichen Prämissen

naiven neurologischen Theorien à la François Jacob vorgebracht.

Fridman Podcast #85, https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0(26.08.2020):

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0


II Psyche-Soma 133

betrifft die Behauptung einer ontologischen Vorherrschaft bzw. einer größe-

ren begrifflichen Extension der Einbildungskraft, von der Castoriadis aus-

geht, wenn er – gleichsam mengenlogisch – annimmt, dass sie die Sinnlich-

keit inkludiere. Ich denke, dass diese Behauptung nicht nur der Relevanz der

Einbildungskraft in seinem Denken geschuldet ist, sondern vor allem dem

Umstand, dass er diese immer deutlicher mit dem Psyche-Soma in Verbin-

dung brachte und in ihr den Stamm aller menschlichen Fakultäten sah. Ohne

hier auf den alten Schulenstreit zwischen Empirismus und Transzendenta-

lismus bzw. Idealismus einzugehen, sei nur so viel festgehalten: Die Bezeich-

nung »Einbildungskraft« für diese vis formandi als gemeinsamen, psychoso-

matischen Stamm ist zumindest irreführend und verweist auf eine implizi-

te, mehr nolens als volens mitgeschleppte Voreingenommenheit für die tran-

szendentale und repräsentationsphilosophische Position in derNachfolge von

Kant, den Castoriadis in seinen expliziten Stellungnahmen aber wiederholt

genau dafür kritisierte. Nichtsdestotrotz verweist er immer wieder auf die

Gleichursprünglichkeit und Zirkularität im Verhältnis zwischen somatischen

und (proto)repräsentationalen Formierungen und Figurationen.

Castoriadis’ Begriff der radikalen Einbildungskraft als kreative Hervor-

bringung und als Gestaltung der Schemata jeder möglichen konkreten Sinn-

lichkeit bzw. Sinneserfahrung und jeder möglichen Vorstellung führte mich

zum Begriff einer psychosomatischen vis formandi, welcher die eben genann-

te Schwierigkeit vermeidet. Durch sie bzw. in ihr vollzieht sich die Hervor-

bringung bzw. Emergenz der sensorischen wie auch der repräsentationalen

Schemata. Dabei handelt es sich unweigerlich um einen vorauszusetzenden

triton genos, dritten Term, der den Dualismus bricht und zugleich von einem

abgründigen Klaffen geprägt ist, was auf die aporetische Einheit des Psyche-

Soma verweist.34

Einmal nennt Castoriadis das originäre Phantasma, das den Kern des Un-

bewussten konstituiere »Psyche«, ein anderesMal »Psyche/Soma«. Das Unbe-

wusste ist, wenn wir den Freud’schen Begriff ernst nehmen, Bild und Phan-

tasma, also psychisch gefasst, doch im selben Zug ist es Lust/Unlust, Trieb

und leiblicher Affekt, Affektion, und damit unablösbar vom somatischen Mi-

lieu seines Auftauchens als »psychisches« Phänomen (also protorepräsenta-

tional, ich verweise hierfür auf Aulagniers Begriffe der komplementären Ob-

34 Was wiederum auf die Frage nach der Verbindung zwischen den psychischen Instan-

zen und Schichten verweist, die zwar begrifflich unterschieden, aber doch als an ihren

Grenzen durchlässig angenommen werden müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

jektzonen Mund/Schlund-Brust, des psychischen Engramms und des Leib-

phantasmas35).

Nun konzipierte Castoriadis die Psyche als vorerst noch undifferenzierten

Affekt-Wunsch-Vorstellungsfluss, dessen wechselnde Legierungsmodi (zwi-

schen diesen drei psychischen Qualitäten) paradigmatisch sind für den psy-

chischen »Sinn«. In und durch diesen Fluss differenzieren sich Gestalten/

Formen/Vorstellungen (eidê) aus, die Castoriadis unter Verweis auf die Aris-

totelische Begrifflichkeit in De anima (die Psyche sei die Form/eidos des Soma)

grundsätzlich und immer von neuem an den Körper zurückbindet.36

Verbindung und Dehiszenz zwischen Psyche und Soma

Die Betonung des aporetischen Verhältnisses zwischen Psyche und Soma und

der gleichzeitigen Notwendigkeit, die beiden zusammenzudenken, weicht in

Castoriadis’ Werk immer wieder der Ausblendung des Somatischen zuguns-

ten der Einbildungskraft und des Imaginären, also der repräsentationalen

oder proto-repräsentationalen Fakultäten des Psyche-Soma, wenn es darum

geht, die vis formandi als originäre Fakultät des Menschen (und wohl auch an-

derer Lebewesen) zu denken. Das mag an der Konzentration auf seine bahn-

brechenden Entdeckungen im Bereich des gesellschaftlichen Imaginären und

der radikalen Einbildungskraft liegen; es liegt gewiss auch an den ausgetrete-

nen Pfaden der Repräsentationsphilosophie und allgemeiner an den schwer

abzuschüttelnden Gewohnheiten der Dichotomisierung in der europäischen

Denkgeschichte sowie den – in vielerlei Hinsicht durchaus nützlichen, aber

habituell eingeschliffenen – philosophischen Praktiken der Einteilung und

Klassifikation, durch die jede begriffliche Differenzierung tendenziell mit ei-

ner starren Grenze auf der Ebene des dadurch zu begreifenden Seins ver-

wechselt wird. So war es offenbar auch für Castoriadis schwierig, sich durch-

gängig an die eigene Kritik daran zu halten (und nicht nur für ihn; er zeigte

genau das für jene Philosophen auf, die er in ontologischen Fragen am meis-

ten schätzte: Platon, Aristoteles, Kant, Merleau-Ponty).

Diese methodologische Frage ist jedenfalls für den weiteren Verlauf der

Auseinandersetzung mit dem Leib-Seele-Problem hinsichtlich der ursprüng-

35 La violence de l’interprétation, Paris 1975. W. Bion prägt für diese Dimension den Begriff

der Matrix, allerdings im Sinne von protomentaler Gruppenkommunikation: W.R. Bi-

on, Erfahrungen in Gruppen, Frankfurt a.M. 1991.

36 C. Castoriadis, GII, S. 497.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 135

lichen vis formandi von Bedeutung. In Gesellschaft als imaginäre Institution

schreibt er:

»Das Problem ist nicht diese [originäre AP] Verschmelzung und Ununter-

scheidbarkeit [des psychischen Flusses undder Vorstellungen, AP], undnoch

weniger sind es die daraus sich ergebenden Widersprüche für das Wachbe-

wusstsein – oder besser für die Identitätslogik […] Es ist vielmehr diese Tren-

nung, ja der Ursprung des Schemas der Trennbarkeit (schème de la discrétion)

und sein teilweiser Zugriff auf das, was ist.«37

Der erste Teil des Satzes ist nicht ohne weiteres haltbar, auch nicht in einer

werkimmanenten Lektüre von Castoriadis. Gewiss stellt der Bruch für ihn

ein zentrales Problem und gewissermaßen den blinden Fleck der traditionel-

len Philosophie dar (was bis zu seiner Verleugnung geht, etwa in rationalisti-

schen Philosophien oder in solchen, die von der durch und durch gutartigen

und harmonischen Natur des Menschen bzw. seiner Psyche ausgehen). Den-

noch setzt die Problematisierung der Trennung38 zwischen Soma und Psyche

zumindest ein minimales Problembewusstsein voraus, was die Schwierigkeit

angeht, ein in sich heterogenes Phänomen als eines zusammenzudenken, also

ein Psyche-Soma, das in sich widersprüchlich, zuweilen geradezu antagonis-

tischwirkt,wie amBeispiel der Triebentmischung und des Selbstmordes oder

anhand anorektischer Säuglinge gesehen werden kann: Diese, so Aulagniers

Hypothese, suchen durch Verweigerung der Nahrungsaufnahme dem zu ent-

kommen, was ihre monadische bzw. originäre Psyche als unerträgliche Un-

lust empfindet: die Fütterung und vor allem der sie begleitende Unlustaffekt,

dem die Psyche, die der Differenzierung noch nicht fähig ist, völlig ausgelie-

fert ist; zugleich sei das monadische Allmachtsphantasma so mächtig, dass

es sich, seine bedürfnislose Vollkommenheit halluzinierend, über die vitalen

Bedürfnisse seines Organismus hinwegzusetzen vermag.

37 IIS, p. 375.

38 Im frz. Orig.: séparation; konsequenter verwendet Castoriadis später die im Franzö-

sischen nicht nur biologisch-medizinisch sondern, seit Merleau-Ponty, auch philoso-

phisch geläufige Bezeichnung déhiscence, Dehiszenz, die ich hier nun auch aus dem

Biologischen Bereich übernehme. Während Merleau-Ponty mit déhiscence auf die an

Hegels Begriff vom Begriff erinnernde Differenz in der Einheit bzw. auf das Verbin-

dende in der Differenz zwischen wahrnehmendem Subjekt und wahrgenommenem

Objekt verweist, bleibt Castoriadis’ Verwendung näher an der in der Medizin geläufi-

gen Bedeutung, die in Bezug etwa auf die Dehiszenz einer Wunde mit Klaffen assozi-

iert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Es ist hier also nicht hilfreich, zwischen Positionen zu wählen, und die

Vorstellung bzw. der Versuch, die »originäre Ununterscheidbarkeit« begriff-

lich zu erfassen, stellt uns in Bezug auf das Psyche-Soma zweifellos vor letzt-

lich unlösbare begriffslogische Probleme – von den formallogischen ganz zu

schweigen (die formale Logik lässt uns bei der Erschließung der Begriffe Psy-

che und Soma bzw. Psyche/Soma ohnehin im Stich, erst recht bei der Erhel-

lung dessen, was diese Begriffe in ihrer Relation zueinander als Psyche-Soma

umfassen sollten). So schreibt Castoriadis in seinem letzten Text zu diesem

Thema: »Diese höchst seltsame Beziehung (Abhängigkeit undUnabhängigkeit

zwischen Psyche und Soma) erfordert von uns neue Denkweisen.«39

Das Psyche-Soma als aporetische Einheit (oder die Einheit von Untrenn-

barkeit und Separation bzw. Dehiszenz, von Abhängigkeit und Unabhängig-

keit…) ist also Bedingung und Milieu menschlicher Sensibilität wie auch der

menschlichen Vorstellungstätigkeit und Kreativität.Dazu kommt, dass genau

dieses Dilemma zwischen Abhängigkeit und Unabhängigkeit, von Individu-

ierung und Diffundierung des Ich einen der wichtigsten und universellsten

psychischen Konflikte des Menschen darstellt. Es nimmt also nicht wunder,

dass wir auch im Denken bzw. in der Begriffslogik, nicht nur im Umgang

miteinander und mit uns selbst damit Schwierigkeiten haben.

Wie können wir uns die Entstehung dieser komplexen Verbindung zwi-

schen Psyche und Soma vorstellen, die mit der ersten Ausdifferenzierung der

phantasierenden Psyche aus dem Soma, also mit deren erster Ausgestaltung

als Instanz der Vorstellungs- undDenktätigkeit und eines sich allmählich aus-

bildenden denkenden (Selbst-)Bewusstseins einhergeht, also mit ihrer teil-

weisen Ablösung vom Körper?

Am Beginn jedes menschlichen Lebens steht die »psychosomatische« vis

formandi, das Schema (oder die Schemata) für alle weiteren Vorstellungen in

Anlehung an bzw. über die Entlehnung von Schemata des Organismus, insbe-

sondere jene der Nahrungsaufnahme, der Verdauung und Ausscheidung so-

wie des Metabolismus, sofern dieser minimal »wahrnehmbar« ist (im Sinne

einer protorepräsentationalenWahrnehmung).DieseMatrix derMetabolisie-

rung ist eine der Transfiguration. Aulagnier bevorzugte für ihre Theoretisie-

rung dieser Vorgänge den Terminus emprunt, also Entlehnung. Sie versuchte

zu skizzieren, wie die Psyche durch diese erste Gestaltung von Schemata zu-

erst sich selbst als »Psyche« in Szene und in Sinn setzt bzw. als das, was all-

39 IIR, S. 258 (siehe auch GII S. 460).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 137

mählich als »Ich« einer Welt gegenübertritt; zuallererst der Welt des eigenen

Körpers mit seinen unaufschiebbaren Bedürfnissen und jenen, die sie stillen.

Das Somatische bzw. die somatische vis formandi mit ihren eigenen Fi-

gurationen im und durch den Leib spielt also eine durchaus produktive und

prägende, das heißt strukturierende Rolle in der schöpferischen Hervorbrin-

gung von Vorstellungs-, Sensibilitäts- und Wahrnehmungsschemata, allen

voran jenen des Raums (das betrifft die spezifische »Topographie« des äuße-

ren Raums in Anlehnung an jene des leiblichen bzw. leib-seelischen Raums)

und jenen der Zeit (alle leiblichen Rhythmen und, psychisch wohl am rele-

vantesten, jene von Auftauchen und Stillen des Bedürfnisses, also von Unlust

und Lust).40 Obschon Castoriadis wenig Systematisches über diese Phäno-

mene verfasste, verweist er auf das Werk von Aulagnier, deren Buch La vio-

lence de l’interprétation er genau kannte (beide veröffentlichten ihr jeweiliges

Hauptwerk 1975). Es mag sein, dass ihn das Somatische damals noch weni-

ger interessierte, jedenfalls zog er es vor, in Bezug auf das Psyche/Soma und

diese erste Hervorbringung von Vorstellungsschemata vornehmlich über die

psychische Monade zu schreiben und sich auf die Aspekte des Dysfunktio-

nalen in der menschlichen Psyche zu konzentrieren. Der Bruch der Monade

setze sich fort über die Kluft, die sich für diese originäre und noch nicht dif-

ferenzierende Psyche zwischen sich selbst und der Welt des realen Körpers

auftut, aber auch zwischen sich und der Welt der anderen.

Die Dysfunktionalität sei also nicht durch die Verbindung zwischen Psy-

che und Soma erklärbar, sondern eher durch den Bruch.Die Verbindung kann

in seinen Augen höchstens als Bedingung für die Abhängigkeit des psychi-

schen Flusses von den leiblichen Bedürfnissen angesehen werden. Die De-

hiszenz zwischen dem ›Psychischen‹ und dem ›Somatischen‹ ist ja dem Psy-

che/Soma des Neugeborenen ebenso inhärent wie die Bedingungen undModi

der Sozialisation und das ambivalente Verhältnis zu den anderen lehnt sich

an die Ambivalenz der Beziehung der Psyche zum Soma an.41 Die Dehiszenz

40 Während ich hier die Prägung der Phantasietätigkeit durch die somatischen Abläufe

und Transformationsprozesse betone, stellen Somatosen, psychosomatische Erkran-

kungen oder Körpermeditationen, in denen der Leib gleichsammit/durch die phanta-

sierende Psyche gestalterisch hervorbringt (unbewusst etwa eine konversionshysteri-

sche Lähmung, einen Tumor oder bewusst die Auflösung einer Blockade in der neu-

ronalen Konnektivität, im Energiefluss der Meridiane…), die umgekehrte Prägung des

Körpers durch die Psyche dar. Siehe weiter unten in diesem Kapitel.

41 Siehe das Kapitel »Die Seinsweise des Unbewussten«, in: GII, S. 457ff. Ich teile diese

Sicht sowohl aus einer begrifflichen als auch aus einer psychotherapeutisch-klinischen

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

ist aber ihrerseits nicht erklärbar. Es mag die relativ frühe und traumatische

Geburt des Menschen ins Feld geführt werden; doch Castoriadis sieht in der-

artigen anthropologischen »Erklärungen« bestenfalls Hinweise auf kokonsti-

tutive Bedingungen, weder Begründungen und schon gar keine Erklärungen

für die Dehiszenz zwischen Psyche und Soma. Und in der Tat findet die Fra-

ge danach, wie eine somatische Materialität diese »unkörperlichen Körper«

als die Castoriadis die Phantasmen und Vorstellungen bezeichnet aus sich

hervorzubringen vermag, keine triftige und kohärente Erklärung in der frü-

hen Geburt des Menschen, die ihm das Leben in Gesellschaft aufzuzwingen

scheint. Wir stoßen immer wieder auf eine Kluft zwischen den heterogenen

Seins- und Hervorbringungsweisen Psyche und Soma, in gewisser Hinsicht

analog zu jener zwischen Anorganischem und Organischem, die doch im Le-

bendigen untrennbar miteinander verbunden sind. In unserer wissenschaft-

lichenWahrnehmung kann Letzteres nicht aus Ersterem abgeleitet werden, es

besteht eine Kluft, die Chaos in die herkömmlichen Erklärungsmodi bringt.

Genau an dieser Kluft eröffnen methodologisch relevante Übertragungsbe-

griffe wie »Fluss« oder »Anlehnung« neue Wege für die begriffliche Erschlie-

ßung.Diese ist eineTheoretisierung hypothetischer Übergänge undwird viel-

leicht niemals darüber hinauskommen, weil es sich hier um Verhältnisse und

Schemata handelt, die keine exakte materiell-gegenständliche Entsprechung

haben.Dass die damit gefundenen Antworten unvollständig sind, betont Cas-

toriadis, wenn er in Bezug auf die Sexualität und den Körper schreibt, dass

schon die erogenen Zonen in ihrer Gesamtheit genommen die Kapazitäten

des Anlehnungsbegriffs weitestgehend überschreiten.42 Doch sehen wir, wie

er diesen Begriff über Freud hinausdenkt.

Anlehnung

Der Begriff der Anlehnung umfasst bei Freud das Verhältnis zwischen Psyche

und Soma, zwischen Selbsterhaltungstrieb und Sexualtrieb, aber auch jenes

zwischen Trieb und Vorstellung, die über den Begriff der Vorstellungsreprä-

sentanz des Triebes miteinander verbunden werden. Freud spielt hier mit der

Perspektive, obwohl ich den Begriff der Anlehnung problematisch finde und Aulag-

niers »Entlehnung (emprunt)« vorziehe, der als kreativer Akt Auftakt zum Agieren und

später Handeln wird. Siehe weiter unten Kap. III.1.

42 GII, S. 507f. FN 45.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 139

Doppeldeutigkeit von »Repräsentation«, die einmal als Vorstellung, ein ande-

res Mal als Vertretung ins Deutsche übertragen werden kann. Die Vorstellung

vertritt den Trieb in der Psyche; sie ist gleichsam seine Delegierte. Der Trieb,

den Freud an der Schnittstelle zwischen Psyche und Soma ansiedelt, bringt

dagegen die Vorstellung dazu, einen leiblichen Ausdruck oder eine Abfuhr

im Somatischen zu finden. Im Register der Psychopathologie ist dieser letz-

te Aspekt vor allem für das Verständnis von Konversionshysterien wichtig,

aber auch für andere Formen offenkundig psychosomatischer Erkrankungen,

also dem, was aus psychoanalytischer Perspektive »Somatisierung« (psychi-

scher Konflikte) genannt wird, allen voran die Konversionshysterie, die noch

in der Symptomatik etwa eines Gehörsturzes die Symbolik ausdrückt oder das

Ausagieren im Ansatz wiederholt (etwa ein unaufhörliches Nervenzucken im

Arm, das noch das unterdrückte Ausholen zum Schlag gegen einen zutiefst

kränkenden anderen anzeigt).

Der Trieb ist ein psychosomatisches Phänomen, triton genos, dritter Term

par excellence. Freud siedelt ihn zuerst im Somatischen an, doch zugleichmuss

er ihm bereits Elemente der psychischen Vor- und Darstellbarkeit zuschrei-

ben, weshalb er ihn dann an die Schnittstelle zwischen Psyche und Soma

rückt. Das Verb anlehnen ist im Deutschen (anders als etwa im Französischen

étayer) transitiv und reflexiv: das Psychische lehnt sich an das Somatische an.

Entlehnen ist dagegen nur transitiv, nicht reflexiv: Die Psyche entlehnt ih-

re Schemata dem Körper… und verändert sie dabei ihrer Seinsweise gemäß

und für ihre spezifischen Zwecke. Der Terminus der Entlehnung erweist sich

in unserem Zusammenhang als ontologische Kategorie, insofern er dem Ver-

hältnis zwischen heterogenen Seinsweisen gerecht werden soll. Indem Cas-

toriadis die hier auf dem Spiel stehenden Verhältnisse nicht als gänzlich de-

terminierende/determinierbare Verursachung, sondern als »eine seltsame Art

der Verursachung« im Rahmen der Magmalogik bezeichnet, macht er diese

ontologische Dimension explizit.43 Genauer gehe es um eine wechselseitige

Bedingung, das heißt, dass die somatische Seinsweise, an der sich die Vor-

stellungstätigkeit anlehnt, spezifische Auswirkungen auf diese Tätigkeit hat,

sie gleichsammitstrukturiert, aber eben vermittels einer Übertragungsarbeit,

die begriffliche Rätsel aufwirft. Castoriadis spricht in diesemZusammenhang

von Anstoß (dt. im Original, Castoriadis übersetzt mit »choc induisant«); er

entlehnt auch hier wieder einen in der Phänomenologie der Wahrnehmung

43 IIR, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

gebräuchlichen Begriff, der auf Fichte zurückgeht. Aus begriffslogischer Per-

spektive handelt es sich dabei um eine Analogie, für die der Tropus der ana-

logen Metapher zentral ist, wobei das Verhältnis zwischen Psyche und Soma

in dieser An- und Entlehnungsdynamik nicht auf ein bloß rhetorisches Phä-

nomen reduziert werden kann.

Dieses Problem zwischen Ontologie und Rhetorik erfordert einen Exkurs

über das Verhältnis zwischen Sprache und Psyche bzw. Unbewusstem in sei-

ner Beziehung zum Somatischen, genauer zum Trieb als dem psychischen

(animierenden) im Soma. In mancherlei Hinsicht, vor allem für die Praxis

des psychoanalytischen Zur-Sprache-Bringens, mag Lacans Übernahme des

Diktums von Lévi-Strauss, das Unbewusste sei strukturiert wie eine Spra-

che,44 durchaus stimmen und auch ausreichen, aber nicht insgesamt. Zwar

wäre damit das Psyche-Soma-Problem mit einem Schlag gelöst… Aber es wä-

re naiv anzunehmen, dass wir das damit verbundene ontologische Problem,

also die Heterogenität der Seinsweisen und ihre gleichzeitige Einheit einfach

als ein intralinguistisches bzw. ein semiotisches Problem betrachten und be-

handeln könnten. Dass dieser Satz gerade von einem Arzt, wenn auch von

einem Psychiater übernommen wird, verwundert nur, wenn man Lacans Iro-

nie verkennt sowie den Einfluss, den der Strukturalismus, also eine genuin

linguistische Theorie auf sein Denken hatte. Eigentlich wurde damit nur eine

von Freud viel vorsichtiger formulierte Analogie hypostasiert und ontologisch

verallgemeinert.

In der Traumdeutung hatte dieser versucht, die Sprache des Traums und

des im Traum sich manifestierenden Unbewussten mittels rhetorischer,

sprach- und literarturwissenschaftlicher, aber auch vermittels archäologi-

scher Werkzeuge zu entschlüsseln. Er hat nicht behauptet, dass er damit

das ganze Unbewusste oder die gesamte Verbindung zwischen Psyche und

Soma restlos entschlüsseln könnte. Die verschiedenen Symbolisierungs- und

Bedeutungsweisen, durch die der unbewusste Wunsch sich im Traum zu

manifestieren sucht (Verdichtung, Verschiebung, Mischbildung, Vertretung

etc.), erlauben eine Analogie zwischen Traumarbeit und Dichtung oder

sprachlichem Ausdruck als verschlüsselndem/symbolisierendem, aber sie

erfordern auch bildanalytische Zugangsweisen u.ä., keinesfalls berechtigen

44 C. Lévi-Strauss, »DieWirksamkeit der Symbole« (1949). In: Ders.: Strukturale Anthropo-

logie (1958). Frankfurt a.M., 1967, S. 204-225. J. Lacan, »Funktion und Feld des Sprechens

und der Sprache in der Psychoanalyse« (Vortrag von 1953, zuerst veröffentlicht 1956),

in: Ders.: Schriften I, Frankfurt a.M. 1975, S. 71-169.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 141

sie zu einer Homologie (im Sinne von: »Das Unbewusste ist strukturiert

wie Sprache.«). Dies aus mehreren Gründen, von denen ich hier nur zwei

erwähne:

a) Die Sprache erschöpft sich nicht in ihrer semiotischen Dimension (die

Differenz zwischen den Zeichen betreffend), ihre semantische Dimension

ist mindestens genauso relevant, gerade für die Frage nach dem Verhält-

nis zwischen Sprache und dem, worauf sie sich bezieht, im gegenständ-

lichen Fall, das innerleibliche, das nicht sprachlich ist, aber vielleicht zur

Sprache zu kommen vermag…

b) Wenn wir die Psyche-Soma-Aporie vor dem Hintergrund beider

Freud’schen Topiken in Betracht ziehen, reicht das Unbewusste über

die Triebe, die ja die Schnittstelle zwischen Psyche und Soma (auch

zwischen Ich und Es) darstellen, ins Somatische. Die Triebe sind dies-

seits der Sprache, und das unbewusste (sowie das vorbewusste) Ich (Je)

bereitet sie genau an dieser Schnittstelle für die vorstellungsmäßige

und sprachliche Symbolisierung auf. In diesen Prozess sind sowohl die

semiotische als auch die semantische Dimension der Symbolisierung

und Versprachlichung involviert, aber auch die somatische vis formandi

als diesseits der Wortvorstellung angesiedelte.

Castoriadis’ Begriff der Anlehnung geht wie erwähnt über jenen Freuds hin-

aus, indem er – chiasmatisch – zwei Ebenen miteinander verknüpft, die von

Freud erschlossene Ebene des Psyche-Soma einerseits, die Ebene des Ver-

hältnisses zwischen »erster natürlicher Schicht« und »imaginärer Instituti-

on der Gesellschaft« andererseits.45 Dabei ist klar, dass die »erste natürliche

Schicht« nicht nur die Umwelt darstellt, sondern in erster Linie unser eigenes

Psyche-Soma, dem wir mit dem vorstellenden und sprachlichen Bewusstsein

nur minimal Rechnung zu tragen vermögen (so minimal die Naturwissen-

schaften dem gesamten Universum Rechnung tragen können, auch wenn das

mittlerweile akkumulierteWissen unüberschaubar und in seiner Trefflichkeit

schier unfassbar ist). Auf der anderen Seite lehnt sich aber auch die imagi-

näre Institution der Gesellschaft bzw. das instituierende Imaginäre in jeder

Gesellschaft an die Psyche als radikales Imaginäres an. Das bedeutet:

45 Ich werde im nächsten Kapitel genauer auf das Beispiel der Geschlechterdifferenz ein-

gehen, das Castoriadis nicht zufällig wählt, um dies zu erläutern.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

die notwendige Einbeziehung und Entlehnung der Schemata und Seins-

weisen der Psyche, des Psyche-Soma und des Soma je für sich genommen,

aber auch in ihrer Verbindung, der die griechisch-abendländische Tradi-

tionweniger Rechnung trägt als die vor allem vomTaoismus beeinflussten

asiatischen Denk- und Behandlungstraditionen

Die Übertragung der psychischen Seinsweise und ihrer Grundannahmen

auf die zentralen imaginären Bedeutungen der Gesellschaft (die originär-

und primärpsychischen Vorstellungsmodi finden sich in Herkunftsmy-

then, religiös oder wissenschaftlich sanktionierten Wahnsystemen wie

dem Gottesbegriff, der Ergebenheit der Gläubigen, dem Allmachbarkeits-

wahn oder der Illusion der Unsterblichkeit durch technische Entwicklung

etc.)

Für Castoriadis stellt das Chiasma von Anlehnung der Vorstellungstätigkeit

und -welt an das Somatische und von Anlehnung des gesellschaftlichen Ima-

ginären an die erste natürliche Schicht eine offene Totalität dar, deren mag-

matischer Charakter ihn nicht davon abhielt, es so systematisch wie möglich

erhellen zu wollen. In demMaße, in dem die erste natürliche Schicht auch im

Menschen als Psyche-Soma wirke, sei dieses als ein magmatisches Residuum

zu betrachten, das sich der Sozialisation entzieht. Die psychische Monade,

die denNeugeborenen gleichsam ausmache, erfordere, dass die Aufzucht und

die Sozialisation den Anforderungen und Strukturen dieser Monade minimal

gerecht werden, so wie die somatischen Bedürfnisse des Säuglings und des

Kleinkindes gestillt werdenmüssen, damit der kleineMensch überlebt. Soviel

zum Chiasma.

Wie steht es nun aber um das Verhältnis zwischen Anlehnung und Meta-

pher? Um dieses angemessen zu begreifen, ist es wichtig, zwischen Tropolo-

gie und Ontologie zu unterscheiden. Denn was ich die ontologischeMetapher

nenne, ist nicht nur ein Tropus, eine Redewendung um der bloßen Rheto-

rik willen, und sei es eine sprechaktionistische. Gerade die Körpermetaphern

spielen eine seinskonstitutive Rolle in der Gestaltung des gesellschaftlichen

Imaginären; das heißt, dass dieMetapher eine schöpferische Rolle in der Her-

vorbringung von neuen Seinsgestalten, von neuen Institutionen und den da-

mit einhergehenden Praktiken spielt. Das macht ihre ontologische Relevanz

aus.46

46 Siehe weiter unten Kap. III.

•

•

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 143

Der Übergang, gr. metapherein, übertragen oder übersetzen, findet zwi-

schen unterschiedlichen oder gänzlich heterogenen Seinsweisen statt: die

Metapher als Tropus trägt in der und durch die Sprache von einem seman-

tischen Feld in ein anderes herüber (vom Tierreich ins Reich der Menschen:

Löwe für mutiger Mensch/Mann oder vom Erdreich ins Reich der Menschen

bei der Metapher von der Frau als Acker). Im Falle der Anlehnung wird

von einem Sein diesseits der Sprache (Soma) in ein sprachliches bzw. kul-

turelles (gesellschaftlich-imaginäres) Sein über(ge)setzt. Diese Übergangs-

und Transformationsprozesse im Sinne einer das außersprachliche Sein

erschließenden Metapher setzen geradezu voraus, dass die Übertragung

selbst immer auch schon das Reich mitkonstituiert, in das sie hinüberträgt:

die Gesellschaft/Kultur und die Bedeutungen überschreiten derart den

Interpretations- oder Übersetzungsakt im wörtlichen Sinn, der ja eine mini-

male Zugänglichkeit beider Reiche, Sprachen oder Texte erfordert, zwischen

denen hin- und hergetragen wird.

Die aporetische Beziehung zwischen Psyche und Soma stellt ein transzen-

dentales Element des Anlehnungsbegriffs dar; sie stellt ebenso eine wichtige

Säule, ja einen unentbehrlichen Term in der philosophischen Anthropologie

von Castoriadis dar. Wir können nicht mehr hinter die Annahme der Anleh-

nung des gesellschaftlichen Imaginären, ja der Kultur und der Sprache an das

Psyche-Soma zurückgehen. Die ontologische Metapher, die Entlehnung bzw.

Mimesis und die schöpferische Hervorbringung, die dabei am Werk sind,

können als zirkulierende gefasst werden. Castoriadis hat immer wieder die

Zirkularität betont, die Gleichursprünglichkeit und die gegenseitige Bedin-

gung im Zuge von psychischen bzw. psychosomatischen oder sozialen Her-

vorbringungsprozessen. So reinszeniere die Gesellschaft immer wieder das

Psyche-Soma und umgekehrt reinszeniere das Psyche-Soma immer wieder

die Gesellschaft, die Verhältnisse, die in ihr gerade vorherrschen oder schon

im Verfall begriffen sind.

Eine chiasmatische Neuanordnung des Psyche-Soma über zwei Begriffs-

paare – Leib-Seele als Verband zweier untrennbar miteinander verwobener

Termini, und Körper – Geist als voneinander klarer abtrennbare Termini,

könnte meines Erachtens helfen, die Schwierigkeiten zu klären, die mit der

Untrennbarkeit und gleichzeitigen Gegensätzlichkeit der Seinsweisen Psyche

und Soma einhergehen.47 Daraus kann eine Differenzierung zwischen zwei

Dimensionen des Somatischen bzw. zwei Perspektiven auf das Somatische

47 Siehe hierzu ausführlicher A. Pechriggl, Agieren und Handeln, S. 146ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

hervorgebracht werden, die dem ebenfalls chiasmatischen Begriff der An-

lehnung besser gerecht wird. Die begriffslogische Analyse des Psyche-Soma

wird allerdings den Leib als letztlich vage Gesamtheit niemals erschöpfend

bestimmen können.48 In Bezug auf den Leib machen jedenfalls Begriffe der

Fluidität und Konduktivität mehr Sinn als analytisch-anatomische Begriffe,

die wie die Dichotomie auf dem Schneiden beruhen (gr. tomê), die also mehr

mit weniger durchlässigen Grenzen und festeren Entitäten operieren. Auch

wenn Flüsse nicht irgendwie, sondern in – mehr durchlässigen – Bahnen

zirkulieren, so lassen sie sich in ihrer Materialität nicht als eindeutig ver-

ortbar und als immer klar voneinander abgrenzbar begreifen, sondern als

in Bewegung befindliches Transportierendes/Transportiertes. Grenze (peras)

und Form/Gestalt (eidos) spielen in ihrer Konstitution eine zweitrangige

Rolle, was auf eine Dichte sui generis hinweist.

Wenden wir uns hierfür nochmals Castoriadis’ Magmalogik zu. Einer der

Grundsätze dieser Ontologie besagt ja, dass das Sein überall dicht ist (l’êt-

re est partout dense). Das heißt nicht, dass es überall gleich dicht ist, sondern

für den Bedarf hinreichend dicht (suffisament quant aux besoins, »squb«): ein-

mal dichter, ein anderes Mal weniger dicht. Doch in einer philosophisch-wis-

senschaftstheoretischen Tradition, in der das Somatische lange als das Reich

rein instrumenteller Funktionalität betrachtet und behandelt wurde (von der

Metapher der Körper-Maschine über jene vom Körpers als mechanistischer

48 Die Vagheit des Leibes als Gegenstand philosophischer Begriffsbildung ist zuerst die

einer nicht analytisch-anatomischenWahrnehmung. Selbst wennwir die Fluidität und

Konduktivität im Leib bzw. im Körper zu segmentieren und zu analysieren versuchen,

wird dies nur eine bestimmte Dimension der Blut-, Botenstoff-, Energie-, Lymph-,

Strom- u.a. -flüsse erfassen. Die innere Leibwahrnehmung lässt sich nicht messen, so-

wenigwie die psychischen und leiblichen Auswirkungen einer Psychoanalyse, sondern

nur im einübenden Vollzug begreifen. Die meditative Wahrnehmung dieser Flüsse

basiert auf einer derartigen eingeübten sensitiven Erfahrung, während die Messung

durch Apparaturen auf andere Phänomene abzielt, es ist allerdings möglich die Aus-

wirkungen von Meditationen auf das messbare physische bzw. neuronale »Korrelat«

zu messen, so wie sich auch die Auswirkungen einer längeren psychoanalytischen Kur

auf die neuronale Struktur messen lassen, worauf Eric Kandel als einer der ersten auf-

merksam machte. Dasselbe gilt für die von Kind auf eingeübte optische oder akusti-

sche Wahrnehmung, die erschöpfend weder von außen noch vom Subjekt der Wahr-

nehmung selbst erfasst werden kann (weil sie von fast allen beherrscht wird, kommt

niemand auf die Idee, diese Norm messen zu wollen, erst wenn es Defizite gibt und

Prothesen anzufertigen oder Pharmaka zu verabreichen sind, wird die Messung, wel-

che der Anpassung dieser Hilfsmittel dient, effektiv).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 145

Apparat, der – ist der Konstruktionsplan einmal eruiert – nachgebaut wer-

den kann, zu den elektronischen Netzwerken, die über genetische »Informa-

tionen« gesteuert werden), ist die in der Zerlegungslogik nicht verort- und

bestimmbare somatische vis formandi verdeckt worden.49

Das ist gleichsam das von Castoriadis nicht behandelte Pendant zur Ver-

deckung der Einbildungskraft, auf die er mit dem Aufsatz »Die Entdeckung

der Einbildungskraft«, geantwortet hat. Diese, das organisch-systemische

Funktionieren immer über- und unterschreitende, gestalterische Dimension

ist, wenn ihr überhaupt Rechnung getragen wurde, stets in das Reich der

Psyche verlagert worden.Wenn wir das Psyche-Soma jedoch als Chiasma von

Leib-Seele und Körper – Geist betrachten, ist es nicht eindeutig feststellbar,

ob die Unbestimmbarkeit, das Dysfunktionale, der Überschuss gegenüber

dem Kategorialen und der Identitäts- und Mengenlogik gerade mehr im

Psychischen oder mehr im Somatischen anzusiedeln sind. Dennoch bleibt

der irreduzible Unterschied, ja Gegensatz zwischen beiden Seinsweisen be-

stehen, insbesondere die Tendenz des Körpers zum Real-Gegenständlichen

und deutlicher Verortbaren gegenüber jener der Psyche zum nicht greifba-

ren Phantasmatischen, Repräsentationalen bzw. Imaginären, das wie die

Materie auf der Ebene von Teilchen nach allen Seiten flieht; nur ausnahms-

weise nehmen wir das Psychische als materiellen Fluss im Somatischen

wahr, die meiste Zeit »nur« über seine Produkt/e von unterschiedlicher

49 Wie ich andernorts ausgeführt habe, sind diese Metaphern durchaus zirkulär, so geht

z.B. die Netzwerkmetapher der digitalenWelt auf die Entdeckung Kurt Goldsteins zu-

rück, der als erster die Struktur der Nervenzellen als neuronales Netzwerk bezeich-

nete und damit den Anstoß gab für die Entwicklung des Konnektionismus, der für

die Kybernetik grundlegend ist: K. Goldstein, Der Aufbau des Organismus. Einführung in

die Biologie unter besonderer Berücksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen, Pa-

derborn 2014. Die kybernetische Vorstellungswelt, die nicht nur das digitale, sondern

darüber hinaus das gesellschaftliche Imaginäre beherrscht, hat allerdings einen an-

derenWeg eingeschlagen als Goldstein und seine Nachfolger, die an der Schnittstelle

von Neurologie, Gestalttheorie und Phänomenologie dachten (Merleau-Ponty, Varela

oder Oliver Sacks). Zur Relevanz von Goldstein für die heutige Neurologie und Neu-

rochirurgie: H. Joswig, G.Hildebrandt, »Kurt Goldstein and his nonlocationist thoughts

on aphasia – a pioneer of early network theories at the beginning of the twentieth cen-

tury?«, in: Acta Neurochir 159/2017, S. 1179-1185. https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209

-x (29.07.2021). Mit der Bemerkung, dass gr. kybernetes Steuermann heißt, verweise ich

nur en passant auf die cerebrozentrische Sichtweise der Kybernetik, die das Leib-Seele-

Problemauf einenMind-Brain-Diskurs reduziert unddamit die Psyche, denKörper und

erst recht den Leib ausklammert.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x


146 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

psychosomatischer, psychischer oder geistiger Qualität, das heißt als Affekte,

Begierden, Gefühle oder Wortvorstellungen, Gedanken, Formeln, Begriffe,

Interaktionen, Resonanzen…

Doch angesichts der – wenn schon nicht strukturell-organisatorischen,

so doch existenziellen –Gemeinschaft von Psyche und Soma, angesichts auch

der vielfältigen Intersektionen zwischen den beiden Seins- und Organisati-

onsweisen, sind auch im Soma ein Minimum an Unbestimmbarkeit und crea-

tio ex nihilo anzunehmen; diese ist nicht –wie es bei Castoriadis den Anschein

hat – auf die Psyche beschränkt oder – wie es aus der für ihn einflussreichen

phänomenologischen Perspektive erscheint – auf die Innerlichkeit leiblichen

Erlebens.

Monade und Chiasma

Um das Chiasma der Anlehnung zwischen Psyche/Soma und Gesellschaft

einerseits, Natur und Kultur andererseits deutlicher darzulegen, ist eine

neuerliche Betrachtung der psychischen Monade bei Castoriadis erforder-

lich. Psyche und auch Soma sind bei Castoriadis als jeweils Gestaltetes/

Gestaltendes gefasst und können mit Hilfe dieses Chiasmas zu einem

mehrdimensionalen Begriffsgefüge legiert werden. Sobald die Sprache ins

Spiel kommt, wird es zu einer mehrdimensionalen Matrix im Sinne von

Foulkes, welche die Gesamtheit aller unbewussten, vorbewussten, bewussten

Affektionen, Wünsche, Vorstellungen und Äußerungen in einer Gruppe oder

Gesellschaft umfasst.50 Das Chiasma projiziert sich also durch die Sprache

ins Gesellschaftlich-Geschichtliche als (imaginäres) Bedeutungsgefüge und

als (imaginärer und realer) sozialer Körper bzw. als kulturelle Verkörperung

hinein. Dabei gestalten sich auch die psychischen Instanzen in den einzel-

nen Menschen über diese Bedeutungs- und Verkörperungsmatrix je nach

Gesellschaft unterschiedlich aus.

Wenn wir nun zu Castoriadis’ Terminologie zurückkehren, so verändert

auf der Seite der kreativen Agentur das instituierende Imaginäre das insti-

tuierte Imaginäre über zwei Achsen: (1) Psyche-Soma/psychische Monade der

Mitglieder der jeweiligen (2) Gruppe oder Gesellschaft, die als gesellschaftli-

cher Körper und zugleich als gesellschaftliches Imaginäres zu fassen ist. (Ob-

schon die Korporalitiät des Gesellschaftlich-Geschichtlichen bei Castoriadis

wenig Beachtung findet, schwingt sie in seiner Gesellschaftstheorie mit und

50 S. H. Foulkes, Gruppenanalytische Psychotherapie,München 1974.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 147

ist durch diese jedenfalls nicht denkummöglich gemacht.) Das chiasmatische

Mobile dieser Achsen oszilliert zwischen schöpferischer Dynamik und Fixie-

rung oder Sedimentierung, sowohl auf individueller als auch auf kollektiver

Ebene (Dynamik und Fixierung sind nicht a priori positiv bzw. negativ zu wer-

ten, die Fixierung wirkt erst als Blockade wichtiger Verbindungen negativ).

Gehen wir etwa vom Körper als Anderem aus, also von einem heterono-

men Phantasma, das die monadische Psyche im Moment der Unlust bzw.

des Mangels dem sinnlichen Körper auferlegt, dann wäre der Übergang zu

einem weniger heteronomem Phantasma das »Öffnen von Fenstern auf die

Welt« und damit eine lustvollere Besetzung des Soma, die eine positive Lei-

berfahrung, also auch das Genießen ermöglicht. Aus psychoanalytischer Per-

spektive geschieht dies über hinreichend gutes containment,51 durch welches

das nicht aufschiebbare Bedürfnis in einen aufschiebbaren Wunsch verwan-

delt werden kann, dessen Erfüllung das Kind auch zu genießen vermag. In

weiterer Folge differenziert sich diese Fähigkeit über die Triangulierung und

die damit einhergehende Sozialisation aus, welche die dyadische Abhängig-

keit des frühkindlichen Psyche-Soma sowohl auf der psychischen als auch auf

der somatischen Ebene zu relativieren beginnt. Der Körper des infans, also

des Menschen, der noch nicht die Sprache hat, ist dabei Medium der Zuwen-

dung zur Welt und des Austauschs mit ihr; er ist damit nicht nur Modell für

die beginnende Vorstellungstätigkeit. Das instituierende Imaginäre als Kör-

perimaginäres ist derart auch als begrifflicher Hintergrund des betreffenden

Chiasmas fassbar. Soma und Psyche sind aber auch Patient/in, Akteur/in und

Zuschauer/in, ja theatron, das heißt Publikum und Schauplatz zugleich.

Wenn wir uns die Gestalt der »sinnlichen Gewissheit« in der Hegel’schen

Dialektik der Phänomenologie des Geistes in Erinnerung rufen, dann treffen wir

51 Bion konzipiert das containment durch die ersten Bezugspersonen als ein beruhigen-

des Aushalten der Aggression des Säuglings, der auf die Befriedigung seiner Bedürf-

nisse warten muss; es ist jene psychische Disposition, welche es ihm ermöglicht, das

Warten durch Phantasietätigkeit zu überbrücken, was die allgemeine Fähigkeit zum

Triebaufschub im weiteren Leben dieses Menschen darstellt. W.R. Bion, Lernen durch

Erfahrung. Wenn die Bezugspersonen selbst überwiegend aggressiv auf die Aggressi-

on des Säuglings reagieren, wird diese Fähigkeit nicht oder nicht hinreichend aufge-

baut. Auch eine Gesellschaft, die – wie die aktuelle Konsumgesellschaft – alle Wün-

sche ihrer Mitglieder zu erfüllen vorgibt, noch bevor sie aufkommen, kultiviert eine

kollektive Unfähigkeit zum Triebaufschub. Castoriadis hat in seinen zuweilen düste-

ren Gesellschaftsdiagnosen auch darauf hingewiesen, so etwa in: »Psychoanalyse und

Politik«.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

dort auf einenMoment, in dem diese Gestalt sich in jedem Augenblick an den

darauffolgenden stößt, wobei jeder Augenblick zugleich ganz kurz und abso-

lut ist. Diese Struktur ist jener der psychischen Monade oder dem Originären

vergleichbar, insofern sie ein durch die Beschränktheit (oder stultitia) ihrer Po-

sition auferlegtes Anderes mit sich bringt: das Hier und Jetzt in seiner gerade

unmittelbar gültigen Absolutheit, das im nächsten Moment schon ein ande-

res ist. Diese erste Dialektik mündet in einer Art Triangulierung durch das

Auftauchen eines neuen Anderen (das nächste »Hier und Jetzt«, welche das

kaum vergangene vorherige »Hier und Jetzt« schon ablöst, wird nun im Ver-

gehen erinnert bzw. die sich ausbildende Erinnerung ermöglicht die Wahr-

nehmung des Übergangs, sie wirkt auch wie ein Container für alle drei: Hier

und Jetzt, nächstes Hier und Jetzt, Übergang von einem zum anderen). Die-

se »Triangulierung« führt zur »Wahrnehmung« als jener Gestalt des minimal

containenden Protogeistes, welche die Gestalt der sinnlichen Gewissheit ablöst

und zugleich aufhebt. Dieses andere Andere ist vermittelt und vermittelnd

zugleich; es vermittelt selbst zwischen den sich bisher nur wiederholenden

Augenblicken des absolutistisch seinen Standpunkt behauptenden »Ich«, also

zwischen den unmittelbar sinnlich verspürten/phantasierten absoluten Ob-

jekten, die das Ich-Subjekt ganz ausfüllen, so wie dieses das Hier und Jetzt

ausfüllt. Was Castoriadis in seiner Terminologie den Aufbruch der Monade

nennt, knüpft teilweise an diese Hegelsche Dialektik an, ist allerdings weit

weniger begrifflich-ideell gefasst als Hegels Übergang zur Wahrnehmung.

Der Philosoph und Psychoanalytiker konzipiert es vielmehr als einen effek-

tiven Zusammenstoß zwischen Ich und der Welt der anderen.

Der Körper des Ich ist in den gesellschaftlich-imaginären Kollektivkörper

ebenso eingebettet wie die psychische Monade. Doch Letztere weiß weder

etwas von ihrem gesellschaftlichen Sein noch von ihrem somatischen Funda-

ment.52 Sie phantasiert den Körper, der sie immer schon ist, zeitlebens als

eine Art Phantomglied, das nicht da ist, und dass sie nur spürt, wenn es weh

tut oder Lust bereitet. So phantasiert die Monade sich aus dem Nichts, wie

aus bzw. durch sich selbst hervorgebracht, denn ihr ureigenes Phantasma von

sich ist das eines reinen »Für sich«, das nicht nur sich aus sich selbst hervor-

gebracht hat, sondern, das sich immer wieder hervorzubringen vermag: eine

gleichsam unumgängliche »Wahnidee«, ja die Mutter aller Wahnideen, die

52 »Psyche ist ausgedehnt, weiß nichts davon« so Freud in einer Notiz im Juni 1938, GW

XVII, S. 152. Frankfurt a.M.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 149

einer Begrenzung, einer Verankerung im gesellschaftlichen und körperlich-

materiellen Realitätsprinzip bedarf.53

Wir können dieses originäre oder monadische »Ich« mit Hilfe der hu-

moresken ErzählungMetaphysik der Röhren von Amélie Nothomb umreißen.54

Das infans/Ich, welches sie in diesem Buch beschreibt, genießt seine totale

Ichbezogenheit in selbstgenügsamer Abgeschlossenheit. Es ist reines, selbst-

bezügliches Ich=Ich, eine Karikatur des Kant’schen »Ich« als psychische Mo-

nade. Ein Selbst, das sich als sich selbst sich vorstellendes vorstellt und dabei

– was das Soma angeht – primitiv selbstgenügsam, immer schon gestillt und

bedürfnislos vor sich hinvegetiert. Zugleich erscheint allerdings das Soma als

seine einzige Verankerung in der Welt. Denn es ist vor allem der Körper, der

die Aufmerksamkeit der besorgten und es rundum versorgenden Eltern die-

sesWesens auf sich zieht. Diese Sorge ändert jedoch rein gar nichts an dessen

autistischer Verfasstheit. Endlich kommt die belgische Großmutter mit Scho-

kolade angereist und lässt das infans aus seinenWolken fallen, indem sie des-

sen Begehren erweckt (es ist beides, die Großmutter und die Schokolade, die

zu einer begehrenswerten Einheit, ja einem Deleuze’schen Wunschensemble

verschmelzen).Der Übergang vom immer gestillten und zu stillenden Bedürf-

nis zum aufschiebbaren Begehren markiert eine radikale Veränderung der

Seele: Diese wechselt – gemäß der Aristotelischen Logik – von ihrem pflanz-

lichen und kontemplativen Sein (primitiv »theoretisch«) in das Sein einer in-

53 Die Ontologie, die das Verhältnis zwischen Psyche und Somadichotomisiert, prägt ins-

besondere den Begriff, den Leibniz von der Monade als unkörperlicher Automat hat,

der sich seinerseits an Brunos Monade und monas monadum anlehnt. Leibniz unter-

streicht auch die Rolle der Kraft in der Seelentheorie, was einen Schritt in Richtung

Vermittlung zwischen Monade aus psychischer Perspektive und Monade aus somati-

scher Perspektive darstellt. G. W. Leibniz, Monadologie, Stuttgart 1989. Das Element,

das Leibniz und Spinoza hier ammeisten annähert, ist die perspektivische Auffassung

vom eidos sowie vom Körper, der bei Leibniz zum Aspekt der Seele wird und als sol-

cher die Grenzen aber auch die Öffnungen der Monade darstellt. Dabei verknüpfen

sich Ontologie und Gnoseologie in einer Art Zwischenraum des »Aspekts« oder des

»Gesichtspunkts«, ein Topos taoistischer Prägung, der einen methodologisch zentra-

len und jedenfalls »magmatischen« Zwischenraum innerhalb der dichotomisierenden

Denkweisen darstellt. Dieser begriffliche Zwischenraum,metaxy, zwischen Ontologie

und Gnoseologie wird erst viel später in der Wissenschaftstheorie relevant, insbeson-

dere durchdiemetaphysischen Fragen,welche dieQuantenphysik aufwirft, unddenen

Castoriadismit derMagmalogik für die philosophischeOntologie und ihreVerbindung

zur Gnoseologie gerecht zu werden versuchte.

54 A. Nothomb, Zürich 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

tegrierenden Seele, die von dem aus denkt, was sie fühlend erfährt.55 In der

Fiktion von Nothomb öffnet die belgische Großmutter mit ihrer belgischen

Schokolade die Tür des (zu lange bestehenden) Originären zum Primären und

damit auch – im fiktionalen Zeitraffer – zum Sekundären.

Was Castoriadis »Aufbruch der Monade« nennt, ist nicht nur oder

nicht sosehr durch eine Gewalt sui generis geprägt (Aulagnier betitelte ihr

Hauptwerk wie bereits erwähnt »Die Gewalt der Interpretation«), sondern

vor allem durch die mise en acte, also den Anstoß zur Verwirklichung der

Sprech- und Wahrnehmungsfähigkeiten im Register der Anlehnung und

des Un/Lustprinzips, das sich seinerseits am somatischen Realitätsprinzip

anlehnt. Dieses ist aufs Engste mit Bedürfnisbefriedigung verknüpft, für die

es weder Negation noch längeren Aufschub gibt. Die Gleichzeitigkeit, die hier

im Spiel ist, mag aus einer strikt entwicklungspsychologischen Perspektive,

die von klar voneinander abgegrenzten konsekutiven Stadien ausgeht, mehr

literarisch-fiktional als realistisch erscheinen. Doch diese Gleichzeitigkeit ist

begrifflich die Grundlage für den Zusammenstoß zweier Momente in der

Psyche, den Aulagnier »téléscopage«nennt, genauer »Zusammenstoß zwischen

einem unbewussten Phantasma und einer identifikatorischen Aussage«.56

Die Großmutter, dieser andere Körper mit neuer Stimme, tritt bei Not-

homb als Trägerin eines neuen (Un-)Lustobjekts für »Baby« auf.57 Sie ist ein

55 »Immerhin ließ dieseMonade ihren Körper vegetieren« denken vielleicht die Leser_in-

nen von Aulagnier, die in ihren Arbeiten das Originäre (die Monade) anhand von Ex-

trembeispielen wie anorektische Säuglinge darstellte.

56 P. Aulagnier, L’apprenti-historien et le maître sorcier. Du discours identifiant au discours dé-

lirant, Paris 1984, S. 27. Wie bereits oben (I.3) angedeutet, untersucht Aulagnier die-

ses Ereignis als Trigger für den Ausbruch von Psychosen; es spielt auch diesseits der

Psychose eine zentrale Rolle im psychischen Leben der Menschen, welches sich nicht

durchgehend an das Prinzip der Kausalität hält. Das gesamte Buch ist eine Aufberei-

tung dieses Begriffs (téléscopage), der an jenen der Retrojektion des gerade Erlebten

auf das Originäre gebunden ist. Im Grunde haben wir es bei allen Krisensituationen,

in denen die Psyche auf ganz frühe Abwehrmechanismen zurückgreift, nicht nur mit

einer Regression, also einem Rückfall zu tun, sondern vor allem mit einem solchen

»Zusammenstoß« imweniger pathologischen als vielmehr »normal« regressiven Sinn,

auch wenn die Auswirkungen auf das psychische Funktionieren in solchen Fällen ge-

wiss drastischer sind als Regressionen im herkömmlich neurotischen Sinn.

57 Es handelt sich hier gleichsam um eine Deckerinnerung im Register der Nachträglich-

keit, und der Eindruck der Gleichzeitigkeit sowie die Verwechslung mit der darunter

verborgenen Szene erklärt sich u.a. auch mit dem »Zusammenstoß/téléscopage«. Die

Diskrepanz zwischen der primitiven Urszene »an sich«, also in einem theoretisch-rea-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 151

Körper-Raum im Sinne eines Übergangsobjekts, das zwischen einer psychi-

schenMonade im Kreis einer unheimlichen Familie und einer bis dahin völlig

abgeschiedenen, für es inexistenten Außenwelt angesiedelt ist. Diese Gestalt

scheint von außen zu kommen; zugleich muss sie mitsamt ihres auf der Zun-

ge zergehenden Objekts hinreichend nahe am Körper des Kindes erscheinen,

gleichsam als ihm zugehörig, um für dessen Psyche als begehrenswertes Ob-

jekt wahrgenommen und assimiliert werden zu können. Diese Aufnahme des

Objekts passiert sowohl auf der somatischen, als auch auf der psychischen

Ebene. Was aber noch interessanter ist an dieser nicht nur literarischen Sze-

ne: Die Schokolade/Großmutter wird die Mitte und das Mittel für die psychi-

sche Monade, um seinen eigenen Körper über diesen neuen Anderen affektiv

als Objekt und zugleich als Teil des Selbst zu besetzen. Diese Besetzung ver-

bindet die beiden, die einander nun (bewusst, unbewusst und nicht-bewusst)

als Teile eines realeren Selbst, das heißt als Psyche-Soma wahrnehmen. So

kommt das Baby durch diese gesellschaftliche Mutterschaft der Schokolade

schenkenden Großmutter ein zweites Mal zur Welt, diesmal als menschli-

ches Wesen, dessen Seele nicht mehr nur als die Mimikry einer Pflanzen-

seele selbstbezüglich vegetiert (Pflanzen leben nicht isoliert, die »Pflanzen-

seele« ist ein weiterer Anthropomorphismus, der mit der monadischen Ver-

fasstheit der menschlichen Psyche zusammenhängt und das »Vegetieren von

Menschen wie Gemüse« ist eine metaphorische Bezeichnung, die mehr über

die menschlich-»zivilisierte« Verachtung der Pflanzenwelt sagt als über die

Pflanzenwelt).

Doch kommen wir auf die oben angedeutete Möglichkeit zurück, dass

der Begriff der psychischen Monade auch mit einer von Thanatos beherrsch-

ten Art der Anlehnung verknüpfbar ist. Wie schon erwähnt, wird im Fall der

infantilen Anorexie nicht so sehr der Hunger, als vielmehr der Akt des Stillens

len Sinn und der Urszene »für die Psyche des Kindes« bleibt auf immer bestehen, nicht

nur aufgrund des für diese frühe Zeit nicht existierenden Erinnerungsvermögens, son-

dern auch wegen der radikalen Subjektivität der Urszene, die ja überhaupt erst durch

die und für die Psyche hervorgebracht wird; damit verbundenen ist der »idealistische«

Charakter dieser Szene, also der Interaktion zwischen Kind undBezugsperson im (bloß

theoretisch vorstellbaren) totalen Begreifen dieser Szene durch einen absoluten Geist

oder Beobachter, der alles wahrnimmt und versteht, weiß und vorhersieht…; hier, an

dieser klaffenden Stelle entspringen die Allmachtsphantasmen, Gottesideen und das,

was Lacan für die Übertragungssituation das sujet supposé savoir nennt, also das Sub-

jekt, demAllwissenheit unterstellt wird: J. Lacan,Die vier Grundbegriff der Psychoanalyse:

Seminar Buch 11, Wien 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

zum Repräsentanten einer von der Psyche als total erlebten Unlust, aus der

es dann für die sich vom Körper abgelöst halluzinierende Psyche nur noch

den Ausweg der Nahrungsverweigerung gibt. Castoriadis setzt hier die Ver-

bindung zwischen der Struktur der psychischen Monade und den religiösen

Allmachtsphantasmen an, seien sie projektiver Art, wie im Falle der Eingott-

religionen, seien sie selbstherrlicher Art, wie im Fall des technizistischen All-

machbarkeitsimaginären auf Kosten der Umwelt, ja des Planeten. Der Auf-

bruch der Monade ist – trotz der Gewalt, die er für die selbstgenügsame

halluzinatorische Psyche darstellen mag – der Preis für die Eröffnung des

Begehrens im Zeichen des Realitätsprinzips und damit eines Objekts des Be-

gehrens, das selbst ein – auch andere begehrendes – Ich ist. Der Aufbruch der

Monade ist Urkastration, vor jeder Urszene bzw. Urverdrängung. Das Überwiegen

bzw. Total-Werden der Unlust ist in dieser Geschichte nicht die Regel, doch

wenn das der Fall ist, setzt es den Körper zeitlebens noch massiver der psy-

chischen Rage aus, als ohne eine solche Unlustdominanz.58

Die Idee vom Körper als verfolgende/verfolgte Instanz für die psychische

Monade verleiht der »gliederlösenden« Seite vieler Selbstmorde und Morde

im Zeichen der Spaltung zur Rettung des Ich nachträglich Sinn.59 Psycho-

tische Geschehen, die »gliederlösend« gegen den Körper gerichtet sind, be-

zeichne ich insofern als »hyperrealistisch«, als darin der Körper als res den

aufgelösten Zustand der Psyche als einen der Zerteilung, ja der Zersetzung

über die Maße in Szene setzt, aber auch die von Castoriadis ins Feld geführ-

te Dehiszenz des Psyche-Soma. Dennoch ist sie – in ihrem Angriff auf den

Körper – lebensgefährlicher als die psychotisch-halluzinatorische Fragmen-

tierung des Selbst auf rein psychischer Ebene, weil diese den Körper eher in-

takt zu lassen vermag. Im Kampf auf Leben und Tod zwischen monadischer

Psyche und ihrem als eigenen verkannten Leib ist das auf den Körper bezoge-

ne psychotische Ausagieren aber immer auch schon ein Schritt in Richtung

einer Überwindung des tödlichen Abgrunds inmitten des Organismus, der

jedenfalls lebensgefährlich ist.

Zwar ist diese Zersetzung leibseelischer Integrität die Aushebelung der

unerträglich scheinenden Erinnerung im Register der Wortvorstellungen; sie

ist aber auch der Versuch, der so massiv erlebten Bedrohung zu entkommen,

58 Wenn wir den Status des Körpers in der Geschichte der europäischen Religionen und

Philosophien betrachten, dann überwiegt dort gewiss die Unlust- und Geißelungser-

fahrung über jene der Lust und des körperlichen Genießens.

59 Hesiod nennt Eros in der Theogonie »gliederlösend«.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 153

also eine Art Überlebensversuch.60 Der suizidale Angriff einer in unlustvol-

ler Monadenhaftigkeit gefangenen Psyche auf den Körper ist dessen Vernei-

nung und Anerkennung zugleich (weshalb viele suizidversuche in der Psy-

chose auch scheitern: Eros behält dann gerade noch die Oberhand). Diese

Angriffe antizipieren eine Anerkennung des Leichnams seitens des/der An-

deren, zuweilen auch im Sinne einer unbewussten Erfüllung des – zumeist

ebenso unbewussten – Wunsches des_der frühen Anderen.61

Im suizidalen Angriff auf den eigenen Körper/Leib erhebt die Seele sich

– ob realistisch oder illusionär – de facto über den Körper als Ganzen, phan-

tasmatisch jedoch nur über dessen Vergänglichkeit und das Realitätsprinzip,

das der leiblichen Verankerung der Seele Rechnung trägt.

Die Ambivalenz in der affektiven Besetzung des Selbst als rein psychi-

sches Selbst und als anderer Körper bzw. als Körperanderer kann zu einer

chiastischen Umkehr führen: zum Auseinanderklaffen von universalem »See-

lenanderen« und einem konkretistischen Körperselbst, in dem die paranoide

Psychose einen punktuellen Anker findet, und in der alles, was außen ist, als

beseelt und auf das Ich gerichtet erscheint. Im Idealfall findet die Psyche mit

und in ihrem Körper den Weg zur Integration der zur Sprache gekomme-

nen Ängste, die somit nicht mehr im Modus der Spaltung ausagiert werden

müssen.

Schwierige Freiheit

Zum Abschluss dieses Kapitels möchte ich auf die Frage nach der Dialektik

zwischen Autonomie und Heteronomie zurückkommen und sie aus der

Perspektive eines Chiasmas skizzieren, in dem psychische Monade und

(Körper-)Anderer auf der Ebene des Einzelenen, gesellschaftliches Imagi-

näres und kulturelle Verkörperung auf der Ebene des Kollektivs einander

gegenübergestellt und sodann miteinander verschränkt werden. Castoriadis

hatte vor allem in Gesellschaft als imaginäre Institution unterstrichen, dass die

Verwirklichung der Autonomie für ihn nicht in dem bestünde, was Freud

die »Trockenlegung der Zuydersee« nannte, das heißt eine Art Kolonisierung

des Es durch das (bewusste) Ich. Über Lacan kam er, trotz der späteren

60 S. Mentzos, Psychose und Konflikt: zur Theorie und Praxis der analytischen Psychotherapie

psychotischer Störungen, Göttingen 1995.

61 Es geht um die Rolle des unbewussten Wunsches (kein Kind zu bekommen) oder des

Nicht-Wunsches (ein Kind zu bekommen).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Kritik an diesem, zu dem Schluss, dass es heißen müsse »wo Es ist, soll Ich

auftauchen«.62

Der Begriff der Autonomie machte für ihn nicht als solipsistisches Pro-

gramm eines sich selbst transparenten Individuums Sinn, das mit anderen

Seinesgleichen in einer idealen Situation kommuniziert. Er siedelt also das

Spannungsfeld zwischen Autonomie und Heteronomie an der Schnittstelle

von einzelnem Subjekt und – möglichst demokratisch verfasster – Gemein-

schaft an. Damit tritt Freuds (und Lacans) Beitrag zur Befreiung von den kul-

turell erzwungenen Pflichtobsessionen des auf die individuelle Intention fi-

xierten kategorischen Imperativs in den Vordergrund, allerdings unter expli-

zitem Verweis auf die Vorrangigkeit des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.

Trotz seiner Auseinandersetzungmit dermenschlichenHybris scheint für

Castoriadis die Hauptquelle der Heteronomie weniger die von Kant explizit

ins Feld der Ethik geführte Neigung bzw. die von ihr angetriebene Subjek-

tivität zu sein, sondern er betrachtet – im Anschluss an die linkshegeliani-

sche Kritik – eher die Religion bzw. die kulturellen Mechanismen kollektiv

sich auswirkender Selbstverkennung als jene Kräfte, durch welche die Gesell-

schaft sich in einem Zustand der Fremdbestimmung hält, welcher struktu-

rell ihr Bewusstsein für ihre eigene Gestaltungskraft unterminiert. Die re-

ligiöse (oder ideologische) Fixierung auf eine illusionäre und als ewig vor-

gestellte außergesellschaftliche Quelle allen Seins und allen Sinns versteht

Castoriadis aber nicht nur im Sinne der hegel-marxistischen Religionskri-

tik (die über Feuerbach und Nietzsche führt), sondern er erweitert sie – in

kritischer Auseinandersetzung mit Marcuse, Adorno und Horkheimer – um

die Freud’sche Perspektive einer kulturell relevanten Projektion und der da-

mit einhergehenden illusionären Verkennung des eigenen Werks in dieser.63

Im Zentrum dieser Religionskritik steht der Begriff der Entfremdung, nicht

jener der Heteronomie, die der Autonomie gegenübersteht und auch nicht

jener der Aufklärung, die bei Castoriadis eher im Feld der philosophischen

und wissenschaftlichen Erkenntnis als Erhellung (frz. éludication) angesiedelt

62 GII insbes. II.2.

63 Damit weist er eine Verbindung zum Werk des Philosophen und Psychoanalytikers

Theodor Reik auf. Reik hat sich auf die historische Analyse des Zusammenhangs zwi-

schen Dogma und Zwangsidee konzentriert, welche in einem allgemeineren Sinn die

Destruktionsangst (bzw. die Angst vor dem verdrängten Destruktionswunsch) abweh-

ren. Th. Reik, Dogma und Zwangsidee, Leipzig, Wien, Zürich 1927.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 155

ist. Dennoch gibt Castoriadis die Kant’sche Perspektive auf das Spannungs-

feld von Autonomie und Heteronomie nicht auf. Es geht bei ihm vielmehr

um das Chiasma von Autonomie und Heteronomie einerseits, Entfremdung

und Selbsterkenntnis andererseits, wobei an der Schnittstelle die Selbstinfra-

gestellung/Selbstbegrenzung eine dynamische Vermittlung und eine Verbin-

dung zur Philosophie als Projekt der Aufklärung/Erhellung (projet d’élucidation)

darstellt.

Welche Rolle spielt nun der Körper bzw. der Bezug zwischen Psyche und

Soma in dieser Konstellation? Es gibt bei Castoriadis keine ausführlicheTheo-

rie dazu, doch von seinen Begriffen ausgehend ist dies trefflicher denkbar.

Wenn der Körper dauerhaft als Unlustquelle von der Psyche abgespalten und

projektiv bekämpft wird, wenn er auf metaphysisch-religiöser Ebene vor al-

lem als aggressiv sexualisierter Körper verachtet und auf sozio-politischer

Ebene geschunden und geknechtet bzw. von Mehrheitsgruppen zur Quelle

der Diskriminierung gemacht wird, wie es im Sexismus, Rassismus sowie in

der Homo-, Inter- und Transphobie am grausamsten zum Ausdruck kommt,

aber auch in der Art wie mit Sexarbeiter_innen umgegangen wird, dann wird

die Spaltung zur Norm, der Körper selbst zum Abjekten, also zum ausgesto-

ßenen Anderen. Er erfährt dann auch noch im Körperkult seine illusionäre

Schinderei in Form von Magersucht (Anorexie) oder im Burnout der spät-

kapitalistischen Arbeitsheld_innen, die – etwa im Kontext des christlichen

Opfermythos – ihren Status verinnerlicht und rationalisiert haben.

Die Spaltung, die hier am Werk ist, kann nur im Kontext des umfassen-

den »Körpers« verstanden werden, innerhalb dessen und um dessen Konsti-

tuierung willen die entfremdeten bzw. ausgebeuteten Körper der Einzelnen

als von der Normgesellschaft ausgestoßene aliens oder als funktionierende

Normkörper formiert werden. Die je gesellschaftlich instituierten Normkör-

per sind nicht von dem jeweils instituierten Körperimaginären zu trennen,

das die kulturelle Verkörperung im zweifachen Sinn anleitet. Der erste Sinn

betrifft die Verinnerlichung der imaginären Bedeutungen auf einer mehr so-

matischen Ebene, insbesondere als Habitus, während der zweite Sinn die In-

korporierung des entsprechenden Imaginären vermittels der Instituierung

der Gesellschaft als sozialen Körper betrifft, der sich aus devianten Körpern

sowie aus Normkörpern zusammensetzt (jede Gesellschaft bringt diese bei-

den Seiten der Verkörperung und der Formierung der Körper hervor, so wie

sie Krankheit und Gesundheit miteinander hervorbringt bzw. als stets mit-

einander verschränkte über Körperbehandlungen und -techniken kultiviert).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Die Verwirklichung der Autonomie kann also nur über eine Erhellung

und Subvertierung dieser Art der »politischen Anatomie«64 stattfinden; sie

wird sich auch mit dem befassen müssen, was Colette Guillaumin mit sexage

auf den Begriff brachte65 und was Foucault unter dem Begriff der Biomacht

zu analysieren begann.66 Die Fetische des entfremdenden Imaginären sind

ebenso einverleibt wie die Inkorporationen der entfremdenden imaginären

Bedeutungen dazu neigen, fetischisiert zu werden, so etwa der Phallus oder

der Fetisch als Abwehr der Kastrationsangst und das Projektionsimaginäre

derWeiblichkeit, das den politischen Ausschluss der Frauen aus dem formier-

ten Männerkorps gewährleisten soll(te).67 Ich werde im Folgenden genauer

darauf eingehen.

64 Siehe N.-C. Mathieu, Anatomie politique, Paris 1991.

65 C. Guillaumin, Sexe, race et pratique du pouvoir, Paris 1992.

66 M. Foucault, Geschichte der Sexualität, Bd. 1. Der Wille zumWissen, Kap. 5, Frankfurt a.M.

1983 sowieGeschichte derGouvernementalität I: Sicherheit,Territorium,Bevölkerung, Frank-

furt a.M. 2004. Auch wenn Castoriadis den (verbliebenen) Strukturalismus bei Fou-

cault kritisierte, finden sich interessante Überschneidungen in den Zugängen der bei-

den Philosophen, die gerade in Bezug auf die Frage nach dem Psyche-Soma frucht-

bringend zu untersuchenwären. Für eine Analyse der sozialphilosophischen Ebene bei

beiden Autoren siehe: M. Tovar-Restrepo, Castoriadis, Foucault, and Autonomy. New Ap-

proaches to Subjectivity, Society, and Social Change, London 2012.

67 Siehe zu diesem Begriff A. Pechriggl, Corps transfigurés Band 1. Du corps à l’imaingaire

civique.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009 - am 14.02.2026, 08:00:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

