Il Psyche-Soma

Ich werde im Folgenden versuchen, diese Spannungs- und Konflikt-
felder darzustellen und dafiir genauer auf Castoriadis’ Weiterfithrung des
Freud’schen Begriffs der Anlehnung eingehen.

2 Schwierige Freiheit zwischen Psyche-Soma
und kultureller Verkérperung

An der Schnittstelle von Philosophie und Psychoanalyse vertieft Castoriadis
den Begriff des Psyche-Soma'® als Schliisselmoment seiner Anthropologie.
Neben — und eine Zeit lang zusammen mit — Aulagnier’® hat er zuerst das
Verhiltnis zwischen Psyche und Soma in der Herausbildung des Ich zu verste-
hen gesucht. Dafiir prigte er — in Anlehnung an Platon, Kant und Hegel - die
Begriffe des »an und zu sich« (en et vers soi im Sinne des auto kathauton)>° sowie
des »fir sich« (pour soi), die im Zuge ihrer Herausbildung den Psyche-Soma-
Begriff verindern. Es wird zu sehen sein, wie Castoriadis das Verhiltnis der
beiden Termini in dieser unauflésbaren und aporetischen Einheit zwischen
Harmonie und Widerstreit, zwischen Verbindung und Dehiszenz oszillieren
lasst.

Das Psyche/Soma stellt bei ihm zwar einen Begriff von entscheidender Re-
levanz dar, wird aber zugleich von einem anderen Begriff iiberlagert, nimlich
jenem der Psyche als radikaler Einbildungskraft, dem eine grundlegende Rol-
le in der Konzeptualisierung des instituierenden Imaginiren zukommt (siehe
oben Kapitel I). Wenn ich von Konzeptualisierung bei Castoriadis spreche, ha-
be ich nicht den klaren, bestimmten/bestimmbaren und vollendeten Begriff

18 Wirfinden in seinen Texten beide Schreibweisen, psyché/soma und psyché-soma, oh-
ne dass eine systematische Differenzierung ausmachbar wire. In seinen spaten Auf-
siatzen zudiesem Thema iiberwiegt die erste Schreibweise, welche die Einheit und Ver-
wobenheit (enchevétrement) der beiden starker betont als ihre Abgrenzbarkeit vonein-
ander.

19  Siehe insbesondere La violence de l'interprétation, Paris 1975, »La >filiation< persécu-
tive, in: Psychanalyse a 'université, n°18, Marz 1980, S . 213-223 sowie »Naissance d’'un
corps, origine d’'une histoire, in: Corps et histoire. IV. Rencontres Psychanalytiques d’Aix-
en-Provence, 1985, Paris 1986.

20  Mit en/ver soi (an/zu sich) (ibersetzt Castoriadis das griechische auto kath'auton, das
herkdmmlich mit »an sich« oder mit »an und fiir sich« ibersetzt wird. Zum Gebrauch
dieser Kategorien, siehe sein Seminar»Institution de la société et création historique,
EHESS 1989/90, Fonds Castoriadis, IMEC.

14,02.2026, 08:00:51,

125


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

(im Sinne der Entelechie) als Mafdstab vor Augen, sondern — wie bereits in
Teil I aufgezeigt — einen Begriff, in dem die »magmatische Dimension« nicht
zugunsten der identititslogischen Dimension verdringt wird.?!

Gerade als aporetische Einheit ist das Psyche-Soma nicht, oder nur sehr
schwer, in formal- bzw. identitislogischen Termini beschreib- und begreif-
bar. Das geht schon aus der Aristotelischen Abhandlung Uber die Seele hervor
und indert sich auch nicht mit den reduktionistischen Versuchen, den See-
lenbegrift oder den des Psyche-Soma auf rein physiologische Termini zuriick-
zufithren. Ich sehe darin den Hauptgrund dafiir, warum die von Castoriadis
entwickelte Magmalogik der beste Ausgangspunkt, ja das beste Werkzeug (im
Sine des Organon) fiir die philosophische Bearbeitung dieses Problems war.

Der zentrale Status dieses Begriffs sowohl innerhalb der psychoanalyti-
schen Theoriebildung als auch innerhalb der Anthropologie ganz allgemein
erfordert eine stets neue Auseinandersetzung. Die aporetische Verfasstheit
des Begriffs, die mit jener des Phinomens, das dieser fassen soll, korreliert,
kommt in unterschiedlichen Aspekten zum Tragen. So betont Castoriadis ei-
nerseits die notwendige Sozialisation des Psyche/Soma, andererseits beharrt
er auf dessen Irreduzibilitit: Das Psyche/Soma sei weder auf die Psyche, noch
auf die Physis, aber auch nicht auf die Sprache reduzierbar. Wenn er also da-
von ausgeht, dass die Sozialisation des Psyche/Soma mit jeder grundlegen-
den kulturellen oder soziopolitischen Verinderung neu instituiert wird, heiflt
das nicht, dass er nicht zugleich an der Widerspenstigkeit der Kernpsyche
bzw. des Psyche/Soma gegeniiber der Erziehung und Sozialisation festgehal-
ten hitte.

Bereits Freud hatte versucht, die entweder idealistische oder physikalis-
tische bzw. mechanistische Dichotomie zwischen Psyche und Soma zu iiber-
schreiten, doch Castoriadis ging diesen Weg konsequenter, indem er die Auf-
gabe mit seiner ontognoseologischen Zugangsweise systematisch zu losen
versuchte. Er setzt demgemaf} die Psyche des Ich (je) als Selbst (soi), welches
sich fiir sich herausbildet und zugleich als das, was sich — ausgehend vom So-
ma und vermittels des Soma - als das andere des Soma fasst bzw. als das,

21 Der Begriff wie ihn Hegel in der Phinomenologie des Geistes einfiihrt ist bereits der erste
Versuch einer ontologischen Offnung in diese Richtung, obschon er letztlich auf sich
selbst als gottliche Idee eines Reprasentanten (oder Meistersignifikanten) des gesam-
ten abgeschlossenen und sich selbst transparenten Weltgeist- und Wissenssystems
zuriickgeworfen wird.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

was das Soma als das Andere von »sich« als »psychische Monade« fasst. Hier-
in ist die aporetische Einheit der monadischen Perspektive geschuldet, durch
die die Psyche dazu tendiert, ihren Kérper (der sie ja auch ist) als Quelle der
Unlust von sich abzuspalten und als ihr Anderes zu phantasieren bzw. zu at-
tackieren. Im Falle einer Verabsolutierung dieser monadischen Perspektive
der Psyche auf sich und auf das Soma als sein ganz Anderes kann diese »ori-
ginire« Spaltung ja sogar in den Tod fithren.

Die Aufspaltung zwischen Psyche und Soma bei gleichzeitiger — biolo-
gischer, nicht psychischer — Unmoglichkeit einer solchen Aufspaltung lisst
mich von einer aporetischen Einheit sprechen, aber auch die Tatsache, dass
die Seinsweise dessen, was der Begriff der Psyche bezeichnet, eine ganz an-
dere ist als die Seinsweise dessen, was der Begriff des Soma fassen soll.*>

Im Zentrum dieser Dialektik, welche die Unterscheidung zwischen Psy-
che und Soma prigt, treffen wir auf Emergenzen, Funktionen, Gestaltun-
gen und Strukturierungen, die durch Begriffe wie Anlehnung (Freud), Ent-
lehnung (Aulagnier) oder Metabolisierung (Bion) am treffendsten erhellt wer-
den.?? Innerhalb eines ersten Chiasmas 6ffnet sich das Psyche-Soma und -
widerstrebender — die psychische Monade auf und fiir die Welt. Wenn wir mit
Castoriadis das Psyche-Soma gleichsam als Substrat oder — aristotelischer —
als menschliche proté hylé (erste Materie) begreifen, von der aus die Psyche
sich als empfindende, begehrende, wiinschende, vorstellende und schlieflich
als denkende herausbildet, dann sind diese Tatigkeiten immer schon als an
der Schnittstelle von Psyche und Soma angesiedelte zu betrachten. »Psyche-
Somac« erscheint dann als begrifflicher Raum, in dem und vermittels dessen
Bestimmung und Unbestimmtheit, Kosmos und Chaos sowohl im Bereich des
Psychischen als auch in jenem des Somatischen zu verorten sind.

22 Siehe zu diesem Thema das gesamte Werk von Aulagnier und im Anschluss daran D.
Rosé, Lendurance primaire. De la clinique psychosomatique de I'excitation a la théorie de la
clinique psychanalytique de I'exceés, Paris 1997. Nicht nur die Anorexie von Siuglingen,
auch viele Fille von Selbstmord kénnen in diesem Sinn als ein vernichtender Angriff
auf den »Anderen, in diesem Fall den »eigenen« Korper, gesehen werden, der fiir die
Psyche den bedrohlichen Anderen verkérpert. Ich komme darauf gleich zuriick.

23 Anders als in den psychoanalytisch eingeschliffenen Begriffen Sublimierung, Symbo-
lisierung, Mentalisierung etc., geht es hier vor allem um das Verhaltnis zum Leiblich-
Materiellen bzw. um die Frage nach der Entstehung der Vorstellungstatigkeit und der
Versprachlichung aus dem Leiblichen heraus und nicht um die Prozesse der Versprach-
lichung oder Reprasentation selbst, auch nicht um die bio-physiologischen und che-
mischen Prozesse, die dabei am Werk sind.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Die Einbildungskraft und der Begriff der Anlehnung
in ihrem Bezug zum Psyche-Soma

Ich werde in der Folge die fiir die Weiterfithrung des Anlehnungsbegriffs
wichtigsten Aspekte der Leib-Seele-Theorie von Castoriadis und seine Ver-
wendung dieses Begriffs resiimieren, bevor ich diese Theorie weiter vertiefe
und einige Unterscheidungen einfithre, die bei Castoriadis zum Teil angelegt
sind.

Ich erwihnte bereits die Hervorhebung der aporetischen Struktur des
Psyche-Soma in der Begriffsbildung von Castoriadis. Diese aporetischen Mo-
mente sind vor allem als Zeichen der Schwierigkeit zu sehen, die wir da-
mit haben, die Uberwindung von Dualismen im/durch das Chiasma zu den-
ken. Ich gehe davon aus, dass die den gesamten Aufbau des menschlichen
Korpers, insbesondere die Nervensysteme durchziehende chiastische Struk-
tur fiir die Begriffsbildung zum Psyche-Soma-Problem den dichotomisieren-
den oder monistischen Zugangsweisen vorzuziehen ist. Diese Annahme hat
nichts mit einer konkretistisch-naiven Anwendung somatischer Strukturen
und Engramme auf Begriffe zu tun, sondern steht im Zeichen einer Methode,
die Strukturanalogien in zwar abstrakt-begrifflicher Weise Rechnung trigt,
damit aber Verbindungen bzw. Ubertragungen zwischen heterogenen Seins-
weisen (Psyche und Soma; Sprache und Physis, Natur und Gesellschaft etc.)
herzustellen vermag.

In diesem Kontext ist auch der Begriff der Anlehnung zu verstehen, wie
Freud ihn entwickelt hat, und wie Castoriadis ihn durch sein ontologisch-sys-
tematisches Nachdenken weiter ausdifferenzierte. Ich werde zu zeigen ver-
suchen, inwiefern »Anlehnung« implizit schon ein chiastischer Begriff ist,
der zwei Gegensatzpaare miteinander iberkreuzgelegt verbindet: Triebvor-
stellungsreprisentant zwischen Psyche und Soma, Gesellschaft und Natur.
(Das Explizieren dieser chiastischen Struktur nenne ich chiasmatisch.)

Psyche/Soma ist fir Castoriadis eine Bezeichnung des »beseelten Kérpers,
das heifdt fiir die Menschen: der verkérperten Psyche.«** Es ist, als ob er bei-
des gleichsetzen wollte, verkérperte Seele und beseelten Korper, als seien dies
nur zwei — obschon héochst unterschiedliche — Gewichtungen (nicht Aspekte!)

24 »..corps animé, c'est-a-dire chez les humains de la psyché incorporée, C. Castoriadis,
»lmagination, imaginaire et réflexion, in: Fait et d faire, CL 5, Paris 1996, S. 234, kursiv
im Original; dt. »Imagination, Imaginares, Reflexion« (in der Folge: IIR).

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

in der Betrachtung (aber auch im Leben) des menschlichen Organismus und
des Menschen als Ganzen.*

Mehr als an Spinozas Ethik lehnt Castoriadis sich mit dieser Formulie-
rung an die Aristotelische Auffassung (De ainma) an, wonach Kérper und See-
le untrennbar miteinander verbunden sind, ja in der die Psyche (gr. Hauch,
Atem) weniger eine Entitit als vielmehr das Prinzip der Lebendigkeit alles
Lebendigen (bios) darstellt, welches sich in den einzelnen Lebewesen (zda), je
individuell und im Sinne der jeweiligen Gattung (genos) oder Spezies (eidos)
verwirklicht. Zugleich ist die Psyche fiir Aristoteles, auch diesen Gedanken
tibernimmt Castoriadis von ihm, wie die Form (eidos) des Korpers, also das,
was ihn unabldssig in Form hilt, wenn man so will. Analog zur Verfassung,
die nach Aristoteles (Politik) die Form der Polis ist, ist die Seele also weniger
etwas, das im Korper ist, als vielmehr das, was den Koper als Lebendigen aber
auch als irgendwie gestalteten, das heifit als dieses je besondere Lebe-Wesen
(zbon) ausmacht: sein Wachsen, seine Bewegung, seine Energie und Atmung,
seine Titigkeiten und Hervorbringungen, die Fortpflanzung als sein biologi-
scher Anteil »an der Ewigkeit«, schliefilich seine Vorstellungskraft, Denkfi-
higkeit, Sprachbegabtheit, sein Charakter und sogar seine Fihigkeit, sich als
Poliswesen im Verbund mit anderen selbst zu regieren.?®

Castoriadis sieht das Psyche/Soma als Wurzel und gemeinsamen Stamm
des psychischen Flusses (Affekt-Wunsch-Vorstellungsfluss als noch undiffe-
renzierter), den er urspriingliche vis formandi bzw. Einbildungskraft nennt.?”
Als transzendentales Schema im Sinne Kants stellt das Psyche-Soma die
Bedingung der Moglichkeit, iiber Kant hinaus die Bedingung der Verwirkli-
chung jeglicher menschlichen Titigkeit dar. In diesem Sinne hat Castoriadis

25  So wie etwa Angst zuweilen eher psychisch wahrnehmbar ist (zerfahrenes Denken
oder Zwangsgedanken), zuweilen eher somatisch (Herzrasen), manchmal fast nur auf
die eine Weise und so gut wie gar nicht auf die andere... Das sind keine Aspekte, die ja
eigentlich den Betrachter, dem diese Aspekte erschienen, in den Mittelpunkt stellen,
sondern je situative und dispositionsbedingte Verlagerungen und Gewichtungen des,
im und fir das Psyche-Soma.

26  Esware ein eigenes Forschungsprojekt, genau herauszufinden, wie sehr die »Ontote-
leologie, fir die Catoriadis Aristoteles kritisiert, gerade in Angelegenheiten das See-
lenleben und die Politik betreffend, die fiir den Stagiriten ja die wichtigsten waren, im
Sinne der Emergenz von Neuem gesprengt wird und inwieweit Aristoteles dem auch
irgendwie ontologisch Rechnung trug.

27  Siehe hierzu weiter oben Kap. 1, B. Waldenfels, »Der Primat der Einbildungskraft,
S. 55-80, sowie N. Poirier, Castoriadis. Limaginaire radical, Paris 2004, S. 75-110.

14,02.2026, 08:00:51,

129


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

es vor allem in seinen letzten Schriften immer expliziter als konkretes,
nicht als Kantisch abstraktes a priori konzipiert, wie das Gesellschaftlich-
Geschichtliche auch.

Den »psychischen Fluss« begreift er wie schon erwihnt als noch undif-
ferenzierten Wunsch-Affekt-Vorstellungsfluss, also als immer schon zugleich
psychisch und somatisch; genaugenommen trifft das — wenn auch in sehr un-
terschiedlicher Zusammensetzung — auf alle Affekte, Begierden, Vorstellun-
gen, ja sogar auf Gedanken zu. Dies ist nicht nur im Sinne des somatischen
»Korrelats« zu fassen, als das die neuronalen und itberhaupt die biochemi-
schen und physiologisch erforschten Prozesse zuweilen bezeichnet werden,
die im Zuge der Vorstellungs- und Denktitigkeit von statten gehen, insofern
sie bis jetzt beobachtet werden kénnen. Es ist auch dahingehend zu verste-
hen, dass Vorstellungen und Gedanken immer von somatisch verspiirten bzw.
erlittenen Affekten (gr. pathoi, frz. passions, also Leidenschaften der Seele)
begleitet, (mit)hervorgerufen oder mit diesen assoziiert werden.?® Doch sie
miissen sich nicht immer mit ihnen als spezifischen Affekten (oder mit noch
spezifischeren Gefiihlen) verbinden, denn das gelingt erst durch die Vorstel-
lungstitigkeit und die Versprachlichung (in-Sinn- und in-Szene-Setzung bei
Castoriadis und Aulagnier).

In der Psychoanalyse geht es genau um diese sprachliche Differenzierung
der Affekte sowie um die vorstellungsbezogene Re-legierung der somatischen
oder psychosomatischen Affektionen, die durch die Abwehr zuerst nur ins
Unbewusste verbannt werden, von wo aus sie zu somatisch dysfunktionalen
Blockaden werden kénnen, welche nicht nur das Leben erschweren, sondern
immer umfassender als Unlustaffekte erlebt bzw. vermieden werden. Durch
diese Re-legierung als Neuzuordnung durch die Vorstellungstitigkeit kommt
ein poietisches Moment ins Spiel, das zur Entwirrung beitrigt und somit zu
groflerer Handlungsfreiheit. Insgesamt geschieht derart eine heilsame, vor
allem aber befreiende Neuausrichtung des Seelenlebens, die Hauptaufgabe
und wichtigste Auswirkung der Psychoanalyse.?’

28  Wir haben es zuerst mit begrifflichen Differenzierungen und Klassifikationen zu tun;
es hat wenig Sinn, lber die somatische oder psychische bzw. sprachlich-geistige Di-
mension von Affekten, Wiinschen und Vorstellungen zu diskutieren, wenn wir uns
ber die Notwendigkeit eines moglichst genauen semantischen — also die Wortbe-
deutung betreffenden — Gebrauchs hinwegheben. Das hat Castoriadis als Aristoteles-
kenner stets berticksichtigt und eingefordert.

29  Castoriadis findet deutliche Worte nicht nur in Bezug auf die Beurteilung der psycho-
analytischen Theorie nach szientistischen Kriterien, die ihr nicht angemessen sind,

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Castoriadis differenziert von daher die Einbildungskraft immer weiter
aus, wobei die Implikationen dieser Theorie auch widerspriichlich sind. So
nennt er die radikale Einbildungskraft spiter konstitutive Einbildungskraft.
Es ist anzunehmen, dass er mit diesem Ausdruck dem erwihnten a priori-
Charakter der Einbildungskraft gerecht zu werden suchte. Die konstitutive
Einbildungskraft ist konkreter und weniger unbestimmt als das radikale Ima-
ginire im Bereich des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.?® Sie ist gleichsam
der transzendentale Aspekt der Einbildungskraft, die andererseits auch als
»sinnliche«, spiter als »sensorische und, allgemeiner gesprochen, korperli-
che« Einbildungskraft bezeichnet wird.?' Gegen Kant fiihrt er ins Feld, dass
die Einbildungskraft nicht Teil der Sinnlichkeit (sensibilité) sei, sondern umge-
kehrt: Diese sei vielmehr Teil der Einbildungskraft, welche die Voraussetzung
fiir die Sinnlichkeit sei (im Sinne des o.g. konkreten a priori), das heifSt dafiir,

dass etwas (quelque chose) iiberhaupt als etwas verspiirt werden kénne.?”

sondern auch in Bezug auf die so genannte Wirkungsforschung, die dem Ruf nach ei-
ner Theorie als praktische Anleitung entsprache; das aber spotte dem Wort Theorie
ebenso wie der psychoanalytischen Theoriebildung, die ja der schwierigen Sinnfra-
ge in Bezug auf das Unbewusste gerecht werden muss, ohne der begrifflichen Koha-
renz zu entbehren: »Die Psychoanalyse: Situation und Grenzen, AS 5, S. 185-203. Dieser
spate, posthum veroffentlichte Text ist gleichsam ein Abriss seines Verstindnisses von
Psychoanalyse.

30 Castoriadis, Seminar1994/95 EHESS und IIR.

31 IIR, CL5,S. 259 (dt. AS 3, S.323).

32 IR, CLs, S. 232 (dt. AS, S. 298). Zum Problem des Verhiltnisses zwischen Philosophie
und Psychologie als —unmdgliche — Wissenschaft des inneren Sinns siehe I. Kant, Me-
taphysische Anfangsgriinde der Naturwissenschaft in: Schriften zur Naturphilosophie (1786),
Werkausgabe t. IX, Frankfurt a.M. 1977, S. 7-135. Bei Kant ist der Unterschied zwischen
aufieren Sinnen (welche den Kérper als res extensa betreffen) und innerem Sinn - oder
innerer Wahrnehmung (welche die Seele und die Einbildungskraft als sehende/den-
kende Natur in der Apperzeptionsform der Zeit darstellt) an jenen Unterschied Descar-
tes’ zwischen res extensa und res cogitans angelehnt, obschon Kant als Kriterium nicht
mehr die Substanz des »Dings« setzt, sondern den Akt der Produktion und die a prio-
rische/n Form/en der Apperzeption, die da sind Raum und vor allem Zeit. Die Einbil-
dungskraftist dabei also keineswegs nur auf der Seite der Sinnlichkeit, was sie ja zu ei-
ner Fakultidt der duferen Sinne machen wiirde. Gleichzeitig [6st Kant die Einbildungs-
kraft, die er aufs engste mit dem »inneren Sinn« verkniipft, auch wieder von diesen
Sinnen ab, was fiir Castoriadis ein umso grofieres Problem darstellen diirfte, als sie da-
mit nicht mehrals eine Fakultit ausgesagt werden kann, die zwischen (metaxy) Sinnen
und Formen angesiedelt ist und diese gleichsam in einer Art spiralenférmiger Emer-
genzbewegung mit- und auseinander hervorbringt.

14,02.2026, 08:00:51,

131


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Die Einbildungskraft sei also gleichsam mit dem Psyche/Soma co-tran-
szendental, sodass es fiir Castoriadis durchaus eine Physiologie der Phanta-
sie geben kann (das heifdt ihrer physischen Dimension, welche die somati-
sche Ausstattung fiir das Phantasieren darstellt). Castoriadis hat den ersten
Teil seines Seminars 1994/95 diesem Thema gewidmet und dabei vor allem die
Irreduzibilitit der heterogenen Seinsweisen erldutert, die dennoch untrenn-
bar miteinander verbunden sind und einander beeinflussen. Auch wenn die
psychische Titigkeit bestimmter physiologischer Abliufe bedarf, erkliren die
exakten physiologischen Beschreibungen dieser Abliufe (die etwas ungenau
als Korrelat bezeichnet werden) noch lange nicht die psychische und geisti-
ge Vorstellungs- und Denktitigkeit als solche. Dafiir bedarf es eigener, der
Sprache und der Einbildungskraft angemessener Beschreibungsarten, und
auf physikalischer Ebene, um es mit Roger Penrose zu sagen, quantenphy-
sikalischer Beschreibungen, die jedenfalls iiber die kausal-deterministische
Erklirungsweise hinausgehen.

Auf den ersten Blick tauchen aus dem Problemaufriss von Castoriadis’
Theorie der Einbildungskraft zwei Schwierigkeiten auf: Erstens die einer ge-
wissen Privalenz des Dings (chose) oder des un/bestimmten Etwas (quelque
chose), welche Castoriadis in seiner Reprasentationsontologie immer wieder
kritisierte, und die ihrerseits jene Schwierigkeit im Begriff der Affekte ver-
deckt, die uns das Sprechen tiber diese Affekte schwer bis unmdoglich macht
(was Affekte ja von Gefithlen oder differenzierter benennbaren Emotionen un-
terscheidet). Affekte sind im tiblichen Gebrauch, der von diesem Begrift ge-
macht wird, nicht an konkrete Dinge oder Sachvorstellungen gebunden (au-
Ber, insofern sie von solchen ausgelést werden kénnen, etwa in bestimmten
Phobien, oder in der Panik als Reaktion auf Katastrophen, die aber die Pa-
nik selbst als affektives psychisches Phinomen nicht erkliren bzw. wenig zu
deren Verstindnis beitragen, sondern nur zu dem ihres Ausgel6st-Werdens).
Die zweite Schwierigkeit, auf die man bei der zitierten Formulierung stof3t,

33 In dem Seminar vom 14.12.1994 verweist Castoriadis auf Penrose’s Kritik am Kogniti-
vismus in The Emperors New Mind, Oxford 1989. Siehe zuletzt auch das Interview, das L.
Fridman mit Penrose fiihrte: »Physics of Consciousness and the Infinite Universe«, Lex
Fridman Podcast #85, https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Dbo (26.08.2020):
»Whatever consciousness is, it is not a physical process which can be described by com-
putation«. Castoriadis hatte das vor allem gegen die in ihren begrifflichen Pramissen
naiven neurologischen Theorien a la Frangois Jacob vorgebracht.

14,02.2026, 08:00:51,


https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0
https://www.youtube.com/watch?v=orMtwOz6Db0

Il Psyche-Soma

betrifft die Behauptung einer ontologischen Vorherrschaft bzw. einer groRe-
ren begrifflichen Extension der Einbildungskraft, von der Castoriadis aus-
geht, wenn er — gleichsam mengenlogisch — annimmt, dass sie die Sinnlich-
keit inkludiere. Ich denke, dass diese Behauptung nicht nur der Relevanz der
Einbildungskraft in seinem Denken geschuldet ist, sondern vor allem dem
Umstand, dass er diese immer deutlicher mit dem Psyche-Soma in Verbin-
dung brachte und in ihr den Stamm aller menschlichen Fakultiten sah. Ohne
hier auf den alten Schulenstreit zwischen Empirismus und Transzendenta-
lismus bzw. Idealismus einzugehen, sei nur so viel festgehalten: Die Bezeich-
nung »Einbildungskraft« fiir diese vis formandi als gemeinsamen, psychoso-
matischen Stamm ist zumindest irrefithrend und verweist auf eine implizi-
te, mehr nolens als volens mitgeschleppte Voreingenommenbheit fiir die tran-
szendentale und reprisentationsphilosophische Position in der Nachfolge von
Kant, den Castoriadis in seinen expliziten Stellungnahmen aber wiederholt
genau dafiir kritisierte. Nichtsdestotrotz verweist er immer wieder auf die
Gleichurspriinglichkeit und Zirkularitit im Verhaltnis zwischen somatischen
und (proto)reprisentationalen Formierungen und Figurationen.

Castoriadis’ Begriff der radikalen Einbildungskraft als kreative Hervor-
bringung und als Gestaltung der Schemata jeder méglichen konkreten Sinn-
lichkeit bzw. Sinneserfahrung und jeder moglichen Vorstellung fithrte mich
zum Begriff einer psychosomatischen vis formandi, welcher die eben genann-
te Schwierigkeit vermeidet. Durch sie bzw. in ihr vollzieht sich die Hervor-
bringung bzw. Emergenz der sensorischen wie auch der reprisentationalen
Schemata. Dabei handelt es sich unweigerlich um einen vorauszusetzenden
triton genos, dritten Term, der den Dualismus bricht und zugleich von einem
abgriindigen Klaffen gepragt ist, was auf die aporetische Einheit des Psyche-
Soma verweist.>*

Einmal nennt Castoriadis das originire Phantasma, das den Kern des Un-
bewussten konstituiere »Psychex, ein anderes Mal »Psyche/Soma«. Das Unbe-
wusste ist, wenn wir den Freud’schen Begriff ernst nehmen, Bild und Phan-
tasma, also psychisch gefasst, doch im selben Zug ist es Lust/Unlust, Trieb
und leiblicher Affekt, Affektion, und damit unablésbar vom somatischen Mi-
lieu seines Auftauchens als »psychisches« Phinomen (also protoreprasenta-
tional, ich verweise hierfiir auf Aulagniers Begriffe der komplementiren Ob-

34  Was wiederum auf die Frage nach der Verbindung zwischen den psychischen Instan-
zen und Schichten verweist, die zwar begrifflich unterschieden, aber doch als an ihren
Crenzen durchldssig angenommen werden miissen.

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

jektzonen Mund/Schlund-Brust, des psychischen Engramms und des Leib-
phantasmas®).

Nun konzipierte Castoriadis die Psyche als vorerst noch undifferenzierten
Affeke-Wunsch-Vorstellungsfluss, dessen wechselnde Legierungsmodi (zwi-
schen diesen drei psychischen Qualititen) paradigmatisch sind fiir den psy-
chischen »Sinn«. In und durch diesen Fluss differenzieren sich Gestalten/
Formen/Vorstellungen (eidé) aus, die Castoriadis unter Verweis auf die Aris-
totelische Begrifflichkeit in De anima (die Psyche sei die Form/eidos des Soma)
grundsitzlich und immer von neuem an den Kérper zuriickbindet.3®

Verbindung und Dehiszenz zwischen Psyche und Soma

Die Betonung des aporetischen Verhiltnisses zwischen Psyche und Soma und
der gleichzeitigen Notwendigkeit, die beiden zusammenzudenken, weicht in
Castoriadis’ Werk immer wieder der Ausblendung des Somatischen zuguns-
ten der Einbildungskraft und des Imaginiren, also der reprisentationalen
oder proto-reprisentationalen Fakultiten des Psyche-Soma, wenn es darum
geht, die vis formandi als originire Fakultit des Menschen (und wohl auch an-
derer Lebewesen) zu denken. Das mag an der Konzentration auf seine bahn-
brechenden Entdeckungen im Bereich des gesellschaftlichen Imaginiren und
der radikalen Einbildungskraft liegen; es liegt gewiss auch an den ausgetrete-
nen Pfaden der Reprisentationsphilosophie und allgemeiner an den schwer
abzuschiittelnden Gewohnheiten der Dichotomisierung in der europiischen
Denkgeschichte sowie den — in vielerlei Hinsicht durchaus niitzlichen, aber
habituell eingeschliffenen - philosophischen Praktiken der Einteilung und
Klassifikation, durch die jede begriffliche Differenzierung tendenziell mit ei-
ner starren Grenze auf der Ebene des dadurch zu begreifenden Seins ver-
wechselt wird. So war es offenbar auch fir Castoriadis schwierig, sich durch-
gingig an die eigene Kritik daran zu halten (und nicht nur fir ihn; er zeigte
genau das fiir jene Philosophen auf, die er in ontologischen Fragen am meis-
ten schitzte: Platon, Aristoteles, Kant, Merleau-Ponty).

Diese methodologische Frage ist jedenfalls fiir den weiteren Verlauf der
Auseinandersetzung mit dem Leib-Seele-Problem hinsichtlich der urspriing-

35  Laviolence de I'interprétation, Paris 1975. W. Bion pragt fir diese Dimension den Begriff
der Matrix, allerdings im Sinne von protomentaler Gruppenkommunikation: W.R. Bi-
on, Erfahrungen in Gruppen, Frankfurt a.M. 1991.

36  C.Castoriadis, GlI, S. 497.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

lichen vis formandi von Bedeutung. In Gesellschaft als imagindre Institution
schreibt er:

»Das Problem ist nicht diese [origindre AP] Verschmelzung und Ununter-
scheidbarkeit [des psychischen Flusses und der Vorstellungen, AP], und noch
weniger sind es die daraus sich ergebenden Widerspriiche fiir das Wachbe-
wusstsein—oder besser fiir die Identitatslogik [...] Es ist vielmehr diese Tren-
nung, ja der Ursprung des Schemas der Trennbarkeit (schéme de la discrétion)
und sein teilweiser Zugriff auf das, was ist.<3”

Der erste Teil des Satzes ist nicht ohne weiteres haltbar, auch nicht in einer
werkimmanenten Lektiire von Castoriadis. Gewiss stellt der Bruch fiir ihn
ein zentrales Problem und gewissermafien den blinden Fleck der traditionel-
len Philosophie dar (was bis zu seiner Verleugnung geht, etwa in rationalisti-
schen Philosophien oder in solchen, die von der durch und durch gutartigen
und harmonischen Natur des Menschen bzw. seiner Psyche ausgehen). Den-
noch setzt die Problematisierung der Trennung3® zwischen Soma und Psyche
zumindest ein minimales Problembewusstsein voraus, was die Schwierigkeit
angeht, ein in sich heterogenes Phinomen als eines zusammenzudenken, also
ein Psyche-Soma, das in sich widerspriichlich, zuweilen geradezu antagonis-
tisch wirkt, wie am Beispiel der Triebentmischung und des Selbstmordes oder
anhand anorektischer Siuglinge gesehen werden kann: Diese, so Aulagniers
Hypothese, suchen durch Verweigerung der Nahrungsaufnahme dem zu ent-
kommen, was ihre monadische bzw. originire Psyche als unertrigliche Un-
lust empfindet: die Fitterung und vor allem der sie begleitende Unlustaffekt,
dem die Psyche, die der Differenzierung noch nicht fihig ist, véllig ausgelie-
fert ist; zugleich sei das monadische Allmachtsphantasma so michtig, dass
es sich, seine bediirfnislose Vollkommenheit halluzinierend, iiber die vitalen
Bediirfnisse seines Organismus hinwegzusetzen vermag.

37 1S, p. 375.

38 Im frz. Orig.: séparation; konsequenter verwendet Castoriadis spéter die im Franzo-
sischen nicht nur biologisch-medizinisch sondern, seit Merleau-Ponty, auch philoso-
phisch geldufige Bezeichnung déhiscence, Dehiszenz, die ich hier nun auch aus dem
Biologischen Bereich iibernehme. Wahrend Merleau-Ponty mit déhiscence auf die an
Hegels Begriff vom Begriff erinnernde Differenz in der Einheit bzw. auf das Verbin-
dende in der Differenz zwischen wahrnehmendem Subjekt und wahrgenommenem
Objekt verweist, bleibt Castoriadis’ Verwendung naher an der in der Medizin geldufi-
gen Bedeutung, die in Bezug etwa auf die Dehiszenz einer Wunde mit Klaffen assozi-
iert ist.

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Es ist hier also nicht hilfreich, zwischen Positionen zu wihlen, und die
Vorstellung bzw. der Versuch, die »originire Ununterscheidbarkeit« begrift-
lich zu erfassen, stellt uns in Bezug auf das Psyche-Soma zweifellos vor letzt-
lich unlésbare begriffslogische Probleme - von den formallogischen ganz zu
schweigen (die formale Logik lidsst uns bei der ErschlieBung der Begriffe Psy-
che und Soma bzw. Psyche/Soma ohnehin im Stich, erst recht bei der Erhel-
lung dessen, was diese Begriffe in ihrer Relation zueinander als Psyche-Soma
umfassen sollten). So schreibt Castoriadis in seinem letzten Text zu diesem
Thema: »Diese hochst seltsame Beziehung (Abhingigkeit und Unabhingigkeit
zwischen Psyche und Soma) erfordert von uns neue Denkweisen.«*

Das Psyche-Soma als aporetische Einheit (oder die Einheit von Untrenn-
barkeit und Separation bzw. Dehiszenz, von Abhingigkeit und Unabhingig-
keit...) ist also Bedingung und Milieu menschlicher Sensibilitit wie auch der
menschlichen Vorstellungstitigkeit und Kreativitit. Dazu kommt, dass genau
dieses Dilemma zwischen Abhingigkeit und Unabhingigkeit, von Individu-
ierung und Diffundierung des Ich einen der wichtigsten und universellsten
psychischen Konflikte des Menschen darstellt. Es nimmt also nicht wunder,
dass wir auch im Denken bzw. in der Begriffslogik, nicht nur im Umgang
miteinander und mit uns selbst damit Schwierigkeiten haben.

Wie konnen wir uns die Entstehung dieser komplexen Verbindung zwi-
schen Psyche und Soma vorstellen, die mit der ersten Ausdifferenzierung der
phantasierenden Psyche aus dem Soma, also mit deren erster Ausgestaltung
als Instanz der Vorstellungs- und Denktatigkeit und eines sich allméihlich aus-
bildenden denkenden (Selbst-)Bewusstseins einhergeht, also mit ihrer teil-
weisen Ablésung vom Korper?

Am Beginn jedes menschlichen Lebens steht die »psychosomatische« vis
formandi, das Schema (oder die Schemata) fiir alle weiteren Vorstellungen in
Anlehung an bzw. iber die Entlehnung von Schemata des Organismus, insbe-
sondere jene der Nahrungsaufnahme, der Verdauung und Ausscheidung so-
wie des Metabolismus, sofern dieser minimal »wahrnehmbar« ist (im Sinne
einer protoreprasentationalen Wahrnehmung). Diese Matrix der Metabolisie-
rung ist eine der Transfiguration. Aulagnier bevorzugte fiir ihre Theoretisie-
rung dieser Vorginge den Terminus emprunt, also Entlehnung. Sie versuchte
zu skizzieren, wie die Psyche durch diese erste Gestaltung von Schemata zu-
erst sich selbst als »Psyche« in Szene und in Sinn setzt bzw. als das, was all-

39 1R, S. 258 (siehe auch GlI S. 460).

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

mahlich als »Ich« einer Welt gegeniibertritt; zuallererst der Welt des eigenen
Korpers mit seinen unaufschiebbaren Bediirfnissen und jenen, die sie stillen.

Das Somatische bzw. die somatische vis formandi mit ihren eigenen Fi-
gurationen im und durch den Leib spielt also eine durchaus produktive und
pragende, das heif3t strukturierende Rolle in der schopferischen Hervorbrin-
gung von Vorstellungs-, Sensibilitits- und Wahrnehmungsschemata, allen
voran jenen des Raums (das betrifft die spezifische »Topographie« des dufle-
ren Raums in Anlehnung an jene des leiblichen bzw. leib-seelischen Raums)
und jenen der Zeit (alle leiblichen Rhythmen und, psychisch wohl am rele-
vantesten, jene von Auftauchen und Stillen des Bediirfnisses, also von Unlust
und Lust).*® Obschon Castoriadis wenig Systematisches iiber diese Phino-
mene verfasste, verweist er auf das Werk von Aulagnier, deren Buch La vio-
lence de Pinterprétation er genau kannte (beide verdffentlichten ihr jeweiliges
Hauptwerk 1975). Es mag sein, dass ihn das Somatische damals noch weni-
ger interessierte, jedenfalls zog er es vor, in Bezug auf das Psyche/Soma und
diese erste Hervorbringung von Vorstellungsschemata vornehmlich iiber die
psychische Monade zu schreiben und sich auf die Aspekte des Dysfunktio-
nalen in der menschlichen Psyche zu konzentrieren. Der Bruch der Monade
setze sich fort iiber die Kluft, die sich fiir diese originire und noch nicht dif-
ferenzierende Psyche zwischen sich selbst und der Welt des realen Korpers
auftut, aber auch zwischen sich und der Welt der anderen.

Die Dysfunktionalitit sei also nicht durch die Verbindung zwischen Psy-
che und Soma erklirbar, sondern eher durch den Bruch. Die Verbindung kann
in seinen Augen hochstens als Bedingung fiir die Abhingigkeit des psychi-
schen Flusses von den leiblichen Bediirfnissen angesehen werden. Die De-
hiszenz zwischen dem >Psychischen< und dem >Somatischen« ist ja dem Psy-
che/Soma des Neugeborenen ebenso inhirent wie die Bedingungen und Modi
der Sozialisation und das ambivalente Verhiltnis zu den anderen lehnt sich
an die Ambivalenz der Beziehung der Psyche zum Soma an.*' Die Dehiszenz

40 Wihrend ich hier die Prigung der Phantasietatigkeit durch die somatischen Abliufe
und Transformationsprozesse betone, stellen Somatosen, psychosomatische Erkran-
kungen oder Kérpermeditationen, in denen der Leib gleichsam mit/durch die phanta-
sierende Psyche gestalterisch hervorbringt (unbewusst etwa eine konversionshysteri-
sche Laihmung, einen Tumor oder bewusst die Auflésung einer Blockade in der neu-
ronalen Konnektivitat, im Energiefluss der Meridiane...), die umgekehrte Pragung des
Korpers durch die Psyche dar. Siehe weiter unten in diesem Kapitel.

41 Siehe das Kapitel »Die Seinsweise des Unbewussten, in: Gll, S. 457ff. Ich teile diese
Sicht sowohl aus einer begrifflichen als auch aus einer psychotherapeutisch-klinischen

14,02.2026, 08:00:51,

137


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

ist aber ihrerseits nicht erklirbar. Es mag die relativ frithe und traumatische
Geburt des Menschen ins Feld gefiihrt werden; doch Castoriadis sieht in der-
artigen anthropologischen »Erklirungen« bestenfalls Hinweise auf kokonsti-
tutive Bedingungen, weder Begriindungen und schon gar keine Erklirungen
fir die Dehiszenz zwischen Psyche und Soma. Und in der Tat findet die Fra-
ge danach, wie eine somatische Materialitit diese »unkérperlichen Kérper«
als die Castoriadis die Phantasmen und Vorstellungen bezeichnet aus sich
hervorzubringen vermag, keine triftige und kohirente Erklirung in der frii-
hen Geburt des Menschen, die ihm das Leben in Gesellschaft aufzuzwingen
scheint. Wir stofen immer wieder auf eine Kluft zwischen den heterogenen
Seins- und Hervorbringungsweisen Psyche und Soma, in gewisser Hinsicht
analog zu jener zwischen Anorganischem und Organischem, die doch im Le-
bendigen untrennbar miteinander verbunden sind. In unserer wissenschaft-
lichen Wahrnehmung kann Letzteres nicht aus Ersterem abgeleitet werden, es
besteht eine Kluft, die Chaos in die herkémmlichen Erklirungsmodi bringt.
Genau an dieser Kluft erdffnen methodologisch relevante Ubertragungsbe-
griffe wie »Fluss« oder »Anlehnung« neue Wege fiir die begriffliche Erschlie-
Bung. Diese ist eine Theoretisierung hypothetischer Uberginge und wird viel-
leicht niemals dariiber hinauskommen, weil es sich hier um Verhiltnisse und
Schemata handelt, die keine exakte materiell-gegenstindliche Entsprechung
haben. Dass die damit gefundenen Antworten unvollstindig sind, betont Cas-
toriadis, wenn er in Bezug auf die Sexualitit und den Korper schreibt, dass
schon die erogenen Zonen in ihrer Gesamtheit genommen die Kapazititen
des Anlehnungsbegriffs weitestgehend iiberschreiten.** Doch sehen wir, wie
er diesen Begriff tiber Freud hinausdenkt.

Anlehnung

Der Begriff der Anlehnung umfasst bei Freud das Verhiltnis zwischen Psyche
und Soma, zwischen Selbsterhaltungstrieb und Sexualtrieb, aber auch jenes
zwischen Trieb und Vorstellung, die iiber den Begriff der Vorstellungsrepri-
sentanz des Triebes miteinander verbunden werden. Freud spielt hier mit der

Perspektive, obwohl ich den Begriff der Anlehnung problematisch finde und Aulag-
niers »Entlehnung (emprunt)« vorziehe, der als kreativer Akt Auftakt zum Agieren und
spater Handeln wird. Siehe weiter unten Kap. I11.1.

42 GlI, S.507f. FN 45.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Doppeldeutigkeit von »Reprisentationg, die einmal als Vorstellung, ein ande-
res Mal als Vertretung ins Deutsche iibertragen werden kann. Die Vorstellung
vertritt den Trieb in der Psyche; sie ist gleichsam seine Delegierte. Der Trieb,
den Freud an der Schnittstelle zwischen Psyche und Soma ansiedelt, bringt
dagegen die Vorstellung dazu, einen leiblichen Ausdruck oder eine Abfuhr
im Somatischen zu finden. Im Register der Psychopathologie ist dieser letz-
te Aspekt vor allem fiir das Verstindnis von Konversionshysterien wichtig,
aber auch fiir andere Formen offenkundig psychosomatischer Erkrankungen,
also dem, was aus psychoanalytischer Perspektive »Somatisierung« (psychi-
scher Konflikte) genannt wird, allen voran die Konversionshysterie, die noch
in der Symptomatik etwa eines Gehorsturzes die Symbolik ausdriickt oder das
Ausagieren im Ansatz wiederholt (etwa ein unaufhoérliches Nervenzucken im
Arm, das noch das unterdriickte Ausholen zum Schlag gegen einen zutiefst
krinkenden anderen anzeigt).

Der Trieb ist ein psychosomatisches Phinomen, triton genos, dritter Term
par excellence. Freud siedelt ihn zuerst im Somatischen an, doch zugleich muss
er ihm bereits Elemente der psychischen Vor- und Darstellbarkeit zuschrei-
ben, weshalb er ihn dann an die Schnittstelle zwischen Psyche und Soma
riickt. Das Verb anlehnen ist im Deutschen (anders als etwa im Franzoésischen
étayer) transitiv und reflexiv: das Psychische lehnt sich an das Somatische an.
Entlehnen ist dagegen nur transitiv, nicht reflexiv: Die Psyche entlehnt ih-
re Schemata dem Kérper... und verdndert sie dabei ihrer Seinsweise gemaf3
und fiir ihre spezifischen Zwecke. Der Terminus der Entlehnung erweist sich
in unserem Zusammenhang als ontologische Kategorie, insofern er dem Ver-
hiltnis zwischen heterogenen Seinsweisen gerecht werden soll. Indem Cas-
toriadis die hier auf dem Spiel stehenden Verhiltnisse nicht als ginzlich de-
terminierende/determinierbare Verursachung, sondern als »eine seltsame Art
der Verursachung« im Rahmen der Magmalogik bezeichnet, macht er diese
ontologische Dimension explizit.** Genauer gehe es um eine wechselseitige
Bedingung, das heifdt, dass die somatische Seinsweise, an der sich die Vor-
stellungstitigkeit anlehnt, spezifische Auswirkungen auf diese Titigkeit hat,
sie gleichsam mitstrukturiert, aber eben vermittels einer Ubertragungsarbeit,
die begriffliche Ritsel aufwirft. Castoriadis spricht in diesem Zusammenhang
von Anstof3 (dt. im Original, Castoriadis itbersetzt mit »choc induisant«); er
entlehnt auch hier wieder einen in der Phinomenologie der Wahrnehmung

43 IIR, S.148.

14,02.2026, 08:00:51,

139


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

gebriuchlichen Begriff, der auf Fichte zuriickgeht. Aus begriffslogischer Per-
spektive handelt es sich dabei um eine Analogie, fiir die der Tropus der ana-
logen Metapher zentral ist, wobei das Verhiltnis zwischen Psyche und Soma
in dieser An- und Entlehnungsdynamik nicht auf ein blof3 rhetorisches Phi-
nomen reduziert werden kann.

Dieses Problem zwischen Ontologie und Rhetorik erfordert einen Exkurs
tiber das Verhiltnis zwischen Sprache und Psyche bzw. Unbewusstem in sei-
ner Beziehung zum Somatischen, genauer zum Trieb als dem psychischen
(animierenden) im Soma. In mancherlei Hinsicht, vor allem fiir die Praxis
des psychoanalytischen Zur-Sprache-Bringens, mag Lacans Ubernahme des
Diktums von Lévi-Strauss, das Unbewusste sei strukturiert wie eine Spra-
che,* durchaus stimmen und auch ausreichen, aber nicht insgesamt. Zwar
wire damit das Psyche-Soma-Problem mit einem Schlag gelost... Aber es wi-
re naiv anzunehmen, dass wir das damit verbundene ontologische Problem,
also die Heterogenitit der Seinsweisen und ihre gleichzeitige Einheit einfach
als ein intralinguistisches bzw. ein semiotisches Problem betrachten und be-
handeln konnten. Dass dieser Satz gerade von einem Arzt, wenn auch von
einem Psychiater itbernommen wird, verwundert nur, wenn man Lacans Iro-
nie verkennt sowie den Einfluss, den der Strukturalismus, also eine genuin
linguistische Theorie auf sein Denken hatte. Eigentlich wurde damit nur eine
von Freud viel vorsichtiger formulierte Analogie hypostasiert und ontologisch
verallgemeinert.

In der Traumdeutung hatte dieser versucht, die Sprache des Traums und
des im Traum sich manifestierenden Unbewussten mittels rhetorischer,
sprach- und literarturwissenschaftlicher, aber auch vermittels archiologi-
scher Werkzeuge zu entschliisseln. Er hat nicht behauptet, dass er damit
das ganze Unbewusste oder die gesamte Verbindung zwischen Psyche und
Soma restlos entschliisseln kénnte. Die verschiedenen Symbolisierungs- und
Bedeutungsweisen, durch die der unbewusste Wunsch sich im Traum zu
manifestieren sucht (Verdichtung, Verschiebung, Mischbildung, Vertretung
etc.), erlauben eine Analogie zwischen Traumarbeit und Dichtung oder
sprachlichem Ausdruck als verschliisselndem/symbolisierendem, aber sie
erfordern auch bildanalytische Zugangsweisen u.4., keinesfalls berechtigen

44 C.Lévi-Strauss, »Die Wirksamkeit der Symbole« (1949). In: Ders.: Strukturale Anthropo-
logie (1958). Frankfurta.M., 1967, S. 204-225.]. Lacan, »Funktion und Feld des Sprechens
und der Sprache in der Psychoanalyse« (Vortrag von 1953, zuerst veréffentlicht 1956),
in: Ders.: Schriften |, Frankfurt a.M. 1975, S. 71-169.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

sie zu einer Homologie (im Sinne von: »Das Unbewusste ist strukturiert
wie Sprache.«). Dies aus mehreren Griinden, von denen ich hier nur zwei
erwihne:

a) Die Sprache erschopft sich nicht in ihrer semiotischen Dimension (die
Differenz zwischen den Zeichen betreffend), ihre semantische Dimension
ist mindestens genauso relevant, gerade fiir die Frage nach dem Verhilt-
nis zwischen Sprache und dem, worauf sie sich bezieht, im gegenstind-
lichen Fall, das innerleibliche, das nicht sprachlich ist, aber vielleicht zur
Sprache zu kommen vermag...

b) Wenn wir die Psyche-Soma-Aporie vor dem Hintergrund beider
Freud’schen Topiken in Betracht ziehen, reicht das Unbewusste iiber
die Triebe, die ja die Schnittstelle zwischen Psyche und Soma (auch
zwischen Ich und Es) darstellen, ins Somatische. Die Triebe sind dies-
seits der Sprache, und das unbewusste (sowie das vorbewusste) Ich (Je)
bereitet sie genau an dieser Schnittstelle fiir die vorstellungsmifiige
und sprachliche Symbolisierung auf. In diesen Prozess sind sowohl die
semiotische als auch die semantische Dimension der Symbolisierung
und Versprachlichung involviert, aber auch die somatische vis formandi
als diesseits der Wortvorstellung angesiedelte.

Castoriadis’ Begriff der Anlehnung geht wie erwihnt tiber jenen Freuds hin-
aus, indem er — chiasmatisch — zwei Ebenen miteinander verkniipft, die von
Freud erschlossene Ebene des Psyche-Soma einerseits, die Ebene des Ver-
hiltnisses zwischen »erster natiirlicher Schicht« und »imaginirer Instituti-
on der Gesellschaft« andererseits.** Dabei ist klar, dass die »erste natiirliche
Schicht« nicht nur die Umwelt darstellt, sondern in erster Linie unser eigenes
Psyche-Soma, dem wir mit dem vorstellenden und sprachlichen Bewusstsein
nur minimal Rechnung zu tragen vermdgen (so minimal die Naturwissen-
schaften dem gesamten Universum Rechnung tragen konnen, auch wenn das
mittlerweile akkumulierte Wissen uniiberschaubar und in seiner Trefflichkeit
schier unfassbar ist). Auf der anderen Seite lehnt sich aber auch die imagi-
nire Institution der Gesellschaft bzw. das instituierende Imaginire in jeder
Gesellschaft an die Psyche als radikales Imaginires an. Das bedeutet:

45  Ich werde im nédchsten Kapitel genauer auf das Beispiel der Geschlechterdifferenz ein-
gehen, das Castoriadis nicht zufallig wahlt, um dies zu erldutern.

14,02.2026, 08:00:51,

141


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

. die notwendige Einbeziehung und Entlehnung der Schemata und Seins-
weisen der Psyche, des Psyche-Soma und des Soma je fiir sich genommen,
aber auch in ihrer Verbindung, der die griechisch-abendlindische Tradi-
tion weniger Rechnung trigt als die vor allem vom Taoismus beeinflussten
asiatischen Denk- und Behandlungstraditionen

+ Die Ubertragung der psychischen Seinsweise und ihrer Grundannahmen
auf die zentralen imaginiren Bedeutungen der Gesellschaft (die originir-
und primirpsychischen Vorstellungsmodi finden sich in Herkunftsmy-
then, religios oder wissenschaftlich sanktionierten Wahnsystemen wie
dem Gottesbegriff, der Ergebenheit der Gliubigen, dem Allmachbarkeits-
wahn oder der Illusion der Unsterblichkeit durch technische Entwicklung
etc.)

Fir Castoriadis stellt das Chiasma von Anlehnung der Vorstellungstatigkeit
und -welt an das Somatische und von Anlehnung des gesellschaftlichen Ima-
giniren an die erste natiirliche Schicht eine offene Totalitit dar, deren mag-
matischer Charakter ihn nicht davon abhielt, es so systematisch wie moglich
erhellen zu wollen. In dem MafSe, in dem die erste natiirliche Schicht auch im
Menschen als Psyche-Soma wirke, sei dieses als ein magmatisches Residuum
zu betrachten, das sich der Sozialisation entzieht. Die psychische Monade,
die den Neugeborenen gleichsam ausmache, erfordere, dass die Aufzucht und
die Sozialisation den Anforderungen und Strukturen dieser Monade minimal
gerecht werden, so wie die somatischen Bediirfnisse des Siuglings und des
Kleinkindes gestillt werden miissen, damit der kleine Mensch iiberlebt. Soviel
zum Chiasma.

Wie steht es nun aber um das Verhiltnis zwischen Anlehnung und Meta-
pher? Um dieses angemessen zu begreifen, ist es wichtig, zwischen Tropolo-
gie und Ontologie zu unterscheiden. Denn was ich die ontologische Metapher
nenne, ist nicht nur ein Tropus, eine Redewendung um der blofRen Rheto-
rik willen, und sei es eine sprechaktionistische. Gerade die Kérpermetaphern
spielen eine seinskonstitutive Rolle in der Gestaltung des gesellschaftlichen
Imaginiren; das heif3t, dass die Metapher eine schopferische Rolle in der Her-
vorbringung von neuen Seinsgestalten, von neuen Institutionen und den da-
mit einhergehenden Praktiken spielt. Das macht ihre ontologische Relevanz
aus.*

46  Siehe weiter unten Kap. Ill.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Der Ubergang, gr. metapherein, iibertragen oder iibersetzen, findet zwi-
schen unterschiedlichen oder ginzlich heterogenen Seinsweisen statt: die
Metapher als Tropus trigt in der und durch die Sprache von einem seman-
tischen Feld in ein anderes heriiber (vom Tierreich ins Reich der Menschen:
Lowe fiir mutiger Mensch/Mann oder vom Erdreich ins Reich der Menschen
bei der Metapher von der Frau als Acker). Im Falle der Anlehnung wird
von einem Sein diesseits der Sprache (Soma) in ein sprachliches bzw. kul-
turelles (gesellschaftlich-imaginires) Sein iiber(ge)setzt. Diese Ubergangs-
und Transformationsprozesse im Sinne einer das aufersprachliche Sein
erschliefenden Metapher setzen geradezu voraus, dass die Ubertragung
selbst immer auch schon das Reich mitkonstituiert, in das sie hiniibertrigt:
die Gesellschaft/Kultur und die Bedeutungen iberschreiten derart den
Interpretations- oder Ubersetzungsakt im wortlichen Sinn, der ja eine mini-
male Zuginglichkeit beider Reiche, Sprachen oder Texte erfordert, zwischen
denen hin- und hergetragen wird.

Die aporetische Beziehung zwischen Psyche und Soma stellt ein transzen-
dentales Element des Anlehnungsbegriffs dar; sie stellt ebenso eine wichtige
S4ule, ja einen unentbehrlichen Term in der philosophischen Anthropologie
von Castoriadis dar. Wir kénnen nicht mehr hinter die Annahme der Anleh-
nung des gesellschaftlichen Imaginiren, ja der Kultur und der Sprache an das
Psyche-Soma zuriickgehen. Die ontologische Metapher, die Entlehnung bzw.
Mimesis und die schopferische Hervorbringung, die dabei am Werk sind,
kénnen als zirkulierende gefasst werden. Castoriadis hat immer wieder die
Zirkularitit betont, die Gleichurspriinglichkeit und die gegenseitige Bedin-
gung im Zuge von psychischen bzw. psychosomatischen oder sozialen Her-
vorbringungsprozessen. So reinszeniere die Gesellschaft immer wieder das
Psyche-Soma und umgekehrt reinszeniere das Psyche-Soma immer wieder
die Gesellschaft, die Verhiltnisse, die in ihr gerade vorherrschen oder schon
im Verfall begriffen sind.

Eine chiasmatische Neuanordnung des Psyche-Soma iiber zwei Begriffs-
paare — Leib-Seele als Verband zweier untrennbar miteinander verwobener
Termini, und Korper — Geist als voneinander klarer abtrennbare Termini,
konnte meines Erachtens helfen, die Schwierigkeiten zu kliren, die mit der
Untrennbarkeit und gleichzeitigen Gegensatzlichkeit der Seinsweisen Psyche
und Soma einhergehen.*” Daraus kann eine Differenzierung zwischen zwei
Dimensionen des Somatischen bzw. zwei Perspektiven auf das Somatische

47  Siehe hierzu ausfiihrlicher A. Pechriggl, Agieren und Handeln, S.146ff.

14,02.2026, 08:00:51,

143


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

hervorgebracht werden, die dem ebenfalls chiasmatischen Begrift der An-
lehnung besser gerecht wird. Die begriffslogische Analyse des Psyche-Soma
wird allerdings den Leib als letztlich vage Gesamtheit niemals erschépfend
bestimmen kénnen.*® In Bezug auf den Leib machen jedenfalls Begriffe der
Fluiditit und Konduktivitit mehr Sinn als analytisch-anatomische Begriffe,
die wie die Dichotomie auf dem Schneiden beruhen (gr. tomé), die also mehr
mit weniger durchlissigen Grenzen und festeren Entititen operieren. Auch
wenn Flitsse nicht irgendwie, sondern in — mehr durchlissigen — Bahnen
zirkulieren, so lassen sie sich in ihrer Materialitit nicht als eindeutig ver-
ortbar und als immer klar voneinander abgrenzbar begreifen, sondern als
in Bewegung befindliches Transportierendes/Transportiertes. Grenze (peras)
und Form/Gestalt (eidos) spielen in ihrer Konstitution eine zweitrangige
Rolle, was auf eine Dichte sui generis hinweist.

Wenden wir uns hierfiir nochmals Castoriadis’ Magmalogik zu. Einer der
Grundsitze dieser Ontologie besagt ja, dass das Sein iberall dicht ist (Iét-
re est partout dense). Das heif3t nicht, dass es tiberall gleich dicht ist, sondern
fir den Bedarf hinreichend dicht (suffisament quant aux besoins, »squb«): ein-
mal dichter, ein anderes Mal weniger dicht. Doch in einer philosophisch-wis-
senschaftstheoretischen Tradition, in der das Somatische lange als das Reich
rein instrumenteller Funktionalitit betrachtet und behandelt wurde (von der
Metapher der Kérper-Maschine iiber jene vom Korpers als mechanistischer

48 Die Vagheit des Leibes als CGegenstand philosophischer Begriffsbildung ist zuerst die
einer nichtanalytisch-anatomischen Wahrnehmung. Selbst wenn wir die Fluiditat und
Konduktivitat im Leib bzw. im Kérper zu segmentieren und zu analysieren versuchen,
wird dies nur eine bestimmte Dimension der Blut-, Botenstoff-, Energie-, Lymph-,
Strom- u.a. -fliisse erfassen. Die innere Leibwahrnehmung ldsst sich nicht messen, so-
wenig wie die psychischen und leiblichen Auswirkungen einer Psychoanalyse, sondern
nur im einiibenden Vollzug begreifen. Die meditative Wahrnehmung dieser Fliisse
basiert auf einer derartigen eingelibten sensitiven Erfahrung, wahrend die Messung
durch Apparaturen auf andere Phdnomene abzielt, es ist allerdings moglich die Aus-
wirkungen von Meditationen auf das messbare physische bzw. neuronale »Korrelat«
zu messen, so wie sich auch die Auswirkungen einer langeren psychoanalytischen Kur
auf die neuronale Struktur messen lassen, worauf Eric Kandel als einer der ersten auf-
merksam machte. Dasselbe gilt fiir die von Kind auf eingeiibte optische oder akusti-
sche Wahrnehmung, die erschépfend weder von aufden noch vom Subjekt der Wahr-
nehmung selbst erfasst werden kann (weil sie von fast allen beherrscht wird, kommt
niemand auf die Idee, diese Norm messen zu wollen, erst wenn es Defizite gibt und
Prothesen anzufertigen oder Pharmaka zu verabreichen sind, wird die Messung, wel-
che der Anpassung dieser Hilfsmittel dient, effektiv).

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Apparat, der - ist der Konstruktionsplan einmal eruiert — nachgebaut wer-
den kann, zu den elektronischen Netzwerken, die iiber genetische »Informa-
tionen« gesteuert werden), ist die in der Zerlegungslogik nicht verort- und
bestimmbare somatische vis formandi verdeckt worden.*®

Das ist gleichsam das von Castoriadis nicht behandelte Pendant zur Ver-
deckung der Einbildungskraft, auf die er mit dem Aufsatz »Die Entdeckung
der Einbildungskraft«, geantwortet hat. Diese, das organisch-systemische
Funktionieren immer iiber- und unterschreitende, gestalterische Dimension
ist, wenn ihr iiberhaupt Rechnung getragen wurde, stets in das Reich der
Psyche verlagert worden. Wenn wir das Psyche-Soma jedoch als Chiasma von
Leib-Seele und Korper — Geist betrachten, ist es nicht eindeutig feststellbar,
ob die Unbestimmbarkeit, das Dysfunktionale, der Uberschuss gegeniiber
dem Kategorialen und der Identitits- und Mengenlogik gerade mehr im
Psychischen oder mehr im Somatischen anzusiedeln sind. Dennoch bleibt
der irreduzible Unterschied, ja Gegensatz zwischen beiden Seinsweisen be-
stehen, insbesondere die Tendenz des Korpers zum Real-Gegenstindlichen
und deutlicher Verortbaren gegeniiber jener der Psyche zum nicht greifba-
ren Phantasmatischen, Reprisentationalen bzw. Imaginiren, das wie die
Materie auf der Ebene von Teilchen nach allen Seiten flieht; nur ausnahms-
weise nehmen wir das Psychische als materiellen Fluss im Somatischen
wahr, die meiste Zeit »nur« iiber seine Produkt/e von unterschiedlicher

49  Wieich andernorts ausgefiihrt habe, sind diese Metaphern durchaus zirkuldr, so geht
z.B. die Netzwerkmetapher der digitalen Welt auf die Entdeckung Kurt Goldsteins zu-
riick, der als erster die Struktur der Nervenzellen als neuronales Netzwerk bezeich-
nete und damit den Anstofd gab fiir die Entwicklung des Konnektionismus, der fir
die Kybernetik grundlegend ist: K. Goldstein, Der Aufbau des Organismus. Einfiihrung in
die Biologie unter besonderer Beriicksichtigung der Erfahrungen am kranken Menschen, Pa-
derborn 2014. Die kybernetische Vorstellungswelt, die nicht nur das digitale, sondern
darliber hinaus das gesellschaftliche Imaginédre beherrscht, hat allerdings einen an-
deren Weg eingeschlagen als Goldstein und seine Nachfolger, die an der Schnittstelle
von Neurologie, Gestalttheorie und Phianomenologie dachten (Merleau-Ponty, Varela
oder Oliver Sacks). Zur Relevanz von Goldstein fiir die heutige Neurologie und Neu-
rochirurgie: H.Joswig, G. Hildebrandt, »Kurt Goldstein and his nonlocationist thoughts
on aphasia—a pioneer of early network theories at the beginning of the twentieth cen-
tury?«, in: Acta Neurochir 159/2017, S. 1179-1185. https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209
-X (29.07.2021). Mit der Bemerkung, dass gr. kybernetes Steuermann heifdt, verweise ich
nur en passant auf die cerebrozentrische Sichtweise der Kybernetik, die das Leib-Seele-
Problem aufeinen Mind-Brain-Diskurs reduziert und damit die Psyche, den Kérper und
erst recht den Leib ausklammert.

14,02.2026, 08:00:51,

145


https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x
https://doi.org/10.1007/s00701-017-3209-x

146

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

psychosomatischer, psychischer oder geistiger Qualitit, das heif3t als Affekrte,
Begierden, Gefithle oder Wortvorstellungen, Gedanken, Formeln, Begriffe,
Interaktionen, Resonanzen...

Doch angesichts der — wenn schon nicht strukturell-organisatorischen,
so doch existenziellen — Gemeinschaft von Psyche und Soma, angesichts auch
der vielfiltigen Intersektionen zwischen den beiden Seins- und Organisati-
onsweisen, sind auch im Soma ein Minimum an Unbestimmbarkeit und crea-
tio ex nihilo anzunehmen; diese ist nicht — wie es bei Castoriadis den Anschein
hat - auf die Psyche beschrinkt oder — wie es aus der fiir ihn einflussreichen
phinomenologischen Perspektive erscheint — auf die Innerlichkeit leiblichen
Erlebens.

Monade und Chiasma

Um das Chiasma der Anlehnung zwischen Psyche/Soma und Gesellschaft
einerseits, Natur und Kultur andererseits deutlicher darzulegen, ist eine
neuerliche Betrachtung der psychischen Monade bei Castoriadis erforder-
lich. Psyche und auch Soma sind bei Castoriadis als jeweils Gestaltetes/
Gestaltendes gefasst und konnen mit Hilfe dieses Chiasmas zu einem
mehrdimensionalen Begriffsgefiige legiert werden. Sobald die Sprache ins
Spiel kommt, wird es zu einer mehrdimensionalen Matrix im Sinne von
Foulkes, welche die Gesamtheit aller unbewussten, vorbewussten, bewussten
Affektionen, Wiinsche, Vorstellungen und Auflerungen in einer Gruppe oder

Gesellschaft umfasst.>°

Das Chiasma projiziert sich also durch die Sprache
ins Gesellschaftlich-Geschichtliche als (imaginires) Bedeutungsgefiige und
als (imaginirer und realer) sozialer Koérper bzw. als kulturelle Verkérperung
hinein. Dabei gestalten sich auch die psychischen Instanzen in den einzel-
nen Menschen tiber diese Bedeutungs- und Verkérperungsmatrix je nach
Gesellschaft unterschiedlich aus.

Wenn wir nun zu Castoriadis’ Terminologie zuriickkehren, so verandert
auf der Seite der kreativen Agentur das instituierende Imaginire das insti-
tuierte Imaginire iiber zwei Achsen: (1) Psyche-Soma/psychische Monade der
Mitglieder der jeweiligen (2) Gruppe oder Gesellschaft, die als gesellschaftli-
cher Kérper und zugleich als gesellschaftliches Imaginires zu fassen ist. (Ob-
schon die Korporalitiit des Gesellschaftlich-Geschichtlichen bei Castoriadis
wenig Beachtung findet, schwingt sie in seiner Gesellschaftstheorie mit und

50 S. H. Foulkes, Gruppenanalytische Psychotherapie, Miinchen 1974.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

ist durch diese jedenfalls nicht denkumméglich gemacht.) Das chiasmatische
Mobile dieser Achsen oszilliert zwischen schopferischer Dynamik und Fixie-
rung oder Sedimentierung, sowohl auf individueller als auch auf kollektiver
Ebene (Dynamik und Fixierung sind nicht a priori positiv bzw. negativ zu wer-
ten, die Fixierung wirke erst als Blockade wichtiger Verbindungen negativ).
Gehen wir etwa vom Korper als Anderem aus, also von einem heterono-
men Phantasma, das die monadische Psyche im Moment der Unlust bzw.
des Mangels dem sinnlichen Kérper auferlegt, dann wire der Ubergang zu
einem weniger heteronomem Phantasma das »Offnen von Fenstern auf die
Welt« und damit eine lustvollere Besetzung des Soma, die eine positive Lei-
berfahrung, also auch das Genieflen ermoglicht. Aus psychoanalytischer Per-
spektive geschieht dies iiber hinreichend gutes containment,* durch welches
das nicht aufschiebbare Bediirfnis in einen aufschiebbaren Wunsch verwan-
delt werden kann, dessen Erfilllung das Kind auch zu geniefien vermag. In
weiterer Folge differenziert sich diese Fahigkeit iber die Triangulierung und
die damit einhergehende Sozialisation aus, welche die dyadische Abhingig-
keit des frithkindlichen Psyche-Soma sowohl auf der psychischen als auch auf
der somatischen Ebene zu relativieren beginnt. Der Kérper des infans, also
des Menschen, der noch nicht die Sprache hat, ist dabei Medium der Zuwen-
dung zur Welt und des Austauschs mit ihr; er ist damit nicht nur Modell fir
die beginnende Vorstellungstitigkeit. Das instituierende Imaginire als Kor-
perimaginires ist derart auch als begrifflicher Hintergrund des betreffenden
Chiasmas fassbar. Soma und Psyche sind aber auch Patient/in, Akteur/in und
Zuschauer/in, ja theatron, das heifdt Publikum und Schauplatz zugleich.
Wenn wir uns die Gestalt der »sinnlichen Gewissheit« in der Hegel’schen
Dialektik der Phinomenologie des Geistes in Erinnerung rufen, dann treffen wir

51 Bion konzipiert das containment durch die ersten Bezugspersonen als ein beruhigen-
des Aushalten der Aggression des Sauglings, der auf die Befriedigung seiner Bedlirf-
nisse warten muss; es ist jene psychische Disposition, welche es ihm ermoglicht, das
Warten durch Phantasietatigkeit zu iberbriicken, was die allgemeine Fihigkeit zum
Triebaufschub im weiteren Leben dieses Menschen darstellt. W.R. Bion, Lernen durch
Erfahrung. Wenn die Bezugspersonen selbst iberwiegend aggressiv auf die Aggressi-
on des Sduglings reagieren, wird diese Fahigkeit nicht oder nicht hinreichend aufge-
baut. Auch eine Gesellschaft, die — wie die aktuelle Konsumgesellschaft — alle Wiin-
sche ihrer Mitglieder zu erfiillen vorgibt, noch bevor sie aufkommen, kultiviert eine
kollektive Unfihigkeit zum Triebaufschub. Castoriadis hat in seinen zuweilen diste-
ren Gesellschaftsdiagnosen auch darauf hingewiesen, so etwa in: »Psychoanalyse und
Politik«.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

dort auf einen Moment, in dem diese Gestalt sich in jedem Augenblick an den
darauffolgenden st63t, wobei jeder Augenblick zugleich ganz kurz und abso-
lut ist. Diese Struktur ist jener der psychischen Monade oder dem Originiren
vergleichbar, insofern sie ein durch die Beschranktheit (oder stultitia) ihrer Po-
sition auferlegtes Anderes mit sich bringt: das Hier und Jetzt in seiner gerade
unmittelbar giltigen Absolutheit, das im nichsten Moment schon ein ande-
res ist. Diese erste Dialektik miindet in einer Art Triangulierung durch das
Auftauchen eines neuen Anderen (das nichste »Hier und Jetzt«, welche das
kaum vergangene vorherige »Hier und Jetzt« schon abldst, wird nun im Ver-
gehen erinnert bzw. die sich ausbildende Erinnerung ermoglicht die Wahr-
nehmung des Ubergangs, sie wirkt auch wie ein Container fiir alle drei: Hier
und Jetzt, nichstes Hier und Jetzt, Ubergang von einem zum anderen). Die-
se »Triangulierung« fithrt zur »Wahrnehmung« als jener Gestalt des minimal
containenden Protogeistes, welche die Gestalt der sinnlichen Gewissheit ablost
und zugleich aufhebt. Dieses andere Andere ist vermittelt und vermittelnd
zugleich; es vermittelt selbst zwischen den sich bisher nur wiederholenden
Augenblicken des absolutistisch seinen Standpunkt behauptenden »Ich, also
zwischen den unmittelbar sinnlich verspiirten/phantasierten absoluten Ob-
jekten, die das Ich-Subjekt ganz ausfiillen, so wie dieses das Hier und Jetzt
ausfiillt. Was Castoriadis in seiner Terminologie den Aufbruch der Monade
nennt, kniipft teilweise an diese Hegelsche Dialektik an, ist allerdings weit
weniger begrifflich-ideell gefasst als Hegels Ubergang zur Wahrnehmung.
Der Philosoph und Psychoanalytiker konzipiert es vielmehr als einen effek-
tiven Zusammenstof3 zwischen Ich und der Welt der anderen.

Der Korper des Ich ist in den gesellschaftlich-imaginiren Kollektivkdrper
ebenso eingebettet wie die psychische Monade. Doch Letztere weifd weder
etwas von ihrem gesellschaftlichen Sein noch von ihrem somatischen Funda-
ment.5
eine Art Phantomglied, das nicht da ist, und dass sie nur spiirt, wenn es weh
tut oder Lust bereitet. So phantasiert die Monade sich aus dem Nichts, wie

Sie phantasiert den Korper, der sie immer schon ist, zeitlebens als

aus bzw. durch sich selbst hervorgebracht, denn ihr ureigenes Phantasma von
sich ist das eines reinen »Fiir sich«, das nicht nur sich aus sich selbst hervor-
gebracht hat, sondern, das sich immer wieder hervorzubringen vermag: eine
gleichsam unumgingliche »Wahnideex, ja die Mutter aller Wahnideen, die

52 »Psyche ist ausgedehnt, weifd nichts davon« so Freud in einer Notiz im Juni 1938, GW
XVII, S.152. Frankfurt a.M.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

einer Begrenzung, einer Verankerung im gesellschaftlichen und kérperlich-
materiellen Realititsprinzip bedarf.>?

Wir kénnen dieses originire oder monadische »Ich« mit Hilfe der hu-
moresken Erzihlung Metaphysik der Rohren von Amélie Nothomb umreifien.>*
Das infans/Ich, welches sie in diesem Buch beschreibt, genief3t seine totale
Ichbezogenheit in selbstgeniigsamer Abgeschlossenheit. Es ist reines, selbst-
beziigliches Ich=Ich, eine Karikatur des Kant’schen »Ich« als psychische Mo-
nade. Ein Selbst, das sich als sich selbst sich vorstellendes vorstellt und dabei
— was das Soma angeht — primitiv selbstgeniigsam, immer schon gestillt und
bediirfnislos vor sich hinvegetiert. Zugleich erscheint allerdings das Soma als
seine einzige Verankerung in der Welt. Denn es ist vor allem der Korper, der
die Aufmerksamkeit der besorgten und es rundum versorgenden Eltern die-
ses Wesens auf sich zieht. Diese Sorge dndert jedoch rein gar nichts an dessen
autistischer Verfasstheit. Endlich kommt die belgische Grofdmutter mit Scho-
kolade angereist und lisst das infans aus seinen Wolken fallen, indem sie des-
sen Begehren erweckt (es ist beides, die GrofSmutter und die Schokolade, die
zu einer begehrenswerten Einheit, ja einem Deleuze’schen Wunschensemble
verschmelzen). Der Ubergang vom immer gestillten und zu stillenden Bediirf-
nis zum aufschiebbaren Begehren markiert eine radikale Verinderung der
Seele: Diese wechselt — gemaf3 der Aristotelischen Logik — von ihrem pflanz-
lichen und kontemplativen Sein (primitiv »theoretisch«) in das Sein einer in-

53  DieOntologie, die das Verhaltnis zwischen Psyche und Soma dichotomisiert, pragtins-
besondere den Begriff, den Leibniz von der Monade als unkérperlicher Automat hat,
der sich seinerseits an Brunos Monade und monas monadum anlehnt. Leibniz unter-
streicht auch die Rolle der Kraft in der Seelentheorie, was einen Schritt in Richtung
Vermittlung zwischen Monade aus psychischer Perspektive und Monade aus somati-
scher Perspektive darstellt. G. W. Leibniz, Monadologie, Stuttgart 1989. Das Element,
das Leibniz und Spinoza hier am meisten anndhert, ist die perspektivische Auffassung
vom eidos sowie vom Korper, der bei Leibniz zum Aspekt der Seele wird und als sol-
cher die Grenzen aber auch die Offnungen der Monade darstellt. Dabei verkniipfen
sich Ontologie und Gnoseologie in einer Art Zwischenraum des »Aspekts« oder des
»Gesichtspunkts«, ein Topos taoistischer Prigung, der einen methodologisch zentra-
len und jedenfalls »magmatischen«Zwischenraum innerhalb der dichotomisierenden
Denkweisen darstellt. Dieser begriffliche Zwischenraum, metaxy, zwischen Ontologie
und Gnoseologie wird erst viel spater in der Wissenschaftstheorie relevant, insbeson-
dere durch die metaphysischen Fragen, welche die Quantenphysik aufwirft, und denen
Castoriadis mit der Magmalogik fiir die philosophische Ontologie und ihre Verbindung
zur Gnoseologie gerecht zu werden versuchte.

54  A.Nothomb, Ziirich 2002.

14,02.2026, 08:00:51,

149


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

tegrierenden Seele, die von dem aus denkt, was sie fithlend erfihrt.5> In der
Fiktion von Nothomb 6ffnet die belgische Grofimutter mit ihrer belgischen
Schokolade die Tiir des (zu lange bestehenden) Originiren zum Primiren und
damit auch - im fiktionalen Zeitraffer — zum Sekundiren.

Was Castoriadis »Aufbruch der Monade« nennt, ist nicht nur oder
nicht sosehr durch eine Gewalt sui generis gepragt (Aulagnier betitelte ihr
Hauptwerk wie bereits erwihnt »Die Gewalt der Interpretation«), sondern
vor allem durch die mise en acte, also den Anstofd zur Verwirklichung der
Sprech- und Wahrnehmungsfihigkeiten im Register der Anlehnung und
des Un/Lustprinzips, das sich seinerseits am somatischen Realititsprinzip
anlehnt. Dieses ist aufs Engste mit Bediirfnisbefriedigung verkniipft, fiir die
es weder Negation noch lingeren Aufschub gibt. Die Gleichzeitigkeit, die hier
im Spiel ist, mag aus einer strikt entwicklungspsychologischen Perspektive,
die von klar voneinander abgegrenzten konsekutiven Stadien ausgeht, mehr
literarisch-fiktional als realistisch erscheinen. Doch diese Gleichzeitigkeit ist
begrifflich die Grundlage firr den Zusammenstof§ zweier Momente in der
Psyche, den Aulagnier »téléscopage« nennt, genauer »Zusammenstofd zwischen
einem unbewussten Phantasma und einer identifikatorischen Aussage«.5

Die GrofRmutter, dieser andere Kérper mit neuer Stimme, tritt bei Not-
homb als Trigerin eines neuen (Un-)Lustobjekts fiir »Baby« auf.*’ Sie ist ein

55  »lmmerhin lief diese Monade ihren Kérper vegetieren«denken vielleicht die Leser_in-
nen von Aulagnier, die in ihren Arbeiten das Originire (die Monade) anhand von Ex-
trembeispielen wie anorektische Sduglinge darstellte.

56 P Aulagnier, Lapprenti-historien et le maitre sorcier. Du discours identifiant au discours dé-
lirant, Paris 1984, S.27. Wie bereits oben (1.3) angedeutet, untersucht Aulagnier die-
ses Ereignis als Trigger fiir den Ausbruch von Psychosen; es spielt auch diesseits der
Psychose eine zentrale Rolle im psychischen Leben der Menschen, welches sich nicht
durchgehend an das Prinzip der Kausalitat halt. Das gesamte Buch ist eine Aufberei-
tung dieses Begriffs (téléscopage), der an jenen der Retrojektion des gerade Erlebten
auf das Originare gebunden ist. Im Grunde haben wir es bei allen Krisensituationen,
in denen die Psyche auf ganz frithe Abwehrmechanismen zuriickgreift, nicht nur mit
einer Regression, also einem Ruckfall zu tun, sondern vor allem mit einem solchen
»Zusammenstofi«im weniger pathologischen als vielmehr»normal«regressiven Sinn,
auch wenn die Auswirkungen auf das psychische Funktionieren in solchen Féllen ge-
wiss drastischer sind als Regressionen im herkdmmlich neurotischen Sinn.

57  Es handelt sich hier gleichsam um eine Deckerinnerung im Register der Nachtraglich-
keit, und der Eindruck der Gleichzeitigkeit sowie die Verwechslung mit der darunter
verborgenen Szene erklart sich u.a. auch mit dem »Zusammenstof}/téléscopage«. Die
Diskrepanz zwischen der primitiven Urszene »an sichg, also in einem theoretisch-rea-

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Kérper-Raum im Sinne eines Ubergangsobjekts, das zwischen einer psychi-
schen Monade im Kreis einer unheimlichen Familie und einer bis dahin vollig
abgeschiedenen, fiir es inexistenten Auflenwelt angesiedelt ist. Diese Gestalt
scheint von aulen zu kommen; zugleich muss sie mitsamt ihres auf der Zun-
ge zergehenden Objekts hinreichend nahe am Koérper des Kindes erscheinen,
gleichsam als ihm zugehorig, um fiir dessen Psyche als begehrenswertes Ob-
jekt wahrgenommen und assimiliert werden zu kénnen. Diese Aufnahme des
Objekts passiert sowohl auf der somatischen, als auch auf der psychischen
Ebene. Was aber noch interessanter ist an dieser nicht nur literarischen Sze-
ne: Die Schokolade/Grofimutter wird die Mitte und das Mittel fiir die psychi-
sche Monade, um seinen eigenen Kérper tiber diesen neuen Anderen affektiv
als Objekt und zugleich als Teil des Selbst zu besetzen. Diese Besetzung ver-
bindet die beiden, die einander nun (bewusst, unbewusst und nicht-bewusst)
als Teile eines realeren Selbst, das heifst als Psyche-Soma wahrnehmen. So
kommt das Baby durch diese gesellschaftliche Mutterschaft der Schokolade
schenkenden GrofSmutter ein zweites Mal zur Welt, diesmal als menschli-
ches Wesen, dessen Seele nicht mehr nur als die Mimikry einer Pflanzen-
seele selbstbeziiglich vegetiert (Pflanzen leben nicht isoliert, die »Pflanzen-
seele« ist ein weiterer Anthropomorphismus, der mit der monadischen Ver-
fasstheit der menschlichen Psyche zusammenhingt und das »Vegetieren von
Menschen wie Gemiise« ist eine metaphorische Bezeichnung, die mehr iiber
die menschlich-»zivilisierte« Verachtung der Pflanzenwelt sagt als itber die
Pflanzenwelt).

Doch kommen wir auf die oben angedeutete Moglichkeit zuriick, dass
der Begriff der psychischen Monade auch mit einer von Thanatos beherrsch-
ten Art der Anlehnung verkniipfbar ist. Wie schon erwihnt, wird im Fall der
infantilen Anorexie nicht so sehr der Hunger, als vielmehr der Akt des Stillens

len Sinn und der Urszene »fiir die Psyche des Kindes«bleibt auf immer bestehen, nicht
nur aufgrund des fiir diese frithe Zeit nicht existierenden Erinnerungsvermégens, son-
dern auch wegen der radikalen Subjektivitat der Urszene, die ja ilberhaupt erst durch
die und fir die Psyche hervorgebracht wird; damit verbundenen ist der »idealistische«
Charakter dieser Szene, also der Interaktion zwischen Kind und Bezugsperson im (blof3
theoretisch vorstellbaren) totalen Begreifen dieser Szene durch einen absoluten Geist
oder Beobachter, der alles wahrnimmt und versteht, weifd und vorhersieht...; hier, an
dieser klaffenden Stelle entspringen die Allmachtsphantasmen, Cottesideen und das,
was Lacan fiir die Ubertragungssituation das sujet supposé savoir nennt, also das Sub-
jekt, dem Allwissenheit unterstellt wird: ]. Lacan, Die vier Grundbegriff der Psychoanalyse:
Seminar Buch 11, Wien 2017.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

zum Repridsentanten einer von der Psyche als total erlebten Unlust, aus der
es dann fir die sich vom Korper abgelost halluzinierende Psyche nur noch
den Ausweg der Nahrungsverweigerung gibt. Castoriadis setzt hier die Ver-
bindung zwischen der Struktur der psychischen Monade und den religiésen
Allmachtsphantasmen an, seien sie projektiver Art, wie im Falle der Eingott-
religionen, seien sie selbstherrlicher Art, wie im Fall des technizistischen All-
machbarkeitsimaginiren auf Kosten der Umwelt, ja des Planeten. Der Auf-
bruch der Monade ist - trotz der Gewalt, die er fiir die selbstgeniigsame
halluzinatorische Psyche darstellen mag — der Preis fur die Er6ffnung des
Begehrens im Zeichen des Realititsprinzips und damit eines Objekts des Be-
gehrens, das selbst ein — auch andere begehrendes — Ich ist. Der Aufbruch der
Monade ist Urkastration, vor jeder Urszene bzw. Urverdringung. Das Uberwiegen
bzw. Total-Werden der Unlust ist in dieser Geschichte nicht die Regel, doch
wenn das der Fall ist, setzt es den Korper zeitlebens noch massiver der psy-
chischen Rage aus, als ohne eine solche Unlustdominanz.>®

Die Idee vom Korper als verfolgende/verfolgte Instanz fir die psychische
Monade verleiht der »gliederlésenden« Seite vieler Selbstmorde und Morde
im Zeichen der Spaltung zur Rettung des Ich nachtriglich Sinn.>® Psycho-
tische Geschehen, die »gliederlosend« gegen den Kérper gerichtet sind, be-
zeichne ich insofern als »hyperrealistisch«, als darin der Korper als res den
aufgelosten Zustand der Psyche als einen der Zerteilung, ja der Zersetzung
iiber die Mafle in Szene setzt, aber auch die von Castoriadis ins Feld gefiihr-
te Dehiszenz des Psyche-Soma. Dennoch ist sie — in ihrem Angriff auf den
Korper — lebensgefihrlicher als die psychotisch-halluzinatorische Fragmen-
tierung des Selbst auf rein psychischer Ebene, weil diese den Kérper eher in-
takt zu lassen vermag. Im Kampf auf Leben und Tod zwischen monadischer
Psyche und ihrem als eigenen verkannten Leib ist das auf den Kérper bezoge-
ne psychotische Ausagieren aber immer auch schon ein Schritt in Richtung
einer Uberwindung des tédlichen Abgrunds inmitten des Organismus, der
jedenfalls lebensgefihrlich ist.

Zwar ist diese Zersetzung leibseelischer Integritit die Aushebelung der
unertraglich scheinenden Erinnerung im Register der Wortvorstellungen; sie
ist aber auch der Versuch, der so massiv erlebten Bedrohung zu entkommen,

58  Wenn wir den Status des Korpers in der Geschichte der europdischen Religionen und
Philosophien betrachten, dann iiberwiegt dort gewiss die Unlust- und GeiRelungser-
fahrung tber jene der Lust und des korperlichen Geniefiens.

59  Hesiod nennt Eros in der Theogonie »gliederlésend«.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

also eine Art Uberlebensversuch.®® Der suizidale Angriff einer in unlustvol-
ler Monadenhaftigkeit gefangenen Psyche auf den Korper ist dessen Vernei-
nung und Anerkennung zugleich (weshalb viele suizidversuche in der Psy-
chose auch scheitern: Eros behilt dann gerade noch die Oberhand). Diese
Angriffe antizipieren eine Anerkennung des Leichnams seitens des/der An-
deren, zuweilen auch im Sinne einer unbewussten Erfiillung des — zumeist
ebenso unbewussten — Wunsches des_der frithen Anderen.®!

Im suizidalen Angriff auf den eigenen Korper/Leib erhebt die Seele sich
— ob realistisch oder illusionir — de facto iiber den Korper als Ganzen, phan-
tasmatisch jedoch nur tiber dessen Verginglichkeit und das Realititsprinzip,
das der leiblichen Verankerung der Seele Rechnung tragt.

Die Ambivalenz in der affektiven Besetzung des Selbst als rein psychi-
sches Selbst und als anderer Kérper bzw. als Kérperanderer kann zu einer
chiastischen Umbkehr fithren: zum Auseinanderklaffen von universalem »See-
lenanderen« und einem konkretistischen Kérperselbst, in dem die paranoide
Psychose einen punktuellen Anker findet, und in der alles, was aufen ist, als
beseelt und auf das Ich gerichtet erscheint. Im Idealfall findet die Psyche mit
und in ihrem Kérper den Weg zur Integration der zur Sprache gekomme-
nen Angste, die somit nicht mehr im Modus der Spaltung ausagiert werden
miissen.

Schwierige Freiheit

Zum Abschluss dieses Kapitels moéchte ich auf die Frage nach der Dialektik
zwischen Autonomie und Heteronomie zuriickkommen und sie aus der
Perspektive eines Chiasmas skizzieren, in dem psychische Monade und
(Korper-)Anderer auf der Ebene des Einzelenen, gesellschaftliches Imagi-
nires und kulturelle Verkoérperung auf der Ebene des Kollektivs einander
gegeniibergestellt und sodann miteinander verschrinkt werden. Castoriadis
hatte vor allem in Gesellschaft als imagindre Institution unterstrichen, dass die
Verwirklichung der Autonomie fuir ihn nicht in dem bestiinde, was Freud
die »Trockenlegung der Zuydersee« nannte, das heif3t eine Art Kolonisierung
des Es durch das (bewusste) Ich. Uber Lacan kam er, trotz der spiteren

60 S. Mentzos, Psychose und Konflikt: zur Theorie und Praxis der analytischen Psychotherapie
psychotischer Storungen, Gottingen 1995.

61  Es geht um die Rolle des unbewussten Wunsches (kein Kind zu bekommen) oder des
Nicht-Wunsches (ein Kind zu bekommen).

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Kritik an diesem, zu dem Schluss, dass es heifSen miisse »wo Es ist, soll Ich
auftauchen«.®>

Der Begriff der Autonomie machte fiir ihn nicht als solipsistisches Pro-
gramm eines sich selbst transparenten Individuums Sinn, das mit anderen
Seinesgleichen in einer idealen Situation kommuniziert. Er siedelt also das
Spannungsfeld zwischen Autonomie und Heteronomie an der Schnittstelle
von einzelnem Subjekt und — moglichst demokratisch verfasster — Gemein-
schaft an. Damit tritt Freuds (und Lacans) Beitrag zur Befreiung von den kul-
turell erzwungenen Pflichtobsessionen des auf die individuelle Intention fi-
xierten kategorischen Imperativs in den Vordergrund, allerdings unter expli-
zitem Verweis auf die Vorrangigkeit des Gesellschaftlich-Geschichtlichen.

Trotz seiner Auseinandersetzung mit der menschlichen Hybris scheint fur
Castoriadis die Hauptquelle der Heteronomie weniger die von Kant explizit
ins Feld der Ethik gefithrte Neigung bzw. die von ihr angetriebene Subjek-
tivitit zu sein, sondern er betrachtet — im Anschluss an die linkshegeliani-
sche Kritik — eher die Religion bzw. die kulturellen Mechanismen kollektiv
sich auswirkender Selbstverkennung als jene Krifte, durch welche die Gesell-
schaft sich in einem Zustand der Fremdbestimmung hilt, welcher struktu-
rell ihr Bewusstsein fiir ihre eigene Gestaltungskraft unterminiert. Die re-
ligiose (oder ideologische) Fixierung auf eine illusionire und als ewig vor-
gestellte auflergesellschaftliche Quelle allen Seins und allen Sinns versteht
Castoriadis aber nicht nur im Sinne der hegel-marxistischen Religionskri-
tik (die iiber Feuerbach und Nietzsche fiithrt), sondern er erweitert sie — in
kritischer Auseinandersetzung mit Marcuse, Adorno und Horkheimer — um
die Freud’sche Perspektive einer kulturell relevanten Projektion und der da-
mit einhergehenden illusioniren Verkennung des eigenen Werks in dieser.®
Im Zentrum dieser Religionskritik steht der Begriff der Entfremdung, nicht
jener der Heteronomie, die der Autonomie gegeniibersteht und auch nicht
jener der Aufklirung, die bei Castoriadis eher im Feld der philosophischen
und wissenschaftlichen Erkenntnis als Erhellung (frz. éludication) angesiedelt

62  CGllinsbes. Il.2.

63 Damit weist er eine Verbindung zum Werk des Philosophen und Psychoanalytikers
Theodor Reik auf. Reik hat sich auf die historische Analyse des Zusammenhangs zwi-
schen Dogma und Zwangsidee konzentriert, welche in einem allgemeineren Sinn die
Destruktionsangst (bzw. die Angst vor dem verdrangten Destruktionswunsch) abweh-
ren. Th. Reik, Dogma und Zwangsidee, Leipzig, Wien, Ziirich 1927.

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

ist. Dennoch gibt Castoriadis die Kant'sche Perspektive auf das Spannungs-
feld von Autonomie und Heteronomie nicht auf. Es geht bei ihm vielmehr
um das Chiasma von Autonomie und Heteronomie einerseits, Entfremdung
und Selbsterkenntnis andererseits, wobei an der Schnittstelle die Selbstinfra-
gestellung/Selbstbegrenzung eine dynamische Vermittlung und eine Verbin-
dung zur Philosophie als Projekt der Aufklirung/Erhellung (projet d’élucidation)
darstellt.

Welche Rolle spielt nun der Korper bzw. der Bezug zwischen Psyche und
Soma in dieser Konstellation? Es gibt bei Castoriadis keine ausfithrliche Theo-
rie dazu, doch von seinen Begriffen ausgehend ist dies trefflicher denkbar.
Wenn der Kérper dauerhaft als Unlustquelle von der Psyche abgespalten und
projektiv bekimpft wird, wenn er auf metaphysisch-religiéser Ebene vor al-
lem als aggressiv sexualisierter Korper verachtet und auf sozio-politischer
Ebene geschunden und geknechtet bzw. von Mehrheitsgruppen zur Quelle
der Diskriminierung gemacht wird, wie es im Sexismus, Rassismus sowie in
der Homo-, Inter- und Transphobie am grausamsten zum Ausdruck kommyt,
aber auch in der Art wie mit Sexarbeiter_innen umgegangen wird, dann wird
die Spaltung zur Norm, der Korper selbst zum Abjekten, also zum ausgesto-
Benen Anderen. Er erfihrt dann auch noch im Kérperkult seine illusionire
Schinderei in Form von Magersucht (Anorexie) oder im Burnout der spit-
kapitalistischen Arbeitsheld_innen, die — etwa im Kontext des christlichen
Opfermythos — ihren Status verinnerlicht und rationalisiert haben.

Die Spaltung, die hier am Werk ist, kann nur im Kontext des umfassen-
den »Korpers« verstanden werden, innerhalb dessen und um dessen Konsti-
tuierung willen die entfremdeten bzw. ausgebeuteten Korper der Einzelnen
als von der Normgesellschaft ausgestofRene aliens oder als funktionierende
Normbkérper formiert werden. Die je gesellschaftlich instituierten Normkor-
per sind nicht von dem jeweils instituierten Kérperimaginiren zu trennen,
das die kulturelle Verkérperung im zweifachen Sinn anleitet. Der erste Sinn
betrifft die Verinnerlichung der imaginiren Bedeutungen auf einer mehr so-
matischen Ebene, insbesondere als Habitus, wihrend der zweite Sinn die In-
korporierung des entsprechenden Imaginiren vermittels der Instituierung
der Gesellschaft als sozialen Kérper betrifft, der sich aus devianten Kérpern
sowie aus Normkorpern zusammensetzt (jede Gesellschaft bringt diese bei-
den Seiten der Verkérperung und der Formierung der Kdrper hervor, so wie
sie Krankheit und Gesundheit miteinander hervorbringt bzw. als stets mit-
einander verschrankte itber Kdrperbehandlungen und -techniken kultiviert).

14,02.2026, 08:00:51,


https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Die Verwirklichung der Autonomie kann also nur iiber eine Erhellung
und Subvertierung dieser Art der »politischen Anatomie«®* stattfinden; sie
wird sich auch mit dem befassen miissen, was Colette Guillaumin mit sexage
auf den Begriff brachte® und was Foucault unter dem Begriff der Biomacht
zu analysieren begann.®® Die Fetische des entfremdenden Imaginiren sind
ebenso einverleibt wie die Inkorporationen der entfremdenden imaginiren
Bedeutungen dazu neigen, fetischisiert zu werden, so etwa der Phallus oder
der Fetisch als Abwehr der Kastrationsangst und das Projektionsimaginire
der Weiblichkeit, das den politischen Ausschluss der Frauen aus dem formier-
ten Mannerkorps gewihrleisten soll(te).” Ich werde im Folgenden genauer
darauf eingehen.

64  Siehe N.-C. Mathieu, Anatomie politique, Paris 1991.

65  C.Guillaumin, Sexe, race et pratique du pouvoir, Paris 1992.

66 M. Foucault, Geschichte der Sexualitdt, Bd. 1. Der Wille zum Wissen, Kap. 5, Frankfurt a.M.
1983 sowie Ceschichte der Gouvernementalitdt I: Sicherheit, Tervitorium, Bevilkerung, Frank-
furt a.M. 2004. Auch wenn Castoriadis den (verbliebenen) Strukturalismus bei Fou-
cault kritisierte, finden sich interessante Uberschneidungen in den Zugingen der bei-
den Philosophen, die gerade in Bezug auf die Frage nach dem Psyche-Soma frucht-
bringend zu untersuchen wéren. Fiir eine Analyse der sozialphilosophischen Ebene bei
beiden Autoren siehe: M. Tovar-Restrepo, Castoriadis, Foucault, and Autonomy. New Ap-
proaches to Subjectivity, Society, and Social Change, London 2012.

67  Siehe zu diesem Begriff A. Pechriggl, Corps transfigurés Band 1. Du corps a I'imaingaire
civique.

14,02.2026, 08:00:51,



https://doi.org/10.14361/9783839459621-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

