
Schlussbetrachtung

 
 
Im Folgenden fasse ich die wichtigsten Ergebnisse meiner Studie zusammen und 
zeige auf, welche Bedeutung ihnen für die Theoriebildung in der Sozial- und Kultur-
anthropologie, der interkulturell arbeitenden Entwicklungs- und Kulturpsychologie 
sowie darüber hinaus (z. B. in der Bindungsforschung) zukommt. Dabei konzentriere 
ich mich auf die folgenden drei Themenfelder: 1. Forschungsergebnisse zum lokalen 
soziokulturellen Kontext, die zugleich auch einen Beitrag zur Ethnografie Südost-
asiens (bzw. Ostasiens) darstellen; 2. Erkenntnisse zur Sozialisation von Emotionen 
hinsichtlich der lokalen Interaktionsmuster, Sozialisationspraktiken und der hieraus 
resultierenden Bindungsform; 3. die hierdurch hervorgebrachten sozialisierenden 
bzw. moralischen Gefühle, die in ihrem Zusammenspiel eine kulturspezifische Ord-
nung des Af fektiven und Emotionalen erzeugen.

Danach ref lektiere ich meine methodische Herangehensweise, die zugleich auch 
mit ethischen Fragestellungen verbunden ist, und stelle die Bedeutung des Kultur-
vergleichs für Forschungen zur Emotionssozialisation heraus. Abschließend stelle ich 
Überlegungen an, wie die schwierige Situation, in der sich viele jüngere Tao heute be-
finden, verbessert werden könnte.

Soziokultureller Kontext
Für ein Verständnis der gegenwärtigen Tao-Kultur ist eine Beschäftigung mit der ja-
panischen Kolonialzeit (18951–1945) unabdingbar. Um die Ursprünge der »japanischen 
Rasse« zu erforschen, errichteten japanische Anthropologen in der ersten Hälfte des 
20. Jahrhunderts auf Lanyu ein anthropologisches Reservat, das weitestgehend von 
äußeren Einf lüssen abgeschirmt war. Die künstliche Isolation führte dazu, dass die 
bis heute andauernden Transformationsprozesse die Tao seit den 1960er-Jahren mit 
voller Wucht trafen. Der japanischen Abschottungspolitik ist es aber auch zu verdan-
ken, dass heute auf Lanyu Formen »kulturellen Wissens« (katentengan) fortbestehen, 
die anderenorts in der Pazifikregion nicht mehr zu finden sind.

Es ist schwierig, dem soziokulturellen Wandel auf Lanyu in allgemeinen Aussa-
gen gerecht zu werden, da sich die Lebenswelten jüngerer und älterer Tao zum Teil 
auf gravierende Weise voneinander unterscheiden. Die meisten Alten betreiben nach 
wie vor Subsistenzwirtschaft und führen jahreszyklische Rituale durch. Jüngere Tao  
sehen es hingegen nicht mehr als erstrebenswert an, täglich auf den Feldern zu arbeiten, 

1 � Je nach Auslegung begann die japanische Kolonialzeit 1895, 1896 oder 1897. Eine De-facto-Kontrolle 
über die Insel Lanyu bestand spätestens im Jahr 1897.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit454

und suchen stattdessen ein Erwerbseinkommen im f lorierenden Tourismusgeschäft. 
Der soziokulturelle Transformationsprozess vollzieht sich nicht in allen Bereichen des 
gesellschaftlichen Lebens mit derselben Geschwindigkeit, denn in allen Angelegen-
heiten, welche die Verwandtschaftsgruppe betreffen, haben nach wie vor die Alten 
das Sagen. Hierzu zählen auch die Pf lege und Erziehung der Kinder, die nach wie vor 
von traditionellen Ideen und Praktiken durchdrungen sind. Eine Beschreibung der 
kindlichen Entwicklungsnische bei den Tao kann deshalb nicht ausschließlich in der 
Gegenwart ansetzen; sie muss auch auf eine »traditionelle Lebensweise« (傳統生活 
chuantong shenghuo) Bezug nehmen, da diese in den Köpfen und Herzen der Menschen 
weiterhin eine Rolle spielt.

Zu Beginn meiner Feldforschung fiel mir auf, dass viele Hinweise in der ethno-
grafischen Literatur zu den Tao nicht mit meiner Wahrnehmung des lokalen soziokul-
turellen Kontextes übereinstimmten. So werden die Tao in taiwanesischen sozial- und 
kulturanthropologischen Publikationen immer noch als eine patrilineare Gesellschaft 
dargestellt, da sich die Nachwuchswissenschaftler aufgrund der verkrusteten Struk-
turen im akademischen Betrieb nicht trauen, die auf dem Lineage-Paradigma basie-
renden theoretischen Ansätze von Wei und Liu (1962) kritisch zu hinterfragen. Es gibt 
sowohl in westlichen als auch in ostasiatischen Sprachen kaum Forschungsberichte, 
in denen auf weibliche oder kindliche Lebenswelten eingegangen wird; zudem wurde 
bislang das Personenkonzept der Tao nur unzureichend dargestellt – von Emotionen 
ganz zu schweigen. In Ermangelung an Studien, die ich bei meiner Forschung hät-
te zurate ziehen können, sah ich mich gezwungen, zunächst einmal ethnologische 
Grundlagenforschung zu betreiben, um auf diese Weise die Basis für eine Beschrei-
bung der kindlichen Entwicklungsnische bei den Tao zu legen.

In meiner Darstellung des soziokulturellen Kontextes versuche ich neben den so-
zialen Strukturen auch prozessuale Dynamiken und alltägliche Praktiken miteinzu-
beziehen, indem ich einige vielversprechende Ansätze aus den New Kinship Studies auf 
die Tao übertrage (z. B. Carsten 2000): Ich beschreibe das »Haus« (vahey) der Tao als 
einen Fokus auf »Verwandtschaft«, betrachte Kommensalität und Nahrungstausch als 
Praktiken sozialer Grenzziehung, referiere auf die Lebenslaufperspektive und analy-
siere die Altershierarchie sowie die Geschlechterbeziehungen bei den Tao auf der Basis 
sozialräumlicher Interaktionsmuster. Bei der Analyse der lokalen Konzeptionen von 
»Person«, »Emotion« und »Entwicklung« habe ich mich von Studien aus der Psycho-
logischen Anthropologie inspirieren lassen (z. B. Mageo 1989; Smith 1981). Die von mir 
vorgenommene Neuinterpretation der sozialen Organisation ist – ebenso wie meine 
erweiterte Analyse der kosmologischen Vorstellungen und kulturellen Praktiken so-
wie meine Beschreibung der Ethnopsychologie der Gefühlsregulation – ein Beitrag 
zur Ethnografie Südostasiens und zugleich notwendige Voraussetzung für die Erfor-
schung der emotionalen Sozialisation bei den Tao.

Wie ich dargestellt habe, verfügen die Tao über eine komplexe Form der sozialen Orga-
nisation, die hierarchische, egalitäre und antagonistische Gruppen umfasst. Die Ge-
fühlsbildungsprozesse können in ihrer Gesamtheit nur nachvollzogen werden, wenn 
alle drei sozialen Relationen in ihrem wechselseitigen Zusammenspiel erfasst werden. 
In den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen werden die sozialen Posi-
tionen durch Alter und Geschlecht markiert. Die »Abstammungsgruppe« (asa so inawan)
ist eine mit den Männern assoziierte Gruppe, die sich ins Jenseits hinein erstreckt und 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 455

auch die »Ahnen« (inapowan) mit umfasst. Die »erweiterte bilaterale Verwandtschafts-
gruppe« (zipos) entsteht hingegen durch die Ausheirat der Frauen und zeichnet sich 
durch eine diesseitige Orientierung aus, die primär mit einer wechselseitigen Versor-
gung mit Nahrung einhergeht. Die zu Beginn des Lebens eingenommene Perspektive 
ist auf die zipos ausgerichtet, deren Mitglieder – vor allem die mütterlichen Schwes-
tern – sich um das leibliche Wohl der Kinder kümmern. Erst mit zunehmendem Er-
werb »kulturellen Wissens« gewinnt die asa so inawan allmählich an Bedeutung.

Die Mitglieder einer asa so inawan empfinden bei Tabubrüchen und unvorherge-
sehenen Ereignissen, die den Haushalt betref fen, ein moralisches Gefühl der »Angst« 
(maniahey). Dieses ist dadurch begründet, dass die Ahnen und Götter aufgrund des 
Fehlverhaltens ihrer Nachkommen »empört« (somozi) und voller »Abscheu« ( jyakian) 
sind, was dazu führt, dass sie sich von den Tao »abwenden« ( jiozayan). Da der »Fluss 
des Lebens« (Fox 1980) innerhalb der Verwandtschaf tsgruppe auf unidirektionale 
Weise verläuf t, sind alle Mitglieder vom Segen ihrer statushöheren Vorfahren ab-
hängig. Dies betrif f t nicht nur jüngere, sondern auch ältere Personen, die aufgrund 
des Ahnenglaubens zeit ihres Lebens (aber auch darüber hinaus) als »Kinder« in Fi-
lialbeziehungen eingebunden bleiben. Tao-Kinder empfinden »Angst / Respekt vor 
ihren Eltern« (ikaniahey so inapowan), weil sie bei der Erfüllung ihrer Bedürfnisse auf 
deren »Milde« / »Güte« (apiya) angewiesen sind. Auch müssen sie den »Anweisun-
gen« (nanaon) respektabler älterer Personen Folge leisten, da diese bereits zu Lebzei-
ten stellvertretend für die Ahnen als Tabuwächter agieren. Wer sich über die Worte 
der Alten hinwegsetzt, riskiert ernsthaf te Gefahren für die eigene körperliche Un-
versehrtheit. Denn ohne den schützenden Einf luss der Vorfahren (»lebender Men-
schen« ebenso wie Ahnen) sind die Tao dem boshaf ten Treiben der anito ausgeliefert, 
die danach trachten, ihre Seelen zu stehlen und dem »körperlichen Selbst« Schaden 
zuzufügen.

Die zipos stellt hingegen ein soziales Umfeld dar, in dem neben »Angst« auch 
»Scham« (masnek) als ein moralisches Gefühl empfunden wird. Anders als die vertikal 
ausgerichtete asa so inawan, deren Mitglieder durch gleichgeschlechtliche Filiations-
beziehungen miteinander verbunden sind, verfügt die zipos sowohl über eine vertikale 
als auch horizontale Struktur. Letztere wird von den gleichaltrigen Mitgliedern der 
erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe gebildet, die als Cousinen / Cousins 
und Schwägerinnen / Schwager in einem »Geschwister«-Verhältnis zueinander stehen. 
Die unter Altersgenossen bestehende Egalität und persönliche Autonomie bildet ein 
psychologisch-emotional wichtiges Gegengewicht zu den Abhängigkeitsverhältnis-
sen in den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen. Unter Angehörigen 
derselben Altersgruppe ist es undenkbar, einen anderen »wie ein Kind herumzukom-
mandieren« (pakamotdeh), da die Aufforderung, etwas Bestimmtes zu tun, bereits ein 
hierarchisches Verhältnis impliziert. Die Ausdifferenzierung von Status erfolgt bei 
den Gleichaltrigen nicht über Alter (was keinen Sinn ergeben würde), sondern durch 
die fortlaufende Akkumulation sicht- und tastbarer »kultureller Reichtümer« (meyna­
kem). Aus den Besitzverhältnissen der einzelnen Haushalte ergibt sich ein System der 
Statusevaluierung, das über den Erwerb von Prestige verläuft und auf der moralischen 
Ebene durch »Scham« reguliert wird. Altersgenossen vergleichen ständig ihre indivi-
duellen und kollektiven Leistungen, indem sie beobachten oder kommentieren, wer 
wie viele Fische gefangen hat und wessen Taro besonders gut gedeiht. Wohlhabende 
Haushalte, die durch den Gabentausch eine größere Gefolgschaft hinter sich vereinen 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit456

können, »verachten« (ikaoya) »faule Personen« (malama a tao), die »nirgendwohin  
gehen [um zu arbeiten]« (abo so angangayan).

Die oben beschriebene Ausdifferenzierung des Affektiven und Emotionalen 
nimmt bereits im 4. Lebensjahr ihren Anfang, wenn Tao-Kinder sich aufgrund des 
harsch anmutenden Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer Bezugspersonen ver-
mehrt den Peers zuwenden und fortan einen Großteil des Tages mit diesen verbringen. 
Die in der Interaktion mit den Bezugspersonen zu beobachtende »Schüchternheit« 
und »Hemmung« (kanig) ist wie weggeblasen: Sie sind ausgelassen und bisweilen sogar 
übermütig, unternehmen Streifzüge durch das Dorf und seine nähere Umgebung und 
wetteifern um Statuspositionen innerhalb der Peergruppe. Die Übertragung der am-
bivalenten Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen auf die Peers führt dazu, dass 
diese sich unter Ausnutzung jedweder Form der Schwäche gegenseitig »ärgern« und 
»aufziehen« (pasozi), daneben aber auch immer wieder fürsorgliche Verhaltensweisen 
zeigen, die z. B. darin bestehen, dass sie sich gegenseitig trösten und ihren Besitz mit-
einander teilen. Auch bewirkt das distanzierende Verhalten der Bezugspersonen, dass 
sich das Körperkontakt-System in der Kindheitsphase auf die Peers verlagert. Hieraus 
folgt, dass die Emotionalität innerhalb der Peergruppe sich sowohl durch intensive 
positive als auch negative Gefühlsempfindungen auszeichnet.

Allerdings ist es notwendig, die Peerbeziehungen dif ferenzierter zu betrachten, 
da sich je nach dem Grad verwandtschaftlicher oder nachbarschaftlicher Nähe ver-
mehrt prosoziale Verhaltensweisen beobachten lassen. Des Weiteren bestehen deut-
liche genderspezifische Unterschiede, die etwa dazu führen, dass Schwestern besser 
zusammenhalten als ihre um knappe Ressourcen konkurrierenden Brüder. Auch 
haben Kinder aus marginalisierten und stigmatisierten Verwandtschaftsgruppen 
einen schwierigen Stand, da sie häufiger als andere Kinder von ihren Peers »schika-
niert« (jyasnesnekan) werden. Das sich während der Kindheitsphase herausbildende 
Statussystem weist somit komplexe Verf lechtungen auf, die jedem Kind innerhalb 
der Peergruppe eine bestimmte soziale Stellung zuweisen, gegen die es zunächst 
nur schwerlich angehen kann. Die permanente Aushandlung von Status-»Scham« 
bewirkt, dass es sowohl Kinder gibt, die ständiger »Verachtung« (ikaoya) ausgesetzt 
sind als auch solche, die aufgrund ihrer Führungsposition innerhalb der Peergruppe 
»Überheblichkeit« und »Stolz« (mazwey) empfinden – den sie allerdings verbal nicht 
artikulieren dürfen. Das Miteinander und Gegeneinander in den kindlichen Peer-
gruppen führen dazu, dass in jeder Generation aufs Neue bestimmt wird, wo die 
Grenze zwischen Ingroup und Outgroup verläuft.

Die Unterteilung der Tao-Gesellschaft in eine vertikale und eine horizontale 
soziale Domäne stellt innerhalb der Anthropologie der Emotionen eine neuartige 
Sichtweise dar (siehe auch Scheidecker 2017, in Druck). In den klassischen emotions-
ethnologischen Monografien (z. B. Briggs 1970; Levy 1973; Lutz 1988) werden Peerbe-
ziehungen nicht als ein eigenständiger sozialer Bereich definiert, in dem sich das 
Af fektive und Emotionale grundsätzlich anders entfaltet. Selbiges gilt auch für die 
sozial- und kulturanthropologische Sozialisations- und Kindheitsforschung sowie 
die (interkulturell arbeitende) Entwicklungspsychologie und Kulturpsychologie (z. B. 
Keller 2007), in denen das Augenmerk beinahe ausschließlich auf die Interaktionen 
zwischen Bezugspersonen und Kindern gerichtet wird. Um Rückschlüsse auf die 
emotionale Entwicklung (und die Herausbildung kindlicher Bindungsmuster) zu 
ziehen, ist es notwendig, die kindliche Entwicklungsnische in ihrer Gesamtheit zu 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 457

betrachten. Es ist unzulässig, im Vorfeld zu definieren, welche Sozialbeziehungen in 
einem gegebenen soziokulturellen Setting als primär anzusehen sind.

Wie in vielen austronesischen Gesellschaften ist auch bei den Tao eine allumfassen-
de dualistische Ordnung anzutreffen, die in »Freund« und »Feind« klassifiziert. Ein 
wesentlicher Ausdruck dieser Ordnung ist die Unterscheidung zwischen »lebenden 
Menschen« (tao), die mit einem tast- und sichtbaren »Körper« (kataotao) ausgestattet 
sind, und weitestgehend unsichtbaren und körperlosen Geistwesen, von denen die 
bösartigen anito als antagonistische Gegenspieler besonders hervorstechen. Ihre 
ontologische Andersartigkeit führt dazu, dass sie nach anderen Gesetzmäßigkeiten 
leben und aufgrund ihrer Körperlosigkeit z. B. nicht befähigt sind, »Scham« (masnek) 
zu empfinden. Die anito »neiden« (ikeynanahet) den Tao ihre Körper und trachten 
danach, diese zu zerstören.

Die Tao haben eine Taxonomie der Sinneswahrnehmung entwickelt, nach der die 
sinnliche Wahrnehmung bei den »lebenden Menschen« primär über das Sehen und 
Tasten erfolgt, bei den Geistwesen hingegen über das Hören, Riechen und Schme-
cken. Die Geistwesen gleichen in gewisser Weise wilden Tieren, die ebenfalls um ein 
Vielfaches besser hören und riechen können, als dies den Menschen möglich ist. Die 
oben genannte Zuordnung der Sinne basiert auf dem Vorhandensein bzw. Nichtvor-
handensein eines tast- und sichtbaren Körpers. Hören, Riechen und Schmecken sind 
sinnliche Wahrnehmungen, die nach Auffassung der Tao keines physischen Leibes 
bedürfen und sich somit auf geistartige Weise vollziehen. So ist es den anito möglich, 
die Konversationen der »lebenden Menschen« auch über weite Distanzen hinweg zu 
belauschen. Beim Schweineopfer erhalten die Ahnen die Essenz des Schweines, die 
sich im Geruch der versengten Haare und des gekochten Fleisches manifestiert. Den 
»lebenden Menschen« bleibt hingegen der Konsum des sicht- und tastbaren Fleisches 
vorenthalten.2

Das Personenkonzept der Tao ist fragmentiert, es besteht im Wesentlichen aus 
einem »körperlichen Selbst« (kataotao) und einer diesem zugeordneten »Freiseele« 
(pahad). Im »körperlichen Selbst« sind diverse kulturelle Organe enthalten, die ich als 
»tiefstes Inneres« (onowned) und »Sitz des normativen Denkens und Fühlens« (nake­
nakem) identifiziert habe. Das onowned ist der Ort, an den sämtliche Gefühle verbannt 
werden müssen, die den Zusammenhalt der sozialen Ordnung gefährden – z. B. nicht 
gerechtfertigter »Ärger« (somozi), »Neid« (ikeynanahet) und »Traurigkeit« (marahet so 
onowned). In ihm entwickelt sich mit fortlaufender Verunreinigung eine namentlich 
nicht hervorgehobene Körperseele, die mit den bösartigen Machenschaften der anito 
assoziiert wird. Die problematischen Fragmente des Selbst bilden eine abgetrennte 
Enklave im menschlichen Körper, die durch das im nakenakem enthaltene kulturelle 
Wissen kontrolliert und im Zaum gehalten werden muss. Das nakenakem tritt als ein 

2 � Um genau zu sein, erhalten die anito bei Ritualen sowie an Festtagen ebenfalls kleine Fleischbissen, 
die ihnen von den betrof fenen Haushaltsangehörigen in unbeobachteten Momenten und abseits des 
Geschehens zugeworfen werden. Dieses Ablenkungsmanöver dient dazu, die bösartigen Geistwesen 
auszutricksen und von den Menschenansammlungen fernzuhalten. Es ändert jedoch nichts daran, 
dass Geistwesen primär an der Essenz des Fleischlichen (Geruch; Seele) interessiert sind und nicht am 
Fleisch selber.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit458

Kontrollorgan auf, das sich idealerweise durch eine »moralisch rechtschaffene« (apiya 
so nakenakem) Denk- und Fühlweise auszeichnet.

Traditionell gibt es bei den Tao kein Konzept von »Psyche« oder »Emotion«, die 
entsprechenden Prozesse werden anders aufgefasst. »Ärger« (somozi) ist aus lokaler 
Perspektive eine Wirkungskraft, die den Wesenseinheiten des Kosmos zu eigen ist 
und sich je nach körperlicher Beschaffenheit auf unterschiedliche Weise artikuliert: 
Der »Ärger« der Menschen kann durch ihre Sprachmächtigkeit Gestalt annehmen und 
sich durch »verf luchen« (mangazyazit) »auf andere Personen übertragen« (paningtan 
do kadwan tao). Der »Ärger« von Pf lanzen äußert sich hingegen bei Berührung der-
selben durch Juckreiz. »Ärger« kann darüber hinaus an bestimmten Orten in der Um-
gebung des Dorfes existieren, z. B. dort, wo jemand in der Vergangenheit gewaltsam 
ums Leben kam. Er wird in diesem Fall mit den anito assoziiert.

Das Empfinden von »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) ist ferner an situati-
ve, zeitliche und sozialräumliche Zusammenhänge gebunden. Die Planung ökonomi-
scher und ritueller Aktivitäten richtet sich nach dem traditionellen Kalender der Tao, 
in dem »Glück verheißende« (apiya) und »Unglück verheißende« (marahet) Tage vorde-
finiert sind. Bei Tageslicht ist es generell weniger wahrscheinlich, auf »schlechte Din-
ge« (marahet ta vazvazey) zu treffen, da diese zumeist in der Dunkelheit aktiv sind. Das 
Dorf bildet ein zivilisatorisches Zentrum, in dem die Tao vor den anito vergleichsweise 
sicher sind. Doch je tiefer sich die »lebenden Menschen« in die sie umgebende Wildnis 
vorwagen, desto größer ist auch die Wahrscheinlichkeit, auf bösartige Geistwesen zu 
stoßen, und somit das Ausmaß der diffusen »Angst«, die sich insbesondere Männer 
nicht anmerken lassen dürfen.

Wenn sich bei schönem Wetter die Dorf bewohner draußen versammeln und di-
versen Arbeitstätigkeiten nachgehen oder auch einfach nur beisammensitzen und 
sich unterhalten, ist »Angst« weitestgehend abwesend. Alle verhalten sich auf vorbild-
liche Weise, da niemand möchte, dass das eigene Fehlverhalten von der alles im Blick 
behaltenden Dorfgemeinschaft »öffentlich besprochen« (ikazyak) wird. Es sind die 
schützenden Augen der »Scham«, die das »Gute« (apiya) hervorbringen und gleich-
zeitig verhindern, dass sich »schlechte Dinge« im Dorf und seiner näheren Umgebung 
ausbreiten.

Ohne mitwissende andere bricht die auf »Scham« basierende moralische Ordnung 
jedoch in sich zusammen. Wenn sich Angehörige antagonistischer Gruppen abseits 
des Dorfes begegnen, kommt es vor, dass sie sich »auf schamlose Weise verhalten« 
(jyasnesnekan) und z. B. verbal beleidigen oder beschimpfen. Immer wieder werden 
heimlich Sabotageakte durchgeführt, die häufig darin bestehen, dass die auf das Feld 
eines Widersachers führenden Wasserleitungen beschädigt werden. In der Vergan-
genheit, als die Bewohner Lanyus in unregelmäßigen Abständen unter Nahrungs-
mittelknappheit litten, ereigneten sich auf den Feldern kriminelle Handlungen, die 
neben Diebstahl auch Mord umfassten.

Eine früher weit verbreitete Methode des »Rachenehmens« (patonggalen) war die 
Misshandlung von Kindern aus verfeindeten Verwandtschaftsgruppen. Jüngere Kin-
der, die sich zu weit von zu Hause entfernt hatten, wurden in unbeobachteten Mo-
menten auf diverse Weisen geängstigt und gequält, um eine Loslösung ihrer fragilen 
Seelen vom »körperlichen Selbst« zu bewirken. Die misshandelten wehrlosen Kinder 
interpretierten die ihnen widerfahrenen »schlechten Ereignisse« als Begegnungen mit 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 459

den anito und vermieden es, darüber zu sprechen, um zu verhindern, dass die Geist-
wesen erneut auf sie aufmerksam werden. Ihre Peiniger achteten sorgsam darauf, 
dass sie an den Kindern keine Spuren von Gewaltanwendung hinterließen, da dies zu 
immer weiteren Blutfehden geführt hätte.

Zwischen hochbetagten Männern und jüngeren Tao-Kindern besteht ein spezielles 
Verhältnis, das aufseiten der Kinder von »Angst« geprägt ist. Aufgrund der kultur-
spezifischen Genderrollen ist es für Tao-Männer wichtig, sich regelmäßig als angst-
einf lößend« (masozi) und »wirkungsmächtig« (moyat) zu erleben, um auf diese Weise 
die ihnen in der frühen Kindheit induzierte affektive »Angst- und Scham-Disposition« 
(kanig) zu überwinden. Im hohen Alter, wenn der Körper deutlich leistungsschwächer 
geworden ist, ergeben sich jedoch kaum noch Situationen, in denen sie das »angeneh-
me Gefühl« (apiya so onowned) der eigenen Wirkungsmächtigkeit verspüren können. 
Einige ältere Männer aus marginalisierten Verwandtschaftsgruppen neigen deshalb 
dazu, jüngere Kinder – die schwächsten Mitglieder der Gesellschaft – auf schlechte 
Weise zu behandeln, d. h. zu quälen und in Einzelfällen sogar sexuell zu misshandeln. 
Dergleichen im Verborgenen durchgeführte Praktiken zeigen auf, dass die Kategorien 
tao und anito nicht fein säuberlich voneinander getrennt werden können und in ge-
wissen Situationen eine Schnittmenge bilden (über die aber nicht gesprochen werden 
darf).

Interaktionsmuster, Sozialisationspraktiken, Bindung
Im späten Säuglingsalter sowie auch während der frühen und mittleren Kleinkindphase 
wird Tao-Kindern durch diverse Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen – dar-
unter Ängstigen / Drohen, Nichtbeachten, Klapsen, Beschämen und Auslachen – eine 
affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) evoziert, die ich im Sinne von Quinn 
(2005) als eine Form des Prädispositionalen Primings auffasse. Die affektive »Angst- 
und Scham-Disposition« äußert sich darin, dass jüngere Kinder in Disstress-Momenten 
ihren »Blick abwenden« (jiozayan) und »ruhig verharren« (mahanang).

Tao-Kinder müssen im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung die ihnen antrainier-
te »Angst- und Scham-Disposition« sukzessiv überwinden, indem sie sich gegen ihre 
Peers durchsetzen und nach außen hin »Furchtlosigkeit« (jimaniahey) demonstrieren. 
Zu Beginn der produktiven Lebensphase ist »Mut« (mahowhos) erforderlich, da Indi-
viduen zum Zwecke der Nahrungsproduktion in die als gefährlich angesehene Um-
gebung des Dorfes vordringen müssen. Im Erwachsenenalter ist es notwendig, jeden 
Tag emsig zu arbeiten, da nur auf diese Weise eine größere Menge an Nahrung erwirt-
schaftet werden kann, die vonnöten ist, um über das System des Nahrungstausches 
eine immer größer werdende Gefolgschaft an sich zu binden. Der Besitz »kultureller 
Reichtümer« (meynakem) verhilft erfolgreichen Individuen und ihren Haushalten zu 
sozialem Ansehen im Dorf. Doch auch wenn sich das eigene Leben positiv entwickelt, 
kann die initiale »Angst- und Scham-Disposition« niemals vollständig überwunden 
werden, da bestimmte situative Umstände die in der Kindheit erfahrenen Traumata 
immer wieder aufs Neue aktivieren. Die in der frühen Kindheit erlernten Verhaltens-
weisen des »sich Abwendens« (jiozayan) und »ruhigen Verharrens« (mahanang) wer-
den von den Tao in veränderter Form über die gesamte Lebensspanne beibehalten. 
Unangenehme Gefühlszustände werden durch »Nichtbeachtung« (jiozayan; naziboan; 
topikabobwa) ausgeblendet. In Gefahrensituationen verhalten sich die Tao idealerwei-
se ruhig, um nicht in »Panik« (maniahey so pahad) zu verfallen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit460

Eine weitere Methode, in jüngeren Kindern eine »Angst- und Scham-Disposition« 
(kanig) zu evozieren, besteht in der Beschränkung des kindlichen Aktionsradius. Im 
Säuglingsalter dürfen Kinder von ihren Bezugspersonen unter keinen Umständen al-
lein gelassen werden, da sich die anito (bzw. feindlich gesonnene Personen aus dem 
Dorf) ansonsten den Säuglingen nähern und deren Seelen stehlen. Im Kleinkindalter 
müssen sich Kinder in Sichtweite ihrer Bezugspersonen auf halten. Der proaktive Be-
treuungsstil bewirkt, dass Kinder innerhalb der ihnen bekannten Umgebung verblei-
ben und nur selten auf »fremde Personen« (kadwan tao) treffen. Sie werden von ihren 
Bezugspersonen beständig vor »dreckigen Dingen« (marahet ta vazvazey) gewarnt, die 
außerhalb des ihnen zugestandenen Aktionsradius auf sie lauern und danach trachten, 
ihnen Schaden zuzufügen. Von der mittleren Kleinkindphase an kommt es immer wie-
der vor, dass Tao-Kinder aufgrund ihres Explorationsdrangs den ihnen zugestandenen 
Aktionsradius überschreiten und sich dann bei den quasi zwangsläufig erfolgenden 
Stürzen blutende Wunden zuziehen. Die Bezugspersonen beschämen die Kinder für 
ihre Unachtsamkeit und vermitteln ihnen, dass all dies nur geschehen konnte, weil sie 
sich außerhalb der für sie vordefinierten Schutzzone aufgehalten haben. Auch machen 
sie die in der Umgebung des Dorfes lauernden anito für die erlittenen Verletzungen ver-
antwortlich.

Wenn Tao-Kinder von 3,5 Jahren an zusammen mit den Peers durch das Dorf und 
seine nähere Umgebung streifen, steht ihnen bereits ein erweiterter Aktionsradius 
zur Verfügung, der etwa die Fläche von zehn Fußballfeldern umfasst und von ihnen 
nicht überschritten werden darf. Ihnen ist bewusst, dass sie in ihrem nakenakem noch 
nicht genügend kulturelles Wissen angesammelt haben, um ihre Seelen auch in Dis-
stress-Momenten an das »körperliche Selbst« zu binden. Beim Betreten der Bergwild-
nis sowie weiter vom Dorf entfernter Küstenabschnitte empfinden sie deshalb »Angst«. 
Überschreitungen des kindlichen Aktionsradius sind darüber hinaus »Scham« aus-
lösend, weil die Dorf bewohner mit Kindern, die sie außerhalb des Dorfes antreffen, 
schimpfen. Erst nach dem Abschluss der sechsstufigen Grundschule gilt das kindliche 
nakenakem als soweit ausgereift, dass Kinder ohne Gefahr für Leib und Seele in weiter 
vom Dorf abgelegene Gebiete vordringen können.

Tao-Kinder sind abwechselnd fürsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten 
durch ihre Bezugspersonen ausgesetzt. Respektable ältere Personen versorgen sie mit 
Nahrung und helfen ihnen beim Erreichen ihrer Ziele, nur um jüngere Kinder kur-
ze Zeit später ohne klar erkennbaren Anlass »aufzuziehen« (pasozi). Immer wieder 
werden Emotionen ins Lächerliche gezogen – sei es, dass männliche Bezugsperso-
nen gegenüber älteren Säuglingen abwechselnd lachende und weinende Grimassen 
schneiden oder dass ältere Kinder so tun, als ob sie herzzerreißend weinen würden. 
Tao-Kinder sollen durch diese Praktiken lernen, ihren eigenen Gefühlswelten und 
denen der anderen nicht allzu viel Bedeutung beizumessen, da sich idiosynkratische 
Gefühle nicht als ein verlässliches Instrument bei der Herstellung und Aufrechterhal-
tung sozialer Beziehungen erweisen (vgl. Briggs 1970, 1998). Am Beispiel der Tao lässt 
sich somit ein von Quinn (2005) nicht bedachter Sonderfall aufzeigen, der darin be-
steht, dass das Sammeln konstanter Erfahrungen auf systematische Weise verhindert 
wird und Tao-Kinder gerade hierdurch wichtige Botschaften vermittelt bekommen.

Da die Freiseele zu Beginn des Lebens nur lose am »körperlichen Selbst« fixiert 
ist und in Momenten der Frustration oder des »Erschreckens« (maogto) aufgrund der 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 461

Unwissenheit des noch nicht voll ausgereiften kindlichen nakenakem »panikartig da-
vonf liegt« (somalap so pahahd), machen die Bezugspersonen im späten Säuglingsalter 
und während der Kleinkindphase von Abhärtungsübungen Gebrauch, die z. B. da
rin bestehen, jüngere Kinder wiederholt auf unvermittelte Weise von hinten an den 
Schultern zu berühren. Wenn die betreffenden Kinder sich dabei erschrecken und mit 
den Schultern zucken, werden sie von allen anwesenden Personen ausgelacht. Jüngere 
Tao-Kinder lernen auf diese Weise in einem Alter von etwa 2,5 Jahren, ihren Schreck-
ref lex auf volitionale Weise zu regulieren und gleichzeitig ihre »Seele« in Disstress-
Momenten an das »körperliche Selbst« zu binden.

Meine Studie liefert neue Erkenntnisse zur Erforschung des in Indonesien, Malaysia 
und auf den Philippinen auftretenden Latah-Verhaltens, das in der psychiatrischen 
Forschung als ein culture-bound syndrome beschrieben wurde. Latah zeichnet sich da-
durch aus, dass bei den Betroffenen dissoziative Anfälle auftreten, die durch heftiges 
Erschrecken ausgelöst werden (Winzeler 1995; Simons 1996). Bislang wurde bei der Er-
forschung dieser psychischen Störung übersehen, dass sie sich möglicherweise auf ein 
systematisches Aufziehen und Erschrecken in der Kindheit zurückführen lässt, das 
bei einigen Individuen (z. B. marginalisierten Frauen) zu pathologischen Verhaltens-
weisen im Erwachsenenalter führen kann. Interessanterweise weist meine Interpre-
tation einer seelischen Abhärtungsübung bei den Tao Ähnlichkeiten zu malaiischen 
Erklärungsmustern auf, wonach von latah betroffene Personen über eine schwache 
»Seele« (semangat) verfügen (vgl. Simons 1996).

Tao-Bezugspersonen vermeiden es, ihre Kinder zu »loben« (azwazwain), weil dies von 
den Ahnen und Göttern als ein Akt der »Überheblichkeit« (mazwey) aufgefasst werden 
würde. Sie markieren stattdessen ausschließlich die negativen Verhaltensweisen ihrer 
Kinder, indem sie diesen gegenüber »Ärger« (somozi) demonstrieren (z. B. durch »böse 
Blicke«, durch anblaffen oder durch das Drohen mit der Schlaggeste). Dieses Ver-
halten führt dazu, dass Tao-Kinder es als angenehm empfinden, wenn sie von ihren 
Bezugspersonen »nicht weiter beachtet werden« (jiozayan). Die Abwesenheit negati-
ver Kritik wird von ihnen als ein neutraler und somit positiver Zustand erfahren. So-
bald die Bezugspersonen ihre Kinder länger anschauen, fühlen diese sich »gehemmt«  
(kanig) und »verlegen« (manig).

Neben der Markierung des Negativen existiert bei den Tao gewissermaßen als 
ausgleichender Gegenpol ein positiver Entwicklungsstrang, der mit proaktivem für-
sorglichen Pf legeverhalten und speziell dem Geben und Empfangen von Nahrung 
verbunden ist. Kindliche Bedürftigkeit gleich welcher Art erregt bei den erwachse-
nen Personen der Ingroup »Mitleid« / »Mitgefühl« (mangasi; makarilow), das sich darin 
äußert, dass sie Kindern in Disstress-Situationen Nahrung – heute zumeist in Form 
von Süßigkeiten – zukommen lassen.

Vom Kleinkindalter an werden Kinder von ihren Bezugspersonen immer wieder auf 
systematische Weise »aufgezogen« / »geärgert« / »gereizt« (pasozi), um sie auf diese 
Weise »wütend« (somozi) zu machen. Sobald sich die Kinder zu »wütenden« Reaktio-
nen hinreißen lassen, werden sie von allen anwesenden Personen durch Auslachen 
beschämt. Die Hervorlockung des »Ärgers« erfolgt, weil Tao-Kinder diese in ihrer  
Gesellschaft als problematisch angesehene Emotion zunächst einmal aus eigenem 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit462

Erleben in all ihren Facetten kennenlernen müssen, um sie dann in einem zweiten 
Schritt durch fortlaufende Beschämung zu unterdrücken.

Das Verhalten der Bezugspersonen wird in der Kindheitsphase von den Peers 
übernommen, die nun ihrerseits schwächere und jüngere Kinder so lange »ärgern«, 
bis diese entweder »wütend« werden oder aber zu weinen beginnen. In den kindli-
chen Peergruppen haben diejenigen Kinder den besten Stand, die es vermögen, ihre 
»negativen Gefühle« (marahet so onowned) auch unter widrigsten Umständen auf kul-
turadäquate Weise zu regulieren. Tao-Kinder lernen auf diese Weise, dass sozial ver-
werf liche Gefühle weder im Beisammensein mit den Bezugspersonen noch mit den 
Altersgenossen geduldet werden. Es bleibt ihnen nichts anderes übrig, als diese in 
ihr »tiefstes Inneres« (onowned) zu verbannen, wo sie ein teilweise schwer zu kontrol
lierendes Eigenleben führen.

Die Markierung des Weinens als asozialer Akt führt dazu, dass sich weinende 
Kinder von ca. 3,5 Jahren an vor den anwesenden Personen »schämen« (masnek) und 
sich freiwillig in die Alleinsituation begeben. Erst nachdem sie sich dort eigenständig 
wieder beruhigt haben, können sie ihre Bezugspersonen aufsuchen, um von diesen 
»getröstet« (sapowpon) zu werden. Die Bezugspersonen reden ihnen gut zu und »beleh-
ren« (nanaon) sie, wie sie es das nächste Mal besser machen können. Die sozialräum-
lichen Interaktionsmuster zwischen Kindern und ihren Bezugspersonen führen vom 
späten Kleinkindalter an dazu, dass Kinder sich zu ihren Bezugspersonen hinbewegen 
müssen, jedoch nicht umgekehrt, weil dies ansonsten den Regeln der Altershierarchie 
widersprechen würde.

Da Tao-Kinder im Beisein ihrer Bezugspersonen weder »wütend« (somozi) werden 
noch weinen dürfen, sind ihre Möglichkeiten, Appelle an diese zu senden, beschränkt. 
In der Vergangenheit war es Tao-Kindern nicht gestattet, ungefragt das Wort an ihre 
Eltern zu richten. Wenn ältere Säuglinge müde sind, machen sie nicht durch »Herum-
lärmen« auf ihren Zustand aufmerksam, sondern dadurch, dass sie die körperliche 
Nähe ihrer Bezugspersonen aufsuchen. Jüngere Tao-Kinder sind bei der Befriedigung 
ihrer Bedürfnisse im hohen Maße von der Aufmerksamkeit ihrer Bezugspersonen ab-
hängig. Sie müssen unangenehme Körperzustände stumm »erdulden« (pahekheken o 
onowned), bis die Bezugspersonen ihnen lindernd zu Hilfe kommen.

Das durch die Evozierung einer affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) 
hervorgerufene »ruhige Verharren« (mahanang) und »Wegblicken« (jiozayan) bewirkt, 
dass Tao-Kinder bereits in einem im Vergleich zu westlichen Mittelschichtskindern 
sehr frühen Alter erlernen, negative affektive Zustände auf intrapersonale Weise zu 
regulieren. Durch das Richten ihres Blicks ins Nichts gelingt es ihnen, die unange-
nehme Situation »auszublenden« (naziboan) und »vergessen zu machen« (topikabobwa). 
Auch die fortlaufende Beschämung kindlicher »Wut« und »Traurigkeit« bewirkt, dass 
die Tao bereits vom späten Säuglingsalter an negative Gefühle mit sich selbst ausma-
chen müssen.

Die soziozentrische Orientierung und der erwachsenenzentrierte Sozialisations- 
und Erziehungsstil der Bezugspersonen führen dazu, dass erwachsene Tao kindliches 
affektives und emotionales Erleben häufig nicht aus Kinderperspektive ref lektieren 
können (bzw. wollen). In Ermangelung eines westlich inspirierten »Psyche«-Konzeptes 
werden Episoden kindlicher negativer Emotionalität von den Erwachsenen grundsätz-
lich anders interpretiert, als dies im euroamerikanischen Kontext der Fall wäre. Das 
verbreitete »Aufziehen« der Kinder durch die Bezugspersonen führt zur allgemeinen 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 463

»Belustigung« (yapiya piyalalamen) über deren tollpatschiges und unwissendes Verhal-
ten. Vor allem die Tatsache, dass Kinder im Säuglings- und frühen Kleinkindalter noch 
nicht über eine vollständig ausgeprägte »Scham«-Sensibilität verfügen, wird von den 
Dorf bewohnern als »niedlich« (可愛 ke’ai) empfunden.

Obwohl die Tao ihre Kinder sehr häufig bei Normverstößen jeglicher Art ausla-
chen, handelt es sich hierbei aus emischer Perspektive nicht um »Beschämung«. Das 
Lachen der Bezugspersonen richtet sich nicht gegen die Gesamtperson des Kindes, 
sondern vielmehr gegen die in diesen Situationen anwesenden »schlechten Dinge« 
(marahet ta vazvazey), die temporär die Kontrolle über die betrof fenen Kinder erlangt 
haben. Kollektives Lachen ist in diesen Situationen eine Demonstration von »Stärke« 
(moyat), die dem bösartigen Treiben der anito Einhalt gebieten soll. Es trägt dazu bei, 
dass Kinder sich möglichst umgehend wieder beruhigen und auf diese Weise ihre ins 
Schweben geratenen Seelen am »körperlichen Selbst« fixieren.

In meiner Studie übertrage ich die von Keller und ihrem Team (2007, 2011) verwen-
deten Analysekriterien zur Bestimmung kulturspezifischer Sozialisationsstile auf die 
Tao. Dabei wird ersichtlich, dass Bezugspersonen im Säuglings- und Kleinkindalter vor 
allem von proximalen Sozialisationsstilen (Primäre Pf lege; Körperkontakt-System) Ge-
brauch machen. Die von Keller aufgeführten distalen Strategien (Face-to-Face-Kontakt; 
Objektstimulation3; Sprachsystem) spielen im Sozialisationsprozess hingegen nur eine 
untergeordnete Rolle. Wie ich dargestellt habe, findet direkter Blickkontakt oftmals 
nur im Zusammenhang mit negativen Evaluierungen statt. Auch gibt es bei den Tao 
keine Tradition des baby talk. Stattdessen tritt jedoch vom Säuglingsalter an eine von 
Keller nicht berücksichtigte distale Sozialisationsstrategie auf, die ich als das »Geben 
und Empfangen von Nahrung« bezeichne. Diese ist aus dem Stillen des Säuglings sowie 
dem Füttern des noch nicht selbstständigen jüngeren Kindes hervorgegangen und kann 
folglich als eine distale Erweiterung des ehemals proximalen Stils angesehen werden. 
Sie ist im weiteren Verlauf der Sozialisation von großer Bedeutung, da sie in der Kind-
heitsphase die zentrale fürsorgliche Pf legemaßnahme darstellt.

Die von Tao-Bezugspersonen verwendeten Sozialisationsstile weisen ein kultur-
spezifisches Profil auf, das sich deutlich von den Interaktionsmustern unterscheidet, 
die von Keller und ihrem Team (2007, 2011) in diversen traditionalen ländlichen und 
modernen urbanen Gesellschaften nachgewiesen wurden. Es besteht Grund zur An-
nahme, dass die Sozialisationsstrategie des Gebens und Empfangens von Nahrung 
keinen kulturspezifischen Einzelfall darstellt, der nur bei den Tao anzutreffen ist, son-
dern darüber hinaus eine weite überregionale Verbreitung erfährt. Sozial- und kultur-
anthropologische Studien haben aufgezeigt, dass in diversen soziokulturellen Kontex-
ten in Zentral- und Südafrika (Richards 2004 [1932]), im Amazonas (Brightman et al. 
2016; Costa 2017), in Neuguinea (von Poser 2013), auf Sri Lanka (Chapin 2014), in Süd-
ostasien (Carsten 1997; Janowski & Kerlogue 2007) sowie in China (Dos Santos 2009) 

3 � Später, wenn sich im 4. Lebensjahr die Interaktionen auf die Peers verlagern, kommt der Objekt
stimulation beim »Lernen in den Peergruppen« (miyahahap; wörtlich: »[irgendwo] hingehen und nach 
Dingen greifen«) eine gewichtige Bedeutung zu. In den ersten Lebensjahren, wenn Tao-Kinder über-
wiegend von Bezugspersonen aus ihren Verwandtschaf tsgruppen betreut werden, spielt Objekt
stimulation nur eine untergeordnete Rolle. Kinder dürfen of tmals nicht nach einem Gegenstand 
greifen, weil dieser als »gefährlich« (ikeynanawa) oder »dreckig« (marahet) gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit464

und Taiwan (Stafford 1995) Nahrung an sich eine herausragende soziale und affek-
tive Bedeutung zukommt. In diesen Gesellschaften sind viele Emotionen des Alltags 
vom Säuglings- und Kleinkindalter an auf den Erhalt bzw. Nichterhalt von Nahrung  
abgestimmt.

Im westlichen Sozialisationskontext gelten Kinder als »sicher gebunden«, wenn es 
den Bezugspersonen – zumeist der Mutter – gelingt, Vertrautheit und Intimität in 
einem psychisch-emotionalen Sinne zu erzeugen. Die meisten Tao-Kinder müssten 
aus Sicht westlicher Mittelschichtseltern als »unsicher gebunden« gelten, da in der 
Eltern-Kind-Kommunikation für gewöhnlich kaum Blickkontakt stattfindet und El-
tern und Kinder nur wenig miteinander sprechen. Dabei wird jedoch übersehen, dass 
sich bei Tao-Kindern ein »Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowned) einstellt, wenn 
Bezugspersonen auf die physisch-materiellen Bedürfnisse ihrer Kinder eingehen. Die 
kulturspezifische Form des Bindungsverhaltens sowie auch der Generierung von emo-
tionaler Wärme bei den Tao basiert im Wesentlichen auf dem Geben und Empfangen 
von Nahrung. Dies steht im Einklang mit dem Personenkonzept der Tao, in dem das 
»körperliche Selbst« (kataotao) als zentral angesehen wird. Das physische Überleben 
war in der Vergangenheit angesichts periodischer Lebensmittelknappheit und des 
Fehlens einer modernen medizinischen Versorgung keine Selbstverständlichkeit, viele 
Tao starben bereits im Kindesalter.

Das Beispiel der Tao zeigt, dass die westlich geprägte Bindungsforschung be-
stimmte Vorstellungen von Normativität hochhält, die sich aus euroamerikanischen 
Wertvorstellungen ergeben, jedoch nicht unhinterfragt auf andere Weltregionen 
übertragen werden können. Die vorliegende Studie deutet darauf hin, dass innerhalb 
der Bindungsforschung dem proaktiven fürsorglichen Pf legeverhalten (caregiving) bei 
der Herausbildung sicherer Bindungsmuster mehr Aufmerksamkeit gewidmet wer-
den müsste. Dies betrif ft nicht nur das Füttern / Geben und Empfangen von Nahrung, 
sondern auch die im interkulturellen Vergleich anzutreffenden unterschiedlichen 
Formen des Miteinander- bzw. Alleine-Schlafens (Shweder et al. 1995).4

In der jüngeren Vergangenheit haben einige Autoren explizit auf einen Zusam-
menhang zwischen dem Geben und Empfangen von Nahrung und der Herausbil-
dung kulturspezifischer Bindungsmuster hingewiesen (Barlow 2013 für Neuguinea; 
Seymour 2013 für Indonesien; Chaudhary 2004, Kakar 1981 und Seymour 2013 für 
Indien; Quinn 2013 für Mikronesien; Scheidecker 2017 für Madagaskar; Funk 2020b 
für Taiwan). Somit besteht Grund zur Annahme, dass das Geben und Empfangen 
von Nahrung in weiteren lokalen Settings an der Herausbildung kulturspezifischer 
Bindungsmuster beteiligt sein könnte. Auch besteht die Möglichkeit, dass die durch 
das Geben und Empfangen von Nahrung erzeugte physisch-materielle Wärme bei 
der Entstehung lokaler Bindungsmuster im interkulturellen Vergleich de facto eine  

4 � Aus interkulturellen Vergleichsstudien geht z. B. hervor, dass Eltern in Taiwan, der Volksrepublik Chi-
na und Hongkong im Sozialisations- und Erziehungsprozess trotz weitreichender Übernahme euro-
amerikanischer pädagogischer Ansätze und Konzepte nach wie vor weniger von psychisch-emotio-
naler Wärme Gebrauch machen, als dies bei US-amerikanischen Eltern der Fall ist. Stattdessen liegt 
ihr Fokus auf »physischem Wohlbefinden« (Tang 1992: 384), das durch »elterliche physisch-materielle 
Wärme« (Wang & Chang 2010: 59) erzeugt wird. Die Sozialisations- und Erziehungsstrategie han-
chinesischer Bezugspersonen zeichnet sich durch »hohes Engagement« und »physische Nähe« (Chao 
1994: 1117) aus und ist damit verbunden, dass Eltern »ihre Kinder lieben« und »sich um sie kümmern« 
(Xu 2017: 187).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 465

größere Verbreitung erfährt, als die von Bindungsforschern als universal angenom-
mene psychisch-emotionale Intimität zwischen Müttern und Kindern.

Sozialisierende bzw. moralische Gefühle
Bislang konnten durch sozial- und kulturanthropologische sowie kulturvergleichende 
entwicklungspsychologische Forschungen in verschiedenen soziokulturellen Settings 
»Stolz« (Holodynski & Friedlmeier 2006; Miller et al. 2012), »Scham« (Fung 1999; Rött-
ger-Rössler 2013; Jung in Vorbereitung) und »Furcht« (Scheidecker 2017) als moralische 
Gefühle nachgewiesen werden. In weiteren ethnologischen Studien finden sich zu-
dem Hinweise, die auf die Existenz von »Scham« (siehe z. B. Geertz 1959, 1961; Collins 
& Bahar 2000) und »Furcht« (siehe z. B. LeVine 1960; Lutz 1988; Morton 1996; Briggs 
1998) als moralische Gefühle hindeuten, dies aber mangels systematischer Untersu-
chungen oder aufgrund eines anders gelagerten theoretischen Forschungsschwer-
punktes nicht explizit postulieren können. In der Psychologie und Philosophie wur-
den darüber hinaus diverse moralische Gefühle identifiziert, darunter »Empörung«, 
»Schuld«, »Mitleid« und »Dankbarkeit« (Haidt 2003). Allerdings ist es nach wie vor 
unklar, welche Bedeutung diesen im Zusammenspiel mit anderen Emotionen zu-
kommt. Der von meiner Arbeitsgruppe und mir eingeführte Begriff der sozialisieren­
den Emotionen (Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2015) soll verdeutlichen, dass 
innerhalb eines gegebenen soziokulturellen Settings bestimmte moralische Emotio-
nen (aber möglicherweise nicht alle) aufgrund ihres frühzeitigen Auftretens im Sozia-
lisationsprozess dazu in der Lage sind, alle übrigen Emotionen auf kulturspezifische 
Weise zu überformen und auf diese Weise zu einer Ordnung des Emotionalen und  
Affektiven beitragen.

Die vielleicht wichtigste Erkenntnis meines Buchs besteht darin, dass auch »Angst« im 
Verbund mit »Scham« als ein moralisches bzw. sozialisierendes Gefühl auftreten kann 
(Funk et al. 2012; Röttger-Rössler et al. 2015). Hierbei handelt es sich um eine Auf-
fassung, die bislang in den Diskursen über moralische Gefühle noch nicht vertreten 
wurde. Der einzige mir bekannte Verweis auf »Angst« und »Scham« als Gefühle, die 
nacheinander im Sozialisationsprozess eine herausragende Rolle einnehmen, findet 
sich in dem Artikel von Hildred Geertz, The Vocabulary of Emotion – A Study of Javanese 
Socialization, aus dem Jahr 1959. Auch wenn Geertz in ihrer Studie auf brillante Weise 
einiges von dem, was ich über die Tao berichte, vorwegnimmt (z. B. dass sich »Scham«-
Emotionen aus einer initialen »Angst«-Disposition heraus entwickeln), so tut sie dies 
auf eine intuitive Weise, die eine Vernetzung mit heutigen theoretischen Diskursen 
erschwert.

Es stellt sich die Frage, inwiefern sich das moralische »Angst«-Gefühl vom mo-
ralischen »Furcht«-Gefühl (Scheidecker 2017) unterscheidet. Auch wenn die Begrif-
fe »Angst« und »Furcht« in der deutschen Alltagssprache in vielen Situationen aus-
tauschbar erscheinen, muss »Angst« dennoch als ein eigenständiges Gefühl anerkannt 
werden, da sie im Gegensatz zur »Furcht« auf kein klar definierbares Objekt gerichtet 
ist (Sylvers et al. 2011; Röttger-Rössler et al. 2015). Die Ungerichtetheit und Diffusität 
der »Angst« tragen dazu bei, dass diese weniger greif bar erscheint und somit Merk-
male aufweist, die sie in die Nähe der affektiven Empfindungen rücken. Bestimmte 
ontologische Vorannahmen von der Beschaffenheit der Welt führen bei den Tao dazu, 
dass das Empfinden von »Angst« (maniahey) – und in gewisser Weise auch »Scham« 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit466

(masnek) – die Kriterien erfüllt, die von Scheve (2016) in seiner Definition des Affek
tiven aufführt, die wie folgt lautet:

»I ... conceive of affect as a fundamental »mode of being« and a continuous bo-
dily orientation towards the world with meaningful evaluative qualities. These 
modes of being are ubiquitous and do not have clear identifiable beginnings 
and endings. They are brought about by interactions with other bodies (human 
as well as non-human) and are therefore best conceived of as more or less dy-
namic f luctuations, for instance in intensity and valence.« (von Scheve 2016: 18)

Wie ich dargestellt habe, wird Tao-Kindern bereits vom späten Säuglingsalter an eine 
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) induziert, aus der sich erst im weiteren Ver-
lauf der Ontogenese die moralischen Emotionen »Angst« (maniahey) und »Scham« 
(masnek) entwickeln, wobei das bereits im Stadium der affektiven Disposition aufge-
tretene subjektive Gefühl als eine der emotionalen Komponenten – und somit als ein 
fundamental mode of being – erhalten bleibt. »Angst« und »Scham« verfügen über eine 
continuous bodily orientation, weil beide Gefühle auf direkte oder indirekte Weise auf 
den menschlichen Körper referieren: Die Tao empfinden »panische Angst« (maniahey 
so pahad), wenn sich die Freiseele vom Körper löst und davonzuf liegen droht. In die-
sem Zustand ist das »körperliche Selbst« (kataotao) den bösartigen Geistwesen schutz-
los ausgeliefert, die physische Unversehrtheit kann nun nicht mehr garantiert werden. 
»Scham« ist ein äußerst unangenehmes Gefühl, das den gesamten Körper durchdringt 
und von den Tao nicht an diesen herangelassen werden darf. Bei intensiven »Scham«-
Empfindungen kommt es daher entweder zu »Scham-Ärger«- oder aber »Scham-Trau-
rigkeit«-Reaktionen (wobei Erstere eine vornehmlich männliche und Letztere eine  
vornehmlich weibliche Reaktionsweise darstellen).

Die Unmöglichkeit, klar umrissene Verhaltensmuster bei anderen erkennen zu 
können, ist an sich eine meaningful evaluative quality, wenn auch eine spezifische Form 
derselben. Tao-Kinder behalten ihre Umgebung ständig im Blick, sie befinden sich in 
einem Modus permanenter Achtsamkeit, der dazu dient, Gefahren abzuwehren. Ein 
kulturspezifisches Bedeutungssystem (das u. a. auf einer kulturellen Taxonomie der 
Sinnesorgane basiert) hilft den Tao dabei, negative Omen aus ihrer Umwelt herauszu-
filtern: Ein Vogelruf ohne sichtbaren Vogel, eine Eidechse mit einem besonders dicken 
Schwanz, ein plötzlicher Windstoß im Schilf – all dies sind Anzeichen, dass anito in 
der Nähe sind. Da die bösartigen Geistwesen theoretisch überall lauern können, ist die 
vor ihnen bestehende »Angst« ein Gefühl, das sich durch ubiquitousness auszeichnet. 
Sowohl »Angst« als auch »Scham« können dauerhaft auf unterschwellige Weise emp-
funden werden, da sie über keine clear identifiable beginnings and endings verfügen. So 
ist es den Tao nicht möglich, die aus kindlicher Sicht schon immer bestehende initiale 
»Angst- und Scham-Disposition« vollständig zu überwinden; sie kann durch bestimm-
te triggernde Momente immer wieder reaktiviert werden.

Das permeable Personenkonzept der Tao und die externe Verortung bestimmter 
negativ evaluierter, »geistartiger« Gefühle bewirken, dass Letztere (im Sinne eines 
ontologischen Affektansatzes) zwischen den verschiedenen körperlichen Subjekten 
angesiedelt werden. Dies bedeutet, dass der von den unsichtbaren Geistwesen emp-
fundene »Ärger« (somozi) ein allseitiges Klima der »Angst« hervorruft, dem die Tao 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 467

sich nur (vorübergehend) entziehen können, indem sie sich an den Werten und Nor-
men ihres Gemeinwesens orientieren (interactions with humans as well as non-humans).

Die von von Scheve genannten dynamic f luctuations in intensity and valence treten 
z. B. in den von mir in Kapitel 6 beschriebenen affektiven Aushandlungsprozessen auf, 
bei denen es primär darum geht, den Gegner zu demotivieren, d. h. dessen »Mut« (ma­
howhos) zu zerstören. In solchen Momenten der individuellen oder kollektiven Aus-
einandersetzung wird die hierarchische Statusbeziehung der gegnerischen Parteien 
entlang eines Nexus von »Ärger« / »Wut« und »Angst« / »Furcht« ausgehandelt. Dieser 
Nexus kann emotionale Qualitäten annehmen, er verläuft jedoch in der konkreten 
Situation vornehmlich auf affektiver Ebene, weil sich die betroffenen Personen ihre 
eigene »Angst« bis zum letzten Moment ja gerade eben nicht eingestehen wollen (siehe 
auch Funk 2020b).

Die moralischen Gefühle »Angst« und »Scham« übernehmen eine besondere Rolle im 
Gefühlsleben der Tao, da sie je nach eingenommener Perspektive auf unterschied
liche Weisen erlebt werden. Ihr aversiver Charakter führt dazu, dass die Betroffenen 
selber sich dieser Gefühle oftmals nicht vollends bewusst werden. Stattdessen leben 
sie diese in Form von »Ärger« oder »Traurigkeit« aus, die jedoch ihrerseits in vielen  
Situationen in der Öffentlichkeit nicht gezeigt werden dürfen und im »tiefsten In-
neren« als »diffuse negative Gefühle« (marahet so onowned) zurückgehalten werden 
müssen. Aus der Perspektive derjenigen, die vom affektiven Erleben dieser beiden 
moralischen Gefühle nicht direkt betroffen sind, werden »Angst« und »Scham« jedoch 
als soziale Emotionen erlebt, die konzeptuell greif bar sind und in Bezug auf andere 
besprochen werden können.

Das Erleben von »Angst« und »Scham« dient in der Tao-Gesellschaft als ein fun-
damentales Statusmerkmal, durch welches der Selbstwert einer Person definiert wird. 
Jüngere Personen haben per definitionem »Angst« vor älteren Personen, die als stra-
fende Instanzen auftreten und dafür Sorge tragen, dass die anzestralen Gesetze ein-
gehalten werden. Das Eingestehen der eigenen »Angst« würde für eine ältere Person 
bedeuten, dass sie einen beinahe vollständigen Autoritätsverlust erleidet. Es ist die 
Aufgabe der Bezugspersonen, bei ihren Kindern (in einem gewissen Maße) »Angst« 
zu induzieren, sodass diese besser gehorchen und »Angst / Respekt vor ihren Eltern« 
(ikaniahey so inapowan) empfinden. Das moralische »Scham«-Gefühl, das entlang der 
horizontalen Achse ausgerichtet ist, bestimmt den Selbstwert einer Person hingegen 
hinsichtlich ihres sozialen Prestiges.

Die Existenz der moralischen »Angst«- und »Scham«-Gefühle bewirkt, dass alle 
übrigen affektiven und emotionalen Zustände auf kulturspezifische Weise beein-
f lusst bzw. überformt werden. Intensive Gefühlsregungen gleich welcher Art gelten 
als prinzipiell »Angst« und / oder »Scham« auslösend. Übermäßige »Freude« (magaga) 
kann z. B. aufgrund der ihr innewohnenden »Überheblichkeit« (mazwey) den »Zorn« 
(somozi) statushöherer Geistwesen erregen und zu celestischen Vergeltungsschlägen 
führen. Die kulturelle Überformung des Affektiven und Emotionalen richtete sich im 
besonderen Maße auf Gefühle, die nicht mit der soziozentrischen Ordnung des Ge-
meinwesens übereinstimmen und deshalb im onowned verborgenen werden müssen. 
Durch die beständige Induktion von »Angst« und »Scham« gelingt es den Bezugsper-
sonen bereits vom späten Säuglingsalter an, sozial verstörende Artikulationen des 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit468

»Ärgers« (somozi) und der »Traurigkeit« (marahet so onowned) weitestgehend aus dem 
sozialen Leben zu verbannen.

Ontogenetisch betrachtet gehen Gefühle der »Angst« denjenigen der »Scham« 
zeitlich voraus. Die Herausbildung der »Scham« erfolgt über einen längeren Zeitraum 
hinweg und ist u. a. an den kognitiven Reifungsprozess des Kindes gebunden. Bevor 
Tao-Kinder aufgrund der Bewusstmachung ihres eigenen Fehlverhaltens »Verlegen-
heit« (manig) empfinden können, erfahren sie zunächst Zustände des »Gehemmt-
seins« und der »Schüchternheit« (kanig), die ich als Mischformen der »Angst« und 
diversen Vorläuferformen der »Scham« auffasse. Die Sozialisationspraktiken der Tao 
orientieren sich am kindlichen Entwicklungsstand: In der späten Säuglings- und zu 
Beginn der Kindheitsphase machen Bezugspersonen vor allem von »Angst« induzie-
renden Praktiken Gebrauch (z. B. klapsen, drohen mit der Schlaggeste, unvermittelte 
Berührungen von hinten). In der Kleinkindphase setzen parallel hierzu qualitativ an-
dersartige Sozialisationspraktiken ein, die im Wesentlichen auf Beschämung durch  
(aus)lachen basieren. Das zeitlich versetzte Auftreten der auf »Scham« basieren-
den Sozialisationspraktiken bewirkt eine kulturelle Modulierung der »Angst« durch 
»Scham«. Dies ist notwendig, damit die allgemeine Kindesentwicklung keine pa-
thologischen Züge annimmt (z. B. vermehrte Angststörungen) und in ihrem Verlauf  
korrigiert werden kann.

»Angst« und »Scham« bedingen sich gegenseitig: Personen, die nicht den notwen-
digen »Mut« (mavohwos) auf bringen, um in die als gefährlich angesehene Umgebung 
zum Zweck der Nahrungsmittelproduktion vorzudringen oder aufgrund ihrer »Ängst-
lichkeit« nicht in der Lage sind, ihre Interessen bzw. die ihrer Haushaltsgruppe gegen-
über feindlich gesonnenen anderen (Menschen ebenso wie Geistwesen) durchzusetzen, 
müssen aufgrund ihrer eklatanten »Schwäche« (maomei; jimoyat) mit Beschämung 
rechnen. Die Angehörigen der Ingroup und die übrigen Dorf bewohner reagieren auf 
deren Feigheit, indem sie die betreffenden Personen auslachen oder nicht weiter be-
achten. Die Induktion von »Scham« führt in der Regel dazu, dass Personen ihre »Angst« 
überwinden, um keinen sozialen Ausschluss zu erleiden. Denn dieser führt dazu, dass 
eine Person (bzw. ihr Haushalt) auf sich alleine gestellt ist und somit für die Attacken 
der anito anfälliger wird. Hieraus folgt, dass »Angst«-Gefühle durch »Scham« modu-
liert werden und andersherum.

Methodische und ethische Reflexionen
Die ganzheitliche Ausrichtung meiner Studie spiegelt meinen eigenen Erkenntnis-
prozess wider, der nicht immer gradlinig verlief und von Phasen der Ratlosigkeit 
durchzogen war. Eine Interpretation der Tao-Gesellschaft gerade auch hinsichtlich 
ihrer af fektiven und emotionalen Praktiken wird dadurch erschwert, dass diese sich 
im hohen Maße durch Dif fusität und Ambivalenz auszeichnen. Es war mir anfäng-
lich nicht möglich, die Sinnhaftigkeit des abwechselnd fürsorglichen und bedroh-
lich-feindseligen Verhaltens der Bezugspersonen zu erfassen. Wie ich in Kapitel 2 be-
schrieben habe, kommt außerdem erschwerend hinzu, dass viele Themen aufgrund 
des Anito-Glaubens nicht mit den Tao direkt besprochen werden können. So sollte un-
bedingt vermieden werden, vergangene »schlechte Taten« (marahet ta vazvazey) beim 
Namen zu nennen, weil die mit ihnen verbundenen »negativen Gefühle« (marahet so 
onowned) durch Worte wiederbelebt werden können. Aber auch zukünftige Vorhaben 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 469

dürfen nicht verbalisiert werden, da man ansonsten riskieren würde, dass die stän-
dig lauschenden anito hiervon Wind bekommen und einem die Pläne vereiteln.

Nicht nur aus forschungspragmatischer, sondern auch aus ethischer Sicht als be-
sonders problematisch erwies es sich ferner, dass die sozialisierende bzw. moralische 
Emotion »Angst« (maniahey) aufgrund des mit ihr verbundenen aversiven Gefühls von 
den allermeisten Tao nicht als ein eigenes Attribut angenommen wurde; kaum jemand 
war bereit, vor anderen einzugestehen, dass er oder sie selbst »Angst« empfindet (wo-
bei Männer, wie ich dargestellt habe, generell »furchtloser« (masozi) auftreten als 
Frauen und Kinder). Das permanente Bestreben der Tao, »Angst« und »Scham« von 
sich zu weisen, bedeutet allerdings auch, dass es mir kaum möglich war, meine For-
schungsergebnisse im Feld verifizieren zu lassen.

Die oben genannten Schwierigkeiten führten dazu, dass ich mir oftmals auf her-
meneutische Weise erschließen musste, was sich bei den Tao einer Verbalisierung 
entzieht. Als vorteilhaft erwies sich hierbei ein Mixed-Method-Ansatz, von dem ich 
während meiner Forschung Gebrauch machte und der sowohl qualitative als auch 
quantitative Methoden beinhaltete. Durch die Gegenüberstellung von Informanten-
aussagen aus semistrukturierten Interviews und systematisch beobachteten und pro-
tokollierten Emotionsepisoden (Holodynski et al. 2010; Röttger-Rössler 2020) gewann 
ich Einblicke in Nichtgesagtes und Unaussprechliches. In einem langsam einsetzen-
den Verständnisprozess stellte ich immer wieder neue Hypothesen auf, die ich durch 
genaues Beobachten bestätigte oder auch verwarf. Bei der Auswertung meines For-
schungsmaterials erwies sich die gemeinsame Verschlagwortung von Daten, die ich 
durch diverse Erhebungsmethoden zusammengetragen hatte (u. a. Feldtagebücher, 
Interviews, Beobachtungsprotokolle, emotionale Geschichten aus den Erhebungen 
zum emotionalen Vokabular, Fotografien und Filmaufnahmen) als ein geeignetes Ver-
fahren, um diverse Puzzleteile zu kreieren, aus deren akribischer Zusammensetzung 
meine Interpretation des emotionalen Entwicklungsverlaufes bei den Tao hervorge-
gangen ist.

Ein weiterer in ethischer Hinsicht herausfordernder Aspekt meiner Forschung besteht 
darin, dass die von den Tao angewandten Sozialisationspraktiken und Abhärtungs-
übungen gegenwärtigen westlichen Vorstellungen und Werten von Sozialisation und 
Erziehung widersprechen. Im euroamerikanischen Mittelschichtskontext – dem ich 
mich selber zurechne – gehen sowohl Experten als auch Laien davon aus, dass das 
Empfinden von »Angst« und »Scham« äußerst schlecht für die kindliche emotionale 
Entwicklung, die Herausbildung eines »sicheren« Bindungsverhaltens und die Ent-
stehung eines gesunden Selbstbewusstseins ist. Diese Einschätzung wird in zuneh-
mendem Maße durch neurobiologische Forschungen bestätigt (z. B. Schore 1994, 2003) 

– wobei kritisch anzumerken ist, dass auch Studien zur Gehirnentwicklung einer 
Interpretation bedürfen, die notgedrungen kulturell eingefärbt ist. In westlichen Län-
dern sind Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden in zunehmendem Maße 
einem moralischen Diskurs ausgesetzt, der sowohl von staatlichen Institutionen als 
auch von Nichtregierungsorganisationen geprägt wird (siehe z. B. Lee et al. 2014 für 
Großbritannien und die USA). Auch für mich als Sozial- und Kulturanthropologen, 
der aufgrund seiner Tätigkeit über ein gewisses Maß an interkultureller Sensibilität 
verfügen muss, erwies es sich als schwierig, die eigenen Moralvorstellungen so weit 
zu relativieren, bis ich es schließlich vermochte, den tieferen Sinn zu verstehen, der 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit470

sich hinter den Sozialisationspraktiken der Tao verbirgt. Heute bin ich in der Lage, die 
emische Perspektive einzunehmen, aus der heraus ich die Emotionssozialisation auf 
Lanyu als eine gelungene Adaption an ein spezielles ökologisches und soziokulturelles 
Umfeld begreife. Dabei steht es außer Frage, dass die seit einigen Jahrzehnten ver-
stärkt einsetzenden Transformationsprozesse die traditionelle Gesellschaftsordnung 
ausgehöhlt haben und neue Wege gefunden werden müssen, wie junge Tao zukünftig 
zu emotional gesunden Individuen heranreifen können (s.u.). Ich wünsche mir, dass 
meine Studie einen Beitrag dazu leisten kann, dass die Sozialisation von Emotionen 
zukünftig als ein Thema betrachtet wird, bei dem nicht von vornherein von einem uni-
versalen »richtig« oder »falsch« ausgegangen wird. Denn wie ich am Beispiel der Tao 
versucht habe darzustellen, weist die allgemeine menschliche emotionale Entwick-
lung eine weitaus größere Plastizität auf als bisher angenommen.

Forschungen zur Emotionssozialisation bedürfen des Kulturvergleichs
In meinem Buch mache ich wiederholt von der Methode des Kulturvergleichs Ge-
brauch, der dazu dient, meine Interpretationen der Tao-Gesellschaft sowie auch 
der lokalen kulturellen Vorstellungen in einen größeren Bezugsrahmen zu stellen. 
Von wesentlicher Bedeutung ist der sich durch das gesamte Buch hindurchziehende 
Vergleich zu den Angehörigen euroamerikanischer Mittelschichten. Es sei an dieser 
Stelle nochmals betont, dass es sich bei dieser Gruppe um ein soziokulturelles Kon
strukt handelt, das bei genauerer Betrachtung keine homogene Einheit darstellt. Da 
Entwicklungspsychologen ihre Untersuchungen bislang beinahe ausschließlich mit 
Angehörigen euroamerikanischer Mittelschichten (bzw. den Vertretern einer inter-
nationalen urbanen Elite mit zunehmend westlichem Lebensstil) durchgeführt haben 
und sich somit auch die Theoriebildung des Fachs primär an dieser Vergleichsgruppe 
orientiert, ergibt sich die Notwendigkeit, meine Herausarbeitung des kulturspezi-
fischen emotionalen Entwicklungsverlaufs bei den Tao mit den Ergebnissen der Ent-
wicklungspsychologie abzugleichen.

Eine Besonderheit meiner Feldforschung bei den Tao bestand darin, dass mich 
meine damalige Frau und unsere beiden Kinder für insgesamt acht Monate nach 
Lanyu begleiteten. Ich habe in diesem Buch versucht, schonungslos aufrichtig über 
unser emotionales Erleben im Feld zu berichten, da eine Ref lexion hierüber – gerade 
in einer emotionsanthropologischen Abhandlung – einen wichtigen Aspekt unserer 
eigenen Positionalität darstellt. Auch habe ich mich nach einigem Zögern entschlos-
sen, meine Kinder als »Beobachtungsobjekte« in diese Studie miteinf ließen zu lassen, 
da ich durch die Schilderung von Emotionsepisoden, die sich zwischen Tao-Kindern 
und meinen eigenen Kindern ereignet haben, den Lesern am besten veranschaulichen 
kann, wie mein Erkenntnisprozess im Feld verlaufen ist. Der Vergleich zu den Ange-
hörigen westlich geprägter Mittelschichten fand demnach auch in Bezug auf meine 
eigene Familie statt und war für uns in einem umfassenden Sinn leiblich spürbar (sie-
he auch Funk 2020a).

Des Weiteren erstelle ich immer wieder Vergleiche zu anderen Gruppen aus dem Ge-
biet des austronesischen Sprachraums. Dies erscheint sinnvoll, weil davon auszuge-
hen ist, dass ähnliche sprachliche Konzepte eine Auswirkung auf kulturelle Vorstel-
lungen ausüben, die wiederum als Anleitungen für praktisches Handeln dienen. So 
weisen die kosmologischen Vorstellungen und insbesondere die Seelenkonzeption der 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 471

Tao diverse Merkmale auf, die sich auch bei anderen Gruppen innerhalb der Region 
wiederfinden (siehe Kapitel 5–6). Auch habe ich gezeigt, dass die Tao ebenso wie die 
nordphilippinischen Ilongot (M. Rosaldo 1980) ein Stadium kindlicher »Scham« über-
winden müssen, um auf wissende Weise zu vollwertigen Mitgliedern ihrer Gesell-
schaft zu werden. Ferner konnte ich feststellen, dass die bei den Tao anzutreffenden 
kulturellen Organe (onowned; nakenakem) in ihrer Beschaffenheit und Funktionsweise 
denjenigen der Samoaner (Mageo 1989) ähneln (für einen Vergleich mit den Maori sie-
he Funk 2020b).

Aber auch überregionale Kulturvergleiche haben ihre Berechtigung, da sie dazu 
beitragen können, den einen oder anderen Sachverhalt besser zu verstehen. So er-
innern die ambivalenten Sozialisationspraktiken der Tao in erstaunlichem Maße an 
das unter den kanadischen Inuit übliche »Aufziehen« (Briggs 1970, 1998). Beide Gesell-
schaften weisen als gemeinsame Merkmale eine egalitäre Orientierung, eine geringe 
Siedlungsgröße und eine Lebensweise auf, die von Fischfang und Wildbeutertum be-
stimmt wird (wobei bei den Inuit die Jagd und bei den Tao der Gartenbau zusätzlich 
eine herausragende Rolle spielen). Auch besteht bei beiden Gruppen erst seit wenigen 
Generationen eine Einbettung in staatliche Strukturen (z. B. Schulunterricht). Da In-
dividuen in indigenen small scale societies immer wieder großen Entbehrungen aus-
gesetzt sind (bzw. waren), besteht (bzw. bestand) in diesen Gesellschaften für den 
Einzelnen die Notwendigkeit, auf autonome Weise zu agieren und je nach Situation 
wechselnde Allianzen zu anderen einzugehen. Ich kann mir deshalb vorstellen, dass 
die Sozialisationspraktik des »Aufziehens«, durch die das hierfür notwendige eigene 
Denken und Handeln gefördert wird, auch in anderen zahlenmäßig kleinen indige-
nen Gruppen anzutref fen ist.

Ein weiterer überregionaler Vergleich, den ich in diesem Buch vornehme, bezieht 
sich auf den innerhalb der Amazonasregion verbreiteten Animismus, der in der Theo-
riebildung vorherrschend ist. Dieser geht mit einem Perspektivismus einher, der im 
Wesentlichen besagt, dass Menschen und wilde Tiere über dieselbe »Kultur« verfügen, 
sich jedoch hinsichtlich ihrer jeweiligen »Naturen« unterscheiden (Viveiros de Cast-
ro 2012 [1998]; Descola 2011). Diese Denkweise findet sich auch bei den Tao, nur dass 
der Perspektivismus sich hier auf Geistwesen richtet, die über keinen den »lebenden 
Menschen« vergleichbaren Körper (mehr) verfügen und deshalb auch nicht in der Lage 
sind, »Scham« (masnek) zu empfinden. Von vielen Geistwesen wird berichtet, dass sie 
ein den »lebenden Menschen« vergleichbares Leben führen. So leben die Ahnen im 
Himmel nach Vorstellung der Tao in Dörfern aus Gold. Die anito der Bergwildnis ver-
fügen sowohl über eigene Feldfrüchte als auch Haustiere, wobei es sich jedoch bei den 
vermeintlichen »Taros«, »Hühnern« und »Schweinen« um Tiere und Pf lanzen ande-
rer Gattungen handelt. Ich habe in diesem Buch immer wieder Beispiele für die den 
tao entgegengesetzte Denk- und Fühlweise der anito aufgeführt und auf diese Weise 
einen Beitrag zur Erforschung des Animismus in Südostasien geleistet (siehe Århem 
& Sprenger 2016).5

5 � Die von Sahlins (2014) und Århem (2016) vorgenommene Charakterisierung des innerhalb der 
südostasiatischen Region anzutref fenden Animismus als »hierarchischen Animismus« ist aus 
meiner Sicht stimmig und auch für die Tao zutref fend. Die von Sprenger (2016) genannten  
Dimensionen eines südostasiatischen Animismus – Austauschbeziehungen, af fektiv-phäno-
menologische Wahrnehmung des Spirituellen und Hierarchie – lassen sich allesamt für die Tao  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit472

Die aus dem Projekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich (das 
zwischen 2009 und 2014 an der FU Berlin angesiedelt war und von der Sozial- und Kul-
turanthropologin Birgitt Röttger-Rössler und dem Entwicklungspsychologen Man-
fred Holodynski geleitet wurde) hervorgegangenen Studien meiner Kollegen (Schei-
decker 2017; Jung in Vorbereitung) und mir (Funk 2020b), die auf der Basis stationärer 
Feldforschungsaufenthalte von mindestens zwölf Monaten in drei soziokulturellen 
Settings in Madagaskar, Indonesien und Taiwan entstanden sind, stellen ethnografi-
sche Pionierarbeiten dar, in denen erstmals nicht westliche emotionale Entwick-
lungsverläufe auf systematische Weise analysiert werden. Weitere Forschungen sind 
notwendig, um durch interkulturelle Vergleiche regionale (und in einem nächsten 
Schritt auch überregionale) Gemeinsamkeiten und Unterschiede im emotionalen So-
zialisationsverlauf herauszuarbeiten.

Ausblick
Als ich im Juli 2019 das erste Mal seit meiner Feldforschung für einen kürzeren Auf-
enthalt zurück nach Lanyu kam, war Iranmeylek kaum wiederzuerkennen: Überall 
waren mehrgeschossige Hostels entstanden, die miteinander um den besten Meer-
blick konkurrierten und sich nicht selten gegenseitig die Sicht nahmen. Parallel hierzu 
hatte ein Zersiedlungsprozess eingesetzt, der dazu führte, dass nun auch außerhalb 
des Dorfes auf ehemaligen Tarofeldern immer weitere neue Häuser entstanden – was 
noch vor acht Jahren undenkbar schien. Auch gab es jetzt weitaus mehr Läden und  

bestätigen: Die Tao opfern ihren Ahnen, um sich deren Segens zu vergewissern; Sichtbarkeit dient 
als eine kategorische Unterscheidung zwischen Menschen und Geistwesen (wenn auch nicht im 
Sinne eines Körper-Geist-Dualismus); und Beziehungen jeglicher Art werden auf hierarchische 
Weise strukturiert (z. B. nach »Wirkmächtigkeit« (moyat), Alter oder sozioökonomischem Prestige). 
Die Reversibilität hierarchischer Beziehungen zeigt sich u. a. in den von mir beschriebenen af fek-
tiven Aushandlungsprozessen, bei denen temporär definiert wird, wer in einer gegebenen Be-
ziehung den jeweils anderen dominiert. Wie Århem (2016) richtig anmerkt, weisen beinahe alle in  
Südostasien anzutref fenden animistischen Systeme analogistische Tendenzen auf, die im Falle 
der proto-staatlichen Gesellschaf ten am deutlichsten ausgeprägt sind (eine Ausnahme stellen die 
Chewong auf der malaiischen Halbinsel dar; Howell 2016). Auch der traditionale Tao-Kosmos ist auf 
analogistische Weise gegliedert, was u. a. daran ersichtlich wird, dass die Himmelsgefilde in diverse 
Schichten unterteilt sind. Die oberste Gottheit, der akey do langangarahen, residiert in der obersten 
Himmelssphäre und wirkt in das kosmische Geschehen ein, indem er den niederen Gottheiten und 
Geistwesen Befehle erteilt. Analogistische Tendenzen finden sich darüber hinaus bei der Einteilung 
der kosmischen Entitäten in »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet) Wesenseinheiten (Tiere, Pflan-
zen, Objekte, Wetterphänomene). Durch die kulturspezifische Interpretation bestimmter Wesens-
merkmale und Verhaltensweisen sowie auch erlernte Formen des af fektiv-phänomenologischen 
Wahrnehmens und Empfindens ist ein komplexes System analogistischer Zuschreibungen entstan-
den, das den Tao bei ihren Interaktionen mit der Umwelt Orientierung verschaf f t. Beispielsweise 
kann so ermittelt werden, welche Lebewesen für wen als essbar gelten und welche nicht. Auch ist 
im traditionalen Kalender geregelt, welche Tage Glück verheißend bzw. Unglück verheißend sind, 
sodass Aktivitäten entsprechend geplant werden können. Darüber hinaus sind die Insel Lanyu und 
ihre angrenzenden Gewässer von den Ahnen in Gebiete mit »guten« und »schlechten« Qualitäten auf-
geteilt worden, was es ihren Nachkommen ermöglicht, Orte mit einer hohen Konzentration von anito 
auf ef fektive Weise zu meiden. Anders als Århem (2016) und Sprenger (2016) vergleiche ich die inner-
halb der südostasiatischen Region beheimateten ontologischen Vorstellungen nicht entlang starrer 
geografischer Grenzziehungen, sondern unter Berücksichtigung konzeptueller Übereinstimmungen, 
die sich aus der Zugehörigkeit zu bestimmten austronesischen Sprachfamilien ergeben (s. o.).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schlussbetrachtung 473

Restaurants, deren Bedienungspersonal nun aus taiwanesischen Studierenden be-
stand, die von den Tao für ihre Aushilfsjobs bezahlt wurden und die Sommermonate 
auf Lanyu verbrachten. Aus dem anthropologischen Reservat der japanischen Kolo-
nialzeit war ein ökologisches und folkloristisches Freilichtmuseum geworden, in dem 
einige (aber nicht alle) Tao beträchtlich vom immer stärker einsetzenden Tourismus-
Boom profitierten. Während es einige Familien im Tourismusgeschäft zu Wohlstand 
und Reichtum gebracht hatten, waren andere von der allgemeinen Entwicklung abge-
hängt und führten ein schwieriges, teilweise sinnentleert wirkendes Leben, das von Al-
koholmissbrauch geprägt war. Die auf dem verwandtschaftlichen Miteinander basie-
rende Werteordnung wurde allmählich durch das einströmende Geld unterhöhlt und 
außer Kraft gesetzt. Die meisten alten Leute, die ich während meiner Feldforschung 
kannte, waren inzwischen verstorben und mit ihnen waren weitere Facetten der tra-
ditionellen Lebensweise verschwunden. Viele Tao wirkten auf mich unglücklich. Sie 
deuteten an, dass der ständige Umgang mit den taiwanesischen Touristen sie stresse 
und sie in eine Rolle hineinpresse, in der sie sich nicht wohlfühlten. Gleichzeitig sahen 
sie aber keine Alternative, um das dringend benötigte Geld zu erwirtschaften. Wie es 
die Art der Tao ist, sagten sie dies lächelnd und mit ruhiger, sanfter Stimme.

Meine Forschung hat ergeben, dass der Leidensdruck heutiger junger Tao besonders 
hoch ist. Die Einbindung von Großeltern in die Kinderbetreuung bewirkt, dass Tao-
Kinder nach wie vor traditionelle Sozialisationsinhalte vermittelt bekommen. Hierbei 
handelt es sich aufgrund der zur Anwendung kommenden Sozialisationspraktiken oft-
mals um implizite Wissensformen, die dem Bereich des embodied knowledge angehören. 
Da junge Tao jedoch aufgrund ihres Eingebundenseins in das moderne Schulsystem 
und der Notwendigkeit, in Taiwan eine Ausbildung zu absolvieren, den traditionel-
len Entwicklungspfad bei der Überwindung der ihnen im frühen Kindesalter von den 
Bezugspersonen evozierten affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) nicht 
mehr beschreiten können, sind viele von ihnen zwischen den Welten »hängen geblie-
ben«. Sie leiden unter Perspektivlosigkeit und geringem Selbstbewusstsein. Einige von 
ihnen haben Angststörungen entwickelt. Aufgrund des erwachsenenzentrierten uni
direktionalen Sozialisations- und Erziehungsstils der Tao ist ihnen das Besprechen 
ihrer Probleme mit den Haushaltsangehörigen oftmals nicht möglich.

Ich kann all das menschliche Leid, das ich auf Lanyu erlebte und das der andauern-
de soziokulturelle Transformationsprozess über die Tao gebracht hat, beim Schreiben 
dieser Schlussbetrachtung nicht ausblenden. Es fällt mir schwer, die Sozialisation von 
Emotionen bei Tao-Kindern lediglich mit wissenschaftlicher Präzision zu analysieren 
und mich dabei wie ein Unbeteiligter aus allem herauszuhalten (was eine bequeme 
Position wäre). Deshalb möchte ich mich an dieser Stelle der sich aufdrängenden Frage 
stellen, was zu einer Verbesserung der Lebensbedingungen jüngerer Tao getan wer-
den könnte.

Aus meiner Sicht tragen diverse Personengruppen sowie auch staatliche Institu-
tionen Verantwortung, zu einer besseren Zukunft der jungen Tao beizutragen. Mei-
ne eigene Verantwortung besteht darin, das von mir erlangte kulturelle Wissen mit 
den Tao und anderen zu teilen. Die Verantwortung des taiwanesischen Staates be-
steht darin, das nationale Schulcurriculum an die spezifische Lebenssituation von 
Tao-Kindern (sowie auch von Kindern weiterer TYZM-Gruppen) anzupassen. Eine 
Lehrplanreform sollte idealerweise zwei Ziele verfolgen: Einerseits sollte weiterhin  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit474

gewährleistet werden, dass Tao-Kinder mittels Bildung dazu in die Lage versetzt wer-
den, innerhalb der taiwanesischen Gesamtgesellschaft auf gleichberechtigte Weise 
zu partizipieren; andererseits sollte das Schulwesen Tao-Kindern ermöglichen, die 
traditionellen Praktiken und Fähigkeiten ihrer Vorfahren zu erlernen. Hierzu ist es 
unerlässlich, dass einheimische Lehrer ausgebildet und auf Lanyu eingesetzt werden. 
Auch wäre es erstrebenswert, dass Tao-Jugendliche in den prägenden Jahren von 15 bis 
18 nicht ausschließlich in der Provinzhauptstadt Taidong beschult werden. Es ist über 
die Einführung eines dualen Systems nachzudenken, das es Tao dieser Altersgruppe 
ermöglicht, regelmäßig auf ihre Heimatinsel zurückzukehren um dort Lerneinheiten 
zu absolvieren.

Aber auch die Bezugspersonen – sofern dies nicht bereits der Fall ist – müssten 
verstehen, dass eine andere Zeit über Lanyu hereingebrochen ist und dass traditio-
nelle Sozialisationspraktiken heute einer Anpassung bedürfen, um den Leidensdruck 
jüngerer Tao zu lindern. Hier halte ich es allerdings für problematisch, den Tao vorzu-
schreiben, auf welche Weise sich diese Veränderungen vollziehen sollten. Eine nach-
haltige Entwicklung kann nur von ihnen selber eingeleitet werden. Ein aus meiner 
Sicht zentrales Problem gegenwärtiger intergenerationaler Beziehungen besteht in 
der mangelnden Kommunikation zwischen den unterschiedlichen Altersgruppen. Die 
heutigen Lebensumstände auf Lanyu verhindern, dass junge Tao auf quasinatürliche 
Weise durch eigenes Ausprobieren und Beobachten ein Verständnis soziokultureller 
Zusammenhänge erwerben. Der Prozess der Wissensvermittlung bedarf dringend 
neuer Kommunikationskanäle, die von den Eltern- und Großelterngenerationen ge-
schaffen werden müssten (siehe auch Funk 2020c). Junge Menschen benötigen einen 
klar formulierten kulturellen Leitfaden, wie sie in der heutigen Lebenswelt auf Lanyu 
ihren Weg finden können. Ich glaube nicht, dass es hierbei praktikabel ist, die Ge-
fühlswelten von Kindern und Jugendlichen auf direkte Weise zu erörtern, da dies 
eine Methode darstellt, die in euroamerikanischen Settings Erfolg versprechend ist, 
nicht aber in diesem Teil der Welt. Stattdessen sollte das Selbstbewusstsein jüngerer 
Tao durch praktische Handlungen gestärkt werden, die dazu führen, dass sie etwas 
leisten, das in ihrer Gesellschaft geschätzt wird. All dies kann besser umgesetzt wer-
den, wenn die mittlere und ältere Generation es vermag, ihre Dorfrivalitäten zu über-
winden und gemeinsam daran zu arbeiten, dass ihre Nachkommen eine glückliche  
Zukunft auf Lanyu haben können.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020 - am 13.02.2026, 15:49:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

