Schlussbetrachtung

Im Folgenden fasse ich die wichtigsten Ergebnisse meiner Studie zusammen und
zeige auf, welche Bedeutung ihnen fiir die Theoriebildung in der Sozial- und Kultur-
anthropologie, der interkulturell arbeitenden Entwicklungs- und Kulturpsychologie
sowie dariiber hinaus (z. B. in der Bindungsforschung) zukommt. Dabei konzentriere
ich mich auf die folgenden drei Themenfelder: 1. Forschungsergebnisse zum lokalen
soziokulturellen Kontext, die zugleich auch einen Beitrag zur Ethnografie Siidost-
asiens (bzw. Ostasiens) darstellen; 2. Erkenntnisse zur Sozialisation von Emotionen
hinsichtlich der lokalen Interaktionsmuster, Sozialisationspraktiken und der hieraus
resultierenden Bindungsform; 3. die hierdurch hervorgebrachten sozialisierenden
bzw. moralischen Gefiihle, die in ihrem Zusammenspiel eine kulturspezifische Ord-
nung des Affektiven und Emotionalen erzeugen.

Danach reflektiere ich meine methodische Herangehensweise, die zugleich auch
mit ethischen Fragestellungen verbunden ist, und stelle die Bedeutung des Kultur-
vergleichs fir Forschungen zur Emotionssozialisation heraus. Abschliefiend stelle ich
Uberlegungen an, wie die schwierige Situation, in der sich viele jiingere Tao heute be-
finden, verbessert werden konnte.

Soziokultureller Kontext

Fir ein Verstindnis der gegenwirtigen Tao-Kultur ist eine Beschiftigung mit der ja-
panischen Kolonialzeit (1895'-1945) unabdingbar. Um die Urspriinge der »japanischen
Rasse« zu erforschen, errichteten japanische Anthropologen in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts auf Lanyu ein anthropologisches Reservat, das weitestgehend von
dufleren Einfliissen abgeschirmt war. Die kiinstliche Isolation fithrte dazu, dass die
bis heute andauernden Transformationsprozesse die Tao seit den 1960er-Jahren mit
voller Wucht trafen. Der japanischen Abschottungspolitik ist es aber auch zu verdan-
ken, dass heute auf Lanyu Formen »kulturellen Wissens« (katentengan) fortbestehen,
die anderenorts in der Pazifikregion nicht mehr zu finden sind.

Es ist schwierig, dem soziokulturellen Wandel auf Lanyu in allgemeinen Aussa-
gen gerecht zu werden, da sich die Lebenswelten jiingerer und ilterer Tao zum Teil
auf gravierende Weise voneinander unterscheiden. Die meisten Alten betreiben nach
wie vor Subsistenzwirtschaft und fithren jahreszyklische Rituale durch. Jingere Tao
sehen es hingegen nicht mehr als erstrebenswert an, tiglich auf den Feldern zu arbeiten,

1 Je nach Auslegung begann die japanische Kolonialzeit 1895, 1896 oder 1897. Eine De-facto-Kontrolle
(iberdie Insel Lanyu bestand spatestens im Jahr1897.

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

454

Geister der Kindheit

und suchen stattdessen ein Erwerbseinkommen im florierenden Tourismusgeschift.
Der soziokulturelle Transformationsprozess vollzieht sich nicht in allen Bereichen des
gesellschaftlichen Lebens mit derselben Geschwindigkeit, denn in allen Angelegen-
heiten, welche die Verwandtschaftsgruppe betreffen, haben nach wie vor die Alten
das Sagen. Hierzu zihlen auch die Pflege und Erziehung der Kinder, die nach wie vor
von traditionellen Ideen und Praktiken durchdrungen sind. Eine Beschreibung der
kindlichen Entwicklungsnische bei den Tao kann deshalb nicht ausschliefilich in der
Gegenwart ansetzen; sie muss auch auf eine »traditionelle Lebensweise« (S48 4 E
chuantong shenghuo) Bezug nehmen, da diese in den Képfen und Herzen der Menschen
weiterhin eine Rolle spielt.

Zu Beginn meiner Feldforschung fiel mir auf, dass viele Hinweise in der ethno-
grafischen Literatur zu den Tao nicht mit meiner Wahrnehmung des lokalen soziokul-
turellen Kontextes iibereinstimmten. So werden die Tao in taiwanesischen sozial- und
kulturanthropologischen Publikationen immer noch als eine patrilineare Gesellschaft
dargestellt, da sich die Nachwuchswissenschaftler aufgrund der verkrusteten Struk-
turen im akademischen Betrieb nicht trauen, die auf dem Lineage-Paradigma basie-
renden theoretischen Ansitze von Wei und Liu (1962) kritisch zu hinterfragen. Es gibt
sowohl in westlichen als auch in ostasiatischen Sprachen kaum Forschungsberichte,
in denen auf weibliche oder kindliche Lebenswelten eingegangen wird; zudem wurde
bislang das Personenkonzept der Tao nur unzureichend dargestellt — von Emotionen
ganz zu schweigen. In Ermangelung an Studien, die ich bei meiner Forschung hit-
te zurate ziehen konnen, sah ich mich gezwungen, zunichst einmal ethnologische
Grundlagenforschung zu betreiben, um auf diese Weise die Basis fiir eine Beschrei-
bung der kindlichen Entwicklungsnische bei den Tao zu legen.

In meiner Darstellung des soziokulturellen Kontextes versuche ich neben den so-
zialen Strukturen auch prozessuale Dynamiken und alltigliche Praktiken miteinzu-
beziehen, indem ich einige vielversprechende Ansitze aus den New Kinship Studies auf
die Tao tibertrage (z.B. Carsten 2000): Ich beschreibe das »Haus« (vahey) der Tao als
einen Fokus auf »Verwandtschaft«, betrachte Kommensalitit und Nahrungstausch als
Praktiken sozialer Grenzziehung, referiere auf die Lebenslaufperspektive und analy-
siere die Altershierarchie sowie die Geschlechterbeziehungen bei den Tao auf der Basis
sozialriumlicher Interaktionsmuster. Bei der Analyse der lokalen Konzeptionen von
»Person«, »Emotion« und »Entwicklung« habe ich mich von Studien aus der Psycho-
logischen Anthropologie inspirieren lassen (z. B. Mageo 1989; Smith 1981). Die von mir
vorgenommene Neuinterpretation der sozialen Organisation ist — ebenso wie meine
erweiterte Analyse der kosmologischen Vorstellungen und kulturellen Praktiken so-
wie meine Beschreibung der Ethnopsychologie der Gefithlsregulation - ein Beitrag
zur Ethnografie Siidostasiens und zugleich notwendige Voraussetzung fir die Erfor-
schung der emotionalen Sozialisation bei den Tao.

Wie ich dargestellt habe, verfiigen die Tao tiber eine komplexe Form der sozialen Orga-
nisation, die hierarchische, egalitire und antagonistische Gruppen umfasst. Die Ge-
fithlsbildungsprozesse konnen in ihrer Gesamtheit nur nachvollzogen werden, wenn
alle drei sozialen Relationen in ihrem wechselseitigen Zusammenspiel erfasst werden.
In den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen werden die sozialen Posi-
tionen durch Alter und Geschlecht markiert. Die »Abstammungsgruppe« (asa so inawan)
ist eine mit den Minnern assoziierte Gruppe, die sich ins Jenseits hinein erstreckt und

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

auch die »Ahnen« (inapowan) mit umfasst. Die »erweiterte bilaterale Verwandtschafts-
gruppe« (zipos) entsteht hingegen durch die Ausheirat der Frauen und zeichnet sich
durch eine diesseitige Orientierung aus, die primir mit einer wechselseitigen Versor-
gung mit Nahrung einhergeht. Die zu Beginn des Lebens eingenommene Perspektive
ist auf die zipos ausgerichtet, deren Mitglieder - vor allem die miitterlichen Schwes-
tern — sich um das leibliche Wohl der Kinder kiitmmern. Erst mit zunehmendem Er-
werb »kulturellen Wissens« gewinnt die asa so inawan allmihlich an Bedeutung.

Die Mitglieder einer asa so inawan empfinden bei Tabubriichen und unvorherge-
sehenen Ereignissen, die den Haushalt betreffen, ein moralisches Gefithl der »Angst«
(maniahey). Dieses ist dadurch begriindet, dass die Ahnen und Gétter aufgrund des
Fehlverhaltens ihrer Nachkommen »emport« (somozi) und voller »Abscheu« (jyakian)
sind, was dazu fithrt, dass sie sich von den Tao »abwenden« (jiozayan). Da der »Fluss
des Lebens« (Fox 1980) innerhalb der Verwandtschaftsgruppe auf unidirektionale
Weise verlauft, sind alle Mitglieder vom Segen ihrer statushoheren Vorfahren ab-
hingig. Dies betrifft nicht nur jiingere, sondern auch iltere Personen, die aufgrund
des Ahnenglaubens zeit ihres Lebens (aber auch dariiber hinaus) als »Kinder« in Fi-
lialbeziehungen eingebunden bleiben. Tao-Kinder empfinden »Angst/Respekt vor
ihren Eltern« (ikaniahey so inapowan), weil sie bei der Erfullung ihrer Bediirfnisse auf
deren »Milde«/»Giite« (apiya) angewiesen sind. Auch miissen sie den »Anweisun-
gen« (nanaon) respektabler dlterer Personen Folge leisten, da diese bereits zu Lebzei-
ten stellvertretend fir die Ahnen als Tabuwichter agieren. Wer sich tiber die Worte
der Alten hinwegsetzt, riskiert ernsthafte Gefahren fir die eigene kérperliche Un-
versehrtheit. Denn ohne den schiitzenden Einfluss der Vorfahren (»lebender Men-
schen« ebenso wie Ahnen) sind die Tao dem boshaften Treiben der anito ausgeliefert,
die danach trachten, ihre Seelen zu stehlen und dem »korperlichen Selbst« Schaden
zuzufigen.

Die zipos stellt hingegen ein soziales Umfeld dar, in dem neben »Angst« auch
»Scham« (masnek) als ein moralisches Gefithl empfunden wird. Anders als die vertikal
ausgerichtete asa so inawan, deren Mitglieder durch gleichgeschlechtliche Filiations-
beziehungen miteinander verbunden sind, verfiigt die zipos sowohl iiber eine vertikale
als auch horizontale Struktur. Letztere wird von den gleichaltrigen Mitgliedern der
erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe gebildet, die als Cousinen/Cousins
und Schwigerinnen/Schwager in einem »Geschwister«-Verhiltnis zueinander stehen.
Die unter Altersgenossen bestehende Egalitit und personliche Autonomie bildet ein
psychologisch-emotional wichtiges Gegengewicht zu den Abhingigkeitsverhiltnis-
sen in den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen. Unter Angehdrigen
derselben Altersgruppe ist es undenkbar, einen anderen »wie ein Kind herumzukom-
mandieren« (pakamotdeh), da die Aufforderung, etwas Bestimmtes zu tun, bereits ein
hierarchisches Verhiltnis impliziert. Die Ausdifferenzierung von Status erfolgt bei
den Gleichaltrigen nicht iiber Alter (was keinen Sinn ergeben wiirde), sondern durch
die fortlaufende Akkumulation sicht- und tastbarer »kultureller Reichtiimer« (meyna-
kem). Aus den Besitzverhiltnissen der einzelnen Haushalte ergibt sich ein System der
Statusevaluierung, das iiber den Erwerb von Prestige verlauft und auf der moralischen
Ebene durch »Scham« reguliert wird. Altersgenossen vergleichen stindig ihre indivi-
duellen und kollektiven Leistungen, indem sie beobachten oder kommentieren, wer
wie viele Fische gefangen hat und wessen Taro besonders gut gedeiht. Wohlhabende
Haushalte, die durch den Gabentausch eine grofiere Gefolgschaft hinter sich vereinen

13.02.2026, 15:49:48. - [

455


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

456

Geister der Kindheit

koénnen, »verachten« (ikaoya) »faule Personen« (malama a tao), die »nirgendwohin
gehen [um zu arbeiten]« (abo so angangayan).

Die oben beschriebene Ausdifferenzierung des Affektiven und Emotionalen
nimmt bereits im 4. Lebensjahr ihren Anfang, wenn Tao-Kinder sich aufgrund des
harsch anmutenden Sozialisations- und Erziehungsstils ihrer Bezugspersonen ver-
mehrt den Peers zuwenden und fortan einen Grof3teil des Tages mit diesen verbringen.
Die in der Interaktion mit den Bezugspersonen zu beobachtende »Schiichternheit«
und »Hemmung« (kanig) ist wie weggeblasen: Sie sind ausgelassen und bisweilen sogar
ibermiitig, unternehmen Streifziige durch das Dorf und seine nihere Umgebung und
wetteifern um Statuspositionen innerhalb der Peergruppe. Die Ubertragung der am-
bivalenten Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen auf die Peers fithrt dazu, dass
diese sich unter Ausnutzung jedweder Form der Schwiche gegenseitig »irgern« und
»aufziehen« (pasozi), daneben aber auch immer wieder fiirsorgliche Verhaltensweisen
zeigen, die z.B. darin bestehen, dass sie sich gegenseitig trésten und ihren Besitz mit-
einander teilen. Auch bewirkt das distanzierende Verhalten der Bezugspersonen, dass
sich das Kérperkontakt-System in der Kindheitsphase auf die Peers verlagert. Hieraus
folgt, dass die Emotionalitdt innerhalb der Peergruppe sich sowohl durch intensive
positive als auch negative Gefithlsempfindungen auszeichnet.

Allerdings ist es notwendig, die Peerbeziehungen differenzierter zu betrachten,
da sich je nach dem Grad verwandtschaftlicher oder nachbarschaftlicher Nihe ver-
mehrt prosoziale Verhaltensweisen beobachten lassen. Des Weiteren bestehen deut-
liche genderspezifische Unterschiede, die etwa dazu fithren, dass Schwestern besser
zusammenhalten als ihre um knappe Ressourcen konkurrierenden Briider. Auch
haben Kinder aus marginalisierten und stigmatisierten Verwandtschaftsgruppen
einen schwierigen Stand, da sie hiufiger als andere Kinder von ihren Peers »schika-
niert« (jyasnesnekan) werden. Das sich wihrend der Kindheitsphase herausbildende
Statussystem weist somit komplexe Verflechtungen auf, die jedem Kind innerhalb
der Peergruppe eine bestimmte soziale Stellung zuweisen, gegen die es zunichst
nur schwerlich angehen kann. Die permanente Aushandlung von Status-»Scham«
bewirkt, dass es sowohl Kinder gibt, die stindiger »Verachtung« (ikaoya) ausgesetzt
sind als auch solche, die aufgrund ihrer Fithrungsposition innerhalb der Peergruppe
»Uberheblichkeit« und »Stolz« (mazwey) empfinden — den sie allerdings verbal nicht
artikulieren diirfen. Das Miteinander und Gegeneinander in den kindlichen Peer-
gruppen fithren dazu, dass in jeder Generation aufs Neue bestimmt wird, wo die
Grenze zwischen Ingroup und Outgroup verliuft.

Die Unterteilung der Tao-Gesellschaft in eine vertikale und eine horizontale
soziale Domaine stellt innerhalb der Anthropologie der Emotionen eine neuartige
Sichtweise dar (siehe auch Scheidecker 2017, in Druck). In den klassischen emotions-
ethnologischen Monografien (z.B. Briggs 1970; Levy 1973; Lutz 1988) werden Peerbe-
ziehungen nicht als ein eigenstindiger sozialer Bereich definiert, in dem sich das
Affektive und Emotionale grundsitzlich anders entfaltet. Selbiges gilt auch fir die
sozial- und kulturanthropologische Sozialisations- und Kindheitsforschung sowie
die (interkulturell arbeitende) Entwicklungspsychologie und Kulturpsychologie (z. B.
Keller 2007), in denen das Augenmerk beinahe ausschlieflich auf die Interaktionen
zwischen Bezugspersonen und Kindern gerichtet wird. Um Riickschliisse auf die
emotionale Entwicklung (und die Herausbildung kindlicher Bindungsmuster) zu
ziehen, ist es notwendig, die kindliche Entwicklungsnische in ihrer Gesamtheit zu

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

betrachten. Es ist unzulissig, im Vorfeld zu definieren, welche Sozialbeziehungen in
einem gegebenen soziokulturellen Setting als primir anzusehen sind.

Wie in vielen austronesischen Gesellschaften ist auch bei den Tao eine allumfassen-
de dualistische Ordnung anzutreffen, die in »Freund« und »Feind« klassifiziert. Ein
wesentlicher Ausdruck dieser Ordnung ist die Unterscheidung zwischen »lebenden
Menschen« (ta0), die mit einem tast- und sichtbaren »Korper« (kataotao) ausgestattet
sind, und weitestgehend unsichtbaren und kérperlosen Geistwesen, von denen die
bosartigen anito als antagonistische Gegenspieler besonders hervorstechen. Ihre
ontologische Andersartigkeit fithrt dazu, dass sie nach anderen Gesetzmifligkeiten
leben und aufgrund ihrer Kérperlosigkeit z. B. nicht befihigt sind, »Scham« (masnek)
zu empfinden. Die anito »neiden« (ikeynanahet) den Tao ihre Kérper und trachten
danach, diese zu zerstéren.

Die Tao haben eine Taxonomie der Sinneswahrnehmung entwickelt, nach der die
sinnliche Wahrnehmung bei den »lebenden Menschen« primir iiber das Sehen und
Tasten erfolgt, bei den Geistwesen hingegen iiber das Horen, Riechen und Schme-
cken. Die Geistwesen gleichen in gewisser Weise wilden Tieren, die ebenfalls um ein
Vielfaches besser horen und riechen konnen, als dies den Menschen moglich ist. Die
oben genannte Zuordnung der Sinne basiert auf dem Vorhandensein bzw. Nichtvor-
handensein eines tast- und sichtbaren Korpers. Horen, Riechen und Schmecken sind
sinnliche Wahrnehmungen, die nach Auffassung der Tao keines physischen Leibes
bediirfen und sich somit auf geistartige Weise vollziehen. So ist es den anito moglich,
die Konversationen der »lebenden Menschen« auch tiber weite Distanzen hinweg zu
belauschen. Beim Schweineopfer erhalten die Ahnen die Essenz des Schweines, die
sich im Geruch der versengten Haare und des gekochten Fleisches manifestiert. Den
»lebenden Menschen« bleibt hingegen der Konsum des sicht- und tastbaren Fleisches
vorenthalten.?

Das Personenkonzept der Tao ist fragmentiert, es besteht im Wesentlichen aus
einem »korperlichen Selbst« (kataotao) und einer diesem zugeordneten »Freiseele«
(pahad). Im »korperlichen Selbst« sind diverse kulturelle Organe enthalten, die ich als
»tiefstes Inneres« (onowned) und »Sitz des normativen Denkens und Fithlens« (nake-
nakem) identifiziert habe. Das onowned ist der Ort, an den simtliche Gefiihle verbannt
werden miissen, die den Zusammenbhalt der sozialen Ordnung gefihrden - z. B. nicht
gerechtfertigter »Arger« (somozi), »Neid« (ikeynanahet) und »Traurigkeit« (marahet so
onowned). In ihm entwickelt sich mit fortlaufender Verunreinigung eine namentlich
nicht hervorgehobene Kérperseele, die mit den bésartigen Machenschaften der anito
assoziiert wird. Die problematischen Fragmente des Selbst bilden eine abgetrennte
Enklave im menschlichen Kérper, die durch das im nakenakem enthaltene kulturelle
Wissen kontrolliert und im Zaum gehalten werden muss. Das nakenakem tritt als ein

2 Um genau zu sein, erhalten die anito bei Ritualen sowie an Festtagen ebenfalls kleine Fleischbissen,
die ihnen von den betroffenen Haushaltsangehérigen in unbeobachteten Momenten und abseits des
Ceschehens zugeworfen werden. Dieses Ablenkungsmanover dient dazu, die bosartigen Geistwesen
auszutricksen und von den Menschenansammlungen fernzuhalten. Es dndert jedoch nichts daran,
dass Geistwesen primar an der Essenz des Fleischlichen (Ceruch; Seele) interessiert sind und nicht am
Fleisch selber.

13.02.2026, 15:49:48. - [

457


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

458

Geister der Kindheit

Kontrollorgan auf, das sich idealerweise durch eine »moralisch rechtschaffene« (apiya
so nakenakem) Denk- und Fithlweise auszeichnet.

Traditionell gibt es bei den Tao kein Konzept von »Psyche« oder »Emotiong, die
entsprechenden Prozesse werden anders aufgefasst. »Arger« (somozi) ist aus lokaler
Perspektive eine Wirkungskraft, die den Wesenseinheiten des Kosmos zu eigen ist
und sich je nach korperlicher Beschaffenheit auf unterschiedliche Weise artikuliert:
Der »Arger« der Menschen kann durch ihre Sprachmichtigkeit Gestalt annehmen und
sich durch »verfluchen« (mangazyazit) »auf andere Personen tibertragen« (paningtan
do kadwan tao). Der »Arger« von Pflanzen duflert sich hingegen bei Berithrung der-
selben durch Juckreiz. »Arger« kann dariiber hinaus an bestimmten Orten in der Um-
gebung des Dorfes existieren, z.B. dort, wo jemand in der Vergangenheit gewaltsam
ums Leben kam. Er wird in diesem Fall mit den anito assoziiert.

Das Empfinden von »Angst« (maniahey) und »Scham« (masnek) ist ferner an situati-
ve, zeitliche und sozialriumliche Zusammenhinge gebunden. Die Planung 6konomi-
scher und ritueller Aktivititen richtet sich nach dem traditionellen Kalender der Tao,
in dem »Gliick verheifende« (apiya) und »Ungliick verheif’ende« (marahet) Tage vorde-
finiert sind. Bei Tageslicht ist es generell weniger wahrscheinlich, auf »schlechte Din-
ge« (marahet tavazvazey) zu treffen, da diese zumeist in der Dunkelheit aktiv sind. Das
Dorf bildet ein zivilisatorisches Zentrum, in dem die Tao vor den anito vergleichsweise
sicher sind. Doch je tiefer sich die »lebenden Menschen« in die sie umgebende Wildnis
vorwagen, desto grofier ist auch die Wahrscheinlichkeit, auf bsartige Geistwesen zu
stofRen, und somit das Ausmaf} der diffusen »Angst, die sich insbesondere Minner
nicht anmerken lassen diirfen.

Wenn sich bei schonem Wetter die Dorfbewohner draufien versammeln und di-
versen Arbeitstitigkeiten nachgehen oder auch einfach nur beisammensitzen und
sich unterhalten, ist »Angst« weitestgehend abwesend. Alle verhalten sich auf vorbild-
liche Weise, da niemand mochte, dass das eigene Fehlverhalten von der alles im Blick
behaltenden Dorfgemeinschaft »6ffentlich besprochen« (ikazyak) wird. Es sind die
schiitzenden Augen der »Schamg, die das »Gute« (apiya) hervorbringen und gleich-
zeitig verhindern, dass sich »schlechte Dinge« im Dorf und seiner niheren Umgebung
ausbreiten.

Ohne mitwissende andere bricht die auf »Scham« basierende moralische Ordnung
jedoch in sich zusammen. Wenn sich Angehorige antagonistischer Gruppen abseits
des Dorfes begegnen, kommt es vor, dass sie sich »auf schamlose Weise verhalten«
(jyasnesnekan) und z.B. verbal beleidigen oder beschimpfen. Immer wieder werden
heimlich Sabotageakte durchgefiihrt, die hiufig darin bestehen, dass die auf das Feld
eines Widersachers fithrenden Wasserleitungen beschidigt werden. In der Vergan-
genheit, als die Bewohner Lanyus in unregelmifligen Abstinden unter Nahrungs-
mittelknappheit litten, ereigneten sich auf den Feldern kriminelle Handlungen, die
neben Diebstahl auch Mord umfassten.

Eine frither weit verbreitete Methode des »Rachenehmens« (patonggalen) war die
Misshandlung von Kindern aus verfeindeten Verwandtschaftsgruppen. Jingere Kin-
der, die sich zu weit von zu Hause entfernt hatten, wurden in unbeobachteten Mo-
menten auf diverse Weisen gedngstigt und gequalt, um eine Loslésung ihrer fragilen
Seelen vom »korperlichen Selbst« zu bewirken. Die misshandelten wehrlosen Kinder
interpretierten die ihnen widerfahrenen »schlechten Ereignisse« als Begegnungen mit

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

den anito und vermieden es, dariiber zu sprechen, um zu verhindern, dass die Geist-
wesen erneut auf sie aufmerksam werden. IThre Peiniger achteten sorgsam darauf,
dass sie an den Kindern keine Spuren von Gewaltanwendung hinterliefRen, da dies zu
immer weiteren Blutfehden gefithrt hitte.

Zwischen hochbetagten Minnern und jiingeren Tao-Kindern besteht ein spezielles
Verhiltnis, das aufseiten der Kinder von »Angst« geprigt ist. Aufgrund der kultur-
spezifischen Genderrollen ist es fiir Tao-Minner wichtig, sich regelmifiig als angst-
einfléBend« (masozi) und »wirkungsmichtig« (moyat) zu erleben, um auf diese Weise
die ihnenin der frithen Kindheit induzierte affektive »Angst- und Scham-Disposition«
(kanig) zu iitberwinden. Im hohen Alter, wenn der Kérper deutlich leistungsschwicher
geworden ist, ergeben sich jedoch kaum noch Situationen, in denen sie das »angeneh-
me Gefithl« (apiya so onowned) der eigenen Wirkungsmichtigkeit verspiiren konnen.
Einige dltere Mdnner aus marginalisierten Verwandtschaftsgruppen neigen deshalb
dazu, jingere Kinder — die schwichsten Mitglieder der Gesellschaft — auf schlechte
Weise zu behandeln, d.h. zu quilen und in Einzelfillen sogar sexuell zu misshandeln.
Dergleichen im Verborgenen durchgefiihrte Praktiken zeigen auf, dass die Kategorien
tao und anito nicht fein siuberlich voneinander getrennt werden kénnen und in ge-
wissen Situationen eine Schnittmenge bilden (itber die aber nicht gesprochen werden

darf).

Interaktionsmuster, Sozialisationspraktiken, Bindung

Im spiten Sduglingsalter sowie auch wihrend der frithen und mittleren Kleinkindphase
wird Tao-Kindern durch diverse Sozialisationspraktiken ihrer Bezugspersonen — dar-
unter Angstigen/Drohen, Nichtbeachten, Klapsen, Beschimen und Auslachen - eine
affektive »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) evoziert, die ich im Sinne von Quinn
(2005) als eine Form des Pridispositionalen Primings auffasse. Die affektive »Angst-
und Scham-Disposition« duflert sich darin, dass jiingere Kinder in Disstress-Momenten
ihren »Blick abwendenc (jiozayan) und »ruhig verharren« (mahanang).

Tao-Kinder miissen im weiteren Verlauf ihrer Entwicklung die ihnen antrainier-
te »Angst- und Scham-Disposition« sukzessiv iiberwinden, indem sie sich gegen ihre
Peers durchsetzen und nach aufen hin »Furchtlosigkeit« (jimaniahey) demonstrieren.
Zu Beginn der produktiven Lebensphase ist »Mut« (mahowhos) erforderlich, da Indi-
viduen zum Zwecke der Nahrungsproduktion in die als gefihrlich angesehene Um-
gebung des Dorfes vordringen miissen. Im Erwachsenenalter ist es notwendig, jeden
Tag emsig zu arbeiten, da nur auf diese Weise eine grofiere Menge an Nahrung erwirt-
schaftet werden kann, die vonnéten ist, um iiber das System des Nahrungstausches
eine immer grofier werdende Gefolgschaft an sich zu binden. Der Besitz »kultureller
Reichtiimer« (meynakem) verhilft erfolgreichen Individuen und ihren Haushalten zu
sozialem Ansehen im Dorf. Doch auch wenn sich das eigene Leben positiv entwickelt,
kann die initiale »Angst- und Scham-Disposition« niemals vollstindig tiberwunden
werden, da bestimmte situative Umstinde die in der Kindheit erfahrenen Traumata
immer wieder aufs Neue aktivieren. Die in der frithen Kindheit erlernten Verhaltens-
weisen des »sich Abwendens« (jiozayan) und »ruhigen Verharrens« (mahanang) wer-
den von den Tao in verinderter Form tber die gesamte Lebensspanne beibehalten.
Unangenehme Gefiihlszustinde werden durch »Nichtbeachtung« (jiozayan; naziboan;
topikabobwa) ausgeblendet. In Gefahrensituationen verhalten sich die Tao idealerwei-
se ruhig, um nicht in »Panik« (maniahey so pahad) zu verfallen.

13.02.2026, 15:49:48. - [

459


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

460

Geister der Kindheit

Eine weitere Methode, in jitngeren Kindern eine »Angst- und Scham-Disposition«
(kanig) zu evozieren, besteht in der Beschrinkung des kindlichen Aktionsradius. Im
Sauglingsalter diirfen Kinder von ihren Bezugspersonen unter keinen Umstinden al-
lein gelassen werden, da sich die anito (bzw. feindlich gesonnene Personen aus dem
Dorf) ansonsten den Siuglingen nihern und deren Seelen stehlen. Im Kleinkindalter
miissen sich Kinder in Sichtweite ihrer Bezugspersonen aufhalten. Der proaktive Be-
treuungsstil bewirkt, dass Kinder innerhalb der ihnen bekannten Umgebung verblei-
ben und nur selten auf »fremde Personen« (kadwan tao) treffen. Sie werden von ihren
Bezugspersonen bestindig vor »dreckigen Dingen« (marahet ta vazvazey) gewarnt, die
auflerhalb des ihnen zugestandenen Aktionsradius auf sie lauern und danach trachten,
ihnen Schaden zuzufiigen. Von der mittleren Kleinkindphase an kommt es immer wie-
der vor, dass Tao-Kinder aufgrund ihres Explorationsdrangs den ihnen zugestandenen
Aktionsradius iiberschreiten und sich dann bei den quasi zwangslaufig erfolgenden
Stiirzen blutende Wunden zuziehen. Die Bezugspersonen beschimen die Kinder fiir
ihre Unachtsamkeit und vermitteln ihnen, dass all dies nur geschehen konnte, weil sie
sich auferhalb der fir sie vordefinierten Schutzzone aufgehalten haben. Auch machen
sie die in der Umgebung des Dorfes lauernden anito fiir die erlittenen Verletzungen ver-
antwortlich.

Wenn Tao-Kinder von 3,5 Jahren an zusammen mit den Peers durch das Dorf und
seine nihere Umgebung streifen, steht ihnen bereits ein erweiterter Aktionsradius
zur Verfugung, der etwa die Fliche von zehn Fufiballfeldern umfasst und von ihnen
nicht iiberschritten werden darf. Thnen ist bewusst, dass sie in ihrem nakenakem noch
nicht geniigend kulturelles Wissen angesammelt haben, um ihre Seelen auch in Dis-
stress-Momenten an das »korperliche Selbst« zu binden. Beim Betreten der Bergwild-
nis sowie weiter vom Dorf entfernter Kiistenabschnitte empfinden sie deshalb »Angst«.
Uberschreitungen des kindlichen Aktionsradius sind dariiber hinaus »Scham« aus-
l6send, weil die Dorfbewohner mit Kindern, die sie auflerhalb des Dorfes antreffen,
schimpfen. Erst nach dem Abschluss der sechsstufigen Grundschule gilt das kindliche
nakenakem als soweit ausgereift, dass Kinder ohne Gefahr fiir Leib und Seele in weiter
vom Dorf abgelegene Gebiete vordringen kénnen.

Tao-Kinder sind abwechselnd fiirsorglichem und bedrohlich-feindseligem Verhalten
durch ihre Bezugspersonen ausgesetzt. Respektable iltere Personen versorgen sie mit
Nahrung und helfen ihnen beim Erreichen ihrer Ziele, nur um jiingere Kinder kur-
ze Zeit spiter ohne klar erkennbaren Anlass »aufzuziehen« (pasozi). Immer wieder
werden Emotionen ins Licherliche gezogen — sei es, dass mannliche Bezugsperso-
nen gegeniiber dlteren Siuglingen abwechselnd lachende und weinende Grimassen
schneiden oder dass dltere Kinder so tun, als ob sie herzzerreifiend weinen wiirden.
Tao-Kinder sollen durch diese Praktiken lernen, ihren eigenen Gefithlswelten und
denen der anderen nicht allzu viel Bedeutung beizumessen, da sich idiosynkratische
Gefiihle nicht als ein verlidssliches Instrument bei der Herstellung und Aufrechterhal-
tung sozialer Beziehungen erweisen (vgl. Briggs 1970, 1998). Am Beispiel der Tao lisst
sich somit ein von Quinn (2005) nicht bedachter Sonderfall aufzeigen, der darin be-
steht, dass das Sammeln konstanter Erfahrungen auf systematische Weise verhindert
wird und Tao-Kinder gerade hierdurch wichtige Botschaften vermittelt bekommen.
Da die Freiseele zu Beginn des Lebens nur lose am »korperlichen Selbst« fixiert
ist und in Momenten der Frustration oder des »Erschreckens« (maogto) aufgrund der

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

Unwissenheit des noch nicht voll ausgereiften kindlichen nakenakem »panikartig da-
vonfliegt« (somalap so pahahd), machen die Bezugspersonen im spiten Siuglingsalter
und wihrend der Kleinkindphase von Abhirtungsiibungen Gebrauch, die z.B. da-
rin bestehen, jiilngere Kinder wiederholt auf unvermittelte Weise von hinten an den
Schultern zu berithren. Wenn die betreffenden Kinder sich dabei erschrecken und mit
den Schultern zucken, werden sie von allen anwesenden Personen ausgelacht. Jiingere
Tao-Kinder lernen auf diese Weise in einem Alter von etwa 2,5 Jahren, ihren Schreck-
reflex auf volitionale Weise zu regulieren und gleichzeitig ihre »Seele« in Disstress-
Momenten an das »korperliche Selbst« zu binden.

Meine Studie liefert neue Erkenntnisse zur Erforschung des in Indonesien, Malaysia
und auf den Philippinen auftretenden Latah-Verhaltens, das in der psychiatrischen
Forschung als ein culture-bound syndrome beschrieben wurde. Latah zeichnet sich da-
durch aus, dass bei den Betroffenen dissoziative Anfille auftreten, die durch heftiges
Erschrecken ausgelost werden (Winzeler 1995; Simons 1996). Bislang wurde bei der Er-
forschung dieser psychischen Stérung itbersehen, dass sie sich méglicherweise auf ein
systematisches Aufziehen und Erschrecken in der Kindheit zuriickfithren lisst, das
bei einigen Individuen (z.B. marginalisierten Frauen) zu pathologischen Verhaltens-
weisen im Erwachsenenalter fithren kann. Interessanterweise weist meine Interpre-
tation einer seelischen Abhirtungsiibung bei den Tao Ahnlichkeiten zu malaiischen
Erklirungsmustern auf, wonach von latah betroffene Personen iiber eine schwache
»Seele« (semangat) verfiigen (vgl. Simons 1996).

Tao-Bezugspersonen vermeiden es, ihre Kinder zu »loben« (azwazwain), weil dies von
den Ahnen und Géttern als ein Akt der »Uberheblichkeit« (mazwey) aufgefasst werden
wiilrde. Sie markieren stattdessen ausschlieflich die negativen Verhaltensweisen ihrer
Kinder, indem sie diesen gegeniiber »Arger« (somozi) demonstrieren (z. B. durch »bése
Blicke«, durch anblaffen oder durch das Drohen mit der Schlaggeste). Dieses Ver-
halten fithrt dazu, dass Tao-Kinder es als angenehm empfinden, wenn sie von ihren
Bezugspersonen »nicht weiter beachtet werden« (jiozayan). Die Abwesenheit negati-
ver Kritik wird von ihnen als ein neutraler und somit positiver Zustand erfahren. So-
bald die Bezugspersonen ihre Kinder linger anschauen, fithlen diese sich »gehemmt«
(kanig) und »verlegen« (manig).

Neben der Markierung des Negativen existiert bei den Tao gewissermafien als
ausgleichender Gegenpol ein positiver Entwicklungsstrang, der mit proaktivem fiir-
sorglichen Pflegeverhalten und speziell dem Geben und Empfangen von Nahrung
verbunden ist. Kindliche Bediirftigkeit gleich welcher Art erregt bei den erwachse-
nen Personen der Ingroup »Mitleid«/»Mitgefithl« (mangasi; makarilow), das sich darin
duflert, dass sie Kindern in Disstress-Situationen Nahrung — heute zumeist in Form
von SiifSigkeiten — zukommen lassen.

Vom Kleinkindalter an werden Kinder von ihren Bezugspersonen immer wieder auf
systematische Weise »aufgezogen«/»geirgert«/»gereizt« (pasozi), um sie auf diese
Weise »wiitend« (somozi) zu machen. Sobald sich die Kinder zu »wiitenden« Reaktio-
nen hinreifSen lassen, werden sie von allen anwesenden Personen durch Auslachen
beschimt. Die Hervorlockung des »Argers« erfolgt, weil Tao-Kinder diese in ihrer
Gesellschaft als problematisch angesehene Emotion zunichst einmal aus eigenem

13.02.2026, 15:49:48. - [

461


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

462

Geister der Kindheit

Erleben in all ihren Facetten kennenlernen miissen, um sie dann in einem zweiten
Schritt durch fortlaufende Beschimung zu unterdriicken.

Das Verhalten der Bezugspersonen wird in der Kindheitsphase von den Peers
tibernommen, die nun ihrerseits schwichere und jiingere Kinder so lange »4rgerng,
bis diese entweder »wiitend« werden oder aber zu weinen beginnen. In den kindli-
chen Peergruppen haben diejenigen Kinder den besten Stand, die es vermégen, ihre
»negativen Gefithle« (marahet so onowned) auch unter widrigsten Umstinden auf kul-
turadiquate Weise zu regulieren. Tao-Kinder lernen auf diese Weise, dass sozial ver-
werfliche Gefithle weder im Beisammensein mit den Bezugspersonen noch mit den
Altersgenossen geduldet werden. Es bleibt ihnen nichts anderes ibrig, als diese in
ihr »tiefstes Inneres« (onowned) zu verbannen, wo sie ein teilweise schwer zu kontrol-
lierendes Eigenleben fithren.

Die Markierung des Weinens als asozialer Akt fithrt dazu, dass sich weinende
Kinder von ca. 3,5 Jahren an vor den anwesenden Personen »schimen« (masnek) und
sich freiwillig in die Alleinsituation begeben. Erst nachdem sie sich dort eigenstindig
wieder beruhigt haben, konnen sie ihre Bezugspersonen aufsuchen, um von diesen
»getrostet« (sapowpon) zu werden. Die Bezugspersonen reden ihnen gut zu und »beleh-
ren« (nanaon) sie, wie sie es das nichste Mal besser machen kénnen. Die sozialrium-
lichen Interaktionsmuster zwischen Kindern und ihren Bezugspersonen fithren vom
spaten Kleinkindalter an dazu, dass Kinder sich zu ihren Bezugspersonen hinbewegen
miissen, jedoch nicht umgekehrt, weil dies ansonsten den Regeln der Altershierarchie
widersprechen wiirde.

Da Tao-Kinder im Beisein ihrer Bezugspersonen weder »wiitend« (somozi) werden
noch weinen diirfen, sind ihre Moglichkeiten, Appelle an diese zu senden, beschrinkt.
In der Vergangenheit war es Tao-Kindern nicht gestattet, ungefragt das Wort an ihre
Eltern zu richten. Wenn iltere Siuglinge miide sind, machen sie nicht durch »Herum-
lirmen« auf ihren Zustand aufmerksam, sondern dadurch, dass sie die kérperliche
Nihe ihrer Bezugspersonen aufsuchen. Jingere Tao-Kinder sind bei der Befriedigung
ihrer Bediirfnisse im hohen Mafe von der Aufmerksambkeit ihrer Bezugspersonen ab-
hingig. Sie miissen unangenehme Kérperzustinde stumm »erdulden« (pahekheken o
onowned), bis die Bezugspersonen ihnen lindernd zu Hilfe kommen.

Das durch die Evozierung einer affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig)
hervorgerufene »ruhige Verharren« (mahanang) und »Wegblicken« (jiozayan) bewirke,
dass Tao-Kinder bereits in einem im Vergleich zu westlichen Mittelschichtskindern
sehr frithen Alter erlernen, negative affektive Zustinde auf intrapersonale Weise zu
regulieren. Durch das Richten ihres Blicks ins Nichts gelingt es ihnen, die unange-
nehme Situation »auszublenden« (naziboan) und »vergessen zu machen« (fopikabobwa).
Auch die fortlaufende Beschimung kindlicher »Wut« und »Traurigkeit« bewirkt, dass
die Tao bereits vom spiten Siuglingsalter an negative Gefiithle mit sich selbst ausma-
chen miissen.

Die soziozentrische Orientierung und der erwachsenenzentrierte Sozialisations-
und Erziehungsstil der Bezugspersonen fithren dazu, dass erwachsene Tao kindliches
affektives und emotionales Erleben hiufig nicht aus Kinderperspektive reflektieren
konnen (bzw. wollen). In Ermangelung eines westlich inspirierten »Psyche«-Konzeptes
werden Episoden kindlicher negativer Emotionalitit von den Erwachsenen grundsitz-
lich anders interpretiert, als dies im euroamerikanischen Kontext der Fall wire. Das
verbreitete »Aufziehen« der Kinder durch die Bezugspersonen fithrt zur allgemeinen

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

»Belustigung« (yapiya piyalalamen) tiber deren tollpatschiges und unwissendes Verhal-
ten. Vor allem die Tatsache, dass Kinder im Sduglings- und frithen Kleinkindalter noch
nicht tiber eine vollstindig ausgeprigte »Scham«-Sensibilitit verfigen, wird von den
Dorfbewohnern als »niedlich« (AJ2 ke’ai) empfunden.

Obwohl die Tao ihre Kinder sehr hiufig bei Normverstéf8en jeglicher Art ausla-
chen, handelt es sich hierbei aus emischer Perspektive nicht um »Beschimung«. Das
Lachen der Bezugspersonen richtet sich nicht gegen die Gesamtperson des Kindes,
sondern vielmehr gegen die in diesen Situationen anwesenden »schlechten Dinge«
(marahet ta vazvazey), die temporir die Kontrolle iiber die betroffenen Kinder erlangt
haben. Kollektives Lachen ist in diesen Situationen eine Demonstration von »Stirke«
(moyat), die dem bosartigen Treiben der anito Einhalt gebieten soll. Es trigt dazu bei,
dass Kinder sich méglichst umgehend wieder beruhigen und auf diese Weise ihre ins
Schweben geratenen Seelen am »korperlichen Selbst« fixieren.

In meiner Studie iibertrage ich die von Keller und ihrem Team (2007, 2011) verwen-
deten Analysekriterien zur Bestimmung kulturspezifischer Sozialisationsstile auf die
Tao. Dabei wird ersichtlich, dass Bezugspersonen im Siuglings- und Kleinkindalter vor
allem von proximalen Sozialisationsstilen (Primire Pflege; Kérperkontakt-System) Ge-
brauch machen. Die von Keller aufgefiithrten distalen Strategien (Face-to-Face-Kontakt;
Objektstimulation’; Sprachsystem) spielen im Sozialisationsprozess hingegen nur eine
untergeordnete Rolle. Wie ich dargestellt habe, findet direkter Blickkontakt oftmals
nur im Zusammenhang mit negativen Evaluierungen statt. Auch gibt es bei den Tao
keine Tradition des baby talk. Stattdessen tritt jedoch vom Siuglingsalter an eine von
Keller nicht beriicksichtigte distale Sozialisationsstrategie auf, die ich als das »Geben
und Empfangen von Nahrung«bezeichne. Diese ist aus dem Stillen des Sduglings sowie
dem Fiittern des noch nicht selbststindigen jiingeren Kindes hervorgegangen und kann
folglich als eine distale Erweiterung des ehemals proximalen Stils angesehen werden.
Sie ist im weiteren Verlauf der Sozialisation von grofier Bedeutung, da sie in der Kind-
heitsphase die zentrale fiirsorgliche Pflegemafnahme darstellt.

Die von Tao-Bezugspersonen verwendeten Sozialisationsstile weisen ein kultur-
spezifisches Profil auf, das sich deutlich von den Interaktionsmustern unterscheidet,
die von Keller und ihrem Team (2007, 2011) in diversen traditionalen lindlichen und
modernen urbanen Gesellschaften nachgewiesen wurden. Es besteht Grund zur An-
nahme, dass die Sozialisationsstrategie des Gebens und Empfangens von Nahrung
keinen kulturspezifischen Einzelfall darstellt, der nur bei den Tao anzutreffen ist, son-
dern dariiber hinaus eine weite iiberregionale Verbreitung erfihrt. Sozial- und kultur-
anthropologische Studien haben aufgezeigt, dass in diversen soziokulturellen Kontex-
ten in Zentral- und Siidafrika (Richards 2004 [1932]), im Amazonas (Brightman et al.
2016; Costa 2017), in Neuguinea (von Poser 2013), auf Sri Lanka (Chapin 2014), in Siid-
ostasien (Carsten 1997; Janowski & Kerlogue 2007) sowie in China (Dos Santos 2009)

3 Spdter, wenn sich im 4. Lebensjahr die Interaktionen auf die Peers verlagern, kommt der Objekt-
stimulation beim»Lernen in den Peergruppen« (miyahahap; wortlich: »[irgendwo] hingehen und nach
Dingen greifen«) eine gewichtige Bedeutung zu. In den ersten Lebensjahren, wenn Tao-Kinder tiber-
wiegend von Bezugspersonen aus ihren Verwandtschaftsgruppen betreut werden, spielt Objekt-
stimulation nur eine untergeordnete Rolle. Kinder diirfen oftmals nicht nach einem Gegenstand
greifen, weil dieser als »gefahrlich« (ikeynanawa) oder »dreckig« (marahet) gilt.

13.02.2026, 15:49:48. - [

463


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464

Geister der Kindheit

und Taiwan (Stafford 1995) Nahrung an sich eine herausragende soziale und affek-
tive Bedeutung zukommt. In diesen Gesellschaften sind viele Emotionen des Alltags
vom Sduglings- und Kleinkindalter an auf den Erhalt bzw. Nichterhalt von Nahrung
abgestimmt.

Im westlichen Sozialisationskontext gelten Kinder als »sicher gebunden«, wenn es
den Bezugspersonen — zumeist der Mutter — gelingt, Vertrautheit und Intimitit in
einem psychisch-emotionalen Sinne zu erzeugen. Die meisten Tao-Kinder miissten
aus Sicht westlicher Mittelschichtseltern als »unsicher gebunden« gelten, da in der
Eltern-Kind-Kommunikation fiir gewohnlich kaum Blickkontakt stattfindet und El-
tern und Kinder nur wenig miteinander sprechen. Dabei wird jedoch iibersehen, dass
sich bei Tao-Kindern ein »Sicherheitsgefithl« (mahanang so onowned) einstellt, wenn
Bezugspersonen auf die physisch-materiellen Bediirfnisse ihrer Kinder eingehen. Die
kulturspezifische Form des Bindungsverhaltens sowie auch der Generierung von emo-
tionaler Wirme bei den Tao basiert im Wesentlichen auf dem Geben und Empfangen

von Nahrung. Dies steht im Einklang mit dem Personenkonzept der Tao, in dem das
»kérperliche Selbst« (kataotao) als zentral angesehen wird. Das physische Uberleben
war in der Vergangenheit angesichts periodischer Lebensmittelknappheit und des
Fehlens einer modernen medizinischen Versorgung keine Selbstverstindlichkeit, viele
Tao starben bereits im Kindesalter.

Das Beispiel der Tao zeigt, dass die westlich geprigte Bindungsforschung be-
stimmte Vorstellungen von Normativitit hochhilt, die sich aus euroamerikanischen
Wertvorstellungen ergeben, jedoch nicht unhinterfragt auf andere Weltregionen
iibertragen werden konnen. Die vorliegende Studie deutet darauf hin, dass innerhalb
der Bindungsforschung dem proaktiven fiirsorglichen Pflegeverhalten (caregiving) bei
der Herausbildung sicherer Bindungsmuster mehr Aufmerksamkeit gewidmet wer-
den miisste. Dies betrifft nicht nur das Fiittern/Geben und Empfangen von Nahrung,
sondern auch die im interkulturellen Vergleich anzutreffenden unterschiedlichen
Formen des Miteinander- bzw. Alleine-Schlafens (Shweder et al. 1995).*

In der jiingeren Vergangenheit haben einige Autoren explizit auf einen Zusam-
menhang zwischen dem Geben und Empfangen von Nahrung und der Herausbil-
dung kulturspezifischer Bindungsmuster hingewiesen (Barlow 2013 fiir Neuguinea;
Seymour 2013 fiir Indonesien; Chaudhary 2004, Kakar 1981 und Seymour 2013 fiir
Indien; Quinn 2013 fir Mikronesien; Scheidecker 2017 fiir Madagaskar; Funk 2020b
fur Taiwan). Somit besteht Grund zur Annahme, dass das Geben und Empfangen
von Nahrung in weiteren lokalen Settings an der Herausbildung kulturspezifischer
Bindungsmuster beteiligt sein konnte. Auch besteht die Moglichkeit, dass die durch
das Geben und Empfangen von Nahrung erzeugte physisch-materielle Warme bei
der Entstehung lokaler Bindungsmuster im interkulturellen Vergleich de facto eine

4 Ausinterkulturellen Vergleichsstudien geht z.B. hervor, dass Eltern in Taiwan, der Volksrepublik Chi-
na und Hongkong im Sozialisations- und Erziehungsprozess trotz weitreichender Ubernahme euro-
amerikanischer padagogischer Ansitze und Konzepte nach wie vor weniger von psychisch-emotio-
naler Warme Gebrauch machen, als dies bei US-amerikanischen Eltern der Fall ist. Stattdessen liegt
ihr Fokus auf »physischem Wohlbefinden« (Tang 1992: 384), das durch »elterliche physisch-materielle
Wirme« (Wang & Chang 2010: 59) erzeugt wird. Die Sozialisations- und Erziehungsstrategie han-
chinesischer Bezugspersonen zeichnet sich durch »hohes Engagement« und »physische Nahe« (Chao
1994:1117) aus und ist damit verbunden, dass Eltern »ihre Kinder lieben« und »sich um sie kimmern«
(Xu2017:187).

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

grofiere Verbreitung erfihrt, als die von Bindungsforschern als universal angenom-
mene psychisch-emotionale Intimitit zwischen Miittern und Kindern.

Sozialisierende bzw. moralische Gefiihle

Bislang konnten durch sozial- und kulturanthropologische sowie kulturvergleichende
entwicklungspsychologische Forschungen in verschiedenen soziokulturellen Settings
»Stolz« (Holodynski & Friedlmeier 2006; Miller et al. 2012), »Scham« (Fung 1999; Rétt-
ger-Rossler 2013; Jung in Vorbereitung) und »Furcht« (Scheidecker 2017) als moralische
Gefithle nachgewiesen werden. In weiteren ethnologischen Studien finden sich zu-
dem Hinweise, die auf die Existenz von »Schamuc« (siehe z.B. Geertz 1959, 1961; Collins
& Bahar 2000) und »Furcht« (siehe z.B. LeVine 1960; Lutz 1988; Morton 1996; Briggs
1998) als moralische Gefiihle hindeuten, dies aber mangels systematischer Untersu-
chungen oder aufgrund eines anders gelagerten theoretischen Forschungsschwer-
punktes nicht explizit postulieren kénnen. In der Psychologie und Philosophie wur-
den dariiber hinaus diverse moralische Gefithle identifiziert, darunter »Empdrung,
»Schuld«, »Mitleid« und »Dankbarkeit« (Haidt 2003). Allerdings ist es nach wie vor
unklar, welche Bedeutung diesen im Zusammenspiel mit anderen Emotionen zu-
kommt. Der von meiner Arbeitsgruppe und mir eingefithrte Begriff der sozialisieren-
den Emotionen (Funk et al. 2012; Rottger-Rossler et al. 2015) soll verdeutlichen, dass
innerhalb eines gegebenen soziokulturellen Settings bestimmte moralische Emotio-
nen (aber maéglicherweise nicht alle) aufgrund ihres frithzeitigen Auftretens im Sozia-
lisationsprozess dazu in der Lage sind, alle iibrigen Emotionen auf kulturspezifische
Weise zu tiberformen und auf diese Weise zu einer Ordnung des Emotionalen und
Affektiven beitragen.

Die vielleicht wichtigste Erkenntnis meines Buchs besteht darin, dass auch »Angst«im
Verbund mit »Scham« als ein moralisches bzw. sozialisierendes Gefithl auftreten kann
(Funk et al. 2012; Rottger-Rossler et al. 2015). Hierbei handelt es sich um eine Auf-
fassung, die bislang in den Diskursen iiber moralische Gefiihle noch nicht vertreten
wurde. Der einzige mir bekannte Verweis auf »Angst« und »Scham« als Gefithle, die
nacheinander im Sozialisationsprozess eine herausragende Rolle einnehmen, findet
sich in dem Artikel von Hildred Geertz, The Vocabulary of Emotion — A Study of Javanese
Socialization, aus dem Jahr 1959. Auch wenn Geertz in ihrer Studie auf brillante Weise
einiges von dem, was ich iiber die Tao berichte, vorwegnimmt (z. B. dass sich »Scham«-
Emotionen aus einer initialen »Angst«-Disposition heraus entwickeln), so tut sie dies
auf eine intuitive Weise, die eine Vernetzung mit heutigen theoretischen Diskursen
erschwert.

Es stellt sich die Frage, inwiefern sich das moralische »Angst«-Gefithl vom mo-
ralischen »Furcht«-Gefithl (Scheidecker 2017) unterscheidet. Auch wenn die Begrif-
fe »Angst« und »Furcht« in der deutschen Alltagssprache in vielen Situationen aus-
tauschbar erscheinen, muss »Angst« dennoch als ein eigenstindiges Gefithl anerkannt
werden, da sie im Gegensatz zur »Furcht« auf kein klar definierbares Objekt gerichtet
ist (Sylvers et al. 2011; Rottger-Rossler et al. 2015). Die Ungerichtetheit und Diffusitit
der »Angst« tragen dazu bei, dass diese weniger greifbar erscheint und somit Merk-
male aufweist, die sie in die Ndhe der affektiven Empfindungen riicken. Bestimmte
ontologische Vorannahmen von der Beschaffenheit der Welt fithren bei den Tao dazu,
dass das Empfinden von »Angst« (maniahey) — und in gewisser Weise auch »Scham«

13.02.2026, 15:49:48. - [

465


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466

Geister der Kindheit

(masnek) — die Kriterien erfiillt, die von Scheve (2016) in seiner Definition des Affek-
tiven auffithrt, die wie folgt lautet:

»1 ... conceive of affect as a fundamental »mode of being« and a continuous bo-
dily orientation towards the world with meaningful evaluative qualities. These
modes of being are ubiquitous and do not have clear identifiable beginnings
and endings. They are brought about by interactions with other bodies (human
as well as non-human) and are therefore best conceived of as more or less dy-
namic fluctuations, for instance in intensity and valence.« (von Scheve 2016:18)

Wie ich dargestellt habe, wird Tao-Kindern bereits vom spiten Siuglingsalter an eine
»Angst- und Scham-Disposition« (kanig) induziert, aus der sich erst im weiteren Ver-
lauf der Ontogenese die moralischen Emotionen »Angst« (maniahey) und »Scham«
(masnek) entwickeln, wobei das bereits im Stadium der affektiven Disposition aufge-
tretene subjektive Gefithl als eine der emotionalen Komponenten — und somit als ein
fundamental mode of being — erhalten bleibt. »Angst« und »Scham« verfiigen tiber eine
continuous bodily orientation, weil beide Gefiihle auf direkte oder indirekte Weise auf
den menschlichen Korper referieren: Die Tao empfinden »panische Angst« (maniahey
s0 pahad), wenn sich die Freiseele vom Korper 16st und davonzufliegen droht. In die-
sem Zustand ist das »korperliche Selbst« (kataotao) den bosartigen Geistwesen schutz-
los ausgeliefert, die physische Unversehrtheit kann nun nicht mehr garantiert werden.
»Schamc«ist ein duflerst unangenehmes Gefiithl, das den gesamten Korper durchdringt
und von den Tao nicht an diesen herangelassen werden darf. Bei intensiven »Scham«-
Empfindungen kommt es daher entweder zu »Scham-Arger«- oder aber »Scham-Trau-
rigkeit«-Reaktionen (wobei Erstere eine vornehmlich méinnliche und Letztere eine
vornehmlich weibliche Reaktionsweise darstellen).

Die Unmoglichkeit, klar umrissene Verhaltensmuster bei anderen erkennen zu
konnen, ist an sich eine meaningful evaluative quality, wenn auch eine spezifische Form
derselben. Tao-Kinder behalten ihre Umgebung stindig im Blick, sie befinden sich in
einem Modus permanenter Achtsambkeit, der dazu dient, Gefahren abzuwehren. Ein
kulturspezifisches Bedeutungssystem (das u.a. auf einer kulturellen Taxonomie der
Sinnesorgane basiert) hilft den Tao dabei, negative Omen aus ihrer Umwelt herauszu-
filtern: Ein Vogelruf ohne sichtbaren Vogel, eine Eidechse mit einem besonders dicken
Schwanz, ein plotzlicher WindstofR im Schilf - all dies sind Anzeichen, dass anito in
der Nihe sind. Da die bosartigen Geistwesen theoretisch iiberall lauern kénnen, ist die
vor ihnen bestehende »Angst« ein Gefithl, das sich durch ubiquitousness auszeichnet.
Sowohl »Angst« als auch »Scham« kénnen dauerhaft auf unterschwellige Weise emp-
funden werden, da sie iiber keine clear identifiable beginnings and endings verfiigen. So
ist es den Tao nicht moglich, die aus kindlicher Sicht schon immer bestehende initiale
»Angst- und Scham-Disposition« vollstindig zu iiberwinden; sie kann durch bestimm-
te triggernde Momente immer wieder reaktiviert werden.

Das permeable Personenkonzept der Tao und die externe Verortung bestimmter
negativ evaluierter, »geistartiger« Gefithle bewirken, dass Letztere (im Sinne eines
ontologischen Affektansatzes) zwischen den verschiedenen kérperlichen Subjekten
angesiedelt werden. Dies bedeutet, dass der von den unsichtbaren Geistwesen emp-
fundene »Arger« (somozi) ein allseitiges Klima der »Angst« hervorruft, dem die Tao

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

sich nur (voritbergehend) entziehen konnen, indem sie sich an den Werten und Nor-
men ihres Gemeinwesens orientieren (interactions with humans as well as non-humans).

Die von von Scheve genannten dynamic fluctuations in intensity and valence treten
z.B. in den von mir in Kapitel 6 beschriebenen affektiven Aushandlungsprozessen auf,
bei denen es primdr darum geht, den Gegner zu demotivieren, d.h. dessen »Mut« (ma-
howhos) zu zerstoren. In solchen Momenten der individuellen oder kollektiven Aus-
einandersetzung wird die hierarchische Statusbeziehung der gegnerischen Parteien
entlang eines Nexus von »Arger«/»Wut« und »Angst«/»Furcht« ausgehandelt. Dieser
Nexus kann emotionale Qualititen annehmen, er verliuft jedoch in der konkreten
Situation vornehmlich auf affektiver Ebene, weil sich die betroffenen Personen ihre
eigene »Angst« bis zum letzten Moment ja gerade eben nicht eingestehen wollen (siehe
auch Funk 2020b).

Die moralischen Gefiihle »Angst« und »Scham« iibernehmen eine besondere Rolle im
Gefiihlsleben der Tao, da sie je nach eingenommener Perspektive auf unterschied-
liche Weisen erlebt werden. Ihr aversiver Charakter fithrt dazu, dass die Betroffenen
selber sich dieser Gefithle oftmals nicht vollends bewusst werden. Stattdessen leben
sie diese in Form von »Arger« oder »Traurigkeit« aus, die jedoch ihrerseits in vielen
Situationen in der Offentlichkeit nicht gezeigt werden diirfen und im »tiefsten In-
neren« als »diffuse negative Gefithle« (marahet so onowned) zuriickgehalten werden
milssen. Aus der Perspektive derjenigen, die vom affektiven Erleben dieser beiden
moralischen Gefiihle nicht direkt betroffen sind, werden »Angst« und »Scham«jedoch
als soziale Emotionen erlebt, die konzeptuell greifbar sind und in Bezug auf andere
besprochen werden kénnen.

Das Erleben von »Angst« und »Scham« dient in der Tao-Gesellschaft als ein fun-
damentales Statusmerkmal, durch welches der Selbstwert einer Person definiert wird.
Jiitngere Personen haben per definitionem »Angst« vor ilteren Personen, die als stra-
fende Instanzen auftreten und dafiir Sorge tragen, dass die anzestralen Gesetze ein-
gehalten werden. Das Eingestehen der eigenen »Angst« wiirde fiir eine iltere Person
bedeuten, dass sie einen beinahe vollstindigen Autorititsverlust erleidet. Es ist die
Aufgabe der Bezugspersonen, bei ihren Kindern (in einem gewissen Mafe) »Angst«
zu induzieren, sodass diese besser gehorchen und »Angst/Respekt vor ihren Eltern«
(ikaniahey so inapowan) empfinden. Das moralische »Scham«-Gefiihl, das entlang der
horizontalen Achse ausgerichtet ist, bestimmt den Selbstwert einer Person hingegen
hinsichtlich ihres sozialen Prestiges.

Die Existenz der moralischen »Angst«- und »Scham«-Gefiihle bewirke, dass alle
ibrigen affektiven und emotionalen Zustinde auf kulturspezifische Weise beein-
flusst bzw. tiberformt werden. Intensive Gefithlsregungen gleich welcher Art gelten
als prinzipiell »Angst« und /oder »Scham« auslésend. Ubermifige »Freude« (magaga)
kann z.B. aufgrund der ihr innewohnenden »Uberheblichkeit« (mazwey) den »Zorn«
(somozi) statushoherer Geistwesen erregen und zu celestischen Vergeltungsschligen
fithren. Die kulturelle Uberformung des Affektiven und Emotionalen richtete sich im
besonderen Mafie auf Gefiihle, die nicht mit der soziozentrischen Ordnung des Ge-
meinwesens tibereinstimmen und deshalb im onowned verborgenen werden miissen.
Durch die bestindige Induktion von »Angst« und »Schamc« gelingt es den Bezugsper-
sonen bereits vom spiten Siuglingsalter an, sozial verstérende Artikulationen des

13.02.2026, 15:49:48. - [

467


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468

Geister der Kindheit

»Argers« (somozi) und der »Traurigkeit« (marahet so onowned) weitestgehend aus dem
sozialen Leben zu verbannen.

Ontogenetisch betrachtet gehen Gefiihle der »Angst« denjenigen der »Scham«
zeitlich voraus. Die Herausbildung der »Scham« erfolgt iiber einen lingeren Zeitraum
hinweg und ist u.a. an den kognitiven Reifungsprozess des Kindes gebunden. Bevor
Tao-Kinder aufgrund der Bewusstmachung ihres eigenen Fehlverhaltens »Verlegen-
heit« (manig) empfinden konnen, erfahren sie zunichst Zustinde des »Gehemmt-
seins« und der »Schiichternheit« (kanig), die ich als Mischformen der »Angst« und
diversen Vorliuferformen der »Scham« auffasse. Die Sozialisationspraktiken der Tao
orientieren sich am kindlichen Entwicklungsstand: In der spiten Siuglings- und zu

Beginn der Kindheitsphase machen Bezugspersonen vor allem von »Angst« induzie-
renden Praktiken Gebrauch (z.B. klapsen, drohen mit der Schlaggeste, unvermittelte
Berithrungen von hinten). In der Kleinkindphase setzen parallel hierzu qualitativ an-
dersartige Sozialisationspraktiken ein, die im Wesentlichen auf Beschimung durch
(aus)lachen basieren. Das zeitlich versetzte Auftreten der auf »Scham« basieren-
den Sozialisationspraktiken bewirkt eine kulturelle Modulierung der »Angst« durch
»Scham«. Dies ist notwendig, damit die allgemeine Kindesentwicklung keine pa-
thologischen Ziige annimmt (z.B. vermehrte Angststérungen) und in ihrem Verlauf
korrigiert werden kann.

»Angst« und »Scham« bedingen sich gegenseitig: Personen, die nicht den notwen-
digen »Mut« (mavohwos) aufbringen, um in die als gefdhrlich angesehene Umgebung
zum Zweck der Nahrungsmittelproduktion vorzudringen oder aufgrund ihrer »Angst-
lichkeit« nicht in der Lage sind, ihre Interessen bzw. die ihrer Haushaltsgruppe gegen-
iiber feindlich gesonnenen anderen (Menschen ebenso wie Geistwesen) durchzusetzen,
miissen aufgrund ihrer eklatanten »Schwiche« (maomei; jimoyat) mit Beschimung
rechnen. Die Angehérigen der Ingroup und die iibrigen Dorfbewohner reagieren auf
deren Feigheit, indem sie die betreffenden Personen auslachen oder nicht weiter be-
achten. Die Induktion von »Schamc« fithrt in der Regel dazu, dass Personen ihre »Angst«
iiberwinden, um keinen sozialen Ausschluss zu erleiden. Denn dieser fithrt dazu, dass
eine Person (bzw. ihr Haushalt) auf sich alleine gestellt ist und somit fiir die Attacken
der anito anfilliger wird. Hieraus folgt, dass »Angst«-Gefiihle durch »Scham« modu-
liert werden und andersherum.

Methodische und ethische Reflexionen

Die ganzheitliche Ausrichtung meiner Studie spiegelt meinen eigenen Erkenntnis-
prozess wider, der nicht immer gradlinig verlief und von Phasen der Ratlosigkeit
durchzogen war. Eine Interpretation der Tao-Gesellschaft gerade auch hinsichtlich
ihrer affektiven und emotionalen Praktiken wird dadurch erschwert, dass diese sich
im hohen Mafe durch Diffusitit und Ambivalenz auszeichnen. Es war mir anfing-
lich nicht méglich, die Sinnhaftigkeit des abwechselnd fursorglichen und bedroh-
lich-feindseligen Verhaltens der Bezugspersonen zu erfassen. Wie ich in Kapitel 2 be-
schrieben habe, kommt auferdem erschwerend hinzu, dass viele Themen aufgrund
des Anito-Glaubens nicht mit den Tao direkt besprochen werden kénnen. So sollte un-
bedingt vermieden werden, vergangene »schlechte Taten« (marahet ta vazvazey) beim
Namen zu nennen, weil die mit ihnen verbundenen »negativen Gefithle« (marahet so
onowned) durch Worte wiederbelebt werden konnen. Aber auch zukiinftige Vorhaben

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

diirfen nicht verbalisiert werden, da man ansonsten riskieren wiirde, dass die stin-
dig lauschenden anito hiervon Wind bekommen und einem die Pline vereiteln.

Nicht nur aus forschungspragmatischer, sondern auch aus ethischer Sicht als be-
sonders problematisch erwies es sich ferner, dass die sozialisierende bzw. moralische
Emotion »Angst« (maniahey) aufgrund des mit ihr verbundenen aversiven Gefiihls von
den allermeisten Tao nicht als ein eigenes Attribut angenommen wurde; kaum jemand
war bereit, vor anderen einzugestehen, dass er oder sie selbst »Angst« empfindet (wo-
bei Minner, wie ich dargestellt habe, generell »furchtloser« (masozi) auftreten als
Frauen und Kinder). Das permanente Bestreben der Tao, »Angst« und »Scham« von
sich zu weisen, bedeutet allerdings auch, dass es mir kaum moglich war, meine For-
schungsergebnisse im Feld verifizieren zu lassen.

Die oben genannten Schwierigkeiten fithrten dazu, dass ich mir oftmals auf her-
meneutische Weise erschliefien musste, was sich bei den Tao einer Verbalisierung
entzieht. Als vorteilhaft erwies sich hierbei ein Mixed-Method-Ansatz, von dem ich
wihrend meiner Forschung Gebrauch machte und der sowohl qualitative als auch
quantitative Methoden beinhaltete. Durch die Gegeniiberstellung von Informanten-
aussagen aus semistrukturierten Interviews und systematisch beobachteten und pro-
tokollierten Emotionsepisoden (Holodynski et al. 2010; Réttger-Réssler 2020) gewann
ich Einblicke in Nichtgesagtes und Unaussprechliches. In einem langsam einsetzen-
den Verstindnisprozess stellte ich immer wieder neue Hypothesen auf, die ich durch
genaues Beobachten bestitigte oder auch verwarf. Bei der Auswertung meines For-
schungsmaterials erwies sich die gemeinsame Verschlagwortung von Daten, die ich
durch diverse Erhebungsmethoden zusammengetragen hatte (u.a. Feldtagebiicher,
Interviews, Beobachtungsprotokolle, emotionale Geschichten aus den Erhebungen
zum emotionalen Vokabular, Fotografien und Filmaufnahmen) als ein geeignetes Ver-
fahren, um diverse Puzzleteile zu kreieren, aus deren akribischer Zusammensetzung
meine Interpretation des emotionalen Entwicklungsverlaufes bei den Tao hervorge-
gangen ist.

Ein weiterer in ethischer Hinsicht herausfordernder Aspekt meiner Forschung besteht
darin, dass die von den Tao angewandten Sozialisationspraktiken und Abhirtungs-
ibungen gegenwartigen westlichen Vorstellungen und Werten von Sozialisation und
Erziehung widersprechen. Im euroamerikanischen Mittelschichtskontext — dem ich
mich selber zurechne — gehen sowohl Experten als auch Laien davon aus, dass das
Empfinden von »Angst« und »Scham« duflerst schlecht fiir die kindliche emotionale
Entwicklung, die Herausbildung eines »sicheren« Bindungsverhaltens und die Ent-
stehung eines gesunden Selbstbewusstseins ist. Diese Einschitzung wird in zuneh-
mendem Mafe durch neurobiologische Forschungen bestitigt (z. B. Schore 1994, 2003)
— wobei kritisch anzumerken ist, dass auch Studien zur Gehirnentwicklung einer
Interpretation bediirfen, die notgedrungen kulturell eingefirbt ist. In westlichen Lan-
dern sind Sozialisationspraktiken und Erziehungsmethoden in zunehmendem Mafle
einem moralischen Diskurs ausgesetzt, der sowohl von staatlichen Institutionen als
auch von Nichtregierungsorganisationen geprigt wird (siehe z.B. Lee et al. 2014 fiir
GrofRbritannien und die USA). Auch fiir mich als Sozial- und Kulturanthropologen,
der aufgrund seiner Titigkeit iiber ein gewisses Maf3 an interkultureller Sensibilitat
verfiigen muss, erwies es sich als schwierig, die eigenen Moralvorstellungen so weit
zu relativieren, bis ich es schliefflich vermochte, den tieferen Sinn zu verstehen, der

13.02.2026, 15:49:48. - [

469


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

470

Geister der Kindheit

sich hinter den Sozialisationspraktiken der Tao verbirgt. Heute bin ich in der Lage, die
emische Perspektive einzunehmen, aus der heraus ich die Emotionssozialisation auf
Lanyu als eine gelungene Adaption an ein spezielles 6kologisches und soziokulturelles
Umfeld begreife. Dabei steht es aufler Frage, dass die seit einigen Jahrzehnten ver-
stirkt einsetzenden Transformationsprozesse die traditionelle Gesellschaftsordnung
ausgehohlt haben und neue Wege gefunden werden miissen, wie junge Tao zukiinftig
zu emotional gesunden Individuen heranreifen kénnen (s.u.). Ich wiinsche mir, dass
meine Studie einen Beitrag dazu leisten kann, dass die Sozialisation von Emotionen
zukiinftig als ein Thema betrachtet wird, bei dem nicht von vornherein von einem uni-
versalen »richtig« oder »falsch« ausgegangen wird. Denn wie ich am Beispiel der Tao
versucht habe darzustellen, weist die allgemeine menschliche emotionale Entwick-
lung eine weitaus grofere Plastizitit auf als bisher angenommen.

Forschungen zur Emotionssozialisation bediirfen des Kulturvergleichs

In meinem Buch mache ich wiederholt von der Methode des Kulturvergleichs Ge-
brauch, der dazu dient, meine Interpretationen der Tao-Gesellschaft sowie auch
der lokalen kulturellen Vorstellungen in einen grofieren Bezugsrahmen zu stellen.
Von wesentlicher Bedeutung ist der sich durch das gesamte Buch hindurchziehende
Vergleich zu den Angehorigen euroamerikanischer Mittelschichten. Es sei an dieser
Stelle nochmals betont, dass es sich bei dieser Gruppe um ein soziokulturelles Kon-
strukt handelt, das bei genauerer Betrachtung keine homogene Einheit darstellt. Da
Entwicklungspsychologen ihre Untersuchungen bislang beinahe ausschlieflich mit
Angehorigen euroamerikanischer Mittelschichten (bzw. den Vertretern einer inter-
nationalen urbanen Elite mit zunehmend westlichem Lebensstil) durchgefithrt haben
und sich somit auch die Theoriebildung des Fachs primir an dieser Vergleichsgruppe
orientiert, ergibt sich die Notwendigkeit, meine Herausarbeitung des kulturspezi-
fischen emotionalen Entwicklungsverlaufs bei den Tao mit den Ergebnissen der Ent-
wicklungspsychologie abzugleichen.

Eine Besonderheit meiner Feldforschung bei den Tao bestand darin, dass mich
meine damalige Frau und unsere beiden Kinder fir insgesamt acht Monate nach
Lanyu begleiteten. Ich habe in diesem Buch versucht, schonungslos aufrichtig iiber
unser emotionales Erleben im Feld zu berichten, da eine Reflexion hieriiber — gerade
in einer emotionsanthropologischen Abhandlung — einen wichtigen Aspekt unserer
eigenen Positionalitit darstellt. Auch habe ich mich nach einigem Zoégern entschlos-
sen, meine Kinder als »Beobachtungsobjekte« in diese Studie miteinfliefien zu lassen,
da ich durch die Schilderung von Emotionsepisoden, die sich zwischen Tao-Kindern
und meinen eigenen Kindern ereignet haben, den Lesern am besten veranschaulichen
kann, wie mein Erkenntnisprozess im Feld verlaufen ist. Der Vergleich zu den Ange-
hoérigen westlich gepragter Mittelschichten fand demnach auch in Bezug auf meine
eigene Familie statt und war fiir uns in einem umfassenden Sinn leiblich spiirbar (sie-
he auch Funk 2020a).

Des Weiteren erstelle ich immer wieder Vergleiche zu anderen Gruppen aus dem Ge-
biet des austronesischen Sprachraums. Dies erscheint sinnvoll, weil davon auszuge-
hen ist, dass dhnliche sprachliche Konzepte eine Auswirkung auf kulturelle Vorstel-
lungen ausiiben, die wiederum als Anleitungen fiir praktisches Handeln dienen. So
weisen die kosmologischen Vorstellungen und insbesondere die Seelenkonzeption der

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

Tao diverse Merkmale auf, die sich auch bei anderen Gruppen innerhalb der Region
wiederfinden (siehe Kapitel 5-6). Auch habe ich gezeigt, dass die Tao ebenso wie die
nordphilippinischen Ilongot (M. Rosaldo 1980) ein Stadium kindlicher »Scham« tiber-
winden milssen, um auf wissende Weise zu vollwertigen Mitgliedern ihrer Gesell-
schaft zu werden. Ferner konnte ich feststellen, dass die bei den Tao anzutreffenden
kulturellen Organe (onowned; nakenakem) in ihrer Beschaffenheit und Funktionsweise
denjenigen der Samoaner (Mageo 1989) dhneln (fiir einen Vergleich mit den Maori sie-
he Funk 2020b).

Aber auch tiberregionale Kulturvergleiche haben ihre Berechtigung, da sie dazu
beitragen konnen, den einen oder anderen Sachverhalt besser zu verstehen. So er-
innern die ambivalenten Sozialisationspraktiken der Tao in erstaunlichem Mafe an
das unter den kanadischen Inuit iibliche »Aufziehen« (Briggs 1970, 1998). Beide Gesell-
schaften weisen als gemeinsame Merkmale eine egalitire Orientierung, eine geringe
SiedlungsgrofRe und eine Lebensweise auf, die von Fischfang und Wildbeutertum be-
stimmt wird (wobei bei den Inuit die Jagd und bei den Tao der Gartenbau zusitzlich
eine herausragende Rolle spielen). Auch besteht bei beiden Gruppen erst seit wenigen
Generationen eine Einbettung in staatliche Strukturen (z. B. Schulunterricht). Da In-
dividuen in indigenen small scale societies immer wieder grofen Entbehrungen aus-
gesetzt sind (bzw. waren), besteht (bzw. bestand) in diesen Gesellschaften fiir den
Einzelnen die Notwendigkeit, auf autonome Weise zu agieren und je nach Situation
wechselnde Allianzen zu anderen einzugehen. Ich kann mir deshalb vorstellen, dass
die Sozialisationspraktik des »Aufziehens«, durch die das hierfiir notwendige eigene
Denken und Handeln geférdert wird, auch in anderen zahlenmiflig kleinen indige-
nen Gruppen anzutreffen ist.

Ein weiterer iiberregionaler Vergleich, den ich in diesem Buch vornehme, bezieht
sich auf den innerhalb der Amazonasregion verbreiteten Animismus, der in der Theo-
riebildung vorherrschend ist. Dieser geht mit einem Perspektivismus einher, der im
Wesentlichen besagt, dass Menschen und wilde Tiere tiber dieselbe »Kultur« verfiigen,
sich jedoch hinsichtlich ihrer jeweiligen »Naturen« unterscheiden (Viveiros de Cast-
ro 2012 [1998]; Descola 2011). Diese Denkweise findet sich auch bei den Tao, nur dass
der Perspektivismus sich hier auf Geistwesen richtet, die iiber keinen den »lebenden
Menschen« vergleichbaren Kérper (mehr) verfiigen und deshalb auch nicht in der Lage
sind, »Schamc« (masnek) zu empfinden. Von vielen Geistwesen wird berichtet, dass sie
ein den »lebenden Menschen« vergleichbares Leben fithren. So leben die Ahnen im
Himmel nach Vorstellung der Tao in Dorfern aus Gold. Die anito der Bergwildnis ver-
fiigen sowohl iiber eigene Feldfriichte als auch Haustiere, wobei es sich jedoch bei den
vermeintlichen »Taros«, »Hithnern« und »Schweinen« um Tiere und Pflanzen ande-
rer Gattungen handelt. Ich habe in diesem Buch immer wieder Beispiele fir die den
tao entgegengesetzte Denk- und Fithlweise der anito aufgefithrt und auf diese Weise
einen Beitrag zur Erforschung des Animismus in Siidostasien geleistet (sieche Arhem
& Sprenger 2016).°

5 Die von Sahlins (2014) und Arhem (2016) vorgenommene Charakterisierung des innerhalb der
siidostasiatischen Region anzutreffenden Animismus als »hierarchischen Animismus« ist aus
meiner Sicht stimmig und auch fiir die Tao zutreffend. Die von Sprenger (2016) genannten
Dimensionen eines siidostasiatischen Animismus — Austauschbeziehungen, affektiv-phdno-
menologische Wahrnehmung des Spirituellen und Hierarchie — lassen sich allesamt fir die Tao

13.02.2026, 15:49:48. - [

47


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

472

Geister der Kindheit

Die aus dem Projekt Sozialisation und Ontogenese von Emotionen im Kulturvergleich (das
zwischen 2009 und 2014 an der FU Berlin angesiedelt war und von der Sozial- und Kul-
turanthropologin Birgitt Rottger-Rossler und dem Entwicklungspsychologen Man-
fred Holodynski geleitet wurde) hervorgegangenen Studien meiner Kollegen (Schei-
decker 2017; Jung in Vorbereitung) und mir (Funk 202.0b), die auf der Basis stationirer
Feldforschungsaufenthalte von mindestens zwolf Monaten in drei soziokulturellen
Settings in Madagaskar, Indonesien und Taiwan entstanden sind, stellen ethnografi-
sche Pionierarbeiten dar, in denen erstmals nicht westliche emotionale Entwick-
lungsverldufe auf systematische Weise analysiert werden. Weitere Forschungen sind
notwendig, um durch interkulturelle Vergleiche regionale (und in einem nichsten
Schritt auch tiberregionale) Gemeinsamkeiten und Unterschiede im emotionalen So-
zialisationsverlauf herauszuarbeiten.

Ausblick

Als ich im Juli 2019 das erste Mal seit meiner Feldforschung fiir einen kiirzeren Auf-
enthalt zuriick nach Lanyu kam, war Iranmeylek kaum wiederzuerkennen: Uberall
waren mehrgeschossige Hostels entstanden, die miteinander um den besten Meer-
blick konkurrierten und sich nicht selten gegenseitig die Sicht nahmen. Parallel hierzu
hatte ein Zersiedlungsprozess eingesetzt, der dazu fithrte, dass nun auch aulerhalb
des Dorfes auf ehemaligen Tarofeldern immer weitere neue Hiuser entstanden — was
noch vor acht Jahren undenkbar schien. Auch gab es jetzt weitaus mehr Liden und

bestatigen: Die Tao opfern ihren Ahnen, um sich deren Segens zu vergewissern; Sichtbarkeit dient
als eine kategorische Unterscheidung zwischen Menschen und Ceistwesen (wenn auch nicht im
Sinne eines Korper-Geist-Dualismus); und Beziehungen jeglicher Art werden auf hierarchische
Weise strukturiert (z.B. nach »Wirkmachtigkeit« (moyat), Alter oder soziookonomischem Prestige).
Die Reversibilitat hierarchischer Beziehungen zeigt sich u.a. in den von mir beschriebenen affek-
tiven Aushandlungsprozessen, bei denen temporar definiert wird, wer in einer gegebenen Be-
ziehung den jeweils anderen dominiert. Wie Arhem (2016) richtig anmerkt, weisen beinahe alle in
Siidostasien anzutreffenden animistischen Systeme analogistische Tendenzen auf, die im Falle
der proto-staatlichen GCesellschaften am deutlichsten ausgeprégt sind (eine Ausnahme stellen die
Chewong auf der malaiischen Halbinsel dar; Howell 2016). Auch der traditionale Tao-Kosmos ist auf
analogistische Weise gegliedert, was u.a. daran ersichtlich wird, dass die Himmelsgefilde in diverse
Schichten unterteilt sind. Die oberste Gottheit, der akey do langangarahen, residiert in der obersten
Himmelssphare und wirkt in das kosmische Geschehen ein, indem er den niederen Gottheiten und
Geistwesen Befehle erteilt. Analogistische Tendenzen finden sich dariiber hinaus bei der Einteilung
der kosmischen Entitaten in »gute« (apiya) und »schlechte« (marahet) Wesenseinheiten (Tiere, Pflan-
zen, Objekte, Wetterphdnomene). Durch die kulturspezifische Interpretation bestimmter Wesens-
merkmale und Verhaltensweisen sowie auch erlernte Formen des affektiv-phanomenologischen
Wahrnehmens und Empfindens ist ein komplexes System analogistischer Zuschreibungen entstan-
den, das den Tao bei ihren Interaktionen mit der Umwelt Orientierung verschafft. Beispielsweise
kann so ermittelt werden, welche Lebewesen fiir wen als essbar gelten und welche nicht. Auch ist
im traditionalen Kalender geregelt, welche Tage Gliick verheiftend bzw. Ungliick verheifend sind,
sodass Aktivititen entsprechend geplant werden kénnen. Dariiber hinaus sind die Insel Lanyu und
ihre angrenzenden Gewdasservon den Ahnen in Gebiete mit»guten«und »schlechten«Qualititen auf-
geteilt worden, was es ihren Nachkommen erméglicht, Orte mit einer hohen Konzentration von anito
auf effektive Weise zu meiden. Anders als Arhem (2016) und Sprenger (2016) vergleiche ich die inner-
halb der stidostasiatischen Region beheimateten ontologischen Vorstellungen nicht entlang starrer
geografischer Grenzziehungen, sondern unter Beriicksichtigung konzeptueller Ubereinstimmungen,
die sich aus der Zugehorigkeit zu bestimmten austronesischen Sprachfamilien ergeben (s.0.).

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlussbetrachtung

Restaurants, deren Bedienungspersonal nun aus taiwanesischen Studierenden be-
stand, die von den Tao fiir ihre Aushilfsjobs bezahlt wurden und die Sommermonate
auf Lanyu verbrachten. Aus dem anthropologischen Reservat der japanischen Kolo-
nialzeit war ein 6kologisches und folkloristisches Freilichtmuseum geworden, in dem
einige (aber nicht alle) Tao betrichtlich vom immer stirker einsetzenden Tourismus-
Boom profitierten. Wihrend es einige Familien im Tourismusgeschift zu Wohlstand
und Reichtum gebracht hatten, waren andere von der allgemeinen Entwicklung abge-
hingtund fithrten ein schwieriges, teilweise sinnentleert wirkendes Leben, das von Al-
koholmissbrauch geprigt war. Die auf dem verwandtschaftlichen Miteinander basie-
rende Werteordnung wurde allmihlich durch das einstromende Geld unterhéhlt und
aufler Kraft gesetzt. Die meisten alten Leute, die ich wihrend meiner Feldforschung
kannte, waren inzwischen verstorben und mit ihnen waren weitere Facetten der tra-
ditionellen Lebensweise verschwunden. Viele Tao wirkten auf mich ungliicklich. Sie
deuteten an, dass der stindige Umgang mit den taiwanesischen Touristen sie stresse
und sie in eine Rolle hineinpresse, in der sie sich nicht wohlfithlten. Gleichzeitig sahen
sie aber keine Alternative, um das dringend benotigte Geld zu erwirtschaften. Wie es
die Art der Tao ist, sagten sie dies lichelnd und mit ruhiger, sanfter Stimme.

Meine Forschung hat ergeben, dass der Leidensdruck heutiger junger Tao besonders
hoch ist. Die Einbindung von Grofeltern in die Kinderbetreuung bewirkt, dass Tao-
Kinder nach wie vor traditionelle Sozialisationsinhalte vermittelt bekommen. Hierbei
handelt es sich aufgrund der zur Anwendung kommenden Sozialisationspraktiken oft-
mals um implizite Wissensformen, die dem Bereich des embodied knowledge angehéren.
Da junge Tao jedoch aufgrund ihres Eingebundenseins in das moderne Schulsystem
und der Notwendigkeit, in Taiwan eine Ausbildung zu absolvieren, den traditionel-
len Entwicklungspfad bei der Uberwindung der ihnen im frithen Kindesalter von den
Bezugspersonen evozierten affektiven »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) nicht
mehr beschreiten konnen, sind viele von ihnen zwischen den Welten »hingen geblie-
benc. Sie leiden unter Perspektivlosigkeit und geringem Selbstbewusstsein. Einige von
ihnen haben Angststérungen entwickelt. Aufgrund des erwachsenenzentrierten uni-
direktionalen Sozialisations- und Erziehungsstils der Tao ist ihnen das Besprechen
ihrer Probleme mit den Haushaltsangehérigen oftmals nicht méglich.

Ich kann all das menschliche Leid, das ich auf Lanyu erlebte und das der andauern-
de soziokulturelle Transformationsprozess iiber die Tao gebracht hat, beim Schreiben
dieser Schlussbetrachtung nicht ausblenden. Es fillt mir schwer, die Sozialisation von
Emotionen bei Tao-Kindern lediglich mit wissenschaftlicher Prizision zu analysieren
und mich dabei wie ein Unbeteiligter aus allem herauszuhalten (was eine bequeme
Position wire). Deshalb mochte ich mich an dieser Stelle der sich aufdringenden Frage
stellen, was zu einer Verbesserung der Lebensbedingungen jiingerer Tao getan wer-
den konnte.

Aus meiner Sicht tragen diverse Personengruppen sowie auch staatliche Institu-
tionen Verantwortung, zu einer besseren Zukunft der jungen Tao beizutragen. Mei-
ne eigene Verantwortung besteht darin, das von mir erlangte kulturelle Wissen mit
den Tao und anderen zu teilen. Die Verantwortung des taiwanesischen Staates be-
steht darin, das nationale Schulcurriculum an die spezifische Lebenssituation von
Tao-Kindern (sowie auch von Kindern weiterer TYZM-Gruppen) anzupassen. Eine
Lehrplanreform sollte idealerweise zwei Ziele verfolgen: Einerseits sollte weiterhin

13.02.2026, 15:49:48. - [

473


https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

474

Geister der Kindheit

gewdhrleistet werden, dass Tao-Kinder mittels Bildung dazu in die Lage versetzt wer-
den, innerhalb der taiwanesischen Gesamtgesellschaft auf gleichberechtigte Weise
zu partizipieren; andererseits sollte das Schulwesen Tao-Kindern ermdéglichen, die
traditionellen Praktiken und Fihigkeiten ihrer Vorfahren zu erlernen. Hierzu ist es
unerlisslich, dass einheimische Lehrer ausgebildet und auf Lanyu eingesetzt werden.
Auch wire es erstrebenswert, dass Tao-Jugendliche in den pragenden Jahren von 15 bis
18 nicht ausschliefllich in der Provinzhauptstadt Taidong beschult werden. Es ist iiber
die Einfithrung eines dualen Systems nachzudenken, das es Tao dieser Altersgruppe
ermoglicht, regelmifig auf ihre Heimatinsel zuriickzukehren um dort Lerneinheiten
zu absolvieren.

Aber auch die Bezugspersonen — sofern dies nicht bereits der Fall ist — miissten
verstehen, dass eine andere Zeit tiber Lanyu hereingebrochen ist und dass traditio-
nelle Sozialisationspraktiken heute einer Anpassung bediirfen, um den Leidensdruck
jungerer Tao zu lindern. Hier halte ich es allerdings fiir problematisch, den Tao vorzu-
schreiben, auf welche Weise sich diese Verinderungen vollziehen sollten. Eine nach-
haltige Entwicklung kann nur von ihnen selber eingeleitet werden. Ein aus meiner
Sicht zentrales Problem gegenwirtiger intergenerationaler Beziehungen besteht in
der mangelnden Kommunikation zwischen den unterschiedlichen Altersgruppen. Die
heutigen Lebensumstinde auf Lanyu verhindern, dass junge Tao auf quasinatiirliche
Weise durch eigenes Ausprobieren und Beobachten ein Verstindnis soziokultureller
Zusammenhinge erwerben. Der Prozess der Wissensvermittlung bedarf dringend
neuer Kommunikationskanile, die von den Eltern- und Grof3elterngenerationen ge-
schaffen werden miissten (siehe auch Funk 2020c¢). Junge Menschen bendtigen einen
klar formulierten kulturellen Leitfaden, wie sie in der heutigen Lebenswelt auf Lanyu
ihren Weg finden kénnen. Ich glaube nicht, dass es hierbei praktikabel ist, die Ge-
fuhlswelten von Kindern und Jugendlichen auf direkte Weise zu erdrtern, da dies
eine Methode darstellt, die in euroamerikanischen Settings Erfolg versprechend ist,
nicht aber in diesem Teil der Welt. Stattdessen sollte das Selbstbewusstsein jiingerer
Tao durch praktische Handlungen gestirkt werden, die dazu fithren, dass sie etwas
leisten, das in ihrer Gesellschaft geschitzt wird. All dies kann besser umgesetzt wer-
den, wenn die mittlere und iltere Generation es vermag, ihre Dorfrivalititen zu tiber-
winden und gemeinsam daran zu arbeiten, dass ihre Nachkommen eine gliickliche
Zukunft auf Lanyu haben kénnen.

13.02.2026, 15:49:48. - [



https://doi.org/10.14361/9783839460290-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

