
Erkundungen

Heimat und Landschaft

In politischen Zusammenhängen wird das Konzept ›Heimat‹ – so Andrea Bastian – »bis

heute von allenMachthabern genutzt, um zur Identifikation des Bürgers mit dem Staat

beizutragen«.1 Es wird, wie Andreas Schumann spezifiziert, dazu verwendet, »sub-

jektive Gefühlswelten zu kanalisieren und somit für das soziale Verhalten bestimmter

Gruppen Orientierungen zu schaffen«.2 Auch die neuere Forschung betrachtet ›Hei-

mat‹ als »Modell kollektiver Identitätsbildung« (Anja Oesterhelt)3 oder – zugespitzt for-

muliert – als »Identitätsfabrik« (Friedemann Schmoll).4 Der Heimatbegriff erscheint in

diesem Zusammenhang funktional als identitätspolitisches Phänomen. Allerdings ist

mit ihm kein einheitliches inhaltliches Profil verbunden. Eine »allgemeingültige ›ei-

gentliche‹ Bedeutung«5 von ›Heimat‹ gab und gibt es nicht. Der Begriff wird im poli-

tischen Kontext überwiegend als Konstrukt – als Leerstelle, »Interpretament«,6 »black

box«7 oder »Assoziationsgenerator«8 – beschrieben, dessen Sinn sich je nach Zusam-

menhang ändert. Reinhart Koselleck nennt solche Begriffe »Leer- und Blindformeln«,

die in antagonistische Prozesse verwickelt und je »nach Klassen- und Interessenlage

der Sprecher verschieden und gegenläufig verwendbar sind«.9

Trotz ihrer relativen semantischen Offenheit ist ›Heimat‹ dennoch keine Variable,

deren Bedeutung sich beliebig per Definition festlegen ließe, denn, wie Koselleck mit

einem Nietzsche-Zitat unterstreicht, »›definierbar ist nur das, was keine Geschich-

te hat‹«10  – und Heimat hat eine sehr bewegte Begriffsgeschichte. Diese bildete sich

in den Deutungskämpfen um die Meta-Erzählungen der Moderne aus, die »ein Neu-

Interpretieren, ein Zurechtmachen« von Schlüsselbegriffen beinhalteten, »bei dem der

bisherige ›Sinn‹ und ›Zweck‹ nothwendig verdunkelt oder ganz ausgelöscht werden«

musste, um mit einem weiteren Nietzsche-Zitat zu ergänzen.11 Bei der Rekonstruk-

tion der Heimatschutzprogrammatik müssen insofern drei Aspekte beachtet werden.

Erstens nimmt jedes Heimatkonzept seinen Ausgang von einem vorherigen »›Sinn‹ und

›Zweck‹«, zweitens ist das »Neu-Interpretieren« ein Prozess des Neu-Ausrichtens,Über-

schreibens, Verdunkelns und Auslöschens, und drittens sind Verlauf und Dynamik des

Interpretationsprozesses von übergeordneten metapolitischen Diskursen abhängig.

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Heimat. Volkstum. Architektur

Die jeweiligen Vorstellungen von ›Heimat‹ entwickelten sich zwar kontinuierlich

aus der Begriffsgeschichte heraus, doch verkehrte sich die Bedeutung beimWechsel des

Diskurszusammenhangs gelegentlich sogar ins Gegenteil – ein Phänomen, das sich ge-

rade heute wieder beobachten lässt.12 So ist die pluralistische Heimatidee – wie Loben-

sommer aufzeigt13  – ein Produkt postmoderner Theoriebildung und setzt sich explizit

von anderen, ebenfalls noch im politischen Diskurs gebräuchlichen, etwa biologisti-

schen Heimatkonzepten ab.

Diese Untersuchung verwendet entsprechend weder einen ›eigentlichen‹ Sinn des

Begriffs, noch sucht sie danach, wie die eine oder andere Seite die vermeintlich richti-

ge Bedeutung ›verfälscht‹ oder ›missbraucht‹ hätte. Es wird lediglich analysiert, wie der

Heimatbegriff im Diskurszusammenhang des Heimatschutzes gedeutet wurde, wie er

›funktionierte‹ und welche Konfigurationen vonWissen,Macht und Raummit ihm ver-

bunden waren. Die folgende Übersicht zum Begriff und Konzept von ›Heimat‹ konzen-

triert sich folglich auf die Rekonstruktion des Diskurses, innerhalb dessen der Heimat-

begriff der Heimatschutzbewegung sein theoretisches Profil und seine »strukturellen

Merkmale«14 erhielt.

Bedeutungslinien des Heimatbegriffs

Zur Geschichte des Heimatbegriffs liegen bereits mehrere Untersuchungen vor.15 Da-

nach entfaltete sich die Bedeutung zunächst entlang zweier Linien, die sich grob in

die konkretere ›Ort und Recht‹ und eine abstraktere ›Ort und Ordnung‹ einteilen las-

sen. Diese Unterscheidung findet sich bereits 1877 im GrimmschenWörterbuch, das unter

dem Stichwort »heimat« örtliche Bedeutungen wie Herkunfts-, Geburts- und dauern-

denWohnort sowie eher rechtliche wie »besitzthum« verzeichnet.16 Dazu führt es unter

der Rubrik »heimat in freierer anwendung« gesondert metaphorische Übertragungen

auf, in denen der Heimatbegriff eine tragende Funktion in ordnungspolitischer Hin-

sicht besitzt.17 Beide Begriffslinien sollen im Folgenden kurz umrissen werden, da sie

die spätere Verwendung vorprägen.

Die ortsbezogene Kategorie bezeichnet traditionell den konkreten Herkunfts-

beziehungsweise den dauernden Aufenthaltsort einer Person, sei es das Elternhaus, den

Geburts- oder Wohnort, eine Region oder einen Staat. Die geografische Bedeutungs-

linie ist eng verbunden mit einer juristischen, die konkrete Besitzverhältnisse regelt.

Danach war ›Heimat‹ in einigen Gebieten des deutschen Sprachraums die Hofstelle

eines Bauern. Wurde diese ›Heimat‹ nach dem Tod der Eltern an den ältesten Sohn

vererbt, wurden die anderen Geschwister je nach Regelung ›heimatlos‹ und waren

gezwungen, sich eine neue Heimat oder einen Erwerb in der ›Fremde‹ zu suchen.

›Heimat‹ implizierte eine bestimmte Besitzordnung: »Heimat ›hat‹ man«, wie Schmoll

schreibt.18

Ebenso gab es ein Heimatrecht, das in der Armenversorgung von Bedeutung war.

Dem Handwörterbuch der Staatswissenschaften gemäß verdankt es seine »Entstehung der

im 16. Jh. allenthalben erfolgenden Einführung einer Verpflichtung der politischen

oder Kirchengemeinde zur Unterstützung ›ihrer‹ Armen und dem damit verbunde-

nen Gebot, fremde Bettler des Ortes zu verweisen«.19 Heimat bot zwar eine gewisse

materielle Sicherheit. Allerdings zeigt sich auch hier als ›strukturelles Merkmal‹20

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 21

des Heimatbegriffs ein Inklusions- und Exklusionsmechanismus. Ortsansässige Ar-

me wurden zwar versorgt, wer jedoch ›fremd‹ war, wurde von der Unterstützung

ausgeschlossen. In einem Ende des 18. Jahrhunderts verfassten Reformentwurf zur

Armenversorgung heißt es dazu: »[F]remde Collectanten und Bettler muß eine gute

Polizey, nach ihrer Abfertigung bey der Almosenspende, unverzüglich wieder aus

der Stadt und Lande schaffen«.21 Wie Bausinger schreibt, war das Heimatrecht ein

»Ausschlussprinzip«,22 das entlang der Polarität des Fremden und des Eigenen »stets

Ein- und Ausgrenzungen« vollzog.23

Ort und Recht

Allerdings besaß das Heimatrecht auch für die ›Inkludierten‹ nicht nur Vorteile. Es

fesselte die Empfangsberechtigten aus Gründen der sozialen Absicherung auch dann

an einen bestimmten Ort, wenn ihnen dort keine ausreichenden Erwerbsmöglichkei-

ten geboten waren. »Verständlicherweise«, so Bastian, zielten »daher die Bestrebungen

seit der Aufklärung auf mehr Freiheiten auch bezüglich der Wahl eines Aufenthaltsor-

tes«.24 Die ›Geschichte der Heimat‹ kennt nicht nur einen Kampf für die Heimat, son-

dern ebenso einen »Kampf um Freiheit von der Heimat«.25 Zumindest letzterer war

erfolgreich: Im 19. Jahrhundert wurde der alte »auf die Grundherrschaft eines Landes

bezogene Begriff ›Heimatrecht‹«26 auf dem Gebiet des Deutschen Reichs weitgehend

obsolet und die Forderungen nach Freizügigkeit und Auswanderungsfreiheit wurden

umgesetzt.

›Heimat‹ erweist sich also im rechtlichen Bereich als ein Begriff mit ambivalen-

tem Charakter. Heimat versprach zwar soziale Sicherheit – doch nicht jedem. Über den

konkreten Vor- und Nachteil des Heimatrechts entschieden Mechanismen der In- und

Exklusion, des Eigenen und des Fremden sowie der juristische und soziale Status. Das

Erbrecht spaltete Geschwister in Erben und ›heimatlose‹ Nicht-Erben, das Heimatrecht

Arme in Ortsansässige und Fremde.Der ›Kampf um die Freiheit von der Heimat‹ wirkte

sich positiv auf die Gruppe der Fabrikbesitzer und Arbeiter aus, während Gutsbesitzer

den Zugriff auf billige Arbeitskräfte verloren.

Ort und Ordnung

Schon früh wurde der Heimatbegriff auch in übertragenem Sinne verwendet. Beispiele

metaphorischer Bezugnahmen reichen bis insMittelalter zurück.27 DasGrimmscheWör-

terbuch führt für den übertragenen Gebrauch eine Passage aus dem religiösen Kontext

an: »›wann führst du mich mit deinem goldnen / stabe gen Himmel, zu meiner hei-

math?‹«28 Im Rahmen der christlichen Ordnung wurde die Bedeutung des Begriffs auf

eine himmlische Heimat übertragen. Diese avancierte zum ›eigentlichen‹ Ursprungs-

und Bestimmungsort des Menschen – der geografische verwandelte sich zum mythi-

schen Ursprungsort. Neben der Herkunftsbedeutung wurden auch strukturelle Merk-

male transferiert wie zum Beispiel das Gegensatzpaar von Eigenem und Fremdem. Als

Folge der Beheimatung im Himmel wurde der Mensch nunmehr zum »›fremdling auf

der rauhen erde‹«.29 Ebenso blieb in der himmlischenHeimatmetapher das Prinzip von

In- und Exklusion erhalten, da die Himmelspforte nur einem bestimmten Personen-

kreis offenstand,manchem ›Sünder‹ blieb sie versperrt. Die Übertragung der Heimat in

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Heimat. Volkstum. Architektur

die christliche Seinsordnung blieb nicht ohne Folgen für die semantische Struktur des

Begriffs selbst. Wie Bausinger schreibt, ist dem Ausdruck durch die religiöse Metapher

»schon früh etwas von Überhöhung zugewachsen«.30

Um 1800 emanzipierte sich die metaphorische ›Überhöhung‹ vom christlichen

Kontext. Wie Oesterhelt schreibt, wurde das »religiöse Versprechen einer himmlischen

Heimat [...] nun im Weltlichen gesucht«.31 ›Heimat‹ erhielt eine Nebenbedeutung als

eschatologischer32 Ursprungs-, Bestimmungs- und Idealort. Damit übernahm der Be-

griff eine bedeutende strukturelle Funktion in den Begriffsnetzen, in die er eingefügt

wurde – die des ›Ursprungsmoduls‹. Die »Geschichte von den Ursprüngen« hat – wie

Judith Butler hervorhebt – eine strategisch relevante Funktion »in einer Erzählung,

die die Konstituierung des Gesetzes als geschichtlich unvermeidlich erscheinen läßt,

indem sie eine einzige, autoritative Darstellung einer unwiederbringlich verlorenen

Vergangenheit liefert«.33 Ausgehend vom Ursprung können ebenso der Zielpunkt

von Gesellschaftsordnungen sowie ihr Menschen- und Ordnungsideal definiert und

legitimiert werden; über die Definition des Ursprungsmodus können Entscheidungen

über In- und Exklusion, über das Eigene und das Fremde vorgenommen werden.

›Heimat‹ wurde im metaphorischen Gebrauch zur funktionalen Leerformel, die andere

Begriffe und Begriffsnetze organisierte.

Konzept der landschaftlichen Heimat

Der säkularisierte übertragene Heimatbegriff wurde zunächst im Diskurs der Roman-

tik relevant. Autoren wie Novalis (1772–1801), so Andreas Schumann, verwendeten Hei-

mat im Sinne eines transzendenten Sehnsuchtsziels – jedoch vorrangig ohne konkreten

Ortsbezug.34 Einen solchen erhielt sie erst durch die Synthese von ›Heimat‹ und ›Land-

schaft‹. Diese Neuinterpretation des Heimatbegriffs erfolgte ungefähr in der »Sattel-

zeit« (Koselleck) zwischen 1770 und 1830, als »die Auflösung der alten und die Entste-

hung der modernen Welt«35 ihren Scheitelpunkt fanden. Die ›Entdeckung‹ der Heimat

in der Landschaft ist also ein originäres Phänomen derModerne. Allerdings ist der Zeit-

punkt der Synthese von Landschaft und Heimat zur ›landschaftlichen Heimat‹ in der

Forschung noch umstritten: Celia Applegate datiert den Beginn dieses Prozesses auf

die 1780er Jahre,36 Oesterhelt auf die Zeit um 1800. Entscheidende Relevanz scheint

die Konstruktion der ›landschaftlichen Heimat‹ erst in den 1830er, 1840er Jahren durch

Autoren wie Jeremias Gotthelf (1797–1854)37 oder Adalbert Stifter (1805–1868)38 erreicht

zu haben.

Schumann unterscheidet zwei Phasen der Neudeutung von Landschaft als Heimat.

Ungefähr ab 1830 sei »aus der Geschichte die Bedeutung einer Gegend abgeleitet«39

worden; als Beispiel führt er die Rheinsagen aus dem Munde des Volkes und deutscher Dich-

ter (1836) von Karl Simrock (1802–1876) an, durch die das Rheinland zur mythischen

Bedeutungslandschaft stilisiert worden sei.40 In einer zweiten Phase ab etwa 1840 kehr-

te sich dieses Verhältnis um. »Aus der Beschaffenheit der Landschaft und aus dem

Entwurf eines Volkstypus heraus« wurde – so Schumann – »die Entwicklung von Kul-

tur und Dichtung erklärt«.41 Eine Heimatregion wurde nicht mehr durch Geschichten

und Sagen geprägt, die sich hier zufällig zugetragen hatten. Stattdessenwurden die Ge-

schichten und das Verhalten ihrer Akteure ebenso oder sogar vorrangig als Produkt der

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 23

Natur beziehungsweise von deren Projektionsfläche: der Heimatlandschaft, verstan-

den.42 In diesem zweiten Schritt wurde die ›Geschichte‹ als bedeutungs-, kultur- und

identitätsstiftendes Element durch die Landschaft ergänzt und überlagert. Sie wech-

selte ihre Rolle von einer passiven Szenerie zum menschen-, geschichts- und kultur-

bestimmenden Subjekt. Erst durch diese mythisch-schöpferische Eigenschaft erfüllte

sie die entscheidende Vorbedingung, um Heimat im übertragenen Sinne werden zu

können.

»Der subjektive und (wie etwa bei Novalis) transzendente Heimatbegriff der Ro-

mantik« – so Schumann – erfuhr »mit der Popularisierung regionalen Bewußtseins

eine Neudeutung in dem Maße, wie er sich auf konkrete Örtlichkeiten ausweitet«.43

Das innovative Moment der ›Entdeckung‹ der landschaftlichen Heimat war, dass

Heimat mit zwei unterschiedlichen Diskursen gekoppelt wurde: dem Landschafts-

und dem Volkstumsdiskurs. Bastian fasst den Prozess zusammen, wenn sie schreibt,

dass Heimat »zum Synonym für Landschaft, Volkstum und Vergangenheit« wurde.44

Die ›landschaftliche Heimat‹ wurde zum Ursprungsort eines bestimmten Volks-

tums. Mit der Neudeutung entstand die Möglichkeit, kollektive, aber kleinräumige

Identifikationsangebote zu erzeugen und medial durch Architektur, Kunst und Litera-

tur zu verbreiten. Jede Landschaft brachte nun angeblich einen eigenen landschafts-

gebundenen »›Volkstypus‹«45 hervor, dessen Profil diejenigen bestimmten, die über

die Autorität und die notwendigen medialen Möglichkeiten verfügten.46 Entsprechend

bemerkt Schumann, dass die ›Volkstypen‹ und ihre ›Identität‹ in der Heimatliteratur

konstruiert wurden – ein Prozess, der sich parallel in allen kulturschaffenden Bereichen

vollzog. ›Heimat‹ erhielt einen lokalen oder regionalen Charakter, der, aufbauend auf

vorhandenen Erzählungen, als »intendiertes Konstrukt zur Stiftung von Sinn und

kollektiver Identität« ins Leben gerufen wurde.47

Durch die Neubestimmung als Heimat wurde die Landschaft metaphysisch auf-

geladen und avancierte selbst zum Schöpfungsort. »Der Landschaft wurde« – so

Schmoll – »der Rang des Ontologischen oder einer mythischen Größe zuerkannt«.48

Die Bedeutungsverschiebung des übertragenen Heimatbegriffs lässt sich insofern

auch als gleitender Säkularisierungsprozess verstehen, der von der christlichen Me-

tapher der himmlischen Heimat zum transzendenten Sehnsuchtsort der Romantik,

schließlich zum Ursprungs- und Bestimmungsmodul der landschaftlichen Heimat

verlief. Innerhalb des Säkularisierungsprozesses senkte sich das theologische Element

entsprechend auf die irdische Natur herab, die nun den Rang des Schöpfungs- und

Ursprungsortes erhielt. Das vormals ›göttliche Walten‹ erschien nach der Säkulari-

sierung in den ›ewigen Gesetzmäßigkeiten‹ der Natur wieder, die ›Land und Leute‹

prägten.

Der theologische Hintergrund der landschaftlichen Heimatinterpretation wird in

den kritischeren Forschungsarbeiten zumeist registriert. Der Heimatbegriff erhielt,

wie Oesterhelt es formuliert, »seine semantische Dichte zwischen 1800 und 1900 ganz

wesentlich über eine Säkularisierung religiöser Konzepte von ›Heimat‹ (bzw. der Sa-

kralisierung profaner Bereiche mithilfe von ›Heimat‹)«.49 Unter dem Label ›Heimat‹

wurde durch »das Lob der heimatlichen Landschaft und Volksstereotypien« – so Schu-

mann – »eine rückwärtsgewandte historische und soziale Utopie entwickelt, der mit

›Treue‹ zu begegnen sei«.50 Sie wurde als utopischer und »unhinterfragbarer ›Letzt-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Heimat. Volkstum. Architektur

wert‹ konstruiert«,51 der einen »integrativen und identifikatorischen Sinn«52 entfaltete.

Entsprechend nennt auch Schmoll die »Ordnung der Heimat« eine »ahistorische und

naturhafte«.53

Ob man ›Heimat‹ nun als säkularisiertes Christentum, als »ahistorische und

naturhafte Ordnung«,54 »›Identitätsfabrik‹«,55 »intendiertes Konstrukt zur Stiftung

von Sinn und kollektiver Identität«,56 »unhinterfragbaren ›Letztwert‹«,57 Metaphysik,

Utopie, Mythos, Religion oder Glaubenssystem bezeichnet – auf ihrer übertragenen

Bedeutungsebene bezieht sich ›Heimat‹ nur scheinbar auf einen bestimmten Ort. Sie

ist ein metaphysisches Konstrukt. Der Befund, dass das Konzept der ›landschaftlichen

Heimat‹ religiös aufgeladen ist, stellt die Frage nach ihrem theologischen Profil. Die

nähere Betrachtung zeigt, dass sich der Säkularisierungsprozess tief in ihre komplexe

Konstruktion eingeschrieben hat. So gehört insbesondere eine spezifische Doppel-

struktur zu ihren Merkmalen: die diskursive Aufspaltung der Wirklichkeit in eine

konkrete lebensweltliche Realität – die ›Landschaft‹ – und eine abstrakte spirituelle

Idealität – die ›Heimat‹. Das religiöse Potenzial der ›landschaftlichen Heimat‹ entsteht

aus der kategorialen Binnendifferenz zwischen ›Landschaft‹ und ›Heimat‹, wobei

›Heimat‹, insbesondere die »Urheimat«58 als Idealbild »für die defizitäre Realität«

des irdischen Lebens dient.59 Die durch die ›Moderne‹ veränderte Landschaft war für

die Heimatschutzbewegung keine wirkliche Heimat mehr oder sie war es zumindest

nur noch partiell. Die beiden Sphären bezogen sich im Konzept der landschaftlichen

Heimat zwar auf dasselbe Terrain, waren jedoch nicht identisch. Diese Differenz

strukturierte das temporale, topografische und eschatologische Binnengefüge der

landschaftlichen Heimatmetaphysik und soll im Folgenden grob skizziert werden.

1. Temporale Differenz Die erste, grundlegende Differenz zwischen ›Heimat‹ und ›Land-

schaft‹ wird aus einem Vergleich zwischen landschaftlicher und christlicher Schöp-

fungsgeschichte deutlich. Der christlichen Genesis gemäß lebten die ersten Menschen

im Paradies in einem Zustand der Harmonie und des Glücks. Das Paradies wird da-

her auch »als ›Urheimat‹ der Menschen verstanden«.60 Aus dieser ›Urheimat‹ wurden

sie nach dem ›Sündenfall‹ ins ›irdische Jammertal‹ vertrieben. Er spaltete die Schöp-

fung demnach in ein verlorenes Paradies und ein minderwertiges irdisches Dasein.

Das christliche Diesseits entstand nach dieser etwas grobkörnigen Darstellung folglich

erst mit dem Verlust des ursprünglichen Idealzustands.

Die säkularisierte ›landschaftliche Heimat‹ zeichnete sich durch einen vergleich-

baren Erzählbogen aus: Landschaft, Volkstum und Kultur befanden sich ursprünglich

in einem Zustand prästabilierter Harmonie. Das Heimatgefühl wirkte in ihnen, beleb-

te und beseelte sie, bestimmte ihr Wesen und leitete ihre weitere Entwicklung. Diese

vermeintlich ursprüngliche Einheit wurde jedoch durch den ›Sündenfall der Moder-

ne‹ zerstört. Die Landschaft wurde materiell durch Eisenbahn und Industrialisierung

›entstellt‹, das Heimatgefühl ideell durch Aufklärung, Liberalismus,Materialismus und

Individualismus ›zersetzt‹. Der Mensch fand sich plötzlich als »fremdling auf der rau-

hen erde« wieder, die Heimat blieb ihm nur als Gefühl, Erinnerung und Kontrastbild

zur als defizitär empfundenen Realität erhalten. Die Heimat konnte erst durch das Be-

wusstsein des vermeintlichen Verlusts einer heilen Welt entstehen, wodurch zur ge-

genwärtigen und realen Zeitebene der Landschaft eine vergangene und zugleich utopi-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 25

sche ›heimatliche‹ Zeitschicht hinzutrat. Schmoll bezeichnet die Erfindung der zweiten,

idealen Ebene als »reaktive Logik« der Heimat, als »Thematisierung einer untergegan-

genen, womöglich so nie dagewesenen, aber immer heilen Welt«.61

2. Eschatologische Differenz Die eschatologische Differenz gehört ebenfalls zum festen

semantischen Inventar des übertragenen Heimatbegriffs. Hier genügt zur Ver-

deutlichung ein laienhaftes Verständnis der christlichen Schöpfungsgeschichte. Aus

der Urheimat wurden Adam und Eva ins irdische Jammertal vertrieben, weil sie

sich dazu verführen ließen, verbotene Früchte vom Baum der Erkenntnis zu essen.

Analog dazu geschah nach der Lesart der Heimatschützer die Vertreibung aus der

landschaftlichen Urheimat durch den Sündenfall der Aufklärung, die den vermeintlich

natürlichen und unbewussten Lauf der Dinge beendete. Das heimatliche Paradies – so

deren Kritik – wurde aufs Reißbrett gelegt und durch »die kahle Theorie, das ›rationelle

Prinzip‹«62 zerstört.

Der ›Sündenfall‹ bestimmte auch die eschatologische Konstruktion.Wie die christ-

liche Seele ihr Heil allein durch Rückkehr »›gen Himmel, zu meiner heimath‹«63 wie-

derfinden konnte, bot dem Heimatschützer nur die Wiederkehr der Heimat, also die

Wiederherstellung der vermeintlich natürlichen Schöpfungsordnung – als Einheit von

Landschaft, Volkstum und Kultur – Aussicht auf Erlösung aus der missliebigen Realität.

»Die Seele des Volkes – und um diese handelt es sich doch«, so der Heimat-Vordenker

Ernst Rudorff,

»kann nicht gesund bleiben, wenn ihr der Hintergrund unverfälschter Natur in ihrem

Vaterlande genommen wird; sie muß, – wenn sie nicht verkümmern und ausarten

soll, – in ihrer Landschaft und in den Denkmälern ihrer Vergangenheit gleichsam ein

Spiegelbild ihres innersten Wesens bewahren dürfen, aus dem ihr das Ideal ihrer

Eigenart, wie diese sich im Laufe der Jahrtausende herausgebildet hat, immer wie-

der frisch und ungetrübt entgegenleuchtet. Hier liegt der wahre Jungbrunnen des

Volksthums!«64

Das Heilsereignis konnte entsprechend nur durch die symbolische Wiederherstellung

des ursprünglichen, paradiesischen Zustands der Einheit von Landschaft und Volks-

seele erreicht werden, wenn die Landschaft als »Spiegelbild« der imaginären Seele des

Volkes erscheinen würde. Dazu müsste der Sündenfall – das Projekt der Moderne mit

seiner Vorherrschaft der vermeintlich kalten Ratio – korrigiert und die ›natürliche Ord-

nung‹ reaktiviert werden. Die Heimatidee bezog ihre eschatologische Dynamik also

gerade aus dem Spannungsverhältnis zwischen realer Landschaft, imaginärer Heimat,

dem Sündenfall der Moderne und dem Versuch, diese in ein bestimmtes volkstums-

gerechtes Verhältnis zu bringen.

3. Topografische Differenz In der populären Vorstellung des Christentums artikulierte

sich der Gegensatz zwischen himmlischer Ordnung und weltlicher Existenz auch auf

einer topografischen Ebene – das Paradies schwebte, bildlich gesprochen, hoch über

der irdischen Welt. Die Heimatkonstruktion der romantischen Poesie entsprach dieser

Grunddisposition anscheinend zunächst. »Heimat« – so analysiert Bernd Hüppauf ein

Gedicht des Romantikers Joseph von Eichendorff (1788–1857) – »kann nur in einem ima-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Heimat. Volkstum. Architektur

ginierten Flug in einen Sehnsuchtsort, einen profanisierten Himmel erreicht werden,

der allerdings seinen sakralen Ursprung nicht gänzlich verloren hat«.65 Diese räumli-

che Konstellation änderte sich mit der ›Entdeckung‹ der landschaftlichen Heimat. In

der säkularisierten Welt der Moderne konnte diese topografische Ordnung nicht auf-

rechterhalten werden. Heimat musste der Landschaft zumindest scheinbar immanent

sein. Dennoch blieb eine topografische, allerdings transformierte Differenz erhalten.

Die Landschaft wurde ›doppelbödig‹, sie spaltete sich in zwei Wahrnehmungsebenen

auf: in die reale Landschaft, die physisch vorhanden und sinnlich zugänglich war, und

die ideale Heimat, die sich in einer metaphysischen Schicht befand und nur dem in-

neren Auge »entgegenleuchtete«.66 Beide Wahrnehmungssphären waren zwar durch

gleiche Koordinaten bestimmt, doch schwebte dieHeimat in der Form einer ausschließ-

lich spirituell zu erfahrenen Aura zugleich in und über der Landschaft, sie blieb – gemäß

Walter Benjamins Bestimmung der Aura – die »Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein

mag«.67

Die Konstruktion der ›landschaftlichen Heimat‹, ihre Realität, ihre Ordnung sowie die

Erwartungen und Hoffnungen an sie wurden zunächst literarisch und künstlerisch

erzeugt und veranschaulicht. Als säkularisierter Idealort sollte die landschaftliche

Heimat Ursprung und Telos der vermeintlich natürlichen Ordnung repräsentieren und

ihre Gesetze legitimieren. Die ›ideale‹ Heimat bot die Basis, von der aus die »Natur

als Ursprungs- und Natürlichkeitsnorm«68 eingerichtet werden konnte. Ausformuliert

und ausdifferenziert wurde das heimatliche Ideal beispielsweise in der Heimatliteratur

des 19. Jahrhunderts; dort entfaltete sich ein Ordnungs- und Wertesystem, durch

das – so Schmoll – »das Verhältnis der Menschen zueinander und zu ihrer Umwelt

unverrückbar vorgegeben war«.69 Die heimatlichen Normen strukturierten als ver-

meintliche Naturgesetzlichkeiten einerseits wie selbstverständlich die regionalen

Ordnungssysteme; andererseits schufen sie einen neuen ›Natur‹-Universalismus. Die

regionalen, »angenommenen Eigenarten« zeichneten sich, wie Schumann hervorhebt,

»nicht durch Eigenständigkeit, sondern durch Gleichförmigkeit aus«.70 Trotz der

singulären ortsbezogenen Szenerien war die Ordnung der landschaftlichen Heimat

letztendlich ubiquitär.

Ihre Merkmale werden entsprechend relativ einheitlich beschrieben. Zur ›Ordnung

der Heimat‹ entwickelte sich ein einschlägiger Kanon von Stimmungen, Einstellungen,

Gefühlen,Werten und Identitätsangeboten. Die Wertschätzung richtete sich allgemein

nach dem Maß der Naturnähe. Der Bauer wurde als besonders naturnaher, gleich-

sam mit der Scholle verwachsener Mensch zum Ankersymbol der ›natürlichen Ord-

nung‹ stilisiert. Heimat rangierte in dieser Ordnung als Emanation der Natur und als

»›Wert an sich‹, der unhinterfragt bleibt und als unhinterfragbar gesetzt wird«.71 Als

höchster Letztwert verlangte die landschaftliche Heimat »›Liebe‹ und ›Treue‹«72 und

den Schutz ihrer ›Eigenarten‹. Dazu gehörten nicht nur physische Güter, sondern im

weiteren Sinne vermeintlich natürliche Gegebenheiten wie das Volkstum und insbeson-

dere die soziale und politische Ordnung beziehungsweise ihre historisch gewachsenen

Formen, gleichgültig, ob im ländlichen oder städtischen Kontext. Als solche wurden

»Familie, Bauerntum, Sitten und Gebräuche«73 ideologisch und programmatisch auf-

gewertet und emotional aufgeladen.Das Gefühl und das Unbewusste wurden in diesem

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 27

Wertesystem grundsätzlich als natürlicher betrachtet als Vernunft und Geist. ›Natür-

lich‹ und ›historisch gewachsen‹ wurden als Gegenbegriffe zu ›künstlich‹ und ›ratio-

nal‹ verwendet. Die Rückführung auf die Natur – also die Naturalisierung oder Bio-

logisierung von Mensch, Kultur und Ordnung – bildete den Kern der landschaftlichen

Neuinterpretation von Heimat: Mit der Heimat – so Schmoll – »konnte selbstbewußt

eine Naturalisierung der gesellschaftlichen Diskurse betrieben werden«.74 Verbunden

mit der Aufwertung der Natur war eine zunehmende Akzeptanz von Tendenzen wie

dem Sozialdarwinismus und Rassismus.

Nationalisierung und Sakralisierung der Landschaft

Obwohl die Vertreter der landschaftlichen Heimat sich oft als Traditionalisten bezeich-

neten, ist das Konzept der Synthese von Landschaft und Heimat, wie oben darge-

stellt, relativ jung. Es basiert maßgeblich auf der Neudeutung anderer, teilweise sogar

ursprünglich entgegengesetzter Traditionslinien und gehört somit zu den »Invented

Traditions« (Hobsbawm) – den ›erfundenen Traditionen‹. Versuche, Nation und Volks-

tum in der ›Landschaft‹ zu verankern, gab es bereits vor der Neudeutung des Heimat-

begriffs.

Ansätze zu einer Sakralisierung und Nationalisierung der Landschaft zeigten sich

beispielsweise in der ›Nationalgeistdebatte‹ am Rande des Siebenjährigen Krieges

(1856 –1863), in dem sich unter anderem das friderizianische Preußen und eine kaiser-

lich geführte Reichskoalition gegenüberstanden. In diesem Konflikt polemisierte der

Reichspublizist Friedrich Karl von Moser (1723–1798) gegen die damals schon bekannte

Praxis, einen »Nationalstolz« zu erzeugen, der »auf dem ›trägen mechanischen Hang

gegen dem Boden, aus dem wir hervorgesprossen‹« basierte.75 Dieser beruhe auf der

Macht des »Vorurtheils und der Gewohnheit«, die, wie er schrieb, »einen Grönländer

nach seinen Eis-Bergen, den Hottentotten nach seinen Hütten, den Schweitzer nach

seinen Alpen und den Schwaben nach seinen dicken Suppen seufzen« mache.76 Sei-

nen preußischen Kontrahenten unterstellte Moser, dass sie solch habituell erzeugte

Landschaftsverbundenheit und Nationalgefühl als Regierungsmittel nutzen würden,

um bei den Untertanen »ein geduldiges Beugen unter das Joch der Regierung« zu

bewirken.77

Doch begnügte man sich in Preußen nicht mit einem Nationalgefühl, das auf

gewohnheitsmäßiger Verbundenheit mit der regionalen Landschaft beruhte. Zu dieser

Zeit herrschte die Überzeugung vor, dass »nur ein Republikaner auf ein Vaterland stolz

thun könne, und daß es in Monarchien nichts weiter als ein bloßer Name, eine leere

Einbildung sey«.78 Mit Begehrlichkeit schaute der preußische Vordenker Thomas Abbt

(1738–1766) auf den republikanischen Enthusiasmus und räsonierte offen darüber,

wie sich dieser zu einer »Triebfeder« transformieren ließe, die auch im monarchi-

schen Preußen die »politische Maschine im Gang« halten würde.79 Mit demselben

strategischen Interesse schaute der protestantische Geistliche auf die todesmutigen

christlichen Märtyrer. In seiner Schrift Vom Tode für das Vaterland (1861)80 legte er detail-

liert dar, mit welchen Techniken sich der republikanische und christliche Opfermut auf

König und Vaterland übertragen lasse. Eine davon sollte ein synkretistischer Helden-

und Totenkult sein, der auch landschaftliche Elemente einbezog.

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Heimat. Volkstum. Architektur

Ausgehend von der gewagten Vermutung, dass die Republiken den Enthusi-

asmus ihrer Bürger mobilisieren könnten, weil ihr Gebiet »mit dem Blut ihrer

Söhne gedüngt«81 sei, versuchte Abbt einen vergleichbaren Effekt für die preußi-

sche Monarchie zu erzielen. Er konstruierte eine Art preußisch-germanische ›Blut

und Boden‹-Kontinuitätslinie, die von den »Ehrfurcht«82 gebietenden germanischen

Wäldern und Provinzen, in denen die »alten Teutschen«83 ihr Blut fürs Vaterland

vergossen hätten, bis zu den »heiligen«84 friderizianischen Schlachtfeldern verlief, wo

die preußischen ›Helden‹ Hans Karl von Winterfeld (1707–1757), Ewald Christian von

Kleist (1715–1759) und andere den Tod gefunden hatten.85 Für die Analyse späterer

ästhetischer Nationalisierungsstrategien ist es interessant, dass er diese imaginäre

Traditionslinie durch manipulative, heroisierende und sakralisierende Darstellungen

zu beleben versuchte. Abbt hoffte, über die Aktivierung der Einbildungskraft »lodernde

Leidenschaften«86 zu entfachen, die die Untertanen dazu treiben würden, ihr Leben

mit dem gleichen Opfermut für Preußens Glanz und Gloria hinzugeben, mit dem einst

der Heilige Stephanus »durch den Anblick des vor ihm geöffneten Himmels entzückt«

seine Steinigung ertragen habe.87

Die aus christlichen und republikanischen Traditionen synthetisierte National-

religion bot er in seinem »Grundtext des deutschen Blut-und Bodens-Kultes«88 als

neues Identifikationsangebot für Untertanen an, die sich auf traditionellemWege nicht

mehr für König und Vaterland begeistern ließen. Laut Wolfgang Burgdorf ersetzte

Abbt »die Offenbarungsreligion durch einen Kult um das Vaterland«.89 Anders als

für den Verfassungspatriotismus Mosers, dessen »Nationalgeist« mit dem Geist der

Freiheit identisch war und der sich in seinen Schriften entsprechend »politisch-mo-

ralisch« – so Johanna Söhnigen – »auf die naturrechtlichen Forderungen nach Freiheit

und ›Gleichheit der Rechte‹ stützte«,90 diskreditierte Abbt bei seiner Umdeutung

christlicher und republikanischer Traditionen nach Kräften die »vernünftige«91 und

»kalte Überlegung«.92 Stattdessen spekulierte er auf Emotionen und hoffte insbe-

sondere, über die Einbildungskraft die Begeisterungsfähigkeit und Leidenschaft der

Jugend instrumentalisieren zu können.

Die ›Nationalgeistdebatte‹ kann, wie Burgdorf schreibt, auch als Kampf zwei-

er Staats- und Nationalkonzepte verstanden werden.93 Bereits zu dieser Zeit gab

es eine Frontstellung zwischen dem einerseits von Moser vertretenen, auf Ver-

nunft sowie Freiheits- und allgemeiner Menschenliebe basierenden republikanischen

Nationalkonzept, in dem »Staat und Verfassung [...] den Zweck« hatten, so Söhni-

gen, »die Freiheit und den Schutz aller Bürger zu garantieren – besonders vor dem

willkürlichen Zugriff der eigenen Regierungen«,94 und andererseits einer erklärter-

maßen irrational begründeten ›Liebe zum Vaterland‹, die auf kultisch aufgeladenen

Landschaftselementen wie den germanischen ›Totenwäldern‹ und friderizianischen

Schlachtfeldern sowie dem habituellen ›Hang gegen den heimischen Boden‹ basierte.

Abbt, einer der Architekten dieses Konzepts, unterstrich zwar ebenso, dass die bür-

gerliche Freiheit in Preußen garantiert sei und behauptete gar: »Alles ist Bürger«,95

doch hatte seine Freiheitsidee »jede Bindung an die Aufklärungsdiskussion um die

Begründung der politischen Ordnung verloren«, wie Burgdorf anmerkt.96 Abbts

Nationalisierungsidee operierte mit emotionalisierenden und kultischen Elementen

und Mechanismen, die sich in den semantischen Fundus des Landschaftsbegriffs

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erkundungen 29

einschrieben. Spätestens mit Abbts Instruktionsschrift nahm auch die Erfindung einer

»neue[n] Art von Schönheit«97 zur Sakralisierung sowie Ästhetisierung von Nation

und Landschaft ihren Anfang, die beispielsweise eine flächendeckende Verbreitung

von öffentlichkeitswirksamen Galerien und Bildsäulen umfassen sollte. Die ästhetische

Strategie Abbts ist in dieser Hinsicht durchaus als Vorläufer einer – um George L.

Mosses Formel zu verwenden – »Nationalisierung der Massen« zu begreifen.

Nur am Rande soll an dieser Stelle auf die Landschaftsparks verwiesen werden, de-

ren Verbreitung ebenfalls im 18. Jahrhundert begann und die als Versuchslabore zur

künstlichen Synthese von Nation, Geschichte und Natur betrachtet werden können

(wenngleich dort unterschiedliche Deutungen angeboten wurden). Im kleineren Maß-

stab, »der Abgezirkeltheit«98 des Landschaftsgartens, lässt sich beobachten, wie eine

»nationalisierte[] Geschichte« in die Landschaft übertragen und als vermeintlich na-

türlich verankert wurde: »Der Ursprung der nationalisierten Geschichte assoziiert in

der Landschaft den Ursprung aus Natur«, so Wilfried Lipp. »Dadurch wird der legi-

timatorisch identifikatorische Anspruch an einer Norm festgemacht, die nicht mehr

determinierbar und deren ›Gesetz‹ nicht in Frage zu stellen ist.«99 Die ›Natur‹ als Ur-

sprung von nationalen Mythen hat ihre Wurzeln ebenfalls bereits im 18. Jahrhundert.

Heimat und Nation

Der sich seit der Französischen Revolution vollziehende Aufstieg von ›Volk‹ und

›Nation‹ zu »Schlüsselbegriffen der politisch-sozialen Sprache, die den Fluchtpunkt

und die Sinnmitte dessen bezeichneten, was heute ›politische Deutungskultur‹ ge-

nannt wird«,100 verlangte Änderungen in den Strategien zur Legitimation politischer

Herrschaft, die an Tendenzen der ›Nationalgeistdebatte‹ anknüpften. Während der

naturrechtlich-republikanische Volks- und Nationsbegriff der Aufklärung die weitere

Demokratisierung und Liberalisierung des politischen Lebens forcierte, formierte sich

eine Gegenbewegung, die nach einer anderen, ›naturbasierten‹ Interpretation von

Volk und Nation suchte, mit der zwar nicht der vollständige Erhalt der ehemals ›gott-

gewollten‹ Ordnung, doch zumindest einiger ihrer Strukturen gerechtfertigt werden

konnten.

Manfred Riedel weist in seinem Forschungsüberblick zu den geschichtlichen

Grundbegriffen »Gesellschaft, Gemeinschaft« darauf hin, dass das Vordrängen einer

»›naturwüchsige[n]‹ Begriffssprache«, die »Worte wie ›Volk‹, ›Volkstum‹, ›Nation‹,

›Stamm‹« umfasst, mit der Entstehung der romantischen Bewegung korrespondier-

te – »dem Versuch einer literarisch-kulturellen und politischen Abwehr der Aufklärung

und ihrer praktischen Konsequenzen, vor allem der Französischen Revolution«.101

Heimat wurde »ein romantischer, d. h. ein gegenrevolutionärer Entwurf«.102 Die

landschaftliche Heimat wurde zur (neo)romantischen »Sehnsuchtstopographie« (Oe-

sterhelt) stilisiert und »als verlorenes Gegenteil der ›Moderne‹«103 inszeniert. Die

eigentliche ›Ursünde der Moderne‹ lag aus dieser Perspektive in den Prozessen der

Liberalisierung und Demokratisierung. Für die romantische ›Volksmythologie‹ bot das

Ordnungsmodell der landschaftlichen Heimat mit seinem Ursprung in der ›Natur‹

eine ideale Ergänzung. Es erlaubte, die Illusion einer »gewachsene[n] germanisch-

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002 - am 13.02.2026, 21:47:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458501-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

